clickbible.org

Numeri - Comentarii C. H. Mackintosh

in cartea Geneza dup# istorisirea facerii lumii, potopului si turnului Babel avem alegerea semintiei lui Avraam. in Exod avem rscumpararea.
in Levitic avem inchinarea adusa lui Dumnezeu de preoti si leg&tura friteasca. in Numeri avem umblarea si viata prin pustie.

,Domnul a vorbit lui Moise in pustia Sinai, in cortul intalnirii, in cea dintai zi a lunii a doua, in al doilea an dupa iesirea lor din tara Egiptului. El
a zis: ,Faceti numaratoarea intregi adunari a copiilor lui Israel, dupa familiile lor, dupa casele parintilor lor, numarand pe cap numele tuturor
barbatilor, de la varsta de doudzeci de ani in sus, pe toti cei din Israel in stare sa poarte armele; sa le faceti numaratoarea dupa cetele lor, tu
si Aaron” (cap. 1:1-3).

Aici ne aflam deodatd ,in pustie” unde se fine seama numai de cei ce sunt ,in stare s& poarte armele. In Geneza, sédmanta lui Israel era in
coapsele stramosului lor Avraam. In Exod erau la cuptoarele de cdrdmida din Egipt. in Levitic erau stransi in jurul cortului intalnirii. Tn Numeri
i vedem Tn pustie. Apoi ca intarire a celor de mai sus, n Geneza vedem chemarea Domnului facand o alegere; in Exod vedem sangele
Mielului in rdscumparare; in Levitic inchinarea si slujba sfantului locas. Dar abia am deschis Cartea Numeri si citim despre oameni de razboi,
ostiri, steaguri, tabere si trambite de razboi.

Toate acestea arata insemnatatea acestei carti pentru crestini. Fiecare carte a Bibliei isi are locul si scopul ei anumit insemnat de Duhul
Sfant. Nu e vorba de facut vreo alegere intre ele. Toate sunt dumnezeiesti si deci desavarsite. Cititorul crestin crede in tot acest lucru. El
crede in insuflarea deplina a Scripturii, a intregi Scripturi si deci si a Pentateuhului, sau cele cinci carti ale lui Moise; toate loviturile
necredinciosilor vechi si noi nu-I ating pe el. Ei isi pot arata vrajmadsia impotriva cartii Sfinte si a Datatorului ei; dar crestinul adevarat crede ca
Ltoata Scriptura este insuflata de Dumnezeu”.

Totusi e interesant sa vedem cum fiecare carte a Scripturii isi are cuprinsul, scopul si planul ei anumit. Si cu cat le cercetam mai adanc, cu
atat vom fi mai izbiti de nespusa frumusete, nemarginita intelepciune a cartii ca intreg si a fiecarei parti din ea. Scriitorul sfant nu se abate
niciodata de la tinta pe care o urmareste in carte. Nu veti gasi nicdieri in toata Biblia ceva in vreo carte din ea care sa nu se potriveasca in
totul cu tinta cartii. Cititorul crestin n-are nevoie sa-i mai dam dovezi in aceasta privinta. El crede ca Biblia ca intreg si in toate partile ei vine
de la Dumnezeu; si inima lui se odihneste in incheierea ca in toata cartea si in fiecare parte a ei nu este o iotd sau un rand care sa nu fie
vrednic in toate privintele de Datatorul ei.

Cuvantul lui Dumnezeu, ca si lucrarea Lui, vorbeste pentru sine; el insusi isi poarta dovezile cu el; vorbeste inimii; se pogoara in adancul
radacinilor morale ale fiintei noastre: patrunde cele mai adanci camarute ale sufletului; ne arata ce suntem - ne vorbeste ca nici o alta carte;
si dupa cum femeia din Sihar spunea ca Isus trebuie sa fie Hristosul caci i-a spus tot ce facuse ea, tot asa si noi putem spune cu privire la
Biblie ca ea ne spune tot ce am facut: nu este ea cuvantul lui Dumnezeu? E de cea mai mare insemnatate mai ales astazi sa fim bine
incredintati de adevarul ca Sfanta Scriptura este insuflata in intregime de Dumnezeu si indeajuns pentru toate planurile, pentru toate
popoarele si in toate vremurile. Sunt doua inrauriri azi in lume: necredinta si credinta desarta sau superstitia. Cea dintai spune ca Dumnezeu
nu ne-a vorbit in Cuvantul Sau. Cea de a doua spune ca a vorbit, dar ca noi nu putem pricepe ce spune El decat daca ne talcuiesc altii, adica
Biserica.

Multi leapada necredinta dar primesc - credinta desarta si nu vad ca si ea ne lipseste de Scriptura. Caci care e deosebirea intre a spune ca
Dumnezeu nu ne-a vorbit si a spune ca nu putem pricepe ce spune? Nu suntem noi lipsiti de cuvantul lui Dumnezeu in amandoua
imprejurarile? Fara indoiald. Daca Dumnezeu nu ma face sa pricep ce spune, daca nu-mi poate da chezasia ca El insusi vorbeste, e tot una cu
a nu fi vorbit de loc. Daca Cuvantul lui Dumnezeu nu e de ajuns fara talcuirea omeneasca, nu poate fi Cuvantul lui Dumnezeu. Ori Dumnezeu
n-a vorbit deloc, ori daca a vorbit, Cuvantul lui e desavarsit. Dumnezeu a vorbit, ne-a dat o descoperire si Cuvantul Lui poate vorbi si inimii si
mintii. El ne poate da incredintarea ca El vorbeste si n-am nevoie de altcineva ca sa-mi spuna ce a spus El.

Acum sa venim la cuprinsul versetelor noastre. in cap. 1 se vorbeste despre ,spita neamului”, iar in cap. 2 despre recunoasterea ,steagului”.
Moise si Aaron au luat pe barbatii acestia cari fusesera chemati pe nume si au stréns toata adunarea in cea dintéi zi a lunii a doua. l-au trecut
in cartile cari cuprindeau spita neamului, dupa familiile lor, dupa casele parintilor lor, numarand pe cap numele barbatilor de la varsta de
douazeci de ani in sus. Moise a facut numaratoarea in pustia Sinai, cum i poruncise Domnul (1:17-19).

Ne dau aceste versete vreo invatatura? Da. Mai intai ele pun cititorului urmatoarea intrebare insemnata: ,Poti tu sa spui care e spita
neamului tau? Sute si mii de crestini de nume nu pot face acest lucru. Ei nu pot spune hotarat si lamurit: ,,Acum suntem copii ai lui
Dumnezeu” (1 loan 3:2). ,Voi sunteti toti copiii lui Dumnezeu prin credinta in Hristos Isus”. ,Si daca sunteti ai lui Hristos, sunteti samanta lui
Avraam si mostenitori dupa fagaduinta” (Gal. 3:26, 29). ,,Caci toti cei ce sunt caldauziti de Duhul lui Dumnezeu, sunt fii ai lui Dumnezeu. Duhul
insusi adevereste impreuna cu duhul nostru ca suntem copiii lai Dumnezeu (Rom. 8:14,16).

lata ,spita neamului” crestinului si el poate s-o spuna. El este nascut de sus-nascut din nou-nascut din apa si din duh, adica prin Cuvantul lui
Dumnezeu si prin Duhul Sfant (vezi loan 3:5; lacov 1:18; 1 Petru 1:23; Ef. 5:26). Credinciosul isi duce spita neamului de-a dreptul pana la
Hristosul Tnviat in slava. Cat priveste spita neamului nostru fireasca, daca o ducem pana la izvorul ei, si 0 spunem cinstit trebuie sa vedem ca
ne tragem dintr-un neam pierdut. Familia noastra e cazuta. Averea ni s-a dus; sangele ne e stricat; suntem prapaditi fara scapare; niciodata
nu mai putem castiga starea de la Tnceput; sunt pierdute fara leac. Cineva poate sa-si urmareasca spita neamului printr-un lung sir de printi,
regi, dar tot nu poate sa se opreasca decat la un capat cazut. Trebuie sa ajungem la izvorul unui lucru ca sa stim cu adevarat ce este. Asa
priveste si judeca Dumnezeu lucrurile si noi trebuie sa privim si judecam ca El daca vrem sa nu gresim, judecata lui despre oameni si lucruri
trebuie sa fie hotaratoare, judecata omului este trecatoare si tine doar o zi. De aceea intelegem pe apostol cand zice: ,Prea putin imi pasa
daca sunt judecat de voi sau de un scaun omenesc de judecata” (1 Cor. 4:3). Adevarat prea putin. Ce bine ar fi daca ne-ar pasa prea putin!
Am avea atunci o liniste si o vrednicie care ne-ar ridica mai presus de lumea prin care trecem. Ce este rangul in viata asta? Ce insemnatate
putem da unei spite de neam care, privita in chip cinstit si spusa pe fata, se trage dintr-un neam cazut si stricat? Cineva se poate fali cu


https://clickbible.org/post/numeri-2715-23-c-h-mackintosh/

nasterea lui numai daca ar putea spane ca nu e ,nascut in pacat si zamislit in fara de lege”. Asta e obarsia omului, asta e nasterea lui. Cine
se poate fali cu o asemenea nastere? Numai cineva a carui minte a orbit-o Dumnezeul veacului acestuia.

Ce deosebire insa pentru crestin? Spita neamului lui este cereasca. Copacul spitei neamului sui isi infige radacinile in pamantul zidirii celei
noi. Moartea nu-l poate atinge caci el isi are temelia in inviere. Putem vedea din acest capitol cat de insemnat era ca fiecare madular din
adunarea lui Israel sa-si poata spune spita neamului. O nesiguranta in privinta asta ar fi fost o nenorocire. Greu ne putem inchipui un Israelit
chemat sa-si spuna spita neamului, fiind neldmurit in aceasta privinta ca multi asa zisi crestini azi. Nu ni I-am putea inchipui zicand: ,Nu sunt
prea sigur. Cateodata ma mangai cu nadejdea ca fac parte din neamul lui Israel; dar cateodata ma tem ca nu fac parte din adunarea
Domnului”. Cu atat mai putin ne putem inchipui pe vreun Israelit spunand ca nu poate fi sigur daca e adevarat Israelit sau nu pana la ,ziua
judecatii”.

Nu. Fiecare Israelit trebuia sa-si spuna spita neamului inainte de a intra in sirurile oamenilor de razboi. Fiecare putea spune ca Saul din Tars:
,Taiat imprejur a opta zi, din neamul lui Israel, etc.”. Totul era sigur inainte de a intra in mersul prin pustie.

Acum am putea intreba cu drept cuvant: ,Daca un ludeu putea fi sigur cu privire la spita neamului sau, de ce n-ar fi sigur si un crestin azi"?
Cititorule, cantareste intrebarea asta, si daca faci parte din ceata aceia mare de oameni cari nu pot ajunge la fericita siguranta cu privire la
nasterea din nou, opreste-te, te rog, si hai sa stam putin de vorba, in aceasta privinta. Poate ca tu intrebi: ,,Cum pot fi sigur ca sunt cu
adevarat un copil al lui Dumnezeu, un madular al trupului lui Hristos, nascut prin Cuvantul si Duhul lui Dumnezeu? As da o lume intreaga
daca as putea”.

Atunci vreau sa-ti ajut in privinta asta. Mai intai, sa-ti spun o Tnsusire pe care o are orice copil al lui Dumnezeu. Daca n-o avem, e hotarat ca
nu putem spune ca facem parte din neamul ceresc; dar daca o avem, putem spune care e spita neamului nostru. Care e? Domnul Isus Hristos
ne da raspunsul. El ne spune ca ,intelepciunea este gasita dreapta de toti copiii ei” (Luca 7:35; Matei 11:19). Toti copiii intelepciunii din zilele
lui Abel pana azi, toti au dat dreptate lui Dumnezeu.

Cititorule, gandeste-te la aceasta. Poate ca ti-e greu sa intelegi ce inseamna a da dreptate lui Dumnezeu, dar un loc sau doua din Scriptura iti
va arita deslusit. In Luca 7 citim c& , Tot poporul care asculta pe Isus si toti vamesii au dat dreptate lui Dumnezeu primind botezul lui loan.
Dar Fariseii si Carturarii au nimicit sfatul lui Dumnezeu cu privire la ei ne primind botezul lui” (versetele 29-30). Aici avem fata in fata cele
doua spite de neam. Vamesii au dat dreptate lui Dumnezeu si s-au osandit pe ei. Fariseii si-au dai dreptate lor insisi si au judecat pe
Dumnezeu. Cei dintai s-au supus botezului lui loan, botezul pocaintei. Cei de pe urma au lepadat botezul acesta, n-au vrut sa se pocaiasca,
n-au vrut sa se smereasca si sa se judece pe ei insisi.

Aici avem cele doua mari cete in cari este impartita familia omeneasca din zilele lui Abel si Cain pana azi. Si tot aici avem cel mai bun mijloc
ca sa punem la incercare spita noastra de neam. Ne-am osandit noi pe noi insine? Ne-am pocait inaintea lui Dumnezeu? Asta inseamna a da
dreptate lui Dumnezeu. Améandoua aceste lucruri merg impreuna ba inca sunt una. Omul care se osandeste pe sine, da dreptate lui
Dumnezeu; si omul care da dreptate lui Dumnezeu, se osandeste pe sine. De alta parte omul care isi da dreptate siesi, judeca pe Dumnezeu
si omul care judeca pe Dumnezeu, isi da dreptate siesi.

Si e interesant ca indat& ce ne osandim si ne pocdim, Dumnezeu ne iartd. Dumnezeu iart totdeauna pe cei ce se osandesc. in clipa cand
David a zis: ,,Am pacatuit impotriva Domnului, raspunsul a fost: ,Domnul ti-a indepartat pacatul”. Marturisirea pacatelor din partea omului
este urmata indata de iertare din partea lui Dumnezeu.

De aici urmeaza ca nimic nu e asa de nebunesc decat ca cineva sa si dea dreptate siesi cand Dumnezeu trebuie gasit drept in ceia ce spune
si sa iasa biruitor cand este judecat (Psalm 51:4; Rom 3:4). Dumnezeu va trebui sa aiba biruinta la sfarsit si atunci orice dezvinovatire va fi
vazuta in adevarata ei lumina. Cel mai intelept lucru deci este sa ne osandim de acum. Asta e ceia ce fac toti copiii intelepciunii. Cei din
familia lui Dumnezeu se judeca singuri, pe cand cei ce nu sunt din familia aceasta se dezvinovatesc si se apara.

lata lucruri vrednice de luat in scama. Firea omeneasca va invinui pe oricine si orice afara de ea insasi. Dar acolo unde lucreaza Harul, omul e
totdeauna gata sa se judece pe sine si sa ia locul cel mai de jos. Aceasta este taina adevarata a binecuvantarii si pacii. Toti copiii lui
Dumnezeu au facut acest lucru si au avut acelasi rod. Nu-i unul care sa nu fi facut asa ceva. De aceea daca cititorul a facut cu adevarat acest
lucru, adica s-a vazut ca e pierdut s-a pocait, atunci este in adevar un copil al intelepciunii si poate sa-si spuna spita neamului.

Este cu neputinta ca cineva sa-si ia locul in jurul steagului daca nu poate sa-si spuna spita neamului. Si nu poate sa si ia locul in pustie daca
nu e sigur in aceasta privinta. Cum ar fi putut un Israelit din vechime sa-si ia tocul in adunare, sa intre in randul luptatorilor, sa thainteze in
pustie daca n-ar fi putut sa-si spuna spita neamului? Cu neputinta. Tot asa e si cu crestinul-azi. El nu poate fnainta in viata crestina din pustia
acestei lumi, daca e nesigur in privinta spitei neamului sau. Noi trebuie sa putem spune: ,Stim ca am trecut din moarte la viata, stim ca
suntem din Dumnezeu, credem si suntem siguri”, inainte de a putea fi vorba de vreo naintare in viata crestina.

Cititorule, spune, poti tu sa-ti arati spita neamului? Esti lamurit in aceasta privinta Tn adancul sufletului tau? Cauta si vezi. Nu te juca. Fii sigur.
Nu cladi pe nisip. Nu spune: ,Eu fac parte din cutare biserica sau sectd; iau parte la cina Domnului; tin cutare sau cutare Tnvatatura; am fost
totdeauna evlavios si crescut intr-o casa crestina; n-am facut rau nimanui; citesc Biblia si ma rog; ne rugam cu totii acasa dimineata seara si
la masa; dau mult pentru saraci si pentru binefaceri si pentru lucrul Domnului”. Toate astea se poate sa fie foarte adevarate si totusi sa n-ai
nici o farama de viata dumnezeiasca sau de lumina cereasca. Trebuie sa al marturia Duhului Sfant ca esti un copil al lui Dumnezeu si
marturia aceasta totdeauna insoteste credinta in Domnul Isus Hristos ca Cel ce a murit pentru tine. Cine crede in Fiul lui Dumnezeu are
marturia in el insusi (loan 5:10). Nu e vorba deloc sa te uiti la inima ta ca sa ai aceasta dovada. Nici la simtirile sau incercarile tale. Deloc. Ci e
vorba de o incredere de copil in Hristos. Este vorba sa ai viata vesnica in Fiul lui Dumnezeu. Sa iei pe Dumnezeu pe cuvant. Adevarat,
adevarat va spun, cine aude cuvantul Meu si crede in Cel ce m-a trimes pe Mine are viata vesnica si nu vine la judecata ci a trecut de la
moarte la viata (loan 5:24).

lata adevaratul fel de a-ti arata spita neamului; si fii incredintat ca trebuie s-o poti spune inainte de a putea ,,merge la razboi. Nu vreau sa
spun ca nu poti fi mantuit fara asta. Deloc. Noi credem ca sunt sute de adevarati crestini cari nu pot sa-si spuna spita neamului. Dar



fntrebd@m: Sunt acestia in stare sa mearga la razboi? Sunt si buni luptatori? Nu. Ei nu pot sti nici macar ce inseamna adevarata lupta;
dimpotriva acest sol de crestini au temerile, indoielile, intunericul si greutatile lor drept adevarata lupta a crestinului. Asta e o mare greseala,
dar vai! foarte obicinuita. Dupa Noul Testament, adevarata lupta a crestinului este dusa intr-un taram unde indoielile si temerile nu sunt
cunoscute. Cand suntem lamuriti asupra mantuirii depline a lui Dumnezeu in Hristos»! inviat, intram Tn lupta potrivita noua ca crestini. Ne
putem noi inchipui o clipa ca luptele noastre in duhul legii, necredinta noastra vinovata, impotrivirea noastra de a ne supune neprihanirii lui
Dumnezeu, cartirile noastre pot fi privite ca lupta crestina? Deloc. Toate acestea trebuiesc privita ca lupta cu Dumnezeu, pe cand lupta
crestinului este dusa cu Satana. Noi nu luptam impotriva carnii si sangelui ci impotriva domniilor, puterilor si carmuitorilor intunericului
acestei lumi, impotriva duhurilor rele din locuintele ceresti (Efeseni 6:12).

Aceasta e lupta crestinului. Dar poate cuteza cineva sa intre in lupta aceasta daca se indoieste ca e crestin sau nu? Nu cred. Ne-am putea
inchipui noi un israelit in lupta cu Amalec in pustie sau cu Canaan in tara fagaduintei si totusi sa nu fie in stare sa-si spuna spita neamului sau
sa-si recunoasca ,steagul”? Cu neputinta. Nu, nu; orice madular al adunarii in stare sa poarte armele era lamurit asupra acestor doua puncte.
Altfel nu putea merge la lupta.

in Noul Testament avem trei feluri deosebite de luptd: Romani 7:7-24; Galateni 5:17; Efeseni 6:10-17.

In Romani 7:7-24 avem lupta unui suflet trezit dar ne izbavit, un suflet nascut din nou sub lege. Dovada e cuvinte ca acestea: ,Nu fac ce
vreau - am vointa” - Tmi place legea lui Dumnezeu dupa omul dinlduntru. Numai un suflet nascut din nou ar putea vorbi asa. Lepadarea
raului, vointa de a face binele, desfatarea launtrica de legea lui Dumnezeu, toate sunt semnele vietii celei noi, roadele nasterii din nou. Nici
un om neintors la Dumnezeu n-ar putea vorbi cu adevarat asa.

Dar de alta parte, dovada ca aici avem inainte un suflet neizbavit pe deplin, necunoscand bucuria izbavirii, necunoscand biruinta nici puterea
duhovniceasca sunt cuvinte ca acestea: ,,Sunt supus firii mele pamantesti, vandut pacatului”, nu fac ce vreau, ci ce urasc”. - O, ticalosul de
mine, cine ma va izbavi? Noi stim ca un crestin nu este supus firii pamantesti, ci duhovnicesc; el nu este vandut rob pacatului, ci izbavit de
supt puterea lui. El nu este un ,om ticalos” suspinand dupa izbavire, ci un ora fericit, care se stie izbavit. El nu e un rob neputincios, care nu
poate face binele, si silii totdeauna sa faca raul; el este un om slobod, inzestrat cu putere in Duhul Sfant si in stare sa spuna: Eu pot totul in
Hristos care ma intareste (Filip. 4).

Unii crestini spun ca acest capitol nu are in vedere un suflet trezit; altii spun ca asta e starea potrivita si obicinuita pentru crestin. Dar nu e
asa. Aici e vorba de un suflet in adevar nascut din nou dar care nu e izbavit prin cunostinta unirii lui cu un Hristos inviat si prin puterea
Duhului Sfant. Sute de crestini sunt azi in Romani 7; dar locul lor adevarat este in Romani 8. Ei sunt inca sub lege. Nu se cunosc ca fiind
pecetluiti de Duhul Sfant. Nu au biruinta deplina intr-un Hristos inviat si proslavit. Au indoiala si temeri si totdeauna sunt gata sa strige: O,
ticalosul de mine, cine ma va izbavi? Dar nu i oare un crestin izbavit? Nu e el mantuit? Nu e el primit in Cel prea iubit? Nu este el pecetluit de
Duhul Sfant fagaduit? Nu este el unit cu Hristos? N-ar trebui el sa stie, sa se bucure si sa marturiseasca toate astea? Fara indoiala. Atunci el
nu mai e in Romani sapte cu privire la locul lui. E datoria lui sa cante cantarea de biruinta de partea cerului a mormantului gol al lui Isus si sa
umble in sfanta slobozenie cu care face Hristos slobozi pe ai Sai. Romani sapte nu e deloc slobozenie, ci robie, afara de sfarsitul capitolului
unde sufletul poate spune: ,Multamiri fie aduse lui Dumnezeu”. Negresit, te vor trece multe nadufuri in Romani sapte: si mai bine am vrea sa
fim in chip cinstit in Romani sapte decat in chip mincinos in Romani opt. Dar asta nu schimba nimic din adevarul celor ce am spus.

Sa ne uitam acum o clipa la lupta din Galateni 5:17.”Firea pamanteasca pofteste impotriva Duhului si Duhul impotriva firii pamantesti. Sunt
lucruri potrivnice unele altora, asa ca nu puteti face tot ce voiti”. Partea de la urma se poate talmaci si asa: ,,Asa ca sa nu puteti face;tot ce
voiti. Locul acesta din Scriptura este adus totdeauna ca dovada ca suntem totdeauna infranti, pe cand el ne arata tocmai taina biruintei
noastre necurmate. in versetul 16 citim: ,Zic dar: umblati cArmuiti de Duhul si nu impliniti (sau: si nu veti implini) poftele firii pAmantesti”.
Asta e lamurit. Duhul Sfant ne da puterea. Suntem incredintati ca Dumnezeu e mai tare decat firea pamanteasca si deci in lupta cu El biruinta
este asigurata. Si sa nu uitam ca Galateni 5:17 nu vorbeste de lupta dintre cele doua firi, cea veche si cea noua, ci intre Duhul Sfant si firea
pamanteasca. De aceia adauga: ,Asa ca sa nu puteti face ce voiti”. Daca Duhul Sfant n-ar locui in noi, am fi siguri ca vom mplini poftele firii
pamantesti. Dar intrucat El este in noi ca sa duca lupta, nu mai suntem siliti sa facem raul, ci avem putere ca sa facem binele.

Ei bine, tocmai asta este deosebirea dintre Romani 7:14, 15 si Galateni 5:17. in cea dintai avem firea cea noua dar n-avem puterea Duhului
Sfant care locuieste in noi. In a doua avem nu numai firea noua ci si puterea Duhului. Trebuie s& nu uitam niciodata ca firea noua din
credincios isi scoate totdeauna puterea de la Duhul Sfant iar cdlauza ei e Cuvantul lui Dumnezeu. Dar unde este Duhul lui Dumnezeu, trebuie
sa fie si putere. El poate fi intristat si impiedecat sa lucreze; dar Galateni 5:16 ne invata lamurit ca ,daca umblam Tn Duhul” vom avea o
biruinta necurmata si sigura asupra firii vechi. Asa ca ar fi o mare gresealad sa aduca cineva Galateni 5:17 ca sa-si dezvinovateasca mersul
stapanit de firea veche.

Acum o vorba despre Efeseni 6:10-17. Aici avem lupta intre crestin si duhurile rele din locurile ceresti. Biserica tine de cer si ar trebui sa aiba
totdeauna un mers ceresc. Ar trebui sa cautam totdeauna sa pastram locul acesta: sa ne punem piciorul pe mostenirea noastra cereasca si
sa-l tinem acolo. Duhurile rele tocmai lucrul acesta cauta sa-l impiedice in toate chipurile si de aici lupta. De aici si toata armatura lui
Dumnezeu singura prin care putem tinea piept vrajmasului nostru duhovnicesc.

Nu vom starui aici asupra acestei armaturi, ci doar am vrut sa atrag luarea aminte a cititorului asupra adevaratei lupte pe care s-o0 poarte
crestinul. Daca ne ducem la razboi fara sa stim ce e razboiul, nestiind nici daca spita neamului nostru este cum trebuie, nu vom izbuti cu
nimic Tmpotriva vrajmasului. Dar, cum am spus, pe langa ,spita neamului” pe care trebuia sa si-o cunoasca, mai era si recunoasterea
steagului pentru omul bun de lupta. Aceste doua lucruri erau foarte trebuincioase pentru mersul si lupta din pustie. Ba chiar erau
nedespértite. Dacd un om nu-si stia ,,spita neamului”, nu-si cunostea nici ,,steagul”, asa c& totul ar fi fost o mare invalmé&seala. in loc s& tina
sirul si sa thainteze mereu, ar fi trecut unul in locul altuia si ar fi calcat unul peste altul. Fiecare trebuia sa-si cunoasca locul si sa-l pastreze,
sa-Si cunoasca steagul si sa stea langa el. in felul acesta se miscau impreuna, inaintau, lucrau si luptau. Beniamitul isi avea locul lui,
Efraimitul pe al lui, si nici unul nu trebuia sa se amestece cu celalalt. Asa era cu toate semintiile in toata tabara. Fiecare isi avea spita
neamului si locul ei; si nici unul nici celalalt nu era dupa parerile lor: totul era de la Dumnezeu. El dadea spita neamului si El arata steagul.
Nici n-aveau nevoie sa se masoare unii cu altii nici sa fie gelosi unit pe altii. Fiecare isi avea locul si lucrul lui si era loc si de lucru pentru toti.
Erau felurite locuri si lucrari dar totusi o deplina unitate. ,Copiii lui Israel au sa tabarasca fiecare langa steagul lui, sub semnele casei



parintilor lui” ,,Si copiii lui, Israel au facut intocmai dupa toate poruncile pe cari le daduse lui Moise Domnul. Asa tabarau ei, dupa steagurile
lor; si astfel porneau la drum, fiecare dupa familia lui, dupa casa parintilor lui” (Cap. 2:2, 34).

Astfel, in tabara din vechime si in Biserica lui Dumnezeu acum, vedem ca Dumnezeu nu este un ,,Dumnezeu al neoranduieli”. Nimic nu putea
fi randuit mai bine decat cele patru tabere de cate trei semintii fiecare alcatuind un patrat a carui fiecare latura isi avea steagul el. ,Copiii lui
Israel au sa tabarasca fiecare langa steagul lui, sub semnele caselor parintilor lui: sa tabarasca in fata si imprejurul cortului intalnirii.
Dumnezeul ostirilor lui Israel stia cum sa-si aseze ostirile. Ar fi 0 mare greseala sa se creada ca luptatorii lui Dumnezeu nu erau asezati dupa
cele mai bune reguli ale tacticei militare. Nu deloc. Se intelege ca asta n-o poate crede un necredincios, care se indoieste de tot si nu crede
nimic. El masoara toate dupa ,steagul” lui si leapada tot ce nu se potriveste cu parerile lui, din care lasa afara totdeauna pe Dumnezeu. De
aceea toate parerile si judecatile lui sunt gresite. De alta parte credinciosul cel mai smerit porneste de la marele fapt ca este un Dumnezeu;
si nu numai ca este, dar ca El are a face cu fapturile Sale, se intereseaza si se amesteca in treburile oamenilor.

Ce mangaiere pentru crestin. Daca credem ca este un Dumnezeu, hotarat ca omul nu-l poate judeca. Dumnezeu este acela care judeca ce
este bine si ce este rau, ce este vrednic si ce nu este vrednic de El. Tot asa si cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu. Daca este adevarat ca este
un Dumnezeu si ca ne-a vorbit, ne-a dat o descoperire si se intelege ca aceasta descoperire n-are sa fie judecata de mintea omului. Ea este
mai presus de un astfel de scaun de judecata. Ganditi-va numai ce inseamna sa masori Cuvantul lui Dumnezeu dupa regulile aritmeticii
omenesti. Si cu foaie acestea tocmai asa ceva s-a facut in zilele noastre ca cartea pe care o cercetam acum.

Simtim nevoia sa apasam deseori in lamuririle noastre asupra cartilor Scripturii doua lucruri intai Cartea; apoi sufletul; cartea si cuprinsul ei,
sufletul si nevoile lui. Este o primejdie sa te afunzi in cea dintai si sa uiti pe cel de al doilea, sau dimpotriva. Amandoua trebuiesc avute in
vedere. Sunt slujitori ai lui Dumnezeu cari cerceteaza Cuvantul lui Dumnezeu foarte mult. Ei cunosc foarte bine Biblia si e foarte bine asa. Un
slujitor al lui Dumnezeu fara asta se usuca repede. Daca cineva nu citeste Biblia si n-o cerceteaza cu rugaciune, nu va avea mare lucru de dat
cititorilor sau ascultatorilor sdi. Cei-ce predica trebuie ,,sa sape” adanc in Cuvantul lui Dumnezeu. Dar trebuie avut in vedere si sufletul, cu
starea si nevoile lui. Altfel o astfel de vestire a Cuvantului va fi lipsita de putere. Un om care doar studiaza Biblia va fi fara legatura cu viata;
un om care studiaza numai sufletul, nu va fi pregatii sa-i dea hrana. Cine le studiaza pe améandoua va fi un bun slujitor al lui Hristos.

Asa vom cauta sa facem si noi cu cititorul. Calatorind Tn tovarasia lui prin cartea aceasta, vom cautd nu numai sai punem fnainte minunatiile
si invataturile frumoase pe cari le scoatem din ea, ci vom simti de datoria noastra sai mai punem din cand in cand cate o intrebare, ca sa
poatd vedea daca si in ce masura a vazut sau a invatat sau trait aceste lucruri. Si incepem chiar acum.

Mai intai, prietene draga, esti tu lamurit cu privire la ,spita neamului” tau? Esti tu incredintat ca esti de partea Domnului? Te rog nu lasa
intrebarea aceasta fara raspuns. Te-am mai intrebat odaia si te mai intreb si acum. Poti Si Stii tu sa-ti spui spita duhovniceasca a neamului
tau? Acesta este cel dintai lucru pentru un luptator ai lui Dumnezeu. Nu-ti foloseste la nimic sa intri in lupta cata vreme nu esti lamurit in
aceasta privinta. Nu spunem ca cineva nu poate fi mantuit fara asta. Departe de noi asa ceva. Dar nu poate intra in randul luptatorilor. Nu
poate lupta cu lumea, cu firea veche, cu dracul cata vreme e plin de indoieli si teama si nu stie daca face parte din adevarata familie a lui
Dumnezeu. Daca e vorba sa Tnaintezi, si sa fii hotarat in lupta, trebuie sa poti spune si tu ca noi: ,Stim ca am trecut de la moarte la viata,
stim ca suntem din Dumnezeu”.

Asa vorbeste omul de lupta. Nici unul din oastea aceia puternica tabarata tnaintea cortului marturiei n-ar fi putut avea o singura indoiala sau
umbra de indoiala cu privire la ,spita neamului” lui. Ar fi zambit daca iar fi pus cineva aceasta intrebare. Fiecare din cei sase sute de mii stia
de unde isi tragea obarsia si unde fi era locul. Tot asa e si cu crestinul luptator de azi. El trebuie sa fie desavarsii de bine incredintat cu privire
la mantuirea lui. Altfel nu va putea sta in lupta.

Apoi cu privire la ,,steag”. Ce este el? Este o invatatura? Nu. Este o ,0aste a Domnului”? Nu. Este un sistem teologic? Nu. Este un sistem
bisericesc sau o politica bisericeasca? Nu. Este un sistem de porunci, de obiceiuri, de traditii sau de slujbe? Nu. Luptatorii lui Dumnezeu nu
lupta sub un asemenea steag. Atunci care e steagul acesta? E Hristos. Acesta este singurul steag al lui Dumnezeu si singurul steag al cetei
celor ce lupta in pustia lumii acesteia cu ostile celui rau. Hristos este singurul steag pentru orice. A avea un alt steag inseamna a ne face
ne-destoinici pentru lupta duhovniceasca la care suntem chemati. Ce avem a face noi ca adevarati crestini cu lupta pentru un sistem de
teologie sau de organizatie bisericeasca? Ce pretau Tnaintea noastra poruncile, slujbele, oranduirile omenesti, sau cum se mai numesc ele? Sa
luptam noi cu un astfel de steag? Cu nici un pret! Teologia noastra este Biblia. Organizatia noastra bisericeasca este Trupul lui Hristos, unul
singur, alcatuit de Duhul sfant din toti adevaratii credinciosi, si unit cu Capul sau inaltat la cer, Domnul Isus. A lupta pentru orice altceva este
nevrednic de un luptator duhovnicesc.

Vai, atatia cari spun ca fac perle din Biserica adevarata a lui Dumnezeu si-au pierdut steagul adevarat si lupta sub un alt steag. Asta nu face
decat sa duca in greseala pe cei slabi, suceste marturia Domnului si impiedica inaintarea bietelor suflete in viata duhovniceasca. Daca vrem
sa tinem piept ,in ziua luptei”, nu trebuie sa recunoastem alt steag decat pe Hristos si Cuvantul Lui: Cuvantul viu si Cuvantul scris. Asta este
scutul nostru in fata vrajmasului. Cu cat ne tinem de Hristos si numai de El, cu atat vom fi mai tari si mai la adapost. , Copiii lui Israel au sa
tabarasca fiecare langa steagul lui, sub semnele casei parintilor lui”.

O de ar putea face lucrul acesta toti cei ce fac parte din Biserica lui Dumnezeu! O de ar lasa ei totul la o parte pentru Hristos! O de ar fi El de
ajuns inimilor noastre intrucat ne tragem spita neamului din El, Numele Lui sa fie scris pe steagul in jurul caruia tabaram in pustia lumii
acesteia, prin care trecem spre casa noastra cea din cer. Cititorule, ia seama sa nu fie o slova sau o frantura de slova pe steagul tau afara de
Isus Hristos si numai EL Numele acesta care este mai presus de orice nume si care va fi inaltat in veci de veci

Ce minunata priveliste infatisa tabara lui Israel, in acest pustiu sterp, unde nu erau decat urlete de jale. Ce priveliste pentru Tngeri, pentru
oameni si pentru draci! Privirea lui Dumnezeu era indreptata neincetat peste ea; El era de fata. El locuia in mijlocul poporului Sau luptator;
acolo isi statornicise El locuinta. El nu si o gasea, nu si-o putea afla in mijlocul stralucirilor Egiptului, Asiriei sau Babilonului. Fara indoiala,
aceste tari infatisau ochilor fereste tot ce putea fi atragator pentru ei. Artele si stiintele erau pretuite acolo. Civilizatia atinsese la aceste
popoare vechi o treapta mult mai ridicata decat cea pe care am fi porniti s-o recunoastem. Obiceiurile foarte alese si luxul, poate ca
ajunsesera intr-un punct tot atat de inaintat ca printre cei ce au astazi pretentii foarte mari in a-ceasta privinta.



Dar, sa nu uitdm, cd Dumnezeu nu era cunoscut de aceste neamuri. Numele Lui nu li se descoperise niciodata. El nu locuia in mijlocul lor.
Este adevarat ca si acolo erau multe marturii despre puterea Lui ziditoare. De altminteri pronia Lui veghea peste ele. El le trimetea din cer
ploi si timpuri roditoare, umplandu-le inimile de hrana si de bucurie. Din zi in zi si din an in an, El isi varsa peste ei, cu mana larga
binecuvantarile si binefacerile Sale. Ploile Lui le faceau campiile roditoare, si razele soarelui Sau le inveseleau inimile. Dar el nu-L cunosteau
si nu-L cautau. El nu locuia in mijlocul lor. Nici unul dintre aceste neamuri nu putea spune: ,Domnul este taria mea, temeiul cantarilor mele
de lauda: El m-a scapat. El este Dumnezeul meu: pe El il voi lduda; El este Dumnezeul tatalui meu; pe El il voi preamari” (Exod 15:2).

Dumnezeu fisi asezase locuinta in mijlocul poporului Sau rascumparat, si nicaieri alt undeva. Rascumpararea era temelia neaparat
trebuincioasa locuintei lui Dumnezeu in mijlocul oamenilor. In afara de rascumpérare, starea de fatd a lui Dumnezeu nu putea aduce decat
nimicirea omului; dar, rascumpararea fiind cunoscuta, aceasta stare de fata da celui rascumparat cea mai inalta cinste si cea mai
stralucitoare slava.

Dumnezeu isi alesese locuinta in mijlocul poporului Sau Israel. El S-a coborat din cer nu numai ca sa-I rascumpere din tara Egiptului, ci si ca
sai fie tovaras de calatorie de-a lungul pustiului. Minunat gand! Dumnezeul Prea inalt asezandu-Si locuinta pe nisipul pustiului, si chiar in
mijlocul adunarii Lui rdscumparate! intr-adevar, pe tot intinsul lumii, nu se mai gésea asa ceva. Acolo era aceastd ostire de sase sute de mii
de oameni, afara de femei si copil. intr-un pustiu sterp, unde nu era un fir de iarb, nici o picatura de ap3, nici un mijloc vazut de hrana si
intretinere. Cum trebuiau ei hraniti? Dumnezeu era acolo. Cum trebuia sa fie tinuta randuiala in mijlocul lor? Dumnezeu era acolo. Cum sa-si
gaseasca drumul, de-a lungul unul pustiu salbatec, unde nu era nici un drum? Dumnezeu era acolo

intr-un cuvant, starea de fatd a lui Dumnezeu era o chezasie pentru tot. Necredinta putea spune: ,,Cum o s& trdiascd numai cu aer trei
milioane de oameni? Cine are Tnsarcinarea nevoilor militare? Unde e materialul de razboi, carate si magaziile? Numai credinta poate
raspunde; si raspunsul el este scurt si cuprinzitor: ,Dumnezeu era acolo. Si era de ajuns. Totul se cuprinde n aceste trei vorbe. in socotelile
credintei, Dumnezeu singur este de neaparata trebuinta; si cand il avem pe El, putem fi siguri de orice. Daca toate izvoarele sunt in
Dumnezeul cel viu nu mai este vorba de nevoile noastre; toate sunt acoperite prin plinatatea Sa desavarsita.

Ce erau sase sute de mii de luptatori pentru Dumnezeul Cel Atotputernic? Ce erau feluritele nevoi ale femeilor si copiilor lor? Pentru mintea
omului, acestea erau poveri zdrobitoare. Sa trimeta Anglia o ostire numai de zece mii de oameni in Abisinia; ganditi-va la cheltuielile grozave
si la lucrarile cerute de acest lucru, la multimea vapoarelor trebuincioase ca sa transporte materialul de razboi si celelalte lucruri trebuitoare
acestei mici ostiri. Dar inchipuiti-va o ostire care, fard s numaram femeile si copiii, era de sase-zeci de ori mai mare. inchipuiti-vd aceasta
ostire nespus de mare, pornind la un drum care trebuia sa se intinda, timp de patruzeci de ani, de-a lungul ,unui pustiu mare si ingrozitor”, in
care nu era nici grau, nici iarba, nici izvor de apa. Cum aveau sa fie hraniti? Ei nu aveau merinde cu ei, - nici nu se intelesesera cu popoare
prietene ca sa le faca rost, - n-aveau sa intélneasca nici un car cu merinde, in feluritele popasuri ale drumului lor, - intr-un cuvant, nu aveau
nici un singur mijloc vazut ca sa le vie in ajutorul nevoilor lor, nimic din ceea ce putea firea sa socoteasca prielnic si trebuincios.

Toate acestea fac sa fie cumpanite cu luare aminte. Dar trebuie sa le cercetam in fata lui Dumnezeu. Nu putem avea nici un folos daca
incercam sa dezlegam prin chibzuinta mintii omenesti aceasta intrebare insemnata. Nu, cititorule, numai credinta o poate dezlega, si numai
prin Cuvantul Dumnezeului Celui viu. Acolo se gaseste dezlegarea de pret. Pune pe Dumnezeu, si nu vei avea nevoie de nimic altceva ca sa ai
un raspuns. Lasa-L deoparte, si, oricat de strasnica ti-ar fi mintea, oricat de adanci ti-or fi socotelile, incurcatura ta va fi de deznadajduit.

Astfel dezleaga credinta aceasta greutate. Dumnezeu era in mijlocul poporului Sau. El era acolo in toata plinatatea harului si indurarii Sale, -
acolo, cunoscand deplin nevoile si greutatile drumului lor - acolo, in puterea Lui nemarginita si in mijloacele Lui nesfarsite, ca sa faca fata
acestor greutati si sa poarte de grija acestor nevoi. El se ingrijise atat de mult de toate aceste lucruri, incat, la sfarsitul lungilor pribegii prin
pustie, putea sa se indrepte catre inimile lor cu vorbe atat de duioase ca acestea: ,,Caci Domnul, Dumnezeul tau, te-a binecuvantat in tot
lucrul mainilor tale si ti-a cunoscut calatoria in aceasta mare pustie, iata, de patruzeci de ani de cand, Domnul, Dumnezeul tau este cu tine, si
n-ai dus lipsa de nimic”. Si inca: ,,Haina nu ti s-a invechit pe tine, si nici nu ti s-au umflat picioarele, in timpul acestor patruzeci de ani” (Deut.
2:7; 8.4).

insa in toate acestea, tabra lui Israel era o icoana pre-inchipuitoare, izbitoare si insemnata a Bisericii lui Dumnezeu in lumea aceasta.
Marturia Scripturii este atat de hotarata in aceasta privinta, ca nu ingaduie nici un loc inchipuirii mintii: ,, Aceste lucruri li s-au intamplat ca sa
le slujeasca drept pilde, si au fost scrise pentru invatatura noastra, peste cari au venit sfarsiturile veacurilor” (1 Cor. 10:11).

Ne putem dar apropia sa privim cu un interes deosebit aceastd priveliste minunata, si sa cautam sa culegem invataturile de pret ce ni le
poate da cum nu se poate mai bine. Si inca ce invataturi? Cine poate sa le pretuiasca asa cum trebuie? Priviti aceasta tabara tainica, in
pustie, alcatuita, cum am spus, din oameni de lupta, lucratori si inchinatori. Ce despartire de toate neamurile lumii! Ce saracie lucie! Ce stare.
Ce atarnare deplina de Dumnezeu! Ei n-aveau nici macar o singura faramitura de hrana, nici o picatura de apa, decat ce primeau zi de zi,
chiar din mana lui Dumnezeu. Cand intrau noaptea in corturi ca sa se odihneasca, n-aveau nici o farama de hrana pentru a doua zi. Nu era
nici magazie, nici camara, nici un alt mijloc vazut, nimic pe care sa se poata bizui firea.

Dar Dumnezeu era acolo, si credintei nu-i trebuia nimic mai mult. Ei erau siliti sa atarne in totul de Dumnezeu. Era singurul si marele adevar.
Credinta nu recunoaste ca adevarat, temeinic si in stare sa ajute, pe nimeni altul decat pe Dumnezeul cel viu, adevarat si vecinie. Firea putea
sa arunce in urma o privire pofticioasa la granarele Egiptului si sa vada in ele ceva care se putea pipai si hranitor. Credinta priveste spre cer
si acolo isi gaseste toate izvoarele.

Soarta aceasta o avea tabara in pustie; ca si Biserica in lume. Nu era nici o trebuinta, nici o singura ingrijorare neprevazuta, nici o singura
nevoie de orice fel ar fi fost, pentru care starea de fata a lui Dumnezeu sa nu fie cu totul de ajuns. Neamurile netdiate imprejur puteau sa
priveasca si sa se minuneze. In ratacirea necredintei oarbe, ele puteau sa si pund multe intrebari si s caute sa stie cum putea fi hranita,
imbracata si tinuta in randuiald, o asemenea ostire. Foarte firesc; ele n-aveau ochi sa vada de unde veneau toate acestea. Ele nu cunosteau
pe Domnul, Cel Vesnic, ,Dumnezeul Evreilor” si, prin urmare, daca li s-ar fi spus ca El purta de grija acestei mari adunari, ar fi fost pentru ele
un fel de basme sagalnice.



Si acum, la fel e cu Biserica lui Dumnezeu, n aceasta lume, pe care cu drept cuvant o putem numi o pustie morala. Privita din punct de
vedere dumnezeiesc, aceasta adunare nu este din lume; ea este cu totul despartita de lume. Ea este tot atat de in afara de lume, dupa cum
si tabara lui Israel era in afara de Egipt. Valurile marii Rosii se ridicau intre aceasta tabara si Egipt, iar apele mai adanci si mai posomorite ale
mortii lui Hristos curg intre Biserica hi Dumnezeu si acest veac rau. Este cu neputinta sa se poata inchipui o despartire mai desavarsita. ,Ei
nu sunt din lume, zice Domnul, dupa cum nici Eu nu sunt din lume (loan 17:16).

Apoi, in ce priveste intreaga ei atérnare; in aceasta lume, cine atarna mal mult de altul decat Biserica lui Dumnezeu? Ea nu are nimic in ea
insasi sau prin ea insasi. Ea este asezata in mijlocul unui pustiu moral, pustiu sterp, posomorit si nemarginit; in care nu se aud decat urlete de
dezn&dejde unde nu este nimic care s&-i tina viata. in tot intinsul acestei lumi, nu se gaseste nici o picatura de apa, nici un singur fel de hrana
care sa poata prii Bisericii lui Dumnezeu.

E in primejdia a tot soiul de inrauriri vrajmase. Aici pe pdmant ea n-are prieteni, totul ii std impotriva. In mijlocul acestei lumi, ea este ca o
floare din alte tari, sadita intr-un tinut unde pamantul si aerul ii sunt deopotriva de neprielnice.

Asa este Biserica lui Dumnezeu in lume; ceva despartit, care atarna de altcineva, fara aparare, lepadata in totul pe seama Dumnezeului Celui
Viu. Lucrul acesta poate da gandurilor noastre despre Biserica mult adevar, putere si lumina; si acum, ramane in sarcina noastra sa o
infatisam ca pe o icoana potrivnica a taberei in pustie. Nu este o ciudatenie a inchipuirii, nici un gand strain sa o socotim astfel; 1 Corinteni
10:11 ne dovedeste acest lucru cat se poate de lamurit. Suntem pe deplin Indrituiti s& spunem ca ceea ce era tabara lui Israel in chip vazut,
este Biserica din punct de vedere moral si duhovnicesc. Si inca, ce era pustia, dupa slova, pentru Israel, este lumea privita din punct de
vedere moral si duhovnicesc pentru Biserica lui Dumnezeu. Dupa cum pustia nu era pentru Israel un loc de imbelsugare si de bucurii, ci de
primejdii si straduinte, tot asa lumea nu da Bisericii lui Dumnezeu mijloace de trai sau bucurii, ci trude si primejdii.

E fnsemnat s& intelegem acest lucru in toata puterea lui morald. Biserica sau adunarea lui Dumnezeu in lume, ca ,Adunarea in pustie”, este
incredintata in totul purtarii de grija a Dumnezeului Celui Viu. Sa nu uitam ca vorbim din punct de vedere dumnezeiesc - cum vede
Dumnezeu Biserica. Privita din punct de vedere omenesc, asa cum este, in adevarata ei stare din timpul de fata, vai! e altceva. Acum, ne
indeletnicim numai cu gandul adevarat, dumnezeiesc, al Bisericii lui Dumnezeu in lume.

Sa nu se uite nici o clipa ca dupa cum este adevarat ca odinioara era o tabara, o adunare religioasa in pustie, tot atat de adevarat este ca in
timpul acesta se afla in lume Biserica lui Dumnezeu, trupul lui Hristos. Fara indoiala ca neamurile lumii nu cunosteau deloc acea adunare de
odinioara, si cu atat mai putin nu se sinchiseau de ea; dar acest lucru nu slabea si nici chiar nu atingea marele fapt ca ea era acolo. Tot astfel,
astazi, oamenii din lume nu cunosc deloc Biserica lui Dumnezeu, trupul lui Hristos, si cu atat mai putin nu le pasa de ea; dar aceasta nu
atinge n nici un fel, acest mare adevar ca o asemenea Biserica sau adunare a lui Dumnezeu se afla intr-adevar in timpul de fata, in lume, si
ca a fost neincetat de cand s-a coborat Duhul Sfant in ziua Cinci-zecimii. Este adevarat ca adunarea lui Israel isi avea Tncercarile ei, luptele ei,
greutatile ei, ispitele ei, neintelegerile ei, dezbinarile ei, zguduiturile ei launtrice piedicile ei multe si fara nume, si toate acestea cereau
ajutoarele felurite cari erau in Domnul - slujba de pret a proorocului, a preotului si a imparatului pe care ii randuise Dumnezeu; caci, dupa
cum stim, Moise era acolo ca ,imparat in Israel”, si ca prooroc pus de Dumnezeu, iar Aaron era acolo ca sa implineasca toate slujbele
preotesti.

Dar, in ciuda acestor lucruri pe cari le-am aratat cu toata slabiciunea, caderea, pacatul, razvratirea, cartirea, - ramane lucru hotarat ca era
ceva izbitor, care trebuia cunoscut de oameni, de draci si de ingeri, anume o adunare foarte mare, cam de trei milioane de suflete (dupa
socoteala obisnuita), calatorind intr-un pustiu; atarnand in totul de un brat nevazut, calduziti si ingrijiti de Dumnezeul cel vesnic, al carui ochi
niciodata nu era intors nici o singura clipa de la aceasta ostire tainica si pre-inchipuitoare a unui adevar dumnezeiesc. Dumnezeu locuia
intr-adevar in mijlocul poporului Sdu si nu-l parasea niciodatd, cu toata uitarea lui, cu toata nerecunostinta si rézvratirea lui. El era acolo ca
sa-i sprijine si sa-1 calauzeasca, sa-l pazeasca si sa-l pastreze zi si noapte. El il hranea in fiecare zi cu pane din cer si facea sa tasneasca
pentru el, apa din stanca. Fireste, acesta era un lucru uimitor, o taina mare.

Dumnezeu avea o adunare in pustie - tinuta deoparte de toate neamurile de primprejur, despartita, ca sa fie a Lui. Se poate ca neamurile
lumii sa nu fi stiut, sa nu se fi sinchisit, sa nu fi gandit nimic despre aceasta adunare. Hotarat ca pustia nu producea nimic ca hrana sau
racorire. in ea se g&seau serpi si scorpii, - primejdii si curse, - secete, usciciunea si jalea. Dar mai era si aceasta adunare minunata,
intretinuta intr-un fel care zadarnicea si incurca mintea omeneasca.

Acum, cititorule, adu-ti aminte ca aceasta era o icoana pre-inchipuitoare a unui lucru care a fost in fiinta nouasprezece veacuri, cere este inca
n fiinta, si care va fi pana in clipa in care Domnul se va ridica din locul Sau in care se afld acum, si se va cobori in vazduh. intr-un cuvant,
este o icoana pre-inchipuitoare a Bisericii lui Dumnezeu in lume. Este foarte insemnat sa recunoastem acest fapt, care din nenorocire prea a
fost pierdut din vedere, si care, chiar in zilele noastre, este atat de putin inteles. Cu toate acestea, fiecare crestin este foarte raspunzator sa-I
recunoasca si sa-l marturiseasca in practica. Nu-l putem inlatura. Este adevarat ca in timpul de fata se afla in aceasta lume, ceva care se
potriveste cu tabara in pustie? Da, intr-adevar; este Biserica in pustie. Este o adunare care trece prin aceasta lume, cum trecea Israel de-a
lungul pustiei. Mai mult, din punct de vedere moral si duhovnicesc, lumea este pentru Biserica, intocmai ce era pustia pentru Israel. Israel nu
gasea in pustie mijloace de trai, si nici Biserica lui Dumnezeu nu gaseste nimic in lume. Daca gaseste, face mincinos pe Domnul ei si nu-L
urmeaza cum trebuie. Israel nu era din pustie, dar o strabatea; Biserica lui Dumnezeu nu este din lume, dar trece prin ea. Daca cititorul este
bine patruns de acest adevar, va vedea locul de desavarsita despartire care se potriveste Bisericii lui Dumnezeu ca trup, si fiecarui madular
in parte. Biserica, asa cum o vede Dumnezeu, este tot atat de despartita cu desavarsire de aceasta lume, cum era tabara lui Israel de pustiul
inconjurator. Nu este nici o legatura intre Biserica si lume, cum nu era nici intre Israel si nisipul din pustie. Cele mai stralucitoare momeli si
cele mai ademenitoare ispite ale lumii sunt pentru Biserica lui Dumnezeu ce erau pentru Israel serpii, scorpiile si celelalte multe primejdii ale
pustiei.

Acesta este gandul dumnezeiesc despre Bisericd, si tocmai cu acest gand ne Tndeletnicim acum. Vai! cat se deosebeste de mult de ce se zice
ca e ,Biserica” Dorim ca, deocamdata, cititorul sa-si atinteasca privirea asupra adevaratei stari a lucrurilor. Voim sa-l asezam, prin credinta,
de partea lui Dumnezeu, si de acolo sa poata privi Biserica. Numai privind-o astfel isi poate da bine seama ce este Biserica, si de raspunderea
lui personala cu privire la aceastd Bisericd. Dumnezeu are o Biserica in lume. in timpul de fatd se afld pe pamant un trup, locuit de Duhul, si
unit cu Hristos, Capul. Aceasta Biserica - acest trup - este alcatuit din toti cei ce cred cu adevarat in Fiul lui Dumnezeu, si cari sunt uniti intre



ei prin puterea marelui fapt al starii de fata a Duhului Sfant.

Pe de alta parte sa se ia seama ca aici nu este vorba de vreo parere, de vreun anumit gand, pe care-I putem primi sau da la o parte, dupa
bunul plac. Avem de-a face cu un fapt dumnezeiesc. Fie ca voim sa ascultam, fie cd nu voim, el raméane un adevar insemnat Biserica este un
trup in fiinta, si noi suntem madularele lui daca suntem credinciosi adevarati. Nu putem fi scutiti sa facem parte din acest trup si nu-l putem
nesocoti. Suntem in aceasta legatura - fiind botezati pentru aceasta cu Duhul Sfant. Este un lucru tot atat de adevarat si de temeinic ca si
nasterea unui copil intr-o familie. Nasterea a avut loc, legatura de familie s-a facut, si n-avem decat s-o recunoastem si sa umblam cum cere
aceasta legatura, zi de zi. Din clipa cand un suflet este nascut din nou - este nascut de sus si pecetluit cu Duhul Sfant, - face parte din trupul
lui Hristos. El nu se mai poate socoti mai departe ca un ins singuratic, o fiinta neatarnata, o particica ce traieste singura; el este madularul
unui trup, intocmai cum mana si piciorul este madularul trupului omenesc. Credinciosul este madularul Bisericii lui Dumnezeu, si in nici un fel
nu mai poate fi madularul altcuiva. Cum ar putea mana mea s& fie madularul altui trup? intemeindu-ne pe acestea, ne putem intreba: Cum
s-ar putea ca un madular al trupului lui Hristos sa fie madular al unui alt trup?

Ce adevar maret in ce priveste Biserica lui Dumnezeu. Ce bine este sa stai sub inraurirea unui asemenea adevar in mijlocul prapadului si
daramaturilor, luptei si dezbinarii, incurcaturii si vrajbii, sectelor si partidelor, Biserica lui Dumnezeu este ceva deosebit. Hotarat ca este un
adevar din cele mai practice si mai puternice in lucrare. Suntem tot atat de tinuti sa recunoastem, prin credintd, aceasta Biserica in lume,
cum erau Israelitii tinuti sa recunoasca, prin vedere, tabara in pustie. Era o tabara, o adunare, si adevaratul Israelit facea parte din ea; este o
Biserica, un trup, si crestinul adevarat face parte din ea.

Dar cum s-a alcatuit acest trup? Prin Duhul Sfant, cum este scris: ,,Noi toti, in adevar, am fost botezati de un singur Duh ca sa alcatuim un
singur trup” (1 Cron. 12:13). Cum este Tngrijit? Prin Capul sau viu; cu ajutorul Duhului si prin Cuvant, cum citim: ,,Caci nimeni nu si-a urat
vreodata trupul lui, ci il hraneste, il ingrijeste cu drag, ca si Hristos Biserica” (Efes. 5:29). Nu este destul? Nu ajunge Hristos? Duhul Sfant nu
ajunge? Avem nevoie de altceva decat de puterile nesfarsite ce se gasesc in Numele lui Isus? Darurile Duhului vecinie nu sunt indeajuns
pentru cresterea si ingrijirea Bisericii lui Dumnezeu? Starea de fata a lui Dumnezeu in Biserica nu-I chezasuieste tot de ce poate avea nevoie?
Nu ingrijeste El de nevoile fiecarui ceas? Credinta raspunde: ,Da” si zice cu tarie si incredintare. Necredinta, mintea omeneasca zice: ,Nu; pe
langa aceasta mal avem nevoie de multe alte lucruri”. Ce sa raspunzi la acestea? Numai atat:”Daca Dumnezeu nu este de ajuns, nu stim
incotro sa ne mal indreptam. Daca Numele lui Isus nu ajunge, nu stim ce sa mai facem, Daca Duhul Sfant nu poate face fata tuturor nevoilor
partasiei legaturii fratesti, slujbei si cultului, adunarii de preamarire si inchinare nu stim ce sa mai zicem”.

Cu toate acestea se poate spune ca ,lucrurile nu suni asa cum erau pe vremea apostolilor; ca Biserica a cazut; ca darurile din ziua
Cinci-zecimii au incetat; ca zilele marete ale dragostei dintai a Bisericii au pierit, si ca prin urmare trebuie sa gasim cele mai bune mijloace ce
ne stau la indemana pentru organizarea si sprijinirea bisericilor noastre”. La toate acestea raspundem: ,Nici Dumnezeu, nici Hristos Capul
Bisericii, nici Duhul Sfant n-au gresit”. ,Nici o iota sau o frantura de slova din Cuvantul lui Dumnezeu n-au cazut”. Temelia adevarata a
credintei este aceasta: ,Isus Hristos este acelasi ieri si azi si in veci”. El a zis: ,latd, Eu sunt cu voi”. Cat timp? Oare numai in timpul zilelor
dragostei dintai? Numai pe vremea apostolilor? Sau numai atata timp cat Biserica va ramane credincioasa? Nu: ,Eu sunt cu voi in toate zilele,
pana la sfarsitul veacului” (Mat. 28. 20). Tot astfel cand este pomenita mai inainte si pentru intdia oara Biserica adevarata in toata Scriptura,
avem aceste cuvinte vrednice de amintit: ,Pe aceasta piatra (Fiul Dumnezeului celui viu) voi zidi Biserica Mea, si portile Locuintei mortilor nu
o vor birui” (Mat. 16:18).

Dar, intrebarea este: ,Se afla aceasta Biserica in timpul de fata pe pamant”? Da, cu toata siguranta. Aici pe pamant este acum aceasta
Biserica tot atat de adevarata cum era odinioara o tabara in pustie. Si dupa cum Dumnezeu era in acea tabarad ca sa poarte de grija pentru
toate nevoile poporului, tot asa El locuieste acum in Biserica pentru ca s-o stapaneasca, s-o carmuiasca in toate privintele, dupa cum este
scris: ,,Si prin El si voi sunteti ziditi impreuna, ca sa fiti un lacas al lui Dumnezeu, prin Duhul” (Efes. 2:22). Aceasta ne este cu totul de ajuns.
Tot ce ne trebuie, este sa intelegem, prin credinta acest mare adevar. Numele lui Isus raspunde tuturor nevoilor Bisericii lui Dumnezeu, tot
asa de bine cum raspunde mantuirii sufletului. ,,Caci acolo unde sunt doi sau trei adunati in Numele Meu, sunt si Eu in mijlocul lor” (Mat.
18:20). A incetat oare lucrul acesta sa fie adevarat? Daca nu, starea de fata a lui Hristos nu e in totul de ajuns Bisericii Sale? Avem nevoie sa
facem planuri si tot felul de lucrari, de-ale noastre insine, in socotelile Bisericii? Nimic mai mult decat la mantuirea sufletului. Ce zicem
pacatosului? Increde-te in Hristos. Ce zicem sfantului? increde-te in Hristos. Ce zicem unei adunari a sfintilor, micd sau mare? incredeti-va in
Hristos. Este ceva pe care El nu I-ar putea face? ,Este vreun lucru prea greu pentru EI”? S-a ispravit vistieria darurilor si harului Sau? Nu
poate El sa dea daruri pentru slujba? Nu poate El sa ridice evanghelisti, pastori sufletesti, invatatori? Nu poate El face fata pe deplin tuturor
feluritelor nevoi ale Bisericii Sale in pustie? Daca nu poate, unde ne aflam? Ce vom face? incotro sa ne intoarcem? Ce avea sa facd adunarea
lui Israel? Sa priveasca la Dumnezeu. Pentru toate? Da, pentru toate; pentru hrana, pentru apa, pentru imbracaminte, pentru calauzire,
pentru ocrotire, pentru tot. Toate izvoarele lor erau in El. Trebuiau sa se duca la un altul? Niciodata, Hristos, Domnul nostru, ajunge din
belsug, in ciuda tuturor caderilor noastre, a prapadului nostru, a pacatelor si a necredintei noastre. El a trimes pe Duhul Sfant, Mangaietorul
binecuvantat, ca sa locuiasca impreuna si in rdscumparatii Sai, ca sa alcatuiasca un singur trup si ca sa-i uneasca cu El, Capul viu in ceruri.
Acest Duh este puterea unirii, a partasiei, a legaturii fratesti, a slujbei si a cultului sau adunarii de inchinare si preamarire. El nu ne-a parasit,
si niciodata nu ne va parasi. Numai sa ne incredem in El; sa ne folosim de El, sa-L lasam sa lucreze. Sa ne punem in aparare cu grija impotriva
a tot ce ar putea finii sa-L stinga, sa-L impiedece, sau sa-L intristeze. Sa-i recunoastem locul adevarat in adunare, si sa ne incredintam in
toate privintele, calauzirii si stapanirii lui. Suntem incredintati ca asta este adevarata taina a puterii si a binecuvantarii. Tagaduim noi
prapadul din Biserica? Cum am putea tagadui? Vai! Caderea Bisericii se infatiseaza ca un fapt prea vadit si prea cunoscut! Cautam noi sa
tagaduim partea noastra de vina, in aceasta ruina, nebunia si pacatul nostru? Sa dea Dumnezeu sa le simtim mai adanc! Dar vom adauga la
pacatul nostru tdgdduirea ca harul si puterea Domnului nostru ne poate atinge in nebunia si ruina noastra? il vom lepada noi, pe El, izvorul
apelor vii, si ne vom sapa puturi crapate, cari nu pot tinea apa? Ne vom abate de la Stanca veacurilor ca sa ne sprijinim pe trestia franta a
tnchipuirii noastre? Cu nici un chip. Glasul inimilor noastre, cadnd ne gandim la Numele lui Isus, s& fie mai degraba acesta:,in Isus am aflat
mantuire, iertare, un leac pentru griji si pentru vremelnici nevoi; si pentru orice ranad, El ni-i mangaiere: tot ce trebuieste, in El gasim noi”.
Cititorul sa nu-si inchipuie ca vrem sa dam cea mai mica incuviintare pretentiilor bisericesti. Mai degraba ne este groaza de ele; le privim ca
foarte vrednice de dispretuit. Credem ca n-am sti sa luam un loc destul de smerit. Un loc si un duh smerit e tocmai ce ni se potriveste cu
privire la ocara si pacatul nostru de obste. Tot ce cautam sa aratam, este plinatatea Numelui lui Isus pentru toate nevoile Bisericii lui
Dumnezeu, in toate timpurile si in toate imprejurérile. In zilele apostolilor acest Nume avea o putere nemasuratd; de ce n-ar mai avea o si
acum? A suferit acest nume slavii vreo schimbare? Nu, slava Domnului! Ei bine, asa dar. El ne ajunge in clipa aceasta, si tot ce avem de facut



este sa ne incredem in totul in El, si prin urmare sa ne departam cu desavarsire de orice alta pricina de incredere, ca sa ne adapostim cu o
hotarare tare sub acest Nume scump si fara seaman. Binecuvantat sa fie Numele Lui, El se coboara in mijlocul celei mai mici adunari celui
mai mic numar, fiindca a zis: ,,Caci acolo unde sunt doi sau trei adunati in Numele Meu, sunt si Eu in mijlocul lor”. Acest cuvant mai este
adevarat pentru noi? Si-a pierdut puterea? Nu se mai poate folosi? Unde a fost desfiintat?

Cititorule crestin, te rugam staruitor prin toate dovezile care trebuiesc sa inraureasca asupra inimii tale, sa-ti dai incuviintarea din inima
asupra acestui adevar vesnic, si anume: Deplindtatea Numelui Domnului Isus Hristos pentru Biserica lui Dumnezeu, in orice stare cu putinta
s-ar afla si in orice vreme, intrebuintand cuvintele: ,Deplinatatea Numelui Domnului Isus Hristos”, intelegem tot ce este chezasuit poporului
Sau n acest Nume - viata, neprihanire, primire inaintea lui Dumnezeu, starea de fata a Duhului Sfant cu toate darurile Lui felurite, centrul
dumnezeiesc in jurul caruia se aduna copiii lui Dumnezeu. intr-un cuvant, credem ca tot ce poate avea nevoie Biserica, in timpul de fata si in
vesnicie, se cuprinde in acest singur Nume slavit: ,Domnul Isus Hristos”.

Te rugam fierbinte sa nu privesti cele aratate mai sus doar ca pe o teorie adevarata, ci sa le marturisesti cu viata ta; si atunci, hotarat ca vei
gusta adanca binecuvantare a starii de fata a lui Isus aici pe pamant - binecuvantare ce trebuie gustata, ca sa fie cunoscuta; dar care, odata
ce a fost intr-adevar gustata, nu mai poate fi uitata niciodata sau data deoparte pentru nimica in lume.

N-avem deloc de gand sa lungim sirul gandurilor pe cari le-am aratat, sau sa scriem un cuvant fnainte atat de lung la partea Cartii ce ne sta
fnainte, si pentru care cerem acum cititorului nostru, toata luarea aminte.

Privind acum ,,adunarea Israelitilor in pustie” (Fapte 7:38), o vedem alcatuita din trei cete deosebite, si anume: luptatori, lucratori si
inchinatori. Era un popor de luptatori, o semintie de lucratori, o casa de inchinatori sau preoti. Am aruncat o privire asupra celor dintai si am
vazut pe fiecare dintre ei, dupa familiile lor, fiecare langa , steagul” lui, intocmai dupa porunca Domnului; ne vom opri cateva clipe asupra
celor de al doilea, si i vom urmari in lucrarea si slujba lor, dupa aceeasi porunca. Am privit pe luptatori; sa ne indreptam spre lucratori.

Levitii erau hotarati intre toate celelalte semintii, si chemati sa aiba un loc si sa implineasca o slujba foarte deosebita. lata ce citim despre ei:
LLevitii, dupa semintia parintilor lor, n-au intrat in numaratoarea aceasta. Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,,Sa nu faci numaratoarea
semintiei lui Levi, si sa nu-i numeri capetele in mijlocul celorlalti copii ai lui Israel. Da in grija Levitilor cortul intalnirii, toate uneltele lui si tot
ce tine de el. Ei vor duce cortul si toate uneltele lui, vor face slujba in el, si vor tabari in jurul cortului. Cand va porni cortul, Levitii sa-I
desfaca; si cand se va opri cortul, Levitii sa-1 intinda; iar strainul care se va apropia de el, sa fie pedepsit cu moartea. Copiii lui Israel sa
tabarasca fiecare in tabara lui, fiecare langa steagul lui, dupa cetele lor. Dar Levitii sa tabarasca in jurul cortului intalnirii, pentru ca sa nu
izbucneasca mania Mea impotriva adunarii copiilor lui Israel; si Levitii sa aiba paza cortului intalnirii” (Cap. 1:47-53). Si mai citim: , Levitii,
dupa porunca pe care o daduse lui Moise Domnul, n-au intrat la numaratoare Tn mijlocul copiilor lui Israel” (Cap. 2:33).

Dar de ce tocmai Levitii? De ce era hotarata aceasta semintie, dintre toate celelalte, si pusa deoparte pentru o slujba atat de sfanta si atat de
insemnata? Aveau in ei vreo sfintenie oarecare sau vreun bun deosebit pentru a indreptati o asemenea cinste? Deloc, nici prin nastere si nici
in viata de toate zilele, dupa cum putem vedea prin cuvintele urmatoare: ,,Simeon si Levi sunt frati; sabiile lor sunt niste unelte de silnicie. Nu
vreau sa intre sufletul meu la sfaturile, lor, nu vreau sa se uneasca duhul meu cu adunarea lor! Caci, in mania lor, au ucis oameni, si, in
rautatea lor, au taiat vinele taurilor. Blestemata sa fie mania lor, pentru ca a fost prea turbata, si furia lor, cici a fost prea salbatica. li voi
imparti in lacov, si-i voi risipi in Israel (Gen. 49:5-7).

Astfel era Levi prin nastere si in purtare - indaratnic, manios si rau. Ce ciudat ca un astfel de om sa fie singur ales si indltat intr-o stare atat
de aleasa si atat de sfanta. Putem spune cu drept cuvant ca de la inceput pana la sfarsit era numai har. lata cum lucreaza harul ca sa ridice
pe cei ce sunt in cea mai rea stare. El se coboara in cele mai adanci prapastii si de acolo isi culege cele mai stralucitoare biruinte. ,,0,
adevarat si cu totul vrednic de primit este cuvantul, care zice: , Hristos Isus a venit in lume ca sa mantuiasca pe cei pacatosi”, dintre cari cel
dintai sunt eu” (1 Tim. 1:15). ,Da, mie, care sunt cel mai nefnsemnat dintre toti sfintii, mi-a fost dat harul acesta sa vestesc Neamurilor
bogatiile nepatrunse ale lui Hristos” (Efes. 3:8).

Ce izbitor este acest fel de vorbire: ,Nu vreau sa intre sufletul meu la sfaturile lor; nu vreau sa se uneasca duhul meu cu adunarea lor!
Dumnezeu are ochii asa de curati ca nu pot sa vada raul, si El nu poate privi nelegiuirea. Dumnezeu nu putea sa se uneasca cu sfaturile lui
Levi, El nu putea sa se intovaraseasca cu el. Era cu neputinta. Dumnezeu n-avea nici o legatura cu indaratnicia, mania si salbaticia. Totusi, El
putea sa aduca pe Levi in sfatul lui si sa-l faca partas adunarii Lui, El putea sa-l scoata din locuinta lui, unde nu erau decat unelte de chin, si
sa-l aduca in cortul intalnirii, ca sa se indeletniceasca cu unelte sfinte si vasele ce se aflau in cort. Era harul - harul slobod si deplin; in acest
har trebuie cautata temelia oricarei slujbe inalte si binecuvantate a lui Levi. Cata vreme nu era vorba decat de el insusi, o departare fara
margini il despartea de Dumnezeul cel sfant, - o prapastie peste care nici o nascocire sau putere omeneasca nu putea arunca o punte. Un
Dumnezeu sfant nu putea sa aiba a face cu indaratnicia, mania si sdlbaticia; dar un Dumnezeu al harului avea a face cu Levi. in indurarea Lui,
El putea sa cerceteze pe o asemenea fiinta, si s-o scoata din adancimile caderii sale morale, si s-o0 aduca in preajma Sa.

Ce minunata deosebire intre starea fireasca a lui Levi, si starea lui prin har, intre uneltele de chin si vasele locului prea sfant, intre Levi
infatisat in cap. 34 din Geneza si cel din capitolele 3 si 4 din Numeri.

Dar sa cercetam cu de-amanuntul felul cum s-a purtat Dumnezeu cu Levi, ca sa-l aduca intr-o asemenea stare de binecuvantare. Pentru
aceasta avem nevoie sa cercetam capitolul 8 al cartii noastre, si acolo vom afla taina pe care voim s-o0 aflam. Vom vedea acolo ca nimic din
ce privea pe Levi nu era si nu putea fi ingaduit, si ca nici una din caile lui nu putea fi incuviintata: si cu toate acestea gasim acolo cea mai
deplina desfasurare a harului, - a harului care domneste prin dreptate. Ne intemeiem pe aceste cuvinte spuse mai inainte: ,Aceste lucruri li
s-au intamplat ca sa ne slujeasca drept pilde”. Nu este vorba sa stim pana unde intelegeau Levitii aceste lucruri; nu acesta este lucrul de
capetenie. N-avem nevoie sa intrebam: Ce vedeau Levitii in randuielile lui Dumnezeu cu privire la ei? ci: Ce invatam noi din toate acestea?

Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,la pe Leviti din mijlocul copiilor lui Israel, si curateste-i. lata cum sa-i curatesti: Stropeste-i cu apa
ispasitoare; sa lase sa treaca briciul peste tot trupul lor, sa-si spele hainele si sa se curateasca” (Cap. 8:5-7).



Aici avem infatisat singurul dreptar dumnezeiesc de curatire. Este moartea fata de firea pamanteasca si de toate pornirile ei. Este Cuvantul
lui Dumnezeu care face asupra inimii si a cugetului o lucrare vie si puternica. Nimic nu poate fi mai plin de inteles ca indoita lucrare infatisata
in versetele de mai sus, Moise trebuia sa-i stropeasca cu apa ispasitoare, apoi, ei trebuiau sa treaca briciul peste lot trupul lor, si sa-si spele
hainele. Vedem ceva frumos si hotarat. Moise, ca infatisatorul drepturilor lui Dumnezeu, curateste pe Leviti, dupa cerintele acestor drepturi;
si el, fiind curatiti, sunt destoinici sa treaca briciul peste tot ce nu era decat o aratare a celor firesti, si isi pot spala hainele, ce infatiseaza,
dupa cuvantul lui Dumnezeu, curatirea de obiceiurile lor vazute. Astfel Dumnezeu ingrijea de tot ce cerea starea fireasca a lui Levi -
indaratnicia, mania si salbaticia. Apa curata si briciul erau intrebuintate, si lucrarea lor trebuia sa se lungeasca pana cand Levi era in stare sa
se apropie de vasele cortului intalnirii.

Asa trebuie sa fie totdeauna. Firea veche nu are, si nici nu poate avea vreun loc printre lucratorii lui Dumnezeu. Nu poate fi greseala mai
nenorocita ca aceea de a pune firea veche in slujba lui Dumnezeu, incercand in vreun fel sa fie imbunatatita sau sa i se puna capat. Nu
imbunatatirea, ci numai moartea va sluji. Este de cea mai mare insemnatate, pentru cititor, sa priceapa lamurit acest mare adevar practic.
Omul a fost cantarit si a fost gasit usor. Dreptarul a fost pus langa caile sale si ele au fost gasite intortocheate. E cu totul zadarnic sa incerce
sa fie schimbat. Afara de apa si brici, nimeni altul nu poate izbuti. Dumnezeu a sfarsit istoria omului. El i-a pus capat in moartea lui Hristos.
Intaiul fapt insemnat pe care il pune Duhul Sfant pe cugetul omului, este c& Dumnezeu Si-a rostit osanda impotriva firii omului, si trebuie
astfel ca fiecare sa primeasca aceasta osanda impotriva lui insusi. Acesta nu este un fel de a vedea sau de a simti. Se poate zice: Eu nu vad
sau nu simt ca sunt atat de rau cum vrei sa-mi dovedesti. Raspundem: N-are a face catusi de putin. Dumnezeu Si-a rostit judecata asupra
tuturor si cea dintai datorie a omului este sa se plece inaintea acestei judecati si s-o primeasca. Ce iar fi folosit lui Levi sa spuna ca nu era de
aceeasi parere cu ce spusese Cuvantul lui Dumnezeu despre el? S-ar fi putut schimba astfel starea lucrurilor cu privire la el? in nici un fel. Fie
ca Levi simtea sau nu, pretuirea dumnezeiasca ramanea aceeasi; dar e vadit, ca, a se supune acestei pretuiri, inseamna a face intaiul pas pe
cararea intelepciunii.

Totul este infatisat in ,,apa” si ,briciul - ,spadlarea” si ,trecerea briciului peste tot trupul lor. Nimic n-ar putea fi mai cu inteles si mai izbitor.
Aceste lucrari fac sa iasa la iveala adevarul maret al hotararii de moarte rostita impotriva firii pamantesti, si aducerea la indeplinire a acestei
hotarari asupra a fot ce iese din aceasta fire.

Ne intrebam, care este insemnatatea botezului, prin care cel ce-l primeste intra pe taramul crestinismului vazut. Nu inchipuieste oare faptul
binecuvantat ca ,omul nostru cel vechi”, firea noastra cazuta, este pus cu totul deoparte si ca suntem adusi intr-o stare cu totul noua?
intr-adevar, asa este. Si ce insemnatate are pentru noi trecerea briciului peste tot trupul? Este o aspra judecata de sine-insusi, facuta in
fiecare zi; este inlaturarea fara crutare a tot ce line de firea pamanteasca. Aceasta este adevarata cale pe care trebuie sa mearga in pustie
toti slujitorii lui Dumnezeu. Cand vedem in cap. 34 din Geneza purtarea lui Levi la Sihem, si ce se spune despre el in cap. 49 din Geneza, cu
drept cuvant putem intreba cum se face ca Levitii au fost primiti sa poarte vasele cortului. Raspunsul este: Harul straluceste in chemarea lui
Levi, si sfintenia in curatirea lui. El a fost chemat la slujba dupa bogatiile harului dumnezeiesc; si a fost facut destoinic pentru aceasta slujba,
dupa cerintele sfinteniei lui Dumnezeu.

Asa trebuie sa fie cu toti slujitorii lui Dumnezeu. Suntem adanc incredintati ca nu suntem in stare sa lucram pentru Dumnezeu decat atata
vreme cat firea este pusa sub puterea crucii si a judecatii de sine-insusi. Vointa omului nu poate fi niciodata de folos in slujba lui Dumnezeu;
nu, niciodata; daca voim sa stim ce este adevarata slujba, trebuie ca ea sa fie inlaturata. Vai cate lucruri cari trec drept slujire, judecate la
lumina lui Dumnezeu, ar fi dovedite ca nu sunt altceva decat rodul unei vointe ingrijorate. Este un lucru insemnat care cere din partea
noastra cea mai mare luare aminte. in aceasta privinta, niciodatd nu ne vom putea judeca cu destula strasnicie. Inima este atat de
inselatoare incat ne putem inchipui ca facem lucrul lui Dumnezeu, si cand colo, nu facem decat sa ne placem noua insine. Dar, daca voim sa
pasim pe cararea adevaratei slujbe, trebuie sa fim tot mai neinduplecati cu privire la tot ce tine de vechea zidire. Trebuie ca indaratnicul Levi
sa treaca prin lucrarea pre-inchipuitoare a apei si a briciului, mai inainte ca sa poata fi intrebuintat in slujpa mareata care i-a fost hotarata de
insusi Dumnezeul lui Israel.

Dar fnhainte de a cerceta cu de-amaruntul lucrarea si slujba Levitilor, trebuie sa privim o clipa privelistea infatisata in Exod 32, in care ei
fmplinesc o insarcinare foarte insemnata. Vrem sa vorbim despre vitelul de aur, lucru pe care cititorul il va vedea de la inceput. in timpul
lipsei lui Moise, poporul si-a abatut atat de mult privirea de la Dumnezeu si de la poruncile Lui, ca si-a facut un vitei turnat si s-a inchinat pana
la pamant inaintea lui. Fapta lor ingrozitoare cerea o judecata grabnica. ,,Moise a vazut ca poporul era fara frau, caci Aaron il facuse sa fie
fara frau, spre batjocura vrajmasilor sai; - s-a asezat la usa taberei, si a zis: , Cine este pentru Domnul, sa vina la mine”! Si toti copiii lui Levi
s-au strans la el. El le-a zis: ,Asa vorbeste Domnul, Dumnezeul lui Israel: ,Fiecare din voi sa se incingad cu sabia; mergeti si strabateti tabara
de la o parte la alta, si fiecare sa omoare pe fratele, pe prietenul si pe ruda sa. Copiii lui Levi au facut dupa porunca lui Moise; si aproape trei
mii de oameni au pierit in ziua aceea din popor. Moise a zis: ,Predati-va azi in slujpa Domnului, chiar cu jertfa fiului si fratelui vostru, pentru
ca binecuvantarea Lui sa vina astazi peste voi” (Exod 32:25-29)!

Era o clipa de incercare. Nici nu putea fi altfel, cand se”pusese Inimii si cugetului intrebarea aceasta mare:"”Cine este pentru Domnul”? Nimic
n-ar fi fost mai potrivit ca sa incerce inima. Intrebarea nu era: ,Cine vrea sa lucreze”? Nu; ci ea era mult mai insemnata si mult mai grabnica.
Nu era vorba sa se Stie care incotro va merge si cine va face cutare sau cutare lucru. Putea sa se lucreze mult, si totusi, toata alergatura sa
porneascd numai din indemnul unei vointe ne-zdrobite, care, inradurind asupra firii pamantesti religioase, ar fi dat o infatisare de jertfire de
sine insusi si de evlavie, cu totul prielnica sa se insele pe sine insusi si pe altii.

Dar a fi pentru Domnul inchipuieste parasirea voii noastre, deplina lepadare de sine insusi, lucrul de capetenie al adevaratului slujitor, al
adevaratului lucrator. Saul din Tars se gasea in aceasta stare cand a strigat: ,Doamne, ce vrei sa fac? Ce vorba minunata in gura
fndaratnicului, maniosului si salbatecului prigonitor al Bisericii lui Dumnezeu.

,Cine este pentru Domnul?” Cititorule, esti tu pentru Domnul? Cauta si vezi. Cerceteaza-te cu luare aminte. Nu uita ca intrebarea nu e deloc:
Ce faci tu? Nu, ci ea este mult mai adanca. Daca esti pentru Domnul, esti gata pentru orice. Esti gata sa te opresti sau sa mergi inainte, gata
s-o iei la dreapta sau la stanga, gata sa fii plin de ravna sau sa stai linistit, gata sa te scoli sau sa te culci. Lucrul de capetenie este acesta;
lepadarea de sine insusi si lasarea in voia altuia; si acest altul este Domnul.



Este o intrebare de o insemnatate nemarginita. intr-adevar, in timpul de fata, nu cunoastem nimic mai insemnat decat aceasta intrebare care
cerceteaza inima: ,,Cine este pentru Domnul?” Traim zile in cari vointa fiecaruia este Tnspaimantator de mult aratata. Omul se faleste cu
slobozenia lui; si lucrul acesta iese la iveald mai ales in pricinile religioase. intocmai asa era in tabara lui Israel, in zilele pe cari ni le
infatiseaza cap. 32 din Exod - in zilele vitelului de aur. Moise nu se vedea si vointa omului se arata; priboiul a fost pus la lucru. Si care a fost
urmarea? Un vitel turnat; si cand s-a intors Moise, a gasit poporul inchinandu-se idolului si in desfrau. Atunci, ca sa puna la incercare poporul,
a pus aceastd intrebare mareat3: ,Cine este pentru Domnul?” intrebare care a pus capat celor ce se petreceau, sau mai degraba a pus pe
Israeliti la incercare. Si nici in zilele noastre nu se petrece altfel. Vointa omului domneste, si mai ales in lucruri religioase. Omul se faleste cu
drepturile lui, cu slobozenia lui, cu vointa lui, si cu intelepciunea lui. lata o tdgaduire a domniei lui Hristos; si prin urmare este bine sa ne
pazim si sa veghem, ca sa luam intr-adevar partea Domnului, impotriva firii noastre. Se cuvine sa stam intr-o stare de supunere fata de
stapanirea Sa. Atunci nu vom mai fi ingrijati de Tnsemnatatea sau felul slujbei noastre; singura noastra tinta va fi sa facem voia Domnului
nostru.

intr-un cuvant, intrebarea care se punea taberei lui Israel in zilele vitelului de aur, si Bisericii, in aceste vremuri ale vointei omenesti, este
aceasta: ,Cine este pentru Domnul?” insemnata intrebare. Nu: ,Cine este pentru religie, pentru binefacere sau pentru imbunatatirea morala?
Putem pune multa réavna ca sa indemnam, sa sprijinim felurite planuri de binefacere, de religie si de imbunatatire morala, nefacand altceva
decat sa slujim eului nostru si sa ne tinem in picioare vointa. Trecem prin niste timpuri in cari vointa omului este lingusita cu o ravna fara
seaman. Suntem adanc incredintati ca adevaratul leac pentru acest rau se gaseste in aceasta singura si insemnata intrebare: ,,Cine este
pentru Domnul?” Ea cuprinde o putere practica nemarginita. A fi intr-adevar pentru Domnul, insemneaza a fi gata sa faci neaparat tot ce
gaseste El cu cale ca vrea de la noi. Daca sufletul este in stare sa spuna cu adevarat: ,Doamne, ce vrei sa fac?” Vorbeste, Doamne, caci robul
Tau ascultd, atunci este gata sa faca orice. Astfel, in cazul Levitilor, ei erau chemati ,fiecare sé omoare pe fratele, pe prietenul si pe ruda sa”.
Era o insarcinare grozava pentru carne si sange. Dar imprejurarea o cerea. Drepturile lui Dumnezeu fusesera calcate in picioare, pe fata si
intr-un chip badaran. Nascocirea omeneasca fusese la lucru; se intrebuintase priboiul si se faurise un vitel. Au schimbat slava lui Dumnezeu
cu chipul unui bou care paste iarba; si iata de ce toti cei ce erau pentru Domnul au fost chemati sa se incinga cu sabia. Firea veche putea
zice: ,Nu, sa fim tngaduitori, milosi si induratori. Vom capata mai mult prin blandete decat prin asprime. Nu se poate face bine oamenilor,
lovindu-i. Dragostea are mult mai multa putere decat asprimea. Sa ne iubim unul pe altul”. Acestea sunt gandurile, - adevarate la locul lor, -
pe cari firea putea sa le insufle; astfel putea ea sa judece. Dar porunca ere lamurita si hotarata: , Fiecare din voi sa se Tncinga cu sabia. Sabia
era singurul lucru care putea sluji cand vitelul de aur era acolo. Sa vorbesti de dragoste intr-o asemenea imprejurare, ar fi insemnat sa
nesocotesti drepturile sfinte ale Dumnezeului lui Israel. Adevaratului duh de ascultare i se potriveste totdeauna slujba cere este in legatura cu
imprejurarea. Un rob n-are sa stea de vorba, el trebuie sa faca ce i se porunceste. Daca pune vreo intrebare sau ridica vreo impotrivire,
inseamna ca a parasit locul de rob. Putea sa para ca era cea mai grozava sarcina, sa-ti omori fratele, prietenul si ruda; dar Cuvantul Domnului
era poruncitor. El nu putea fi inlaturat; si Levitii, prin har, au aratat o ascultare deplina si neintarziata. , Copiii lui Levi au facut dupa porunca
lui Moise”.

Aceasta este singura si adevarata carare a celor care voiesc sa fie lucratorii lui Dumnezeu, si robii lui Hristos in aceasta lume in care
stapaneste vointa omului - Este de cea mai mare insemnatate sa avem sapat adanc in Inima adevarul domniei lui Hristos, Este singurul
dreptar al mersului si al purtarii. O multime de intrebari sunt limpezite astfel. Daca intr-adevar inima este supusa stapanirii lui Hristos, este in
stare sa faca tot ce ne cere El: sa stam pe loc sau sa mergem inainte, sa lucram putin sau mult, sa dam sau sa primim - Pentru o inima
intr-adevar ascultatoare, intrebarea nu este deloc: ,Ce sa fac?” sau ,unde sa ma duc?” Ea este numai aceasta: ,Fac eu oare voia Domnului
meu?”

Aceasta era starea in care se afla Levi. Luati seama la talcuirea dumnezeiasca ce ne-a fost data de Maleahi: ,Veti sti atunci ca Eu v-am dat
porunca aceasta, pentru ca legamantul Meu cu Levi sa rdmana in picioare, zice Domnul ostirilor. Legamantul Meu cu el era un legamant de
viata si de pace. I-am dat ca sa se teama de Mine; si el s-a temut de Mine, a tremurat de Numele Meu. Legea adevarului era in gura lui, si nu
s-a gasit nimic nelegiuit pe buzele lui; a umblat cu Mine Tn pace si neprihadnire, si pe multi i-a abatut de la rau” (Mal. 2:4-6). lata si
binecuvantarea pe care a rostit-o Moise: ,,Despre Levi a zis: ,Tunim si Urim au fost incredintati barbatului sfant, pe care l-ai ispitit la Masa, si
cu care Te-ai certat la apele Meriba”. Levi a zis despre tatal sau si despre mama, sa: ,Nu i-am vazut, Si despre fratii lui: ,Nu va cunosc!” lar
de copii n-a vrut sa mai stie. ,,Caci ei pazesc Cuvantul Tau, si tin legamantul Tau; ei invata pe lacov poruncile Tale, si pe Israel legea Ta; ei
pun tamaie sub narile Tale, si ardere de tot pe altarul Tau. Binecuvanteaza taria lui, Doamne! Primeste lucrarea mainilor lui! Frange salele
protivnicilor lui, si vrajmasii lui sa nu se mai scoale” (Deut. 33:8-11).

Purtarea lui Levi s-ar parea ca este nesimtitoare, aspra si de neiertat, prin faptul ca n-a vrut sa-si vada parintii, si sa-si cunoasca sau
recunoasca fratii. Dar drepturile lui Dumnezeu sunt mai pe sus de orice; si Hristos, Domnul nostru, a rostit aceste cuvinte marete: ,Daca vine
cineva la Mine, si nu uraste pe tatal sau, pe mama-sa, pe nevasta-sa, pe copiii sai, pe fratii sai, pe surorile sale, ba chiar insasi viata sa, nu
poate fi ucenicul Meu” (Luca 14:26).

Acestea sunt vorbe [amurite, si ne fac sa patrundem in taina a tot ce se afla la temelia oricarei slujbe adevarate. Nimeni sa nu-si inchipuie ca
trebuie sa fim fara dragoste. Departe de noi un asemenea gand. A fi fara dragoste fireasca, ar insemna sa ne facem partasi lepadarii de
credinta din zilele din urma (vezi 2 Tim. 3:3). Dar cand ldsam ca drepturile dragostei firesti sa se aseze ca o piedica in drumul slujbei noastre
cinstite si iubitoare pentru Hristos, si cand asa zisa ,iubire de frati”, ia un loc mai ridicat decat credinciosia fata de Hristos, atunci suntem
putin destoinici pentru slujpa Domnului si nevrednici ca sa ne numim robii Lui. Sa se ia bine seama ca ceea ce dadea lui Levi dreptul sa fie
folosit in slujba Domnului, era faptul ca el nu-si vedea parintii, nu-si recunostea fratii, sau nu-si cunostea copiii. intr-un cuvant, el era facut
destoinic sa inlature cu totul drepturile firii, si s& dea n inima lui locul cel mai tnalt, drepturilor lui Dumnezeu. inca o dat aceasta este
singura temelie adevarata a felului de a fi al robului.

Cititorul crestin sa ia bine seama. Pot fi o multime de lucruri cari trec drept slujba - multa munca, alergatura incoace si incolo, fapte si vorbe -
si cu toate acestea se poate sa nu fie nimic din slujba adevarata a Levitului, si dupa pretuirea lui Dumnezeu, nu este decat lucrarea nelinistita
a vointei. Cum oare, se va zice, vointa se poate arata in slujba lui Dumnezeu, in lucruri religioase? Vai! poate, si chiar o face. Si foarte adesea,
paruta putere de munca si multimea lucrului si a slujbei arata tocmai taria vointei. Lucrul acesta este deosebit de Tnsemnat si cere cea mai
aspra judecata de sine-insusi, in lumina lui Dumnezeu. Adevarata slujba nu sta intr-o lucrare intinsa, ci intr-o adanca supunere fata de vointa
Domnului nostru; si daca este aceasta supunere, indata drepturile parintilor, fratilor si copiilor vor fi Iasate mai pe jos, ca sa implinim voia



Celui pe care-L recunoastem ca Domn. Este adevarat ca trebuie sa ne iubim parintii, fratii si copiii. Nu este vorba sa-i iubim putin, ci sa iubim
pe Hristos mai mult. Trebuie ca Domnul insusi si drepturile Lui sa aiba necurmat intaiul loc in inima, daca vrem sa fim adevarati slujitori ai lui
Dumnezeu, adevarati robi ai lui Hristos, adevarati Leviti, Tn mijlocul pustiei. Aceasta era insusirea faptelor lui Levi, Tn imprejurarea pe care o
amintim. Drepturile lui Dumnezeu erau in joc, si prin urmare nu trebuia tinut seama de drepturile firii. Parintii, fratii si copiii, oricat de scumpi
erau, nu trebuiau sa fie impotriva slavei Dumnezeului lui Israel, care fusese schimbata cu chipul unui bou care paste iarba.

Totul atarna de acest lucru. Legaturile de rudenie, si toate drepturile, datoriile si raspunderile cari se nasc din asemenea legaturi, isi vor avea
totdeauna locul lor si pretuirea cuvenita, la cei a caror inima, duh si cuget au fost puse sub puterea carmuitoare a adevarului lui Dumnezeu.
Niciodata nu trebuie Tngaduit ca ceva sa calce aceste drepturi intemeiate pe rudenia fireasca, decat ce se cuvine intr-adevar lui Dumnezeu si
Hristosului Sau. Este un gand dintre cele mai trebuincioase si mai folositoare, si asupra caruia vrem sa staruim indeosebi pentru tanarul
cititor crestin. Trebuie sa ne pazim neincetat de un duh care ne indeamna sa facem voia noastra si care-si gaseste placerea in sine-insusi,
duh care niciodata nu e mal primejdios decat cand imbraca infatisarea unei slujbe si a unui lucru asa zis religios. Cand nu tinem socoteala de
drepturile rudeniei firesti, trebuie sa fim foarte siguri ca avem pe inima in totul numai drepturile lui Dumnezeu. La Levi, lucrul era tot asa de
lamurit ca lumina soarelui; iaté de ce sabia judecatii si nu o sarutare de dragoste, se potrivea in aceasta clipa de grea cumpana. Tot astfel se
intampla si in viata noastra; sunt imprejurari cand ar fi o necredinciosie vadita fata de Domnul, daca ai asculta o singura clipa glasul
legaturilor firesti.

Lamuririle de mai sus pot ajuta pe cititor sa inteleaga purtarea Levitilor din Exod 32, si cuvintele Domnului nostru din Luca 14:26. Duhul lui
Dumnezeu sa ne faca sa infaptuim si sa dovedim puterea si datoriile adevarului!

Ne vom opri acum, in treacat, asupra inchinarii Levitilor in slujpa Domnului, aratata in cap. 8 din Numeri, ca sa putem privi in intregime acest
fapt. Este un adevarat izvor de invataminte pentru toti cei ce doresc sa fie lucratori ai Domnului.

Dupa implinirea spalarii si ,trecerii briciului peste tot trupul” despre care am vorbit, citim: ,Sa ia (adica Levitii) apoi un vitel, cu darul de
mancare obicinuit, facut din floare de faina, framantata cu untdelemn; si sa mai iei un alt vitel pentru jertfa de ispasire. Sa apropii pe Leviti
inaintea cortului Tntalnirii, si sa strangi toata adunarea copiilor lui Israel. Sa apropii pe Leviti inaintea Domnului; si copiii lui Israel sa-si puna
mainile pe Leviti. Aaron sa legene pe Leviti intr-o parte si intr-alta Thaintea Domnului, ca un dar leganat din partea copiilor lui Israel; si sa fie
inchinati astfel in slujba Domnului. Levitii sa-si puna mainile pe capul viteilor, si sa aduci unul ca jertfa de ispasire, si altul ca ardere de tot, ca
sa faci ispasire pentru Leviti” (Num 8. 8-12).

Aici ne sunt infatisate cele doua fete insemnate ale mortii lui Hristos. Una din aceste fete ne este aratata in jertfa de ispasire; cealalta in
arderea de tot. Nu vom intra Tn amanuntele acestor jertfe, deoarece am incercat sa facem acest lucru mai fnainte in cele dintai capitole ale
»Gandurilor asupra Leviticului”. Vrem numai sa atragem luarea aminte ca aici, in jertfa de ispasire, vedem pe Hristos purtand pacatul in
trupul S&u pe lemn, si suferind mania lui Dumnezeu impotriva pacatului. in arderea de tot, vedem pe Hristos preaméarind pe Dumnezeu, chiar
facand ispasire pentru pacat. in amandoud imprejuririle se face ispasire; dar in cea dintai, este o ispasire in legturd cu marimea nevoilor
pacatosului; in cea de a doua, este o ispasire dupa masura jertfirii de sine a lui Hristos, fatd de Dumnezeu. in cea dintai, vedem uraciunea
pacatului; in a doua, pretul nespus al lui Hristos. Aproape ca n-am avea nevoie sa o spunem, este aceeasi moarte ispasitoare a lui Hristos, dar
infatisata sub doua fete deosebite.

Levitii isi puneau mainile pe jertfa pentru pacat, si pe arderea de tot; punerea manilor arata numai faptul unirii cu jertfe. Dar cat de deosebita
era urmarea in fiecare imprejurare. Cand Levi isi punea mainile pe capul jertfei pentru pacat, insemna trecerea asupra jertfei a tuturor
pacatelor sale, a intregii lui vinovatii, a rautatii, maniei si vointei sale - Si de alta parte, cand isi punea mainile pe capul jertfei pentru arderea
de tot, urmarea era ca se trecea asupra lui Levi toatd primirea fhaintea Domnului si toata desavarsirea jertfei. Fireste, vorbim despre ce
infatiseaza aceasta jertfa. N-avem sa ne rostim asupra intrebarii daca Levi intelegea aceste lucruri; noi cautam numai sa lamurim intelesul
randuielii; si hotarat ca nimic n-ar putea fi mai plin de inteles ca punerea manilor, privita fie in jertfa pentru pacat, fie in arderea de tot. Toata
invatatura aceasta este cuprinsa in aceasta parte foarte Tnsemnata de la sfarsitul cap. 5 din epistola a doua catre Corinteni: ,Pe Cel ce n-a
cunoscut nici un pacat, El L-a facut pacat pentru noi, ca noi sa fim neprihanirea lui Dumnezeu in EI!”

,Sa pui pe Leviti in picioare naintea lui Aaron si Thaintea fiilor lui, si sa-i legeni intr-o parte si intr-alta, ca un dar leganat Domnului. Asa sa
desparti pe Leviti din mijlocul copiilor lui Israel; si Levitii vor fi ai Mei. Dupa aceea, Levitii sa vina sa faca slujba in cortul intalnirii. Astfel sa-i
curatesti si sa-i legeni intr-o parte si intr-alta, ca un dar leganat Domnului. Asa sa desparti pe Leviti din mijlocul copiilor lui Israel: Eu i-am luat
pentru Mine in locul intailor nascuti, din toti Tntaii nascuti ai copiilor lui Israel. Caci orice intai nascut al copiilor lui Israel este al Meu, atat din
oameni, cat si din dobitoace; Mie Mi i-am inchinat in ziua cand am lovit pe toti intaii nascuti in tara Egiptului. Si Eu am luat pe Leviti in locul
tuturor intailor nascuti ai copiilor lui Israel. Am dat pe Leviti in totul lui Aaron si fiilor lui, din mijlocul copiilor lui Israel ca sa faca slujba pentru
copiii lui Israel in cortul intalnirii, sa faca ispasire pentru copiii lui Israel, si astfel copiii lui Israel sa nu fie loviti cu nici o urgie, cand se vor
apropia de sfantul locas”. Moise, Aaron si toata adunarea copiilor lui Israel, au facut cu Levitii tot ce poruncise lui Moise Domnul despre Leviti;
asa au facut copiii lui Israel cu ei” (Num. 8:13-20).

Cu cata putere ne aminteste partea aceasta de cuvintele Domnului nostru, din loan 17: ,,Am facut cunoscut Numele Tau oamenilor, pe cari Mi
i-ai dat din lume. Ai Tai erau, si Tu Mi i-ai dat; si ei au pazit Cuvantul Tau. Acum au cunoscut ca tot ce Mi-ai dat Tu, vine de la Tine. Caci le-am
dat cuvintele, pe cari Mi le-ai dat Tu. Ei le-au primit, si au cunoscut cu adevarat ca de la Tine am iesit, si au crezut ca Tu M-ai trimes. Pentru ei
Ma rog. Nu ma rog pentru lume, ci pentru aceia, pe cari Mi |-ai dat Tu; pentru ca sunt ai Tai: - tot ce este al Meu, este al Tau, si ce este al Tau,
este al Meu, - si Eu sunt proslavit in ei” (versetele 6-10).

Levitii alcatuiau un popor pus deoparte, ei erau in chip deosebit ai lui Dumnezeu. El fineau locul tuturor intailor nascuti in Israel, cari
scapasera de sabia Nimicitorului, prin sangele mielului. Ei inchipuiau un popor mort si inviat, pus deoparte pentru Dumnezeu, si pe care
Dumnezeu il daruia marelui preot Aaron, ca sa faca slujba in cortul intalnirii.

Ce stare pentru Levi cel indaratnic, manios si salbatic! Ce biruinta a harului. Ce pilda de puterea sangelui ispasirii si apel de curatire. Prin firea
si prin faptele lor, ei erau departati de Dumnezeu; dar ,sangele” ispasitor, apa-curatitoare si ,briciul judecatii de sine isi facusera lucrarea
binecuvantata. Prin urmare, Levitii puteau fi daruiti lui Aaron si copiilor lui, ca sa slujeasca impreuna in cortul intalnirii.



In toate acestea, Levitii preinchipuiau pe poporul lui Dumnezeu din timpul de fata. Cei ce alcatuiesc acest popor au fost ridicati si scosi din
adancimile stricaciunii si pierzarii lor ca pacatosi. Ei au fost albiti in sangele scump al lui Hristos, curatiti prin Cuvant, si chemati sa se judece
ei nsisi, mereu si cu strasnicie. Astfel ei sunt buni pentru slujba sfanta la care sunt chemati. Dumnezeu ia dat Fiului Sau, ca sa fie lucratorii
Lui, Tn lumea aceasta. , Ai Tai erau si Tu Mi i-ai dat”. Minunat! Si cand te gandesti ca e vorba despre niste fiinte ca noi! Gandeste-te ca noi
suntem ai lui Dumnezeu si ca El ne-a dat Fiului Sau! Cu drept cuvant putem spune ca asemenea lucruri covarsesc orice pricepere omeneasca.
Nu suntem scapati numai de iad, ceea ce e adevarat; nu suntem numai iertati, pusi intr-o stare dupa voia lui Dumnezeu, primiti, ceia ce de
asemenea este foarte adevarat; dar suntem si chemati la datoria cea mai mare si sfanta de a duce in lumea aceasta Numele marturia si slava
Domnului nostru Isus Hristos. Aceasta este slujba noastra de Leviti adevarati si credinciosi. Ca ostasi, suntem chemati sa ne luptam; ca preoti
avem dreptul sa aducem o slujba de inchinare; dar ca Leviti, suntem datori sa slujim; si slujba noastra sta in a purta printr-un pustiu uscat,
chipul adevarat al cortului, care inchipuia pe Hristos. lata slujba noastra. La aceasta am fost chemati - pentru aceasta am fost pusi deoparte.

Nu re indoim ca cititorul va baga de seama ca in aceasta carte a Numerilor, si numai aici, ne sunt date toate amanuntele scumpe si atat de
pline de invataminte, despre Leviti. Aceasta ne da o noua lamurire despre rostul cartii noastre. Numai fiind in pustie putem avea o pricepere
adevarata si deplina despre slujitorii lui Dumnezeu, ca si despre ostasii Lui.

Sa cercetam acum putin slujba Levitilor, care ne este aratata in amanuntime Tn cap. 3 si 4 din Numeri. ,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis:
Apropie semintia lui Levi, si pune-o inaintea preotului Aaron, ca sa fie in slujba lui. Ei sa aiba grija de tot ce este dat in paza lui si de tot ce
este poruncit intregi adunari, Thaintea cortului intalnirii: sa faca slujba cortului. Sa aiba grija de toate uneltele cortului intalnirii si de tot ce
este poruncit copiilor lui Israel: ei sa faca slujba cortului. Sa dai pe Leviti lui Aaron si fiilor lui; ei sa-i fie dati lui in totul, din partea copiilor lui
Israel (Cap. 3:3-9).

Levitii infatisau toata adunarea Israelitilor si lucrau pentru ei. Lucrul acesta se vede din faptul ca copiii lui Israel isi puneau mainile pe capul
Levitilor, dupa cum si acestia si le puneau pe capul dobitoacelor pentru jertfe (cap. 8. 10). Punerea manilor arata partasia, astfel ca Levitii ne
dau o priveliste cu totul deosebita a poporului lui Dumnezeu in pustie. Ei ni-l infatiseaza ca pe o ceata de lucratori harnici, si, - sa luam bine
seama - nu ca pe niste muncitori nestatornici si fara frau, alergand incoace si incolo, si facand fiecare ce i se pare ca e bine. Nimic de felul
acesta. Daca oamenii cari erau in stare sa poarte armele trebuiau sa-si arate cartea neamului si sa ramana credinciosi sub steagul lor, Levitii
trebuiau sa se adune in jurul lui Aaron si sa-si implineasca slujba. Totul era cat se poate de limpede, de lamurit si de hotarat, ba inca, totul
era sub stapanirea si carmuirea de-a dreptul a marelui preot.

Este foarte folositor, pentru toti cei ce voiesc sa fie adevarati Leviti, slujitori credinciosi si robi cuminti, sa cumpaneasca bine toate acestea.
Slujba Levitilor trebuia potrivita dupa indrumarile preotului jertfitor. Vointa omului n-avea ce cauta in slujba Levitilor - de altfel - ca si in sirul
celor ce purtau armele. Totul era randuit de Dumnezeu, si acesta era un har deosebit pentru toti ale caror inimi se aflau intr-o stare buna.
Pentru cel a carui vointa nu era zdrobita putea sa para o povara grea si din cele mai plictisitoare, sa fie silit sa ramana in aceeasi stare, sau
sa faca mereu aceleasi lucrari. Un astfel de om putea sa suspine dupa ceva nou, ceva deosebit in lucrul lui. Dar dimpotriva, cand vointa era
supusa si inima in randuiald, fiecare putea sa zica din inima: ,,Cararea mea este foarte lamurita; n-am decat sa ascult. Aceasta e purtarea
adevaratului rob; si lucrul acesta I-a implinit in intregime. Acela care a fost singurul rob desavarsit care a trait pe pamant. El putea zice: Caci
M-am pogorat din cer sa fac nu voia Mea, ci voia Celui ce M-a trimes” (loan 6:38). Si: ,Mancarea Mea este sa fac voia Celui ce M-a trimes, si
sa Tmplinesc lucrarea Lui” (loan 4:84).

Mai este ceva, vrednic de luat aminte, cu privire la Leviti; si anume ca slujba lor avea legatura numai cu cortul intalnirii si cu ce tinea de el.
N-aveau nimic altceva de facut Daca s-ar fi gandit sa lucreze orice altceva ar fi insemnat, pentru un Levit, sa-si tdgaduiasca chemarea, sa
lepede slujba hotarata de Dumnezeu, si sa se dea inapoi de la poruncile lui Dumnezeu. Acelasi lucru si cu crestinii din zilele noastre.
indeletnicirea lor, - singura lor lucrare insemnata, - slujba lor neapérat trebuincioasa, este Hristos si ce-L priveste pe El. Ei n-au nimic altceva
de facut. Un crestin, care s-ar gandi sa se apuce de altceva, ar insemna ca-si tagaduieste chemarea, leapada lucrul ce i-a fost hotarat de
Dumnezeu si se da inapoi din fata poruncilor lui Dumnezeu. Un adevarat Levit al Vechiului Legamant putea sa zica: ,Pentru mine a trdi, este
cortul” iar acum un adevarat crestin poate s& zic: Pentru mine a trdi, este Hristos. intrebarea insemnata pe care trebuie s si-o puna
crestinul in tot ce i s-ar putea ivi, este aceasta: ,,Pot sa pun pe Hristos alaturi de cutare sau cutare lucru? Daca nu pot, n-am de loc a face cu
el.

Astfel trebuiesc privite lucrurile. Nu este vorba sa stim daca ceva este bine sau rau. Nu, ci numai sa stim pana unde se leaga de Numele si
slava lui Hristos. Aceasta usureaza in chip uimitor, raspunde la multe greutati si face drumul crestinului serios si credincios, tot asa de
luminos ca o raza de soare. Un Levit n-avea greutate in privinta lucrului sau, pentru ca-i era hotarat de Dumnezeu. Povara pe care fiecare
avea s-0 poarte si lucrarea pe care fiecare avea s-o implineascad, erau aratate cu o limpezime care nu lasa nici un loc planurilor inimii. Fiecare
putea sa-si cunoasca rostul si sa-I implineasca; si adaugam ca numai cei ce se margineau sa indeplineasca slujbele incredintate lor, isi
implineau rostul. Slujba cortului nu se implinea cum se cuvine, alergand incoace si incolo, sau lucrand ceva; ci prin grija plina de sarguinta cu
care fiecare se alipea de insarcinarea lui.

E bine sa nu se uite acest lucru. Suntem foarte porniti, ca crestini, sa ne luam la intrecere intre noi, si astfel sa ne impiedecam unii pe altii;
suntem incredintati ca va fi asa, daca fiecare dintre noi nu-si urmeaza calea hotarata de Dumnezeu. Am zis: , hotarata de Dumnezeu”, si
staruim asupra acestui cuvant. Noi n-avem nici un drept sa ne alegem ce sa lucram. Daca Domnul a facut dintr-un om un evanghelist, din
altul un invatator, din altul un pastor sufletesc; daca a tnzestrat pe un altul pentru indemnare, cum trebuie sa lucreze? Negresit ca nu
incercand evanghelistul sa invete si invatatorul sa indemne, sau altul care n-are nici unul din aceste daruri, sa incerce sa se indeletniceasca
cu amandoua. Nu; lucrul lui Dumnezeu se face de fiecare potrivit cu darul ce i-a fost incredintat. Fara indoiala ca Domnul poate, cand vrea, sa
inzestreze pe acelasi ins cu felurite daruri; dar lucrul acesta n-are nici o legatura cu cele asupra carora staruim, si anume: fiecare din noi
trebuie sa-si cunoasca drumul de urmat si insarcinarea si sa se supuna. Daca nu tinem seama de aceasta, vom cadea intr-o incurcatura de
deznadajduit. Dumnezeu fisi are minierii Lui, cioplitorii Lui in piatra si zidarii Lui. Lucrarea fnainteaza prin munca fiecarui lucrator care-si vede
cu sarguinta de lucrul sau. Daca toti ar scoate piatra din mind, unde ar fi cioplitorii? Si daca toti ar fi cioplitori, unde ar fi zidarii? Cel ce
nazuieste dupa o alta slujba, sau care incearca sa limiteze darul altuia, face cel mai mare rau cu putinta lucrului lui Hristos si lucrarii lui
Dumnezeu in lume. Este o mare greseala impotriva careia vrem cu tot dinadinsul sa punem la adapost, din vreme, pe cititor. Nimic nu poate
fi mai nesabuit. Nu este decat un Dumnezeu. Nu se gasesc doua frunze sau doua firisoare de iarba in toiul asemenea. De ce oare cineva sa



ravneasca la felul de lucru al altuia, sau sa arate ca ar avea darul altuia? Fiecare sa fie multumit asa cum I-a facut stapanul lui. Aceasta este
taina unei paci adevarate si a Tnaintarii in viata crestineasca.

Ce s-a spus pana acum in aceasta privinta se poate vedea foarte lamurit in partea din Scripturd, care vorbeste despre cele trei cete deosebite
ale Levitilor, pe care o vom da mai jos in intregime, pentru usurarea cititorului. De altfel, stim prea bine, ca nimic nu poate sta alaturi de
adevarata vorbire a Sfintelor Scripturi.

»,Domnul a vorbit lui Moise, in pustia Sinai, si a zis: ,Fa numaratoarea copiilor lui Levi, dupa casele parintilor lor, dupa familiile tor; si anume,
fa numaratoarea tuturor celor de parte barbateasca, de la varsta de o luna in sus. Moise le-a facut numaratoarea, dupa porunca Domnului,
fntocmai cum poruncise. lata cari sunt fiii lui Levi, dupa numele lor: Cherson, Chehat si Merari. - lata numele fiilor lui Ghersor, dupa familiile
lor: Libni si Simei. lata fiii lui Chehat, dupa familiile lor: Amram, Itehar, Hebron si liziel; si fiii lui Merari, dupa familiile lor: Mahli si Musi.
Acestea sunt familiile lui Levi, dupa casele parintilor lor. Din Gherson se pogoara familia lui Libni si familia lui Simei, alcatuind familiile
Ghersonitilor. Cei iesiti la numaratoare, cand au numarat pe toti barbatii de la varsta de o luna in sus, au fost sapte mii cinci sute. Familiile
Ghersonitilor tabarau inapoia cortului la apus. Capetenia casei parintestii a Ghersonitilor era Elisaf, fiul lui Lael. In ce priveste cortul intalnirii,
in grija fiilor lui Gherson era dat: cortul si acoperisul cortului, invelitoarea acoperisului cortului si perdeaua de la usa cortului intalnirii; apoi
panzele curtii si perdeaua de la poarta curtii cortului de jur imprejurul cortului si altarului, si toate funiile pentru slujba cortului” (Cap.
3:14-26). intr-altd parte citim: ,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: Numara si pe fiii lui Gherson, dupa casele périntilor lor, dup& familiile lor; si
anume, sa faci numaratoarea, incepand de la varsta de treizeci de ani in sus pana la varsta de cincizeci de ani, a tuturor celor ce sunt in stare
sa implineasca vreo slujba in cortul intalnirii. lata slujbele familiilor Ghersonitilor, slujba pe care vor trebui s-o faca si ce vor trebui sa duca. Sa
duca covoarele cortului si cortul intalnirii, invelitoarea lui si invelitoarea de piele de vitel de mare, care se pune deasupra, perdeaua de la usa
cortului intalnirii; panzele curtii si perdeaua de la usa portii curtii, de jur imprejurul cortului si altarului, funiile lor si toate uneltele cari tin de
ele. Si ei sa faca toata slujba privitoare la aceste lucruri. in slujbele lor, fiii Ghersonitilor sa fie sub poruncile lui Aaron si fiilor lui, pentru tot ce
vor duce si pentru toata slujba pe care vor trebui s-o faca; in grija lor sa dati tot ce au de dus. Acestea sunt slujbele familiilor fiilor
Ghersonitilor Tn cortul intalnirii, si ce au ei de pazit sub carmuirea lui Itamar, fiul preotului Aaron (Cap. 4:21-28).

lata ce se spune despre Gherson si slujba lui. El si fratele lui, Merari, aveau sa duca ,cortul”, pe cand Chehat trebuia sa duca sfantul locas”,
cum citim n capitolul 10: ,Cand a fost desfacut cortul, au pornit intai fiii lui Gherson si fiii lui Merari, ducand cortul. Apoi au pornit Chehatitii,
ducand sfantul locas; pana la venirea lor, ceilalti (adicd Ghersonitii si Meraritii) intinsesera cortul (versetele 17-21). intre Gherson si Merari era
o legatura stransa, ce-i unea in slujba lor, cu toate ca insarcinarea fiecaruia era cu totul deosebita, cum vom vedea.

,Sa faci numaratoarea fiilor lui Merari, dupa familiile lor, dupa casele parintilor lor; si anume, sa faci numaratoarea, incepand de la varsta de
treizeci de ani in sus pana la varsta de cincizeci de ani, a tuturor celor ce sunt in stare sa faca vreo slujba in cortul intalnirii. lata ce este dat in
grija lor si ce au ei de dus, pentru toate slujbele din cortul intalnirii: scandurile cortului, drugii lui, stalpii lui, picioarele lui; stalpii curtii de jur
imprejur, picioarele lor, tarusii lor, funiile lor, toate uneltele cari fin de ei si fot ce este randuit pentru slujba lor. Sa spuneti pe nume lucrurile
cari sunt date in grija lor si pe cari le au ei de purtat. Acestea sunt slujbele familiilor fiilor lui Merari, toate slujbele pe cari au sa le faca ei in
cortul intalnirii, sub carmuirea lui ltamar, fiul preotului Aaron” (Cap. 4:29-33).

Foarte lamurit Gherson n-avea de-a face cu scandurile si cu drugii; si Merari n-avea de-a face cu panzele sau invelitorile. Si totusi, ei erau
foarte stransi uniti, ca si cum ar fi atarnat unul de altul. ,Scandurile si picioarele” n-ar fi slujit la nimic fara ,panze” si a-cestea ar fi fost
nefolositoare fara scanduri si picioare. Cat despre ,tarusi”, cu toate ca pareau asa de neinsemnati, totusi, cine le-ar putea pretui
insemnatatea, legand lucrurile intre ele, si pastrand unitatea vazuta a cortului? Astfel toti lucrau impreuna spre aceiasi tinta, si aceasta tinta
era atinsa daca fiecare isi vedea de lucrul incredintat lui. Daca unui Ghersonit i-ar fi trecut prin minte sa paraseasca ,panzele” ca sa se ocupe
de ,tarusi”, si-ar fi [asat lucrul lui neispravit si s-ar fi amestecat in lucrul Meraritilor. Asa ceva n-ar fi mers deloc. Toate ar fi fost alandala, pe
cand, supunandu-se randuielii dumnezeesti, cea mai desavarsita randuiald era pastrata.

Trebuie sa fi fost nespus de frumos sa vezi pe lucratorii lui Dumnezeu in pustie. Fiecare era la locul lui si lucra potrivit cu slujba ce i se
hotardse de Dumnezeu. De aceea, cum se ridica norul si se poruncea desfacerea cortului, fiecare stia ce avea sa faca, si nu se amesteca in
lucrul altuia. Nici unul n-avea dreptul sa faca ce credea el sau gandea el. Dumnezeu se gandea pentru toti. Levitii se declarasera , pentru
Domnul” ei erau supusi stapanirii Lui; si pe faptul acesta se intemeia toata slujba si lucrarea lor in pustie. Astfel stand lucrurile, era tot una
pentru un om sa aiba grija de un cui, de o panza sau de un sfesnic de aur. intrebarea insemnata pentru fiecare si pentru toti era: ,,Este oare
acesta lucrul meu? Domnul oare mi-a dat sa fac lucrul acesta.

lata dreptarul. Daca lucrurile ar fi fost lasate la bunul plac al omului, unul si-ar fi ales una, altul alta, si un altul altceva. Atunci cum ar mai fi
fost purtat cortul prin pustie, sau intins la locul lui. Ar fi fost cu neputinta! De aceea nu putea fi decat o singura calauza, Dumnezeu insusi. El
hotara totul si toti trebuiau sa i se supuna. Vointa omului n-avea ce cauta. Era un har minunat. El inlatura o multime de neintelegeri si
incurcaturi. Trebuie supunere, trebuie o vointa zdrobita, trebuie o alipire cinstita de Cuvantul lui Dumnezeu, altfel se ajunge la starea despre
care se vorbeste in cartea Judecatorilor: ,Flecare facea ce-i placea”. Un Merarit putea sa spuna, sau sa se gandeasca, daca nu spunea: ,Ce!
sa-mi pierd cel mai frumos timp din viata mea de pe pamant - zilele puterii si barbatiei mele - cu grija catorva tarusi? Pentru asta m-am
nascut? Nu trebuie oare sa am in viata o tinta mai Thalta decat aceasta? Asta sa fie oare singura mea indeletnicire de la varsta de treizeci de
ani pana la cincizeci?”

Unor ademenea intrebari, se putea raspunde in doua feluri. Mai intai, era de ajuns pentru Merarit sa stie cd Dumnezeu ii hotarase slujba.
Faptul acesta ajungea sa dea vrednicie la ceea ce privea firea ca ceva foarte josnic. Prea putin are a face ce lucram, numai sa ne implinim
mereu lucrul pe care ni le-a poruncit Dumnezeu. Un om poate umbla dupa o indeletnicire pe care semenii sai ar socoti-o foarte stralucita; el
isi poate risipi vlaga, timpul, priceperea si averea in goana dupa ceea ce socotesc oamenii din lume, mare si cu nume, si cu toate acestea,
viata lui poate fi o nimica toata. Dar, de alta parte, omul care face numai voia lui Dumnezeu, oricare ar fi ea, - omul care implineste poruncile
Domnului - orice i s-ar porunci - omul acela va merge pe o carare luminata de razele incuviintarii lui Dumnezeu, si lucrarea lui va fi scoasa la
iveald atunci cand cele mai stralucitoare planuri ale copiilor veacului acestuia se vor narui in uitarea vesnica.

Dar, pe langa cinstea legata de implinirea datorie la care era chemat, se mai adaoga o vrednicie deosebita la munca unui Merarit, chiar cand
aceastd munca nu statea decat Tn a purta de grija catorva ,tarusi” sau ,picioare” de ale cortului. Tot ce era Tn legatura cu cortul era vrednic



de luat in seama3 si avea cea mai mare insemnétate. In lumea intreagd nu se gasea ceva care putea fi asemuit cu acest cort, facut din
scanduri, si toate despartiturile lui tainice. Era o cinste sfanta si un drept sfant sa fii primit ca sa atingi cel mai mic stalp care facea parte din
acest cort minunat in pustie. Era nespus de mult mai maret s& pazesti stalpii cortului ca Merarit, decat sa fii iImparatul Egiptului sau Asiriei. in
adevar, acest Merarit, dupa intelesul numelui lui, putea sa para un biet om ,,amarat si obosit” dar munca lui era legata de locuinta
Dumnezeului Prea-inalt, Domnul cerurilor si al pAmantului. Mainile lui umblau cu lucruri facute dupa chipul celor ceresti. Fiecare tarus, fiecare
picior, fiecare panza, fiecare invelitoare, era o umbra a lucrurilor viitoare - o infatisare a lui Hristos.

Nu vrem sa spunem ca bietul Merarit sau Ghersonit, intelegea aceste lucruri. Nu e vorba aici de asa ceva. Noi insa le putem n intelege. Este
dreptul nostru sa le asezam pe toate - cortul si uneltele lui tainice - sub lumina stralucitoare a Noului Testament, si sa descoperim in toate pe
Hristos.

Totusi, fara sa hotaram ceva mai dinainte in privinta priceperii Levitilor despre lucrul lor, putem spune ca era o cinste foarte scumpa sa fii
primit sa atingi, sa manuiesti si sa porti prin pustie, umbra pamanteasca a adevarurilor ceresti. Mai mult inca, era un har deosebit sa ai
incuviintarea unui: ,,Asa a zis Domnul” pentru tot ce faceai. Cine poate pretui un asemenea har, o asemenea cinste? Fiecare madular al
acestei minunate semintii de lucratori isi avea partea lui de lucru hotarata de Dumnezeu insusi, si era implinita sub privegherea preotului lui
Dumnezeu. Nu trebuia ca fiecare sa faca ce credea ca e bine, sau sa mearga pe urmele altuia, ci toti sa se supuna hotararii lui Dumnezeu si
sa faca intocmai ce li se randuise. lata taina randuielii acestor opt mii cinci sute optzeci de lucratori (Cap. 4:48). Putem spune ca si astazi
aceasta este singura taina adevarata a randuielii. De ce gasim oare atata neoranduiala in Biserica ce marturiseste pe Domnul? De ce oare
atatea neintelegeri in ganduri, in pareri si simtaminte? De ce oare isi pun atatea piedici unii altora? De ce oare atatea incalcari pe drumul
aproapelui? Numai din pricina ca lipseste o supunere intreaga si desavarsita la Cuvantul lui Dumnezeu. Vointa noastra este la lucru. Singuri
ne alegem caile in loc sa lasam pe Dumnezeu sa ni le aleaga. Ne trebuie o tinuta si o stare de suflet, in care toate gandurile omenesti, si
indeosebi ale noastre, sa fie puse la locul lor potrivit, si in care gandurile lui Dumnezeu sa se inalte cu o putere desavarsita. Suntem
incredintati ca lucrul acesta ramane de implinit, pentru ca el ne lipseste mai ales; este nevoia grabnica a zilelor in cari traim. Pretutindeni,
vointa omului se arata tot mai mult.

Sa le rupem legaturile si sa scapam de lanturile lor” (Ps. 2:31)
Mai mult ca oricand, asa se arata duhul acestui veac. Care este leacul? Supunere. Supunere la ce?

La ce se numeste autoritatea Bisericii? La glasul traditiei, la poruncile si invataturile oamenilor? Nu, slava Domnului, la nici unul din aceste
lucruri si nici la toate impreuna. Dar la ce? La glasul Dumnezeului celui viu, la glasul Sfintei Scripturi. lata marele leac impotriva vointei
personale si supunerii la autoritatea omeneasca, , Trebuie sa ascultam”. Asa sa raspundem vointei noastre. ,, Trebuie sa ascultam de
Dumnezeu”. lata raspunsul la o subjugare fricoasa la randuielile omenesti cu privire la credintda. Mereu avem a face cu aceste doua piedici.
Cea dintai, vointa nezdrobita, se preface in necredinta. Cea de a doua, ascultarea de om, se preface in credinta desarta. Aceste doua porniri
vor inrauri asupra intregii lumi. Ele vor prinde in lat pe toti, afara de cei ce sunt invatati de Dumnezeu sa vorbeasca, sa simta si sa se poarte
dupa cuvintele acestea vesnice: ,Trebuie sa ascultam mai mult de Dumnezeu decat de oameni”.

lata ce facea pe Ghersonit vrednic sa pazeasca in pustie acele ,piei de vitel de mare”, badarane si de o infatisare putin placuta; iar pe Merarit
il facea in stare sa ingrijeasca de acei ,tarusi”, ce pareau atat de neinsemnati. Da, si in zilele noastre, numai aceasta ascultare poate face pe
crestin in stare sa-si vada de lucrul la care Domnul gaseste cu cale sa-I cheme. Desi, in ochii oamenilor, cutare slujba poate parea badarana,
si nefmbietoare, josnica si neinsemnata, ne este de ajuns sa stim ca Domnul nostru ne-a randuit acest loc si ne-a hotarat acest lucru, si ca are
o legatura de-a dreptul cu Fiinta si slava Celui ce poarta steagul intre zece mii, si in care totul este placut. Si noi de asemenea ne putem
margini la icoana pieii de vitel de mare, badarana si neplacuta, sau la tarusul neinsemnat. Dar sa ne amintim ca tot ce tine de Hristos, de
Numele Lui, - Fiinta Lui - Lucrarea Lui - aici pe pamant, este nespus de scump pentru Dumnezeu. Pentru mintea omului poate fi foarte
neinsemnat, dar ce are a face? Trebuie sa privim lucrurile din punctul de vedere al lui Dumnezeu, dupa masura Lui, care este Hristos.
Dumnezeu masoara totul cu Hristos. Tot ce are cea mai mica legatura cu Hristos este Thsemnat fhaintea lui Dumnezeu; pe cand hotararile
cele mai stralucitoare, planurile cele mai uriase, intreprinderile cele mai uimitoare ale oamenilor din lume, toate pier ca negura zorilor si ca
roua diminetii. Omul isi face din eul lui, punctul in jurul caruia se invarteste totul, tinta si masura lui. El pretuieste lucrurile dupa masura in
care i aduc fal3 si li inlesnesc foloasele. in acelasi scop el se foloseste chiar de religie si face din ea o proptea ca s& se inalte pe sine insusi.
Intr-un cuvant, totul este intrebuintat ca sa dea eului o insemnatate cat mai mare, si s& atraga luarea aminte asupra lui. Astfel intre gandurile
lui Dumnezeu si gandurile omului este o prapastie nemarginita; si marginile acestei prapastii sunt tot atat de departate una de alta, cat este
Hristos de iubirea de sine a omului. Tot ce tine de eu, va peri si se va uita. Prin urmare, cea mai nenorocita greseala in care poate cadea un
om, este sa-si faca din eu singura tinta; urmarea va fi o amagire vesnica. Dar, de alta parte, lucrul cel mai intelept, cel mai bun pe care-|
poate face omul, este sa ia pe Hristos ca singura lui tintd; lucrul aceste il va duce negresit la o slava si o binecuvantare vesnica.

Prea iubite cititor, opreste-te o clipa si intreaba-ti inima si cugetul. Se pare ca in clipa aceasta ne implinim o datorie sfanta fata de sufletul
tau. Aceste randuri sunt scrise in singuratatea unei odaite si poate ca tu le vei citi in singuratatea odaitei tale in vreun tinut indepartat. Iti
amintim ca tinta noastra nu este sa scriem o carte, nici chiar sa lamurim Scriptura. Dorim sa fim folositi de Dumnezeu ca sa inraurim asupra
fundului inimii tale. ing&dduieste-ne dar, sa-ti punem aceastd intrebare mareata si grabnica: Care este tinta ta? Este oare Hristos, sau eul tau?
Fii cinstit Thaintea Cercetatorului de inimi, A tot Puternic si Thaintea ochilor caruia nu este nimic ascuns. Judeca-te singur fara partinire, in
lumina starii de fata a lui Dumnezeu. Nu te lasa amagit de vreo infatisare stralucita sau neadevarata. Ochiul lui Dumnezeu patrunde prin
invelisul lucrurilor, si El ar vrea sa faci si tu la fel. El iti arata pe Hristos in nepotrivire cu toate celelalte lucruri. L-ai primit tu oare? Este El
intelepciunea ta, sfintirea ta si rascumpararea ta? Poti spune fara sovaire: ,Prea iubitul meu este al meu, si eu sunt al lui? Cerceteaza si vezi.
Este oare aceasta o socoteald incheiatd, infipta adanc chiar in fundul sufletului tau? Daca da, atunci este Hristos singura ta tinta? Masori tu
oare orice lucru cu EI?

Ah! draga prietene, acestea sunt intrebari bune sa incerce inima. Fii incredintat ca nu ti le punem fara sa le fi simtit puterea si lucrarea pentru
noi insine. Dumnezeu ne este martor ca simtim, - desi foarte slab - insemnatatea si marimea lor. Suntem adanc si pe deplin incredintati ca
nimic nu va dainui, afara de ce tine de Hristos, si ca cel mai neinsemnat lucru facut in El, are o mare insemnatate pentru Cer. Daca vom trezi
simtimantul acestor adevaruri in vreo inima, sau daca vom intari acest simtimant acolo unde era trezit, socotim ca n-am scris aceasta carte in



zadar.

Acum, Tnainte de a sfarsi aceasta parte lunga, sa aruncam o privire asupra Chehatitilor si lucrarii lor. ,Domnul a vorbit lui Moise si lui Aaron, si
a zis: Numara pe fiii lui Chehat dintre copiii lui Levi, dupa familiile lor, dupa casele parintilor lor de la varsta de treizeci de ani in sus, pana la
varsta de cincizeci de ani, pe toti cei destoinici sa faca vreo slujba la cortul intalnirii: ele privesc Locul prea sfant. La pornirea taberei, Aaron si
fiii lui sa vina sa dea jos perdeaua dinlauntru si sa acopere cu ea chivotul marturiei; sa puna deasupra ei o invelitoare de piele de vitel de
mare, si sa intinda pe deasupra un covor facut in intregime din materie albastra; apoi sa puna drugii chivotului. Sa intinda un covor albastru
peste masa painilor pentru punerea inainte, si deasupra sa puna strachinile, catuile, cestile si potirele pentru jertfele de bautura; deasupra sa
fie si painea care se pune necurmat inaintea Domnului; peste toate aceste lucruri sa intinda un covor caramiziu, si sa-l acopere cu o
invelitoare de piele de vitel de mare; apoi sa puna drugii mesei. Sa ia un covor albastru, si sa acopere sfesnicul, candelele lui si toate vasele
lui pentru untdelemn, cari se intrebuinteaza pentru slujba lui; sa-i puna cu toate uneltele lui intr-o invelitoare de piele de vitel de mare; apoi
sa-l puna pe targa. Peste altarul de aur sa se intinda un covor albastru, si sa-l acopere cu o invelitoare de piele de vitel de mare; apoi sa-i
puna drugii. Sa ia apoi toate uneltele intrebuintate pentru slujba n sfantul locas, si sa le puna intr-un covor albastru, si sa le acopere cu o
invelitoare de piele de vitel de mare; apoi sa le puna pe targa. Sa ia cenusa din altar, si sa intinda peste altar un covor de purpura; sa puna
deasupra toate uneltele pentru slujba lui, tigaile pentru carbuni, furculitele, lopetile, lighenele, toate uneltele altarului, si deasupra sa intinda
o invelitoare de piele de vitel de mare; apoi sa-i puna drugii. Dupa ce Aaron si fiii lui vor Ispravi de acoperit sfantul locas si toate uneltele
sfantului locas, fiii lui Chehat sa vina, la pornirea taberei, ca sa le duca; dar sa nu se atinga de lucrurile sfinte, ca sa nu moara. Acestea sunt
lucrurile pe cari au sa le duca fiii lui Chehat din cortul Tntalnirii” (Cap. 4:1-15).

Aici vedem ce slujbe sfinte erau incredintate Chehatitilor. Chivotul marturiei, masa painilor pentru punerea inaintea Domnului, sfesnicul de
aur, altarul de aur si altarul pentru arderile de tot - toate acestea erau umbrele lucrurilor ce trebuiau sa vina, chipurile celor ceresti,
infatisarea lucrurilor adevarate, infatisari ale lui Hristos, in Fiinta, lucrarea si slujbele Lui, cum am incercat sa aratam in ,Gandurile asupra
Exodului”, la cap. 24-30. Aici aceste lucruri ne sunt infatisate in pustie, in imbracamintea lor de calatorie, daca ne e ingaduit sa ne folosim de
asemenea vorbe. Afara de chivotul marturiei, toate lucrurile acestea aveau atunci aceeasi infatisare la vedere, adica invelitoarea badarana
de piei de vitei de mare. Chivotul se deosebea prin faptul ca pe deasupra pieilor de vitei de mare, era ,un covor de materie albastra”, care
infatisa, fara indoiala, firea cu totul cereasca a Domnului Isus Hristos, in Fiinta Lui dumnezeiasca. Ceea ce era mai ales ceresc in El, se arata
totdeauna Tn afara Tn timpul vietuirii Lui pe pamant. El a fost neincetat omul ceresc ,,Domnul cerului”. Sub covorul de materie albastra se
aflau pieile de vitei de mare, cari pot fi privite ca infatisarea acelei vegheri sfinte care fereste de rau. Numai chivotul era acoperit in felul
acesta.

»,Masa painilor pentru punerea fnaintea Domnului”, infatisa pe Domnul nostru Isus Hristos, in legatura Lui cu cele douasprezece semintii ale
lui Israel; ea era acoperita mai intai cu ,,un covor albastru”, apoi ,,un covor caramiziu” si peste toate acestea pieile de vitei de mare. Cu alte
cuvinte, mai intai venea ce era ceresc; apoi ce infatisa maretia omeneasca, si pe deasupra ceea ce pazea de rau. Gandul lui Dumnezeu este
ca cele doudsprezece semintii ale lui Israel sa aiba intdietatea pe pamant, si ca in ele sa ia fiinta icoana cea mai mareata a stralucirii omului.
Acesta era rostul covorului caramiziu pe masa painilor pentru punerea inaintea Domnului. Cele douasprezece paini infatisau cele
douasprezece semintii; cat despre culoarea caramizie, cititorul n-are decat sa rasfoiasca Scriptura ca sa vada ca infatiseaza ceea ce
socoteste omul ca maret.

Invelitorile sfesnicului si altarului de aur erau la fel, adica, mai intai invelitoarea cereasca, si apoi pe deasupra, pieile de vitei de mare. in
sfesnic, vedem pe Hristos in legatura cu lumina si marturia data prin Duhul Sfant. Altarul de aur ne infatiseaza pe Hristos si pretul mijlocirii
Lui, mirosul placut si trecerea pe care o are Tnaintea lui Dumnezeu. Astfel, prin pustie, sfesnicul si altarul de aur erau acoperite cu partea
cereasca, si ferite pe deasupra cu pieile de vitei de mare.

in sfarsit, in altarul de arama, vedem o deosebire ihsemnata. El era acoperit cu ,,purpurd” in loc de ,albastru” sau ,caramiziu”. De ce oare?
Fara indoiala pentru ca altarul de arama inchipuieste pe Hristos ca Acela care ,a suferit pentru pacate” si care, prin urmare, trebuie sa
imparateasca. ,Purpura” este culoarea imparateasca. Acela care a suferit in lumea aceasta, va imparati. Cel care a purtat cununa de spini, va
purta cununa de slava. lata de ce covorul de ,,purpura” se potrivea cu altarul de arama, caci pe El se aducea jertfa. Stim ca tot ce este in
Scriptura isi are Tnsemnatatea dumnezeiasca, si este dreptul si datoria noastra, sa cautam intelesul duhovnicesc la tot ce a scris Dumnezeu
pentru invatatura noastra. Numai alegem aceste lucruri. Cel ce a insuflat Scriptura cunoaste de minune tinta si scopul acestei carti in intregul
ei, si a fiecarei parti deosebite. Numai Duhul lui Dumnezeu poate sa ne lamureasca Scripturile. Dumnezeu este talcuitorul lor in Descoperire
ca si in Pronie, si cu cat ne vom increde in El, recunoscandu-ne nimicnicia, cu atat vom dobandi o cunostinta mai adanca a Cuvantului Sau si
a cailor Sale.

Cititorule crestin, cerceteaza cele dintai cincisprezece versete din cap. 4 din Numeri, si citeste-le in fata lui Dumnezeu. Cere-i sa-ti
lamureasca intelesul fiecarei fraze, care inchipuieste chivotul si de ce era numai el acoperit cu un ,covor facut in intregime din materie
albastra”. Fa tot asa si pentru celelalte. Noi am cam indraznit, ce-i drept - cu smerenie - sa aratam intrucatva intelesul acestor lucruri; dar
dorim mult ca tu sa le inveti chiar de la Dumnezeu si sa nu le primesti numai de la om. Marturisim ca ne temem nespus de mult de lucrarea
fnchipuirii mintii si credem ca niciodata n-am scris ceva despre Sfintele Scripturi, fara sa fi avut adanca incredintare ca nimeni altul decat
Duhul Sfant n-ar sti sa le lamureasca asa cum trebuie.

Dar, poate, vei zice: ,,De ce scrieti oare?” Ei bine 1in nadejdea vie, ca intr-o masura cat de mica, sa putem ajuta pe cel care cerceteaza
temeinic Scripturile, sa gaseasca pietrele alese si scumpe, imprastiate in filele insuflate, si astfel sa le poata culege pentru el insusi. Mii de
cititori ar putea sa citeasca neincetat capitolul 4 din Numeri, fara sa bage de seama faptul ca chivotul era singurul lucru din tot cuprinsul
cortului, la care nu se vedea piele de vitel de mare. Dar daca nu s-a bagat de seama faptul acesta, cum sa i se inteleaga insemnatatea? Tot
astfel si cu altarul de arama; cati cititori nici macar n-au bagat de seama ca numai el era acoperit cu ,,purpura”?

Noi suntem incredintati ca aceste doua fapte au un inteles cu totul duhovnicesc. Chivotul era aratarea cea mai inalta a lui Dumnezeu; astfel
putem intelege de ce trebuia sa arate, la cea dintai vedere, ce era numai ceresc. Altarul de arama era locul unde se judeca pacatul; era o
icoana a lui Hristos in lucrarea Lui, ca Cel ce a purtat pacatul; arata pana unde s-a coborat El pentru noi, si totusi acest altar de arama era
singurul lucru acoperit cu o invelitoare imparateasca. Se poate oare inchipui ceva mai ales decat aceasta invatatura? Ce intelepciune



nemarginita in toate deosebirile acestea frumoase. Chivotul ne duce in locul cel mai inalt din ceruri, si altarul de arama la cel mai de jos de pe
pamant. Chivotul si altarul de arama se aflau in cele doud capete ale cortului marturiei. in cel dintai vedem pe Acela care a proslavit Legea, in
celalalt pe Acela care a fost facut pacat. in chivot se vedea mai intai ce era ceresc, si, numai cadutdnd mai adanc se da peste pielea de vitei
de mare, si dedesubtul ei era acea perdea tainica ce Inchipuia firea omeneasca a lui Hristos. Dar, la altarul de arama, cel dintai lucru care
izbea privirea, era pielea de vitei, si apoi, dedesubt, invelitoarea imparateasca. in amandoui aceste lucruri vedem pe Hristos, dar sub
infatisari deosebite. in chivot avem pe Hristos, pastrand slava lui Dumnezeu. in altarul de arama il vedem raspunzand nevoilor p&catosului.
Binecuvantata potrivire pentru noi!

Dar, pe langa aceasta a mai bagat de seama cititorul ca in toata partea aceasta minunatd, asupra careia i-am indreptat luarea aminte, nu se
vorbeste despre un anumit lucru, pe care-l stim din Exod 30 si alte parti ale Scripturii, si care tinea un loc ihsemnat in cortul intalnirii? Vrem
sa vorbim despre ligheanul de arama. De ce oare nu se spune nimic despre el in cap. 4 din Numeri? E mai mult ca sigur ca unul din cei ce se
socotesc ca vad limpede, vor gasi in faptul acesta o uitare, o greseald, o nepotrivire. Asa sa fie oare? Nu, slava Domnului! Cititorul crestin stie
foarte bine ca asemenea lucruri sunt cu neputinta cand e vorba de Scriptura. El stie si marturiseste lucrul acesta, chiar daca n-ar putea
indreptati lipsa sau adaosul cutarui sau cutarui amanunt dintr-o parte oarecare a Scripturii. Dar tocmai acolo unde cred unii ca au gasit
greseli, cititorul credincios atat cat poate, sa priceapa prin harul lui Dumnezeu, rostul duhovnicesc al lucrurilor, culege margaritare scumpe.

Nu ne indoim ca asa stau lucrurile si cu privire la lipsa ligheanului de arama din cap. 4 al cartii Numeri. Este una din nenumaratele dovezi
despre frumusetea si desavarsirea cartii insuflate.

Totusi, cititorul poate sa intrebe: ,De ce lipseste ligheanul?” Pricina poate fi intemeiata pe doua fapte: intai, materia din care era facut
ligheanul si al doilea, intrebuintarea pentru care era facut. in Exod ni se lamuresc aceste fapte. Ligheanul era facut din oglinzile femeilor cari
slujeau la usa cortului intalnirii (Exod 38.8). Aceasta era materia din care era facut. Cat despre intrebuintare, el era randuit ca un mijloc de
curatire al omului. Asa dar, in toate aceste lucruri cari alcatuiau slujbele si insarcinarile deosebite ale Chehatitilor, vedem numai aratarile
felurite ale lui Dumnezeu in Hristos: de la chivotul din locul prea sfant, pana la altarul de arama care era asezat in locul dinaintea cortului. Si
fiindca ligheanul nu era o aratare a lui Dumnezeu, ci numai un mijloc de curatire pentru om, nu-1 vedem, prin urmare, incredintat in seama
Chehatitilor.

Acum, cititorul s& faca bine si s se gandeascd temeinic asupra acestei parti din cele mai adanci din Numeri (Cap. 3-4). intr-adevar nu i se
poate da de capat. Am putea merge mai departe pana cand ara scrie nu file, ci carti intregi; si la urma am simti ca de abia am patruns in
invelisul unei mine a carei adancime nu poate fi niciodata cercetata si ale carei comori niciodata nu s-ar sfarsi. Ce poate sa scrie pana omului
despre Tnvatatura minunata cuprinsa in Scriptura despre semintia lui Levi? Cine poate indrazni sa arate in amanunte acest har minunat care
straluceste 1n faptul ca, Levi cel indaratnic putea sa raspunda cel dintai la chemarea aceasta atat de miscatoare: ,Cine este pentru Domnul?”
Cine poate sa se adanceasca in indurarea dumnezeiasca descoperita in faptul ca, cei ale caror mani au fost muiate in sange erau insarcinati
sa poarte vasele sfantului locas; si cei, in a caror adunare Duhul lui Dumnezeu nu putea sa intre, erau adusi chiar Tn mijlocul adunarii lui
Dumnezeu, ca sa se indeletniceasca cu ce avea Dumnezeu mai de pret?

Ce invatatura minunata ne dau aceste trei cete de lucratori: Meraritii, Ghersonitii si Chehatitii! Ce icoane a feluritelor madulare ale Bisericii lui
Dumnezeu in slujba lor. Ce adancime de intelepciune tainica. Oare am trece masura, am spune prea mult, daca am spune ca in clipa aceasta
nimic nu ne misca mai mult ca simtamantul intregi slabiciuni si a deplinei lipse in tot ce am aratat despre una din cele mai bogata parti ale
Scripturii? Cu toate acestea, am dus pe cititor la 0 mina a carei adancime si bogatie sunt nesfarsite, si trebuie sa-I Idasam sa patrunda inauntru
cu ajutorul Stapanului minei, singurul care-i poate arata comorile. Tot ce poate sa scrie sau sa spuna omul despre oricare parte din Cuvantul
lui Dumnezeu, nu face decat - cel mult - sa insufle ganduri; sa vorbesti despre acest Cuvant ca de ceva ce s-ar putea sfarsi, ar insemna lipsa
de cuviinta fata de Scriptura. Dumnezeu sa ne ajute sa pasim in locul prea sfant cu incaltamintea scoasa din picioare, si se ne asemanam cu
acei ce intrebau pe Dumnezeu in templu si ale caror cugetari adanci sunt imbibate de duhul inchinarii.

,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,,Porunceste copiilor lui Israel sa izgoneasca din tabara pe orice lepros, si pe oricine are o lepadare de
samanta, sau este intinat prin atingerea de un mort. Fie barbati, fie femei, sa-i scoateti afara din tabara; sa-i scoateti afara, ca sa - nu
spurcati tabara in mijlocul careia imi am Eu locuinta. Copiii lui Israel au facut asa si i-au scos afara din tabara; cum poruncise lui Moise
Domnul, asa au facut copiii lui Israel” (versetele 1-4).

Aici ni se infatiseaza invatatura atat de insemnata, pe care se intemeiaza oranduiala sau disciplina in adunarea sau Biserica lui Dumnezeu,
invatatura care, desi e de cea mai mare insemnatate, totusi este atat de putin inteleasa si tinuta in seama. Este vorba de starea de fata a lui
Dumnezeu in mijlocul poporului Israel, care, din aceasta pricina, trebuia sa fie sfant. ,,Sa-i scoateti afara, ca sa nu spurce tabara in mijlocul
careia imi am Eu locuinta.” Locul, in care locuieste Cel Sfant, trebuie sa fie si el sfant. Acesta este un adevar lesne de inteles.

Am vazut ca rascumpararea era temelia locuirii lui Dumnezeu in mijlocul poporului Sau; dar trebuie sa ne aducem aminte si faptul ca
disciplina era cerinta de capetenie, ca Dumnezeu sa sada in mijlocul lor. El nu putea sa locuiasca acolo unde pacatul era incuviintat pe fata.
El poate sa Tngaduie si chiar ingaduie slabiciunea si nestiinta; ochii Sai insa sunt prea curati, ca sa poata sa priveasca pacatul sau nelegiuirea.
Cel rau nu poate cu nici un chip sa locuiasca impreuna cu Dumnezeu, si nici Dumnezeu nu poate avea partasie cu el. Daca ar fi altfel, Si-ar
tagadui insasi Fiinta Sa; lar lucrul acesta este cu neputinta.

in fata acestor lucruri, cineva ar putea spune: ,,Nu locuieste Duhul Sfant in fiecare credincios, desi se afld mult rau in el? intr-adevar, Duhul
Sfant locuieste in cel credincios, datorita rascumpararii depline savarsite de Hristos, El este acolo nu numai ca o pecete a firii dumnezeesti, ci
ca o pecete a lui Hristos Tnsusi si noi ne bucuram de starea Sa de fata si de partasia Sa, in masura in care judecam si osandim necurmat, raul
din viata noastra. Sunt unii, cari spun, ca am putea simti starea de fata a Duhului in noi si ne putem bucura de El, frecand cu vederea
stricaciunea inimii noastre si implinind poftele firii pamantesti si ale gandurilor noastre stricate. Ce judecata netrebnica! Departe de noi un
gand atat de nelegiuit! Trebuie sa ne judecam fara incetare, sa osandim si sa dam la o parte tot ce nu se potriveste cu sfintenia Celui ce
locuieste in noi. Este adevérat ca s-a ispravit cu ,omul cel vechi”. El a fost osandit pe de-a-ntregul in crucea lui Hristos. Ti mai simtim ins&
inraurirea si trebuie sa ne luam ramas bun si de la ea si sa ne judecam fara incetare. Dumnezeu ne vede in Hristos prin Duhul, in noua zidire.
Pe de alta parte, Duhul Sfant locuieste in cel credincios, pe temeiul sangelui lui Hristos si tocmai aceasta locuire cere judecarea raului, sub
toate infatisarile lui.



Lucrul acesta se poate spune si despre Biserica sau adunarea lui Dumnezeu. Fara indoiald, este ceva rau in ea si anume raul ce se gaseste in
fiecare din cei ce o alcatuiesc. Raul trebuie insa judecat, caci daca este judecat si osandit nu mai poate sa-si faca lucrarea. Cine spune ca o
adunare n-are nevoie sa judece raul, spune un lucru potrivnic Cuvantului lui Dumnezeu. Ce-am zice noi de un crestin, care ar spune ca el nu
trebuie sa osandeasca raul din el Tnsusi si din purtarea sa? Nimic alta decat ca e potrivnic voii lui Dumnezeu. Si daca asa ceva este rau pentru
un singur ins, nu este cu atat mai rau pentru o intreaga adunare? Ne miram cum mai poate fi indoiala in aceasta privinta.

Ce s-ar fi intdmplat, daca Israel n-ar fi vrut sa se supuna poruncii atat de hotarate, data la inceputul capitolului pe care-l cercetam? Sa ne
inchipuim ca ar fi spus asa: ,,Noi nu putem sa judecam raul si socotim ca nici nu se cade unor muritori ca noi, sarmani, slabi, gata sa
greseasca la orice pas, sa judece orice lucru. Afara de asta, acesti leprosi, acesti oameni intinati si altii sunt Israeliti ca si noi si prin urmare
sunt tot atat de indreptatiti sa fie partasi la binefacerile si binecuvantarile taberei. Nu vedem dar deloc pentru ce I-am izgoni din tabara”.

Ce-ar fi raspuns Dumnezeu la aceste cuvinte? in capitolul 7 din losua, g&sim raspunsul. S& ne apropiem si sa cercetdm cu multa luare aminte
»mormanul de pietre” din valea Acor. Deasupra lui s-ar putea scrie: ,Dumnezeu este infricosat in adunarea cea mare a sfintilor si de temut
pentru toti cei ce stau in jurul Lui” (Ps. 89.7). Dumnezeul nostru este un foc mistuitor (Evrei 12:29).

Ce se-ntamplase acolo? In inima unui om, care facea parte din adunarea lui Israel, s-a z&mislit o poftd. Pofta aceasta a dat nastere pacatului.
Dar ce, pacatul acesta a cuprins intreaga adunare? Da, acesta este adevarul. ,Israel a pacatuit; au calcat legamantul meu pe care li I-am dat,
au luat din lucrurile date spre nimicire, le-a furat si au mintit si le-au ascuns printre lucrurile lor. De aceea copiii lui Israel nu pot sa tina piept
vrajmasilor lor: vor da dosul in fata vrasmasilor lor, caci sunt dati spre nimicire; Eu nu voi mai fi cu voi, daca nu nimiciti ce este dat spre
nimicire din mijlocul vostru (losua 7:11-12).

Ce lucruri insemnate si adanci se cuprind in aceste versete. Prin ele Dumnezeu ne vorbeste in deosebi si vrea sa ne dea o lectie sfanta. Dupa
cum vedem aici, se aflau in tabara lui Israel cateva sute de mii de insi, cari nu stiau nimic de pacatul lui Acan; de altfel intocmai ca si losua si,
cu toate acestea, Dumnezeu a spus: ,lIsrael a pacatuit; au calcat legamantul, au luat din lucrurile date spre nimicire, le-au furat si au mintit..."”
Cum asta? A pacatuit unul singur si totusi Dumnezeu spune ca tot Israelul a pacatuit. Adunarea era una. Starea de fata a lui Dumnezeu, in
mijlocul adunarii, facea ca, cei cari o alcatuiau, sa fie una in asa fel, incat pacatul unui madular al ei ajungea sa fie pacatul intregii adunari.
,Putin aluat dospeste toata framantatura”. Mintea omeneasca de buna seama nu va gasi drept lucrul acesta. Dumnezeu insa spune cd asa e
si pentru cel credincios aceasta este de ajuns. El nu se mai gandeste sa intrebe: , dar? cum? pentru ce?” Marturia lui Dumnezeu este de
ajuns. Noi nu trebuie decat sa credem si sa ne supunem. E destul pentru noi sa stim ca starea de fata a lui Dumnezeu, in mijlocul nostru, cere
sfintenie, curatie, judecarea si osandirea raului. Sa luam seama ca lucrul acesta nu este cerut de gandul inlaturat, cu buna dreptate, de orice
inima umilita: , Da-te Thapoi, nu te apropia de mine, caci sunt sfant” (Isaia 65:5). Nu, si el este pe dea-ntregul cerut de ceea ce este
Dumnezeu, in Fiinta Sa: Fiti sfinti, caci Eu sunt sfant. Dumnezeu nu poate sa incuviinteze, prin starea Sa de fata, un pacat care n-a fost
judecat. Putea El dar sa dea biruinta poporului Sau, sa cucereasca cetatea Ai, cata vreme Acan era inca in tabara? Cu nici un chip. Izbanda,
intr-o astfel de imprejurare, ar fi aruncat batjocura asupra Numelui lui Dumnezeu si ar fi iInsemnat cea mai mare nenorocire, ce ar fi cazut
peste Israel. Era cu neputintd insa asa ceva, Israel trebuia pedepsit. Ei trebuiau zdrobiti si umiliti. Trebuiau sa se coboare in valea Acor, locul
acela al turburarii, pentru ca numai acolo li se putea deschide ,,0 usa de nadejde”, dupa ce fusesera manijiti de pacatul lui Acan.

Cititorule, nu trece cu usurinta peste aceasta lectie insemnata! Ma tem ca ea a fost rau inteleasa de multi copii ai lui Dumnezeu. Sunt printre
ei multi cari socotesc ca nu li se cade lor, unor oameni mantuiti prin har, lor cari sunt ei insisi dovezile vii ale acestui har, sa ia masuri
impotriva acelora cari turbura buna randuiald a adunarii sau {i intineaza curatenia ei prin ceva murdar. Ei socotesc ca locul din Matei 7:1
osandeste lamurit pe cel ce indraznesc sa judece pe altii. ,Nu ne opreste Domnul Isus sa judecam” - spun ei? ,N-a spus chiar El: ,Nu judecati,
ca s& nu fiti judecati?” Da, fara indoiald. Ce inseamné ins& aceste cuvinte? inseamna oare ca nu trebuie s& judecdm chipul in care cred si
traiesc cei ce vin si cer sa fie in legatura frateasca crestina? Aduc ele oare vreun sprijin gandului ca suntem datori sa primim si sa pastram
intre noi pe oricine, oricare ar fi credinta, invatatura si purtarea sa? Asa trebuie sa intelegem oare aceste cuvinte ale Domnului?

Cine ar putea Tncuviinta, macar o clipa, o intelegere atat de neghioaba? Domnul Isus, in acelasi capitol ne spune:”Paziti-va de proorocii
mincinosi”. Dar cum am putea sa ne pazim de ei, daca nu i-am judeca? Si daca n-am avea dreptul sa judecam in nici o imprejurare, de ce ni
s-a mai spus sa ne pazim?

Cititorule, lucrul acesta e foarte usor. Adunarea sau Biserica lui Dumnezeu are indatorirea plina de raspundere, sa judece credinta, invatatura
si purtarea tuturor celor ce fac parte din ea. Noi nu putem sa judecadm gandurile lor, dar purtarea lor trebuie s-o judecam. in capitolul 5 din 1
Cor, apostolul, insuflat de Duhul, ne invata I&murit, c& suntem datori s& judecam pe cei ce fac parte din Biserica sau adunare. ,in adevar, ce
am eu sa judec pe cei de afara? Nu este datoria voastra sa judecati pe cei dinauntru? Cat despre cei de afara, ii judeca Dumnezeu. Dati afara
dar din mijlocul vostru pe raul acela” (versetul 12-13).

Ce lamurit! Nu suntem datori sa judecam pe cei ,de afara”, ci pe cel ,dinauntru”, adica pe cei ce zic ca sunt crestini si madulare ale Bisericii
lui Dumnezeu. Toti acestia stau sub cumpana judecatii. Din clipa in care cineva a fost primit intr-o adunare, inseamna ca primeste in ea un
loc, peste care, oricand, poate veni judecata, care urmareste sa inlature si sa nimiceasca tot ceea ce este potrivnic sfinteniei Celui ce
locuieste acolo.

Cititorul sa nu-si inchipuie o clipa macar ca intregimea trapului este stirbita, cand este pastrata oranduiala sau disciplina casei lui Dumnezeu,
chiar prin inldturarea unuia sau altuia, din cei ce calca in picioare sfintenia lui Dumnezeu. Aceasta ar fi 0 mare greseala si totusi, din
nenorocire, se intalneste atat de des. Nu rareori auzim spunandu-se despre cei ce cautad cu tot dinadinsul sa pastreze curata adunarea lui
Dumnezeu, ca sfasie trupul lui Hristos. Nici nu se poate o greseala mai mare. Pastrarea bunei oréanduieli in casa lui Dumnezeu este una din
datoriile noastre de capetenie; prin tinerea ei nicidecum nu poate fi vorba de sfasierea trupului lui Hristos.

Pe de alta parte, ni se intampla sa auzim pe altii vorbind de scoaterea madularelor din trupul lui Hristos. prin faptul ca sunt dati afara dintr-o
adunare. Si aceasta e o greseald. Nici un madular al acestui trup nu poate fi scos din trup. Fiecare a fost pus la locul sau, in trupul lui Hristos,
- de Duhul Sfant, datorita sfatului vesnic al lui Dumnezeu si pe temeiul desavarsitei ispasiri a lui Hristos. Nici o putere omeneasca sau
draceasca nu va putea vreodata sa desparta macar un singur madular de trupul lut Hristos. Toate sunt in chip desavarsii unite unele de
altele, intr-o intregime deplin&, si sunt pastrate astfel, printr-o putere dumnezeiasca. intregimea Bisericii lui Dumnezeu poate fi asemanata cu



un lant intins peste un rau. Lantul acesta se vede si de pe un tarm si de pe celdlalt; la mijloc insa se cufunda in apa. Daca ai tine socoteala nu
mai de ceea ce vezi, ai crede ca lantul este rupt la mijloc. Asa e si cu Biserica lui Dumnezeu. Ea a fost una la inceput si una va fi peste putina
vreme cand va veni Domnul. Ea este una si acum in ochii lui Dumnezeu, cu toate ca ochii nostri pamantesti nu pot vede lucrai acesta.

E un lucru de cea mai mare insemnatate, ca cititorul sa fie bine lamurit in privinta aceasta. Vrasmasul a cantat prin toate mijloacele si cu
toatd puterea s& orbeasca pe copiii lui Dumnezeu, ca s& nu poatd vedea adevarul in aceasta privinta. in fata ochilor avem, pe deoparte,
unitatea atat de mult ldudata a catolicismului roman, iar pe de alta multele dezbinari si impartiri ale protestantismului. Roma arata cu un aer
biruitor spre multele secte protestante, si acestea, la randul lor, scot la iveala greselile, stricaciunea si nenumaratele rataciri ale catolicilor.
Astfel, cel ce cauta sa afle adevarul, nu mai stie incotro sa se indrepte si ce trebuie sa creada. Pe de alta parte cei nepasatori, cei ce traiesc
dupa bunul lor plac sau dupa gusturile lumii, vazand ce se petrece in jurul lor, ajung sa alunge orice gandire mai temeinica, ce le-ar mai veni
in minte, cu privire la lucrurile lui Dumnezeu si nu le mai pasa de nimic. Abia daca ii mai vezi uneori intreband, ca Pilat, cu un zambet
dispretuitor:”Ce este adevarul?”, ca apoi, tot ca el, sa plece fara sa mai astepte vreun raspuns.

Noi suntem adanc incredintati ca taina, care dezleaga marea greutate a neintelegerii si este de un folos netagaduit pentru sfintii lui
Dumnezeu, este tocmai adevarul unitatii desavarsite a Bisericii lui Dumnezeu, a trupului lui Hristos, pe pamant. Adevarul acesta nu trebuie
privit doar ca un lucru pe care sai stim. Nu. El trebuie marturisit, cu fapta pastrat si implinit cu orice pret Acest adevar atat de insemnat este
un sprijin puternic pentru suflet si cuprinde in el singurul raspuns la unitatea atat de laudata a Romei, pe deoparte, si la impartirile
protestantismului, pe de alta. El ne va da putere sa marturisim protestantismului ca am gasit unitatea si catolicismului roman ca am gasit
unitatea Duhului.

Cu toate acestea cineva ar putea prea bine sa spuna ca in starea aceasta de lucruri, nu e cu putinta infaptuirea acestui adevar. Totul se afla
intr-o astfel de stare de prabusire si intr-o astfel de incurcatura, incat suntem ca niste copii, care s-au ratacii intr-o padure si cari cauta sa
gaseasca drumul, ca sa se intoarca acasa: unii in cete mai mari, altii in cete de cate doi-trei insi si altii singuri.

Aceste straduinte ar parea ca sunt ceva bun si nu ne indoim deloc ca ele n-ar avea o inraurire binefacatoare asupra unui mare numar de
slujitori ai Domnului, din ziua de azi. in ochii credintei insa, acest fel de a vedea lucrurile n-are nici un pret, intrucat cel mai insemnat lucru
pentru ea este sa stie; ,,Unitatea Bisericii este o Tnvatatura omeneasca, ori e chiar o infaptuire dumnezeiascd, dupa cum este scris: , Este un
trup, un Duh” (Efeseni 4:4). Daca cineva tagaduieste ca este doar ,un singur trup”, poate cu usurinta sa tagaduiasca si ca este ,,un singur
Domn, o singura credinta, un singur botez, un singur Dumnezeu si Tata al tuturor” fiindca asa s-ar intelege din versetele insuflate de Duhul lui
Dumnezeu, caci daca scoatem o singura veriga din acest lant, rupem tot lantul. Afara de asta, nu ne marginim la un singur verset din
Scriptura in aceasta privinta, cu toate ca, daca l-am avea doar pe el singur, ne-ar fi de-ajuns. Mai avem inca unul. lata-l: Paharul
binecuvantat, pe care-l binecuvantam, nu este el impartasirea cu sangele lui Hristos? Painea, pe care o frangem, nu este ea impartasirea cu
trupul lui Hristos? Avand in vedere ca este o paine, noi, cari suntem multi, suntem un trup; caci toti luam o parte din aceeasi pane” (1 Cor.
10:16-17). Citeste si 1 Cor. 12:12-27, caci aici, invatatura aceasta este aratata pe de intregul si se arata si cum trebuie infaptuita.

Astfel, Cuvantul lui Dumnezeu ne infatiseaza in chipul cel mai lamurit adevarul despre unitatea desavarsita a trupului lui Hristos si apoi, tot
atat de lamurit si deplin, ne infatiseaza si adevarul despre pastrarea bunei randuieli si a curateniei duhovnicesti in Casa lui Dumnezeu. Sa
ludm seama insa ca infaptuirea celui de al doilea adevar nu stirbeste cu nimic pe cel dintai. Ele se imbina in chip desavarsit. Am putea noi sa
ne gandim ca apostolul a stricat intregimea sau unitatea trupului lui Hristos, cand a poruncit adunarii din Corint sa scoata din ea pe ,raul
acela?” Negresit ca nu. Si totusi nu era acel om un madular din trupul lui Hristos? Ba da, caci tocmai din pricina aceasta il vedem primit din
nou, in a doua epistola.

Rénduiala care cauta sa curete orice rau din Casa lui Dumnezeu fsi facuse lucrarea intr-un madular al trupului lui Hristos si astfel cel ce se
ratacise in pacat s-a intors iarasi. Aceasta era chiar tinta pe care o urmarea disciplina sau randuiala adunarii.

intamplarea aceasta poate sa aducd lumina in sufletul cititorului, in privinta intrebarii atat de insemnate, dacd un crestin poate fi indepartat
de la cina Domnului. Se pare ca in aceasta privinta este o mare harababura in mintea multor crestini. Sunt, de pilda, unii cari spun ca, sub
nici un cuvant, nu se poate indepérta cererea unui crestin de a lua parte la cina Domnului. intamplarea din 1 Cor. 5 este hotaratoare in
aceasta privinta. Acel om n-a fost indepartat pentru ca n-ar fi fost crestin. Nu. Dupa cum bine stim el era un copil al lui Dumnezeu, cu toata
caderea sa si cu tot pacatul sau. Desi era crestin deci, adunarea a primit porunca sa-l scoata din mijlocul ei. Daca Corintenii n-ar fi implinit
aceasta porunca, ar fi facut ca judecata lui Dumnezeu sa se dezlantuie asupra intregii adunari. Dumnezeu este de fata in adunare, raul deci
trebuie judecat.

Astfel, daca cercetam fie capitolul 5 din Numeri, fie capitolul 5 din 1 Cor, invatam acelasi adevar de pret si anume: Sfintenia este podoaba
Casei Tale, Doamne, pentru tot timpul cat vor tinea vremurile (Ps. 93.5). Ceva mai mult, invatam ca poporul lui Dumnezeu trebuie sa se
pastreze in sfintenie, nu cei din afara, caci ce cetim in cele dintai versete ale capitolului 5 din Numeri? Primisera Israelitii porunca sa scoata
afara din tabara pe cei ce nu faceau parte din Israel, pe cei ce nu erau tdiati imprejur sau pe cei ce nu puteau sa dovedeasca, prin spite de
neam, ca se trag din Avraam? Erau dati afara din tabara acesti oameni pentru astfel de pricini? Deloc. Cine erau deci cel ce trebuiau sa fie
scosi afara? ,Orice lepros”, adica orice om in care se vede ca lucreaza pacatul,”oricine are o lepadare de samanta”, adica emul din care
izvoraste o inraurire stricacioasa si oricine ,este intinat prin atingerea de un mort”. Acestia erau oamenii care trebuiau indepartati din tabara.
in zilele noastre, cei infatisati prin acesti oameni trebuiesc la fel indepértati din adunéri. Pentru ce se cerea aceasts indepértare? Ca sa
creasca faima poporului? Nicidecum. Pentru ce dar? ,Ca sa nu spurce tabara, in mijlocul careia imi am Eu locuinta”. Tot asa e si in zilele
noastre. Noi nu osandim si nu lepadam o invatatura gresita, ca sa sprijinim pe a noastra.

De asemenea noi nu judecam si nu indepartam raul pentru a ne pastra faima - si numele bun. Singurul gand care ne calauzeste in toate
aceste lucruri este urmatorul: ,Sfintenia este podoaba Casei Tale, Doamne, pentru tot timpul cat vor tinea vremurile” (Ps. 93:5). Dumnezeu
locuieste in mijlocul poporului Sau. ,,Caci acolo unde sunt doi sau trei adunati in Numele Meu, sunt si Ea in mijlocul lor” (Matei 18:20). Nu stiti
ca voi sunteti templul lui Dumnezeu si ca Duhul lui Dumnezeu locuieste in voi (1 Cor. 3:16)? ,Asa dar, voi nu mai sunteti nici straini nici
oaspeti ai casei, ci sunteti impreuna cetateni cu sfintii, oameni din Casa lui Dumnezeu, fiind ziditi pe temelia apostolilor si proorocilor, piatra
din capul unghiului fiind Isus Hristos. in El toata cladirea, bine inchegat3, creste ca s& fie un Templu sfant in Domnul. Si prin El si voi sunteti
ziditi Tmpreuna, ca sa fiti un lacas al lui Dumnezeu, prin Duhul” (Efeseni 2:19-22).



S-ar putea intdmpla insa ca cititorul sa puna intrebari ca acestea: ,E cu putinta sa gasesti o biserica sau adunare fara nici o pata. N-a fost, nu
este si nu va fi totdeauna ceva rau in fiecare adunare, cu toata ravna si cu toata vegherea prezbiteriilor si cu toata credinciosia madularelor
ei, la un loc? Cum se cere dar sa se pastreze o curatie desavarsita? Fara indoiala, nu e adunare care sa n-aiba in ea ceva rau si asta din
pricina ca pacatul se afla in fiecare din madularele sale. Raul insa nu trebuie Thgaduit si incuviintat Dimpotriva; trebuie osandi si stavilit. Nu
amintirea unui pacat osandit ne intineaza, ci ingaduinta si pastrarea pacatului aceluia.

Lucrul acesta e adevarat atat pentru Biserica sau adunare, cat si pentru fiecare madular al el, in parte, ,Daca ne-am judeca singuri, n-am fi
judecati” (1 Cor. 11:31). lata de ce cineva nu trebuie sa se dezlipeasca de Biserica lui Dumnezeu, oricat de mare ar fi raul din ea. Cand insa o
adunare spune ca ea nu are caderea sa judece si sa osandeasca raul strecurat in ea, rau care priveste fie invatatura de credinta fie purtarea
sau umblarea, atunci ea nu se mai gaseste pe taramul Bisericii lui Dumnezeu si astfel suntem chiar datori sa ne despartim de ea. Cata vreme
insa o adunare se afla pe taramul Bisericii lui Dumnezeu, oricat de slaba si putin numeroasa ar fi, trebuie sa ramai alipit de ea. Cand insa nu
se afla pe acest taram - si e lucru sigur ca nu se afla, daca spune ca n-are caderea sa judece raul - atunci e nevoie sa rupi orice legatura cu
ea.

Bine dar lucrul acesta nu face sa se inmulteasca si sa dainuiasca dezbinarile sau impartirile? Nu. Aceasta aduce ruptura cu adunari curat
omenesti si intr-asta nu e nici un rau. Oricat de mari, oricat de puternice si oricat de folositoare ar parea aceste intovarasiri de oameni, ele
sunt totusi potrivnice unitatii trupului lui Hristos, care este Biserica lui Dumnezeu.

Cititorul serios cred ca a ramas izbit de faptul ca Duhul lui Dumnezeu, din toate partile ne indreapta privirile spre marea intrebare a Bisericii
lui Dumnezeu. Oamenii incep sa vada ca in privinta aceasta este ceva cu totul deosebit decat parerea fiecaruia, ori invatatura vreunei
partide.

intrebarea: Ce este Biserica? se pune cu putere multor inimi si cere un raspuns. Si ce har, sa poti da un raspuns limpede, deslusit si puternic
ca glasul lui Dumnezeu, glasul Sfintei Scripturi! Nu e oare o binecuvantare deosebita, cand din toate partile auzi strigandu-se fara incetare:
Biserica de stat, Biserica nationala, Biserica stramoseasca etc., tu sa-ti indrepti gandurile spre singura si adevarata Biserica a Dumnezeului
Celui viu, trupul lui Hristos? Suntem adanc incredintati ca aici sta dezlegarea greutatilor multor copii ai lui Dumnezeu.

Unde se gaseste insa aceasta Biserica? Nu cumva este o truda zadarnica sa o cauti in mijlocul prabusirii si incurcaturii, ce domneste in jurul
nostru? Nu. Binecuvantai sa fie Dumnezeu! Cu toate ca noi nu putem sa vedem la un loc toate madularele ce alcatuiesc Biserica adevarata,
totusi ni s-a dat harul si avem chiar sfanta datorie sa cunoastem si sa stam pe taramul Bisericii lui Dumnezeu si nu altul. Cum putem sa
deosebim acest taram? Socotim ca cel dintai pas ce trebuie sa-I facem ca sa ajungem aici, este sa stam departe de orice lucru potrivnic
acestui teren. Nu trebuie sa ne asteptam sa descoperim ceva adevarat, cata vreme priceperea noastra este intunecata de ceva rau. Porunca
lui Dumnezeu este:"incetati de a face raul; invatati-va sa faceti binele”. Dumnezeu nu da lumina deodata pentru doi pasi. Din clipa in care
vedem ca suntem pe un teren gresit, suntem datori sa-I parasim si numai dupa aceasta sa ne asteptam ca Dumnezeu sa ne dea o noua
lumina. Si intr-adevar El ne-o va da atunci negresit.

Sa ne intoarcem acum sa cercetam capitolul nostru. ,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,,Spune copiilor lui Israel: Cand un barbat sau o
femele va pacatui Impotriva aproapelui sau, facand o calcare de lege fata de Domnul, si se va face astfel vinovat, sa-si marturiseasca pacatul
si sa dea inapoi in intregime pretul lucrului castigat prin mijloace necinstite, adaugand a cincia parte; sa-l dea aceluia fata de care s-a facut
vinovat. Dacd nu este nimeni care s3 alb3 drept s la inapoi lucrul castigat prin mijloace necinstite, lucrul acela s& se intoarca la Domnul, la
preot, afara de berbecele adus ca jertfa de ispasire cu care se va face ispasire pentru cel vinovat (versetele 5-8).

invatatura despre jertfa pentru vind am cercetat-o in cartea ,Ganduri asupra Levitic” la capitolul 5. Cititorul care doreste s-o cunoasca, sa se
indrepte Tntr-acolo. Aici vrem sa staruim doar asupra a doua lucruri foarte insemnate: marturisirea pacatului si Thapoierea lucrului insusit pe
nedrept. Jertfa pentru vina savarsita pe Golgota nu ne invata numai ca Dumnezeu si omul, capata prin ea impacarea unor cerinte neaparat
trebuitoare. Ea ne mai invata, dupa cum vedem din versetul 7 al acestui capitol, ca Dumnezeu cere ca omul sa-si marturiseasca pacatul si sa
fnapoieze paguba ficutd. inapoierea lucrului insusit pe nedrept era dovada unei mérturisiri plina de cdinta a pacatului. Nu era de ajuns pentru
un Evreu, ca dupa ce a pacatuit fata de fratele sdu, sa spuna doar: imi pare rau. Nu. Trebuia sai dea fnapoi lucrul insusit pe nedrept,
adaugand a cincia parte. Astazi, cu toate ca nu mai suntem sub Lege, totusi multe lucruri bune putem fnvata din oréanduirile ei. Cu toate ca nu
mai suntem sub calauzirea acestui indrumator, totusi de la el putem invata lectii pline de folos. Astfel, daca am facut vreun rau cuiva, nu e de
ajuns sa marturisim pacatul inaintea lui Dumnezeu si fratelui nostru; trebuie sa-l si dregem. Ni se cere sa dam o dovada vadita ca ne-am
judecat si ne-am osandit pentru raul pricinuit fratelui nostru.

Ma tem ca adevarul acesta nu s-a inteles cum trebuie. Pacatul si caderea care intristeaza adanc Duhul lui Dumnezeu, ma tem sa nu fie luate
cu usurinta si privite ca ceva neinsemnat. Ne marginim doar sa marturisim pacatul cu buzele, fara sa avem inima plina de simtamantul adanc
al grozaviei, cu care privesc ochii lui Dumnezeu acel pacat. Pacatul nu este judecat din radacini si, din pricina aceasta, inima se impietreste
iar cugetul isi pierde puterea de veghe si gingdsia. Acesta e un lucru foarte serios. Nimic nu e mai de pret decat un cuget curat si gingas.
Acesta e cu totul altceva decat un cuget migalos (chitibusar) care se lasa stapanit de parerile lui insusi, sau de un cuget bolnav, care este
Tnraurit de temerile lui insusi. Aceste dous feluri de cugete sunt musafiri sup&ratori, greu de impacat. ii 18sdm deoparte. Noi vorbim de
cugetul simtitor, carmuit n totul de Cuvantul lui Dumnezeu si care se sprijine totdeauna pe el. Aceasta stare a cugetului este pentru noi o
comoara nepretuitd. Ea carmuieste totul, cunoaste cele mai mici lucruri in legatura cu mersul nostru sau cu deprinderile noastre de fiecare zi:
felul de a ne gati si a ne imbraca, si casa, si masa, lucrurile din casa, purtarea noastra zilnica, starea de suflet, felul de vorbire, chipul in care
fmplinim slujba ce o avem; si dacd avem parte s& slujim altora, tot ea ne aratd chipul cum ne implinim slujba noastr, oricare ar fi ea. Intr-un
cuvant totul se supune inrauririlor sanatoase ale unui cuget simtitor si curat. ,De aceea - spune apostolul - ma silesc sa am totdeauna un
cuget curat inaintea lui Dumnezeu si inaintea oamenilor” (Fapte 24:16). lata ce ar trebui sa dorim si noi cu infocare. Este ceva frumos si
atrdagator Tn aceasta silinta a celui mai Tnsemnat si mai dezbracat de sine slujitor al lui Hristos. Cu toate darurile sale de pret cu toate puterile
sale minunate, cu toata adanca sa cunoastere a cailor si sfaturilor lui Dumnezeu, de care ar putea sa vorbeasca si cu care ar putea sa se
laude, cu toate descoperirile minunate, care i-au fost facute in al treilea cer; intr-un cuvant el, cel mai slavit dintre apostoli si cel mai plin de
har dintre sfinti, se silea s& pastreze totdeauna un cuget curat inaintea lui Dumnezeu si inaintea oamenilor. intr-o clipa de uitare, cand a rostit
un cuvant indraznet catre marele preot, Anania, numai decat s-a aratat gata sa-si marturiseasca vina si s-o dreaga. Astfel cuvintele intepate;



Te va bate Dumnezeu, parete varuit! au fost luate Tnapoi si inlocuite prin altele din Cuvantul lui Dumnezeu: ,Pe mai marele norodului tdu sa
nu-l graiesti de rau”.

Astfel, socotim ca Pavel n-ar fi putut sa se duca sa se odihneasca in noaptea aceea cu un cuget care sa nu-l invinovateasca de nimic, daca nu
si-ar fi luat Tnapoi cuvintele intepate. Cand facem sau spunem ceva rau trebuie sa marturisim acel pacat, caci daca nu facem lucrul acesta,
legatura noastra cu Dumnezeu este rupta. Aceasta legatura nu poate avea loc, cu nici un chip, cata vreme pacatul ramane pe cuget si nu
este marturisit. In starea aceasta, putem s& vorbim si s socotim ca suntem in legaturd cu Dumnezeu; s& stim insa c& ne tnseldm amarnic.
Trebuie sa pastram un cuget curat, daca vrem sa mergem cu Dumnezeu. Nimic nu e mai de temut ca un cuget nesimtitor, intinat si tocit,
care Tngaduie tot felul de lucruri, ce trec fara sa fie judecate. Cu un astfel de cuget savarsesti pacatul cu usurintd, ca apoi sa zici cu nepasare:
,Dar ce pacat am facut?”

Cititorule, sa veghem in privinta aceasta cu o silinta sfanta! Sa cautam sa pastram un cuget curat. Lucrul acesta insa cere din partea noastra
silinta, cum a cerut si din partea lui Pavel. Silinta aceasta insa e ceva binecuvantat si va aduce roade de pret.

Ea nu e deloc o cerintd a legii, ci e ceva pe dea-ntregul crestin. intr-adevéar, aceste cuvinte ale lui Pavel, s-ar putea spune ca infatiseaz3 cat se
poate de scurt ce inseamna sa fie cineva crestin: sa ai totdeauna un cuget curat inaintea lui Dumnezeu si inaintea oamenilor.

De cate ori insa nu aratam noi ca nu tinem deloc seama de drepturile lui Dumnezeu sau ale aproapelui! Cugetul nostru e departe de ce ar
trebui sa fie. Lasam neimplinite atatea datorii, fara sa ne dam seama. Nici vorba apoi de zdrobire de inima si de cainta inaintea Domnului, din
pricina unor astfel de lucruri. Gresim intr-o multime de lucruri si totusi nu ne marturisim pacatul si nu-l dregem. Lasam sa patrunda in viata
noastra lucruri care ar trebui judecate, marturisite si inlaturate. Este pacat chiar in lucrurile noastre sfinte; este usuratate si nepasare in
adunare si la cina Domnului, inlaturam pe Dumnezeu in felurite chipuri; fie ca ne gandim cu gandurile noastre, fie ca vorbim cu vorbele
noastre, fie ca umblam dupa implinirea dorintelor noastre. Cand stim cu ce pret am fost rascumparati, ce inseamna toate acestea decat
inldturarea lui Dumnezeu?

O astfel de umblare nu poate sa duca decat la oprirea oricarei fnaintari duhovnicesti - Ea intristeaza pe Duhul lui Dumnezeu si pune piedici
revarsarii harului lui Hristos in inimile noastre, si astfel cresterea noastra in El e stanjenita. Din felurite locuri din Cuvantul lui Dumnezeu stim
cat de mult pretuieste El un duh umilit si o inima infranta. lata spre cine imi voi indrepta privirile: spre cel ce sufera si are duhul mahnit, spre
cel ce se teme de cuvantul Meu” (Isaia 66:2). Dumnezeu locuieste cu un asemenea om; El nu poate avea insa nici o partasie cu cel cu inima
nesimtitoare sau impietrita, cu cel nepasator si rece. Sa ne silim sa avem totdeauna un cuget curat, care sa nu ne invinovateasca de nimic
inaintea lui Dumnezeu si thaintea oamenilor

in sfarsit, a treia si cea din urma parte a capitolului nostru, pe care n-o mai scriem aici, ne invata o lectie de mare ihsemnétate. Ea cuprinde
oranduirea apei de gelozie. Locul pe care-| are ea aici e vrednic de luat in seama. in cea dintai parte a capitolului gésim judecata de obste a
raului; in partea a doua judecata de noi insine, marturisirea si dregerea greselii; in partea a treia fnvatam cad Dumnezeu nu poate sa sufere
nici macar banuiala pacatului.

Credem ca aceasta oranduire atat de izbitoare priveste caile carmuirii morale a lui Dumnezeu fata de Israel. Proorocii staruiesc des asupra
purtarii lui Israel ca sotie a Lui si asupra geloziei lui Dumnezeu fata de ea. N-avem de gand sa aratam aici versetele care dovedesc acest
lucru. Cititorul va gasi destule in leremia si Ezechiel. Israel n-a putut sa ramana in picioare, cand a fost pus la incercare cu apele amare.

| s-a dat pe fata necredinciosia. Poporul i-a calcat voia Tn picioare. Si a parasit sotul, pe Sfantul lui Israel, a carui gelozie aprinsa s-a varsat
peste poporul necredincios. Dumnezeu este un Dumnezeu gelos si nu poate indura gandul ca inima care este a Lui sa se dea altuia.
Réanduiala incercarii geloziei este o randuiala dumnezeiasca si se potriveste destul de bine cu gandurile si simtamintele unui sot inselat sau
care banuieste doar lucrul acesta. Nici banuiala nu se poate Tngadui si cand ea a patruns in inima, trebuie cercetatd cu ingrijire pana la
radacina. Persoana banuita trebuie sa se supuna unei incercari de asa fel, cd numai cine e nevinovat poate s-o sufere. Daca se gasita doar o
urma de vinovatie, apele amare patrundeau pana in adancurile Inimii si scoteau la iveala totul. Nu era nici un mijloc de scapare pentru cel
vinovat si asta facea, pe de alta parte, ca nevinovatia sa se arate intr-o lumina si mai stralucitoare. Aceeasi incercare ce da la iveala vinovatia
celui ce a pacatuit, arata si nevinovatia celui ce umblase in credinciosie. Cel ce are un cuget care nu-l invinovateste de nimic, cu cat se
cerceteaza mai cu dea-manuntul, cu atat simte mai multa placere. Daca ar fi fost cu putinta ca un vinovat sa scape din incercarea la care era
pus, printr-un mijloc oarecare, aceasta nu era decat in paguba celui nevinovat. Mijlocul de incercare insa era dumnezeiesc si deci nu putea da
gres. Astfel, cand femeia banuita iesea, din aceasta incercare, sanatoasa si nevatamata, credinciosia ei era data la iveala in fata tuturor si
inima sotului putea sa-i dea o deplina incredere. Ce har sa ai un mijloc atat de minunat si fara gres ca sa dezlegi toate imprejurarile
indoielnice. Banuiala este un vierme neadormit, care roade in taind pacea inimii si Dumnezeu nu vrea ca ea sa se gaseasca in sanul adunarii
Sale. El nu voia numai ca poporul Sau sa judece indeobste raul, sau fiecare sa se judece pe el insusi; acolo unde era doar o banuiala ca ar fi
ceva rau, El a dat un mijloc de incercare, ce scotea la lumina adevarul in chip desavarsit. Cel vinovat trebuia sa bea moartea, si dupa ce o
bea, ea ii aducea osanda. Cel nevinovat bea si el moartea; in ea insa el gasea biruinta.

,Tarana de pe podeala cortului” poate fi privita ca ceva care inchipuie moartea ,,M-ai adus in tarana mortii” (Ps. 22:15); ,,Apa” inchipuie
cuvantul care, fiind adus sa lucreze asupra cugetului prin puterea Duhului Sfant, descopera totul. Daca e ceva care dovedeste necredinciosie
fata de Hristos, adevaratul Sot al poporului sau, trebuie osandit numaidecat. Lucrul acesta se potriveste pentru poporul lui Israel, pentru
Biserica si pentru fiecare credincios in parte. Daca inima nu este credincioasa lui Hristos, nu va putea sa sufere puterea patrunzatoare a
Cuvantului. Daca insa este credinciosie in adancurile inimii, cu cat ea va fi mai mult cercetata si pusa la incercare, cu atat va simti mai multa
bucurie si va fi mai bine pentru ea. Ce binecuvantare, cand putem spune din toata inima: , Cerceteaza-ma, Dumnezeule, si cunoaste-mi inima
incearcd-ma si cunoaste-mi gandurile! Vezi daca sunt pe o cale rea si du-ma pe calea vesniciei!” (Ps. 139:23-24).

Oranduirea nazireatului este plina de interes si de nvatatura, pentru purtarea de toate zilele. in ea vedem infatisata starea in care se aseaza
cel ce se da deoparte si nu se atinge de lucrurile cari, nefiind rele n ele insele, pot, totusi, sa aduca vatamare inchinarii inimii, pe care a
facut-o adevaratul nazireu.



Mai intéi nazireul nu trebuie sa bea vin. Nu-i era ingaduit rodul vitei, sub nici o infatisare. Vinul, cum stim, infatiseaza bucuria pamanteasca, o
bucurie obsteasca, in voia careia inima omeneasca se lasa cu multa placere. Nazireul trebuia sa se pazeasca de ea cu multa grija, in locul
pustiu unde vietuia. El era dator sa pazeasca intocmai fiecare porunca a randuielii. Nu trebuia sa-si atate firea prin vreo bautura imbatatoare.
Tot timpul nazireatului trebuia sa nu se atinga deloc de vin.

Aceasta era oranduiala nazireatului, scrisd pentru invatatura noasta, in aceasta minunata carte Numeri, atat de bogata Tn lectii de neaparata
trebuinta pentru pustia lumii acesteia. De altfel, chiar aici trebuia sa ne si asteptam s-o gasim. Oranduiala atat de insemnata a nazireatului isi
gaseste locul ei firesc in cartea Numeri. Ea se potriveste de minune cu rostul acestei carti care cuprinde, cum am bagat de seama, tot ce
priveste viata in pustie.

Sa vedem ce invatam din infranarea nazireului de la tot ce era rod al vitei, de la samburi pana la pielita strugurelui.

N-a fost decat un singur Nazireu desavarsit in lumea aceasta si anume Acela care, de la inceput si pana la sfarsit, a trait in cea mai deplina
despartire de orice bucurie pamanteasca. De cand si-a inceput lucrarea Sa in mijlocul lumii, El s-a tinut departe de tot ce era din aceasta
lume. Inima Sa era pe dea-ntregul plinad de Dumnezeu si de lucrarea Lui, intr-o desavarsita lepadare de Sine. El n-a lasat nici o clipa macar ca
dorintele pamantului sau ale firii sa se aseze intre inima Sa si aceasta lucrare, pe care venise s-o implineasca. ,Oare nu stiati ca trebuie sa fiu
in casa Tatalui Meu?” (Luca 2:49).Si: ,Femeie, Ce am a face Eu cu tine?” (loan 2:4). Cu astfel de cuvinte nu cumva adevaratul Nazireu cauta
sa implineasca dorintele firii? El avea altceva de facui si pentru asta s-a despartit cu desavarsire de toate celelalte lucruri. Ochiul Sau privea
tinta spre Tatal si inima i era ne-impartita. Aceasta se vede de la un capat la altul al sederii sale pe pamant. El putea dar sa spuna ucenicilor
Sai: ,Eu am de mancat o mancare, pe care voi n-o cunoasteti. Si cand acestia nu pot sa prinda intelesul adanc al acestor cuvinte si isi zic: ,Nu
cumva i-a adus cineva sa manance”? El le raspunde:”Mancarea Mea este sa fac voia Celui ce M-a trimes si sa Tmplinesc lucrarea Lui” (loan
4:34),

Tot astfel, catre sfarsitul lucrarii Sale de pe acest pamant, luand in mana paharul, il auzim spunand cuvinte ca acestea: , Luati paharul acesta
si impartiti-l intre voi; pentru ca va spun ca nu voi mai bea de acum din rodul vitei, pana cand va veni imparatia lui Dumnezeu” (Luca
22:17-18).

latd cum se purta adevaratul Nazireu. El nu putea sa aiba nici o bucurie pe pamant, nici o bucurie in poporul lui Israel. Nu venise inca vremea
pentru aceasta si astfel El S-a desprins de orice bucurie curat omeneasca, pe care putea s-o impartaseasca si cu ai Sai, pentru ca sa fie
cufundat cu totul in marea dorinta, care-i stapanea necurmat duhul. Va veni o vreme cand, ca Mesia, El se va bucura pe pamant, in mijlocul
poporului Sau; pana atunci insa El sade deoparte si poporul Sau trebuie si el sa-l intovaraseasca. ,Ei nu sunt din lume, dupa cum nici Eu nu
sunt din lume. Sfinteste-i prin adevarul Tau: Cuvantul Tau este adevarul. Cum M-ai trimes Tu pe Mine in lume, asa I-am trimes si Eu pe ei in
lume. Si eu insumi Ma sfintesc pentru ei, ca si ei sa fie sfintiti prin adevar” (loan 17:16-19).

Cititor crestin, se cade sa cercetam cu grija cea dintai trdsaturd a purtarii nazireului.

in lumina acestei trésaturi, s& ne cercetdm cu grija fiecare din noi. E un lucru foarte insemnat s& stim cum trebuie s& intelegem rostul acestei
depline despartiri de orice ademenire a firii si de orice bucurie curat pamanteasca si apoi cum putem ajunge sa traim aceasta despartire.
Cineva ar putea spune: ,Ce rau faci, daca iei parte la o mica distractie sau petrecere? Noi nu suntem chemati sa fim calugari. Nu ne-a dat
Dumnezeu din belsug toate lucrurile, ca sa ne bucuram de ele? Cata vreme suntem in lume, nu trebuie sa ne bucuram de ea?”.

La toate acestea raspundem: Nu este vorba aici de raul care se gaseste in cutare sau cutare lucru. Nu este nici un rau, de obicei ca cineva
bea vin; rodul vitel n-are nimic rdu in el insusi. Lucrurile insa trebuiesc privite din altd parte: Daca cineva s-a hotdrat sa fie nazireu si sa
traiasca intr-o despartire sfanta, pentru Domnul, trebuia sa se infraneze cu desavarsire de la vin si de la orice bautura imbatatoare. Ceilalti
pot sa bea; nazireul insa nu trebuie sa se atinga.

intrebarea ce ni se pune dar, este aceasta: Nazuim sa fim nezirei? Dorim o despartire deplind de lume si o predare intreagé a noastra insine:
trup, suflet si duh, ih mana lui Dumnezeu? Daca raspundem: ,da”, atunci trebuie sa stam departe de toate lucrurile, in care gaseste bucurie
firea. Asa trebuie sa privim lucrurile. Nu e vorba sa ne intrebam: Trebuie sa fim calugari?” ci: ,,Simtim oare nevoia de a fi nazirei?” Doreste
inima noastra sa fim ca Hristos, Domnul nostru, departe de orice bucurie curat pamanteasca, si sa fim despartiti, pentru Dumnezeu, de toate
lucrurile, care, desi n-au nimic rau in ele insele, stanjenesc totusi predarea intreaga a inimii, care este adevarata taina a nazireatului
duhovnicesc? Nu stie cititorul crestin ca sunt atatea lucruri de acestea? Nu simte el ca sunt multe lucruri care-l departeaza de Domnul si
care-i slabesc puterea duhului si care, totusi, judecate dupa morala obisnuita, ar parea nevinovate?

Noi trebuie sa ne aducem aminte insa ca nazireii lui Dumnezeu nu intrebuinteaza in judecarea lucrurilor masura oamenilor. Chipul tor de
purtare nu este felul obisnuit de purtare al oamenilor.

Ei privesc lucrurile din punct de vedere ceresc si dumnezeiesc si prin urmare nu pot privi ca nevinovat lucrul, care cauta intr-un fel sau altul
sa puna piedici unei deplini predari fata de voia lui Dumnezeu, lucru dupa care suspina cu infocare inimile lor.

Sa ne dea Dumnezeu harul sa cumpanim bine aceste lucruri si sé ne pazeasca de orice inraurire stricacioasa! Fiecare sa ia seama si sa vada
care este lucrul din viata lui, care poate fi privit ca vinul si bauturile tari. S-ar parea poate ca e un lucru de nimic; sa fim incredintati insa ca
ceea ce rupe legatura inimii noastre cu Dumnezeu si ne lipseste de acea apropiere sfantd, care are ca urmare bucuria si pacea, nu poate sa
fie niciodata un lucru de nimic

Mai era apoi ceva care deosebea pe un nazireu, si anume: nu trebuia si-si tunda sau sa-si rada parul din cap. ,in tot timpul nazireatului
briciul sa nu treaca pe capul lui, pana la implinirea zilelor pentru cari s-a inchinat Domnului, va fi sfant; sa-si lase parul sa creasca in voie
(versetul 5).

in 1 Cor. 11:14 vedem c& un par lung este privit ca un lucru de rusine pentru un barbat. ,,Nu v invata chiar si firea c& este rusine pentru un
barbat sa poarte parul lung?” Asta inseamna ca daca dorim din toata inima sa traim pentru Dumnezeu, despartiti de lume, trebuie sa fim



gata sa ne lipsim de cinstea, si slava noastra fireasca. Asa a facut Domnul Isus. El s-a dezbracat de Sine insusi. S-a lipsit de toate drepturile si
de toate lucrurile. El putea sa spuna: ,,.Sunt un vierme si nu om”. El a parasit slava pe care o avea la Tatal si de buna voie a luat locul cel mai
umilit S-a lasat pe Sine deoparte, ca sa ingrijeasca pe altii, intr-un cuvant, si in privinta aceasta, ca si in celelalte, nazireatul Sau a fost
desavarsit.

Tocmai lucrul acesta nu prea ne place noua sa-l facem, caci noi ne aparam cinstea si bunul nume si cautam sa ne pastram drepturile noastre
socotind ca, in chipul acesta, dam dovada de barbatie. Omul desavarsit n-a facut asta insa niciodata, iar noi, daca dorim sa fim cu adevarat
naziret, trebuie sa calcam pe urmele Lui. Trebuie sa parasim cinstea si slava, pe care le avem in ochii nostri si ai oamenilor si sa stam departe
de bucuriile pamantului, daca vrem sa umblam Tn lumea aceasta pentru Dumnezeu, pe o carare despartita cu totul de lume.

Sa bagam de seama ca nu e vorba aici sa stim care lucru este ingaduit si care nu. De obicei omul avea dreptul sa-si tunda sau sa-si rada
parul. Unui nazireu insa nu-i era ingaduit lucrul acesta cu nici un chip. Ar fi pacatuit grozav.

lata toata deosebirea. Un om de rand putea foarte bine sa-si tunda parul si sa bea vin; nazireul insa nu era un om ca toti ceilalti. El se
deosebea de ei, prin aceea ca isi luase indatorirea sa mearga pe un drum cu totul deosebit de al celorlalti. Daca si-ar fi tuns parul ori ar fi
baut vin, si-ar fi parasit de-a binelea calea lui. Astfel, daca cineva intreaba: ,,Ce, nu e bine sa te bucuri de placerile pamantului si sa pastrezi
cinstea si slava fireasca?”, ii raspundem: ,,Ba da, daca vrei sa umbli ca oamenii; nu-i bine deloc insa, ba e chiar grozav de rau, daca dorim sa
umbldm ca nazirei. Felul acesta de a privi lucrurile dezleaga toate greutatile si da raspuns tuturor intrebarilor. E zadarnic dar sa te intrebi
mereu ce rau e in cutare sau cutare lucru, intrebarea care si-ar avea locul ar fi mai bine urmatoarea: Ce urmarim noi in viata? Dorim ca sa
umblam ca oamenii ori suntem hot&réati cu orice pret sd umblam ca adevarati nazirei? in 1 Cor. 3:3 vedem c& ,,a trai in felul celorlalti oameni”
e tot una cu ,a fi lumesti”. Face dar sa ne intrebam: Umblam noi calauziti de Duhul si vedem roadele acestui fapt, ori mai degraba suntem
carmuiti de duhul si de gandurile unei lumi fara Dumnezeu si fara Hristos?

Nu-i de nici un folos sa ocolim lucrurile cautand sa dam raspuns altor intrebari. Nu. Sa raspundem scurt la singura intrebare, care-si are
rostul: Umblam carmuiti de Duhul ori nu?

Fara-ndoiala, pentru oamenii din lume, e firesc si destul de indreptatit sa se bucure de tot ce este in lume si sa se slujeasca de tot ce le sta in
putinta, ca sa-si pastreze drepturile si cinstea, de care se bucura in lume. Ar fi copilaresc lucru din partea noastra sa gandim ca ar putea fi
altfel.

Ceea ce insa e bun, firesc si indreptatit, pentru cei din lume, e rau, nefiresc si nelalocul lui, pentru nazireii lui Dumnezeu. Asa trebuie sa
privim lucrurile, dacd vrem s& ne ldsam calduziti de adevéarul lui Dumnezeu. in capitolul 6 din Numeri, vedem c&, daca un nazireu ar fi baut
vin sau si-ar fi ras parul capului, si-ar fi necinstit nazireatul. Nu ne spune lucrul acesta nimic noua? Ba da. El ne invata ca, daca sufletele
noastre doresc sa mearga mai departe cu inima intreaga predata lui Dumnezeu, trebuie sa stam departe de bucuriile pamantului si sa ne
dezbracam de cinstea si drepturile firesti. Pentru ce? Pentru ca Dumnezeu si lumea, firea paméanteasca si Duhul nu se impaca si nu se pot
impaca niciodata. Va veni o vreme cand va fi cu totul altfel. Acum insa toti cei cari vor sa traiasca pentru Dumnezeu si sa umble carmuiti de
Duhul, trebuie sa traiasca despartiti de lume si morti iata de firea pamanteasca. Dumnezeu, Th marea sa indurare, sa faca cu fiecare din noi
lucrul acesta.

Ne mai rdmane sa vedem incd o trasaturad deosebitd a nazireului si anume: nu trebuia sa se atinga de vreun mort. ,,in totul timpul cat s-a
fagaduit Domnului prin juramant, sa nu se apropie de un mort; sa nu se pangareasca nici la moartea tatalui sau, nici a mamei sale, nici a
fratelui sau, nici a sorei sale, caci poarta pe cap inchinarea Dumnezeului lui” (versetele 6-7).

Astfel, fie ca ar fi baut vin, fie ca si-ar fi tuns parul, fie ca s-ar fi atins de un mort, era tot una. Oricare din aceste trei lucruri aducea necuratie
asupra capului nazireului. lata ca gustarea vinului sau tunderea parului pangarea pe nazireu tot atat de mult ca si atingerea de un mort E
bine sa nu trecem cu usurinta peste adevarul acesta. Noi suntem porniti sa facem deosebiri cari nu raman insa in picioare nici o clipa in
lumina starii de fata a lui Dumnezeu. Din clipa in care cineva facea o juruinta de inchinare lui Dumnezeu, prin aceasta isi punea deoparte,
pentru Dumnezeu, intreaga sa viata. Aceasta juruinta aseza pe om intr-o noua stare, cu totul deosebita de cea de pana atunci. Nu mai avea
sa se intrebe acum ce-i prieste ca om, ci cei prieste ca nazireu. Astfel, chiar daca prietenul lui cel mai de-aproape ar fi cazut mort langa el,
nazireul nu trebuia sa se atinga de dansul - El era chemat sa stea departe de orice inraurire necurata a mortii si aceasta din pricina ca ,purta
pe cap inchinarea Dumnezeului lui”.

Sa ia bine seama cititorul, ca nazireatul n-are nimic a face cu adevarul mantuirii, al vietii vesnice sau al deplinei primiri inaintea lui Dumnezeu
pe care a gasit-o credinciosul in Hristos. Daca nu prinde deosebirea aceasta, cugetul poate sa ajunga sa-i fie bine framantat de nedumeriri
sau Tnvaluit de intuneric. lata despre ce e vorba: Sunt in crestinism doua inele care, desi sunt strans legate unul de altul, totusi sunt cu totul
deosebite si anume: inelul vietii vesnice si inelul legaturii fiecarui crestin cu Dumnezeu. Cel dintai nu se poate rupe niciodata, orice s-ar
intdmpla; cel de-al doilea insa poate fi rupt printr-un lucru de nimic. invatatura privitoare la nazireat sta in legatura cu al doilea inel.

Nazireul din Vechiul Testament inchipuie pe omul care a crezut in Hristos si s-a hotarat sa trdiasca pentru El. Puterea de care are nevoie ca sa
poata merge pe aceasta cale, izvoraste din legatura tainica pe care o are cu Dumnezeu; cand legatura este ruptd, inceteaza si puterea.
Lucrul acesta face ca invatatura nazireatului sa fie de cea mai mare insemnétate. intr-adevér, este o mare primejdie s& vrei s& mergi pe un
drum, cata vreme izvorul puterii, de care ai nevoie pentru aceasta, a secat. Cat de mult trebuie sa veghem ca sa nu ni se intdample asa ceva.

Am cercetat pe scurt feluritele pricini care rup legatura nazireului; nu ne sta insa in putinta sa zugravim in cuvinte uraciunea incercarilor, pe
cari le fac unii, cautand sa para in fata oamenilor ca sunt inca nazirei, in timp ce inima lor a pierdut de mult tainica legatura cu Dumnezeu. Ce
primejdios! in astfel de imprejurari, ar fi mai bine s& ne marturisim caderea, decat s& ciutadm sa parem ca am avea altd stare, decat cea
adevarata. Dumnezeu vede totul si deci sa fim incredintati ca, mai curand sau mai tarziu, slabiciunea si nebunia noastra vor fi date la iveala.

Ce lucru trist si umilitor ca ,,nazireii cari erau mal albi decat zdpada” si ajunga ,mai negricios! decat un carbune (Plangeri 4:7-8) Si mai grozav
insa decat aceasta e, ca cei ce au ajuns negri si intunecati» sa caute sa para ca sunt albi si curatii



Sa ne oprim putin si sa cercetam intdmplarea atat de insemnata, care priveste pe Samson si pe care o gasim in capitolul 16 din Judecatori.

in niste clipe de neliniste si-a dezvaluit taina si si-a pierdui puterea fara s& stie Vradsmasul insa a aflat numaidecat; si in curdnd toatd lumea a
aflat ca nazireul si-a pangarit capul. ,Fiindca ea il necajea si-l chinuia in fiecare zi cu staruintele ei, sufletul i s-a umplut de neliniste de
moarte, si-a deschis toata inima fata de ea si i-a zis: ,Briciul n-a trecut peste capul meu, pentru ca sunt inchinat Domnului din pantecele
maicii mele. Daca as fi ras, puterea m-ar parasi, as slabi si as fi ca orice alt om (versetele 16-17).

lata descoperirea tainei adanci si sfinte a intregii sale puteri. Pana atunci, drumul sau era un drum plin de putere si de biruinta, pentru ca era
drumul unui sfant nazireat. Inima lui Samson insa a fost biruita de mrejile ademenitoare ale Dalilei si ceea ce n-au putut face o mie de
Filisteni, a facut inraurirea ademenitoare a unei femei. Samson a cazut de la inaltimea nazireatului in randul oamenilor obisnuiti. ,Dalila,
vazand ca isi deschisese toata inima fata de ea, a trimes sa cheme pe domnitorii Filistenilor si a spus sa le spuna: ,Suiti-va de data aceasta
caci mi-a deschis toata inima lui”. Si domnitorii Filistenilor s-au suit la ea, si au adus argintul in mani. Ea l-a adormit pe genunchii ei. Si
chemand un om, a ras cele sapte suvite de pe capul lui Samson, si a inceput astfel sa-I slabeasca. El si-a pierdut puterea. Atunci ea a zis:
,Filistenii sunt asupra ta, Samson. Si el s-a trezit din somn, si a zis: ,Voi face ca si mai inainte, si ma voi scutura”. Nu stia ca Domnul se
departase de el. Filistenii I-au apucat si i-au scos ochii; I-au pogorat la Gaza, si |-au legat cu niste lanturi de arama. El invartea la rasnita in
temnita” (judecatori 16:18-21).

Ce intamplare insemnata si vrednica sa ne dea de gandit! Bietul Samson s-a desteptat, vrand sa scape din mainile Filistenilor ,,ca si mai
inainte”. Vorbirea aceasta: ,,ca si mai inainte” nu era la locul ei. El putea sa scape din mainile lor, dar nu ,,ca si mai inainte”, pentru ca
pierduse puterea. Domnul se depértase de el si, astfel, nazierul, care pana mai adineaori era plin de putere, ajunge un intemnitat orb. in loc
sa biruiasca pe Filisteni, trebuie sa invarteasca la rasnita, in inchisoarea lor. lata unde ajungem cand ne lasam in voia poftelor firii. Samson
nu-si mai castiga niciodata slobozenia. Dumnezeu fi mai ingaduie doar s& mai biruiasca odata pe Filisteni, dar aceasta biruinta I-a costat
viata. Nazireii lui Dumnezeu trebuie sa se pastreze curati, caci altfel isi pierd puterea. Pentru ei curatia deplina si puterea nu se pot desparti.
Nu pot sa mearga inainte, daca n-au sfintenia launtrica. Din pricina aceasta ei au neaparata nevoie sa se pazeasca de orice lucru, care cauta
sa le amageasca inima sau s& le imputineze Duhul. S& nu ne ludm privirea niciodata de la aceste cuvinte din capitolul nostru: ,,in tot timpul
nazireatului sa se inchine Domnului” Sfintenia e insusirea neaparat trebuitoare in toate zilele nazireatului. De indata ce cineva pierdea
aceasta sfintenie, o ispravea si cu nazireatul sau.

Ce era de facut? ar putea intreba cineva. Scriptura ne da raspunsul cuvenit: ,Daca moare cineva de moarte napraznica langa el, si capul lui
fnchinat se face astfel necurat, sa-si rada capul in ziua curatirii, si anume sa si-l rada a saptea zi. In ziua a opta, s& aduca preotului doua
turturele sau doi pui de porumbel, la usa cortului intalnirii. Preotul sa jertfeasca pe unul ca jertfa de ispasire iar pe celalalt ca ardere de tot, si
sa faca pentru el ispasirea pacatului lui, facut cu prilejul mortului. Nazireul sa-si sfinteasca apoi capul chiar in ziua aceea. Sa inchine din nou
Domnului zilele nazireatului lui dinainte si sa aduca un miel de un an ca jertfa pentru vina; zilele dinainte nu vor fi socotite, pentru ca
nazireatul lui a fost pangarit (Numeri 6:9-12).

Gasim aici ispasirea sub cele doua infatisari de seama, ea fiind singurul mijloc, prin care nazireul putea sa dobandeasca din nou partasia. El
se pangarise si aceasta pangarire nu putea fi curatita decat de sangele jertfei. S-ar putea privi cu usurinta faptul ca un nazireu s-a atins de
trupul unui om mort, mai ales in astfel de imprejurari si cineva ar putea intreba chiar: ,,Cum, era cu putinta sa nu te atingi de trupul unui om
mort, cand acesta a cazut chiar langa tine”? Raspunsul e scurt. Nazireii lui Dumnezeu trebuie sa-si pastreze curatia, si aceasta nu dupa o
masura omeneasca, ci dupa una dumnezeiasca. Doar atingerea de un mort era de ajuns ca sa rupa inelul partasiei si daca nazireul s-ar fi
impacat cu lucrul acesta, ca si cum nu s-ar fi intamplat nimic, ar fi calcat in picioare oranduiala l[amurita a lui Dumnezeu si si-ar fi atras
asupra-si 0 aspra osanda.

Binecuvantat sa fie Dumnezeu, caci harul Sau s-a ingrijit si de izbavirea din starea aceasta! Arderea de lot inchipuia moartea lui Hristos,
ceruta de sfintenia lui Dumnezeu. Jertfa de ispasire inchipuia moartea lui Hristos, ceruta de nevoia ispasirii pacatelor noastre. Pe langa
aceasta nazireul necurat trebuia sa aduca si jertfa pentru vind. Aceasta inchipuia moartea lui Hristos nu numai pentru osandirea pacatului, in
firea pamanteasca, de la radacina lui, ci si pentru osandirea pacatului savarsit acum. Era nevoie dar de plinatatea puterii mortii lui Hristos
pentru curatirea pangarim pricinuite de atingerea nazireului de un trup mort. E ceva care trebuie sa ne dea de gandit. Pacatul e ceva grozav
de urat in ochii lui Dumnezeu. Un singur gand, o singura privire sau o singura vorba vinovata, e de ajuns sa aduca deasupra sufletului un nor
greu si intunecos, care sa ascunda privirilor noastre fata stralucitoare a lui Dumnezeu si sa ne cufunde intr-o intristare si turburare adanca.

Sa ludm seama dar sa nu privim pacatul cu usuratate. Sa ne gandim ca pentru a sterge o singura pata de vina, oricat ni s-ar parea de mica, a
fost nevoie ca Domnul Isus sa treaca prin chinurile acelea grozave ale crucii. Strigatul acela amar: Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru
ce M-ai parasit? (Matei 27.46), este singurul care ar putea sa ne faca sa pricepem cu adevarat ce este pacatul. Totusi, nici un murilor si nici
un Tnger n-ar putea sa patrunda adancimile nemasurate ale acestui strigat. Dar, chiar daca nu vom putea niciodata sa patrundem in adancul
suferintelor tainice ale lui Hristos, suntem datori macar sa cugetam zilnic la crucea si suferintele Sale, ca prin aceasta sa pricepem mai
temeinic cat de grozav este pacatul in ochii lui Dumnezeu. intr-adevar, dacé pacatul a fost atat de urat si de grozav pentru un Dumnezeu
sfant, incat a fost nevoit sa-si intoarca fata de la Prea-lubitul Sau, care locuise in sanul Sau din vesnicie; daca L-a parasit pentru ca purta
pacatul in trupul Sau pe lemn, ce trebuie sa fie pacatul?

Sa nu trecem cu usurinta peste lucrurile acestea. Dimpotriva, sa aiba totdeauna un loc deosebit in inimile noastre, atat de mult pornite spre
pacat. Cu cata usurinta nu trecem noi de atatea ori peste faptul ca pacatul a costat pe Domnul Isus nu numai viata, ci ceva mult mai scump
decat aceasta si anume: L-a impiedicat sa vada Fata lui Dumnezeu! O, de-am pricepe ce uracios e pacatul! Sa ne ferim cu mare grija sa nu
cumva sa aruncam macar o singura privire vinovata intr-o parte sau alta, caci hotarat: inima va urma ochiul, picioarele vor urma inima, si
astfel ne vom departa de Domnul, vom pierde simtamantul starii Sale de fata si al iubirii Sale si vom ajunge intr-o stare de plans sau cel mult
fara viata, reci, nesimtitori, ,,impietriti din pricina amagirii pacatului”

Dumnezeu sa ne pazeasca de o astfel de cadere. El sa ne dea harul sa veghem cu staruinta, sa nu se pangareasca nici capul nazireatului
nostru! E nespus de rau sa rupi legatura cu Dumnezeu si cat de primejdios e sa staruiesti in slujpa Domnului cu un cuget pangarii! E adevarat
ca harul iarta si statorniceste iar, dar niciodata nu vom céastiga ce am pierdut. Scriptura spune aceasta destul de lamurit: ,Sa inchine din nou
Domnului zilele nazireatului lui dinainte si sa aduca un miel de un an, ca jertfa pentru vina; zilele dinainte nu vor fi socotite pentru ca



nazireatul lui a fost pangarit.

Ce instiintari pline de Tnvatatura pentru sufletele noastre gasim aici. Cand nazireul se pangarea din vreo pricina oarecare, numai prin
atingerea de un trup mort, trebuia sa inceapa nazireatul de la inceput. Nu i se tineau in seama numai zilele, cand a sezut pangarit, dar nici
cele dinainte de a se pangari.

Ce insemneaza asta? Cand ne abatem, macar cat un fir de par, de la calea cea stramta a sfinteniei si ne departam astfel de Domnul, trebuie
s& ne intoarcem chiar in focul de unde ne-am abatut si s& pornim la drum din nou. in Scripturd avem multe pilde de soiul acesta. S& le
cercetam cu intelepciune si sa punem la inima adevarul scos din ele.

Sa vedem ce s-a intamplat cu Avram, cand cu pogorarea sa in Egipt, cum citim in cap. 12 din Geneza. Fara indoiala, el s-a abatut de la calea
sa. Ce a urmat de aici? Zilele petrecute in Egipt nu i-au fost tinute In seama. El a trebuit sa se intoarca la locul de unde s-a abatut si sa-si
inceapa astfel din nou drumul. Astfel In Geneza 12:7 citim: ,De acolo a pornit spre munte, la rasarit de Betel, si si-a intins cortul avand Betelul
la apus si Ai la rasarit. A zidit si acolo un altar Domnului, si a chemat Numele Domnului”. Apoi, dupa intoarcerea sa din Egipt, cetim: ,Din tara
de la miazazi s-a indreptat si a mers pana la Betel, pana la locul unde fusese cortul lui la inceput, intre Betel si Ai, in locul unde era altarul, pe
care-| facuse mai thainte. Si acolo Avram a chemat Numele Domnului” (Geneza 13:3-4).

Tot timpul petrecut in Egipt a fost un timp pierdut. Acolo nu era nici altar, nici slujire lui Dumnezeu, nici partasie cu El. De aceea Avram a
trebuit sa se intoarca chiar in locul de unde plecase si apucase pe un drum gresit. Asa se petrece in toate imprejurarile asemanatoare. Din
pricina asta vedem o naintare atat de taraganita in viata crestina.

Cadem, ne abatem din calea sfinteniei, ne departam de Domnul, ne cufundam in intuneric si neliniste.

in vremea aceasta glasul Lui plin de dragoste, de putere si de nadejde izbuteste sa razbat pana la noi si ne vindeca sufletele. Dar, ce durere:
Am pierdut atata vreme si cat de mult am suferit!

Acesta e un lucru foarte Thsemnat si ar trebui sa ne faca sa veghem cu multa sfintenie si paza, ca nu cumva sa fim nevoiti sa ne intoarcem
fnapoi din drum si sa pierdem ce nu vom mai putea castiga niciodata. Este adevarat ca ratacirile, poticnirile si caderile noastre ne dezvaluie
adevarata stare a inimilor, ne invata sa nu ne mai incredem in noi insine si prilejuiesc aratarea indurarii vesnice si fara margini a
Dumnezeului nostru. Totusi este alt mijloc mai bun decat ratacirile, poticnirile si caderile, ca sa ne cunoastem pe noi insine si pe Dumnezeu.
Tot ce suntem noi, intreaga noastra fiinta, in toate adancimile ei, trebuie sa fie judecate in fata lui Isus Hristos, prin scumpul Sadu Cuvant scris
si in lumina curata a starii de fata a lui Dumnezeu, acolo unde sufletele noastre cresc in cunoasterea Lui, prin aceea ca ni se descopere prin
Duhul Sfant. Acesta e cel mai bun mijloc ca sa ne cunoastem pe noi insine si pe Dumnezeu si in acelasi timp si taina puterii unei despartiri
desavarsite a nazireului. Sufletul, care umbla intr-o legatura necurmata cu Dumnezeu, va cunoaste cu adevarat ce este firea veche, in toate
aratarile ei, fara ca pentru aceasta sa fi avut nevoie sa treaca prin incercari triste. Si nu numai atat; el va avea pe de alta parte, mai adanc si
mai adevarat simtamantul de ceea ce este Hristos Tn El insusi si ceea ce este El pentru toti cei ce se Incred in El. Ce prost e sa ajungi sa te
cunosti prin incercari grele! Adevaratul mijloc de a ne cunoaste si in acelasi timp cel mai bun, este acela al legaturii cu Dumnezeu, pentru ca,
in chipul acesta, nu ne vom pironi privirile fara incetare asupra starii noastre netrebnice, ci le vom indrepta in afara si dincolo de noi insine si
anume: Hristos Isus, Domnul nostru.

latd acum legea nazireului: ,in ziua cand se va implini legea nazireatului lui, s& fie adus la usa cortului intalnirii. Ca dar s& aducd Domnului:
un miel de un an fara cusur, pentru arderea de tot, o oaie de un an si fara cusur, pentru jertfa de ispasire si un berbere fara cusur, pentru
jertfa de multumire; un cos cu azimi, turte facute din floarea fainii framantata cu untdelemn si placinte fara aluat, stropite cu untdelemn
fmpreuna cu darul de mancare si jertfa de bautura obicinuite. Preotul sa aduca aceste lucruri inaintea Domnului si sa aduca jertfa lui de
ispasire si arderea de tot; sa pregateasca berbecele ca jertfa de multumire Domnului, impreuna cu cosul cu azimi, si sa pregateasca si darul
lui de mancare si jertfa lui de bautura. Nazireul sa-si rada la usa cortului intalnirii, capul inchinat Domnului; sa ia parul capului sau inchinat
Domnului si sa-l puna pe focul care este sub jertfa de multumire - Preotul sa ia spata dreapta fiarta a berbecului, o turta nedospita din cos si
o placinta nedospita: si sa le puna in mainile nazireului, dupa ce acesta si-a ras capul inchinat Domnului. Preotul sa le legene intr-o parte si
intr-alta Thaintea Domnului: acesta este un lucru sfant, care este al preotului, impreuna cu pieptul leganat si spata adusa jertfa prin ridicare.
Apoi nazireul va putea sa bea vin. Aceasta este legea pentru cel ce a facut juruinta de nazireat: acesta este darul lui, care trebuie adus
Domnului pentru nazireatul lui, afara de ce-i vor ingadui mijloacele lui. Sa implineasca tot ce este poruncit pentru juruinta, pe care a facut-o
dupa legea nazireatului (Numeri 6:13-21).

Aceasta minunata lege ne duce cu gandul in vremurile ce vor veni, cand se va arata urmarea deplina a lucrarii desavarsite a lui Hristos, si
cand, implinindu-se zilele nazireatului Domnului, va gusta, ca Mesia al lui Israel, o bucurie adevarata pe acest pamant, impreuna cu poporul
Sau iubit. Atunci va veni vremea pentru Nazireu, sa bea vin. Acum insa El sade departe de asa ceva, tocmai in vederea implinirii acestei mari
lucrari, aratate pe de-a intregul si sub toate infatisarile in legea aratata pana aici. El este despartit de neamul Sau, si de lume, din pricina
adevaratului Sau nazireat, dupa cum a spus ucenicilor Sai, in acea noapte vrednica de tinut minte: ,,De acum incolo nu voi mai bea din acest
rod al vitei, pana in ziua cand il voi bea cu voi nou in imparatia Tatalui Meu” (Matei 26:29).

Ce zi plina de stralucire va fi aceea, cand Domnul, Mesia, se va veseli in lerusalim, Th sanul poporului Sau! Proorociile, de la Isaia pana la
Maleahi, sunt pline de descoperiri cu privire la acea zi mareata. Daca ar fi sa strangem la un loc toate capitolele si toate versetele care arata
lucrul acesta, am face rosi o carte intreaga. Daca cititorul vrea sa cerceteze cele din urma capitole din Isaia, se va incredinta de adevarul
acesta. Va gasi de asemenea multe locuri asemanatoare in celelalte carti ale proorocilor.

Vrem sa atragem fnsa luarea aminte a cititorului sa nu se lase inselat de cuvintele de deasupra acestor capitole in unele Biblii, care pretind sa
arate pe scurt cuprinsul capitolului, caci sunt cuvinte ne insuflate de Duhul lui Dumnezeu. Astfel, de pilda, cuvintele: , Binecuvantarile
Evangheliei”,”Cresterea Bisericii” pot sa insele pe multi cititori ai Bibliei. Ei bine, nu numai ca ele nu sunt cuvinte insuflate, dar nici macar nu
spun adevarul in ceea ce priveste cuprinsul capitolelor. intr-adevar, in proorocii, de la inceput si pané la sfarsit, nu se pomeneste nimic
despre Biserica. Ca, in proorocii, Biserica poate gasi invataturi de pret, lumina, imbarbatare si zidire sufleteasca, e alta socoteala si e foarte

adevarat. Sa nu ne inchipuim ca suntem incatusati sa nu scoatem imbarbatare si tot ce ne este de folos, decat din partile din Cuvantul lui



Dumnezeu, care ne privesc numai pe noi sau se indreapta catre noi in primul rand, caci astfel am privi lucrurile prea stramt, ca sa nu zicem
ca am fi prea iubitori de noi insine. Ce, n-avem nimic de invatat din cartea Leviticului? Si cu toate acestea, cine ar putea spune ca aceasta
carte priveste Biserica?

O cercetare temeinica, fara ganduri avute mai dinainte si cu rugaciune a ,legii si proorocilor” va incredinta pe oricine ca amandoua vor sa ne
arate carmuirea lumii si in deosebi a poporului Israel de catre Dumnezeu. Este adevarat ca pretutindeni, ,in Moise si prooroci”, sunt lucruri
care privesc pe Domnul Isus Tnsusi, dupa cum de altfel arata si Luca 24:27. E vorba insa de El, privit drept carmuitor al lumii si al lui Israel, in
deosebi. Daca nu suntem bine lamuriti in aceasta privinta, vom cerceta Vechiul Testament fara intelepciune si fara sa dobandim mare folos.

Poate ca unii cititori socotesc ca am fost prea indrazneti, cand am spus ca in toti proorocii si chiar in intreg Vechiul Testament nu se spune
nimic despre Biserica. Cateva locuri din Scriptura insa intaresc acest adevar si [lamuresc deplin pe cel ce este inca nedumerit cu privire la
acest lucru. Astfel, in Romani 16, citim: ,lar Aceluia care poate sa va intareasca, dupa Evanghelia mea si propovaduirea lui Isus Hristos, -
potrivit cu descoperirea tainei, care a fost tinuta ascunsa timp de veacuri, dar a fost aratata acum prin scrierile proorocilor (de buna seama e
vorba de proorocii Noului Testament) si, prin porunca Dumnezeului celui vesnic, a fost adusa la cunostinta tuturor Neamurilor, ca sa asculte
de credintd” (versetele 25-26). De asemenea, in capitolul 3 din epistola catre Efeseni, citim: ,lata de ce eu, Pavel, intemnitatul lui Isus Hristos
pentru voi, Neamurilor... (Daca cel putin ati auzit de ispravnicia harului lui Dumnezeu, care mi-a fost data fata de voi. Prin descoperire
dumnezeiasca am luat cunostinta de taina aceasta care n-a fost facuta cunoscut fiilor oamenilor in celelalte veacuri, in felul cum a fost
descoperita acum sfintilor apostoli si prooroci ai lui Hristos, prin Duhul. Ca adica, proorocii, despre cari e vorba aici, sunt proorocii Noului
Testament, dupa cum arata chiar felul de vorbire. Daca apostolul ar fi avut in vedere pe proorocii Vechiului Testament, ar fi spus; , Sfintii Sai
prooroci si apostoli. Lucrul asupra caruia insa staruieste el este ca taina Bisericii nu fusese descoperita nimanui in vremurile dinaintea sa ca
n-a fost facutd cunoscut fiilor oamenilor in celelalte veacuri c a fost ascunsa in Dumnezeu. S ludm bine seama c3 nu se spune ca a fost
ascunsa in Scriptura, ci chiar in sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu.

Neamurile sunt impreuna mostenitoare cu noi, alcatuiesc un singur trup cu noi si iau parte cu noi la aceeasi fagaduinta cu Hristos Isus, prin
Evanghelia aceea si sa pun n lumina fnaintea tuturor care este ispravnicia acestei taine, ascunsa din veacuri in Dumnezeu, care a facut toate
lucrurile; pentru ca domniile si stapanirile din locurile ceresti sa cunoasca azi, prin Biserica, intelepciunea nespus de felurita a lui Dumnezeu”
(versetele 1-10).

Nu vom cauta sa cercetam pe larg invatatura atat de insemnata despre Biserica; am tinut doar sa punem inaintea cititorului aceste versete
din Scriptura, pentru ca sa se incredinteze ca invatatura despre biserica, asa cum ne-o infatiseaza Pavel, nu se gaseste nicaieri in Vechiul
Testament si prin urmare, cand se citesc proorocii si se intalnesc cuvintele ,Israel”, ,lerusalim”, ,Sion”, nu trebuie sa ne gandim la Biserica
lui Dumnezeu, caci ele privesc pe poporul lui Israel, samanta lui Avraam, tara Canaanului si orasul lerusalim. Dumnezeu stie ce spune. Nu se
cade dar, sa lasam sa se vada, ca ne slujim de Cuvantul Sau scris intr-un chip usuratic si necuviincios. Cand Duhul Spune ceva despre
lerusalim, Tnseamna ca despre el a vrut sa vorbeasca. Daca ar fi vrut sa spuna ceva despre Biserica, ar fi spus.

De buna seama, nu vom da niciodata aceeasi pretuire unei carti omenesti, oricat de insemnata ar fi, si Cartii insuflate. Totusi, de cele mai
multe ori, e adevarat ca omul nu se multumeste sa stie numai ce are de gand sa spuna, ci si spune ceea ce a vrut sa spuna. Si daca asa stau
lucrurile cu un biet muritor, supus greselii, cu atat mai mult ele se potrivesc Dumnezeului Celui Viu, singurul intelept, care nu poate minti.

Trebuie sa ispravim cu cele ce am avut de spus despre nazireat. De acum cititorul sa gandeasca adanc el singur, la legea nazireatului, atat de
bogata in lectii.

in epistolele citre Romani si Galateni sunt locuri in care toti credinciosii sunt priviti ca sdmanta a lui Avraam (Rom. 4:9-17; Gal 3:7; 6:16, 29).
Aceasta insa e cu totul altceva. Nu s-a descoperit nimic cu privire la Biserica proorocilor Vechiului Testament.

Am dori s nu treaca fara sa ia In seama faptul ca Duhul Sfant ne-a pus fnhainte aceasta lege tocmai in Cartea Numeri, cartea pustiei. Nimeni
sa nu se opreasca insa aici, ci sa cerceteze chiar oranduiala nazireatului in toate amanuntele ei. Sa caute fiecare sa inteleaga din ce pricina
un nazireu nu trebuia sa bea vin, sa-si rada parul capului sau sa se atinga de un mort. Sa se gandeasca adanc la fiecare din aceste trei lucruri
si sa se intrebe: Doresc eu cu adevarat sa fiu un nazireu? Doresc sa merg pe cararea cea stramta, despartit de cararea lumii? Si daca-i asa,
sunt eu gata s& pardsesc tot ce cautd s& pangareasca, s& abatd si s& poticneascd pe nazireii lui Dumnezeu. in sfarsit, sd-si aducd aminte ca
va veni o vreme, cand ,nazireul va putea bea vin”, adica o vreme, cand nu va mai fi nevoie sa vegheze asupra raului din inauntru si din afara,
caci atunci totul va fi curat, pornirile inimii nu vor mai avea de ce sa fie oprite, nu va mai fi pacatul de care trebuie sa te desparti si prin
urmare nici nu va mai fi vorba de despartire. intr-un cuvant, atunci vor fi ,ceruri noi si un pamant nou in care va locui neprih&nirea” (2 Petru
3:13). Dumnezeu, in indurarea-i fara margini, sa ne pazeasca pana in ziua aceea intr-o desavarsita sfintenie!

Cititorul va baga de seama ca am ajuns aici la sfarsitul unei parti din cartea noastra, care se deosebeste bine de celelalte. Tabara este in cea
mai desavarsita randuiala: fiecare razboinic isi are locul sau (cap. 1-2); fiecare lucrator are un anumit lucru de facut (cap. 3-4); adunarea este
curatita de pangarire (cap. 5); se arata apoi ce va sa zica despartirea de orice lucru, pentru a fi numai al lui Dumnezeu (cap. 6). Fiecare din
aceste lucruri este bine aratat. Randuiala in care urmeaza unul dupa altul este de o frumusete rara. N-avem inaintea ochilor doar o tabara
curatita si in cea mai buna randuiala, ci si aratarea unei depline predari in mana lui Dumnezeu, cum nu vedem de altfel, in toata intregimea,
decat la Domnul Isus. Din pricina acestei stari de lucruri, Dumnezeu rosteste binecuvantarea Sa pentru intreaga adunare. Gasim, asadar,
aceasta binecuvantare, la sfarsitul capitolului 6. Este o binecuvantare imparateasca. S-o cetim si sa-i adancim intelesul: ,Domnul a vorbit lui
Moise, si a zis: ,Vorbeste lui Aaron si fiilor lui si spune-le: ,Asa sa binecuvantati pe copiii lui Israel si sa le ziceti: ,Domnul sa te binecuvinteze
si sa te pazeasca! Domnul sa faca sa lumineze Fata Lui peste tine, si sa se indure de tine! Domnul sa-si inalte Fata peste tine, si sa-ti dea
pacea. Astfel sa puna numele Meu peste copiii lui Israel si Eu ii voi binecuvanta” (versetele 22-27).

Aceasta binecuvantare bogata se varsa peste popor prin vasul preotiei. Aaron si fiii sai sunt insarcinati s-o rosteasca. Adunarea lui Dumnezeu
trebuie sa fie binecuvantata si pazita de Dumnezeu fara incetare; ea are nevoie sa fie luminata necurmat de razele Fetii Sale pline de
indurare; pacea Sa trebuie sa curga spre ea ca un rau; Numele Domnului trebuie chemat peste ea; El este totdeauna in mijlocul ei ca s-o
binecuvinteze.



Ce bogatiei O! daca Israel s-ar fi folosit de ea si ar fi trait prin puterea ei. Dar nu. S-au abatut indata, cum vom vedea. Au schimbat lumina
Fetii lui Dumnezeu cu intunecimile muntelui Sinai. Au iesit de sub lucrarea harului si au intrat sub a Legii. In loc s se multumeasca cu ce le-a
dat Dumnezeu parintilor lor, au poftit alte lucruri (vezi Ps. 105 si 106). in locul randuielii, curatiei, si despartirii de orice rau, pe care le gasim
la inceputul cartii noastre, avem neoranduiala, pangarire si inchinare la idoli.

Binecuvantat sa fie Dumnezeu. Se apropie totusi vremea, cand cele doudsprezece semintii ale lui Israel vor fi asezate in jurul nepieritorului
steag ,lehovah Shamma” (Domnul este aici, Ezechiel 48:35), si atunci vor fi curatite de orice pata si predati lui Dumnezeu in puterea
adevaratului nazireat. Aceste lucruri sunt minunat de limpede aratate in proorocii. Toate, intr-o desavarsita potrivire, vestesc vremea aceea
ce va veni plind de slava, pentru Israel. Ele arata toate vremurile, in cari norii negri, ingramaditi deasupra privirii popoarelor, vor fugi
dinaintea razelor stralucitoare ale ,,Soarelui neprihanirii” ele arata timpul cand Israel se va bucura de o dimineata de binecuvantare nu numai
fara nori, dar plina de slava, sub vita si smochinii tarii, pe care Dumnezeu a dat-o drept mostenire vesnica lui Avraam, Isaac si lacov.

Daca tagaduim lucrul acesta, putem foarte bine sa scoatem o buna parte din Vechiul si Noul Testament, caci si intr-unul si in celalalt, Duhul
Sfant marturiseste destul de l[amurit ca samanta lui lacov se va bucura de harul, mantuirea si binecuvantarea lui Dumnezeu. Nu ne ferim sa
spunem ca nimeni nu va putea sa inteleaga pe prooroci cata vreme nu vede acest adevar: Dumnezeu pastreaza un viitor stralucit poporului
Israel cu toate ca in vremurile de fata este un popor izgonit de toti si imprastiat peste tot. Sa ludm seama bine cu ce ochi privim acest fapt.
Sa ne ferim sa nu cadem in greseala grozava de a vari in Cuvantul lui Dumnezeu gandurile si simtamintele noastre. Dumnezeu doreste sa
binecuvanteze pe poporul lui Israel; sa ne ferim sa nu ne punem stavila varsarii acestei binecuvantari, cautand s-o indreptam in alta parte. E
nespus de grozav sa incerci sa rastorni o astfel de hotarare a lui Dumnezeu! El a spus ca hotararea Sa neinduplecata este sa dea tara
Canaanului in stapéanire vesnica semintei lui lacov, si cand cineva pune la indoiala implinirea acestei hotarari, ce incredere mai arata el
partilor din Scriptura, care infatiseaza acel adevar? Si daca ne ingaduim sa privim in chip atat de usuratic o buna parte din Cuvantul insuflat,
ce temei vom mai pune noi pe intreaga Scriptura? Daca Dumnezeu nu stie ce spune, cand vorbeste despre Israel si despre tara Canaanului,
cum putem sti ce spune El, cand vorbeste despre Biserica si despre starea ei cereasca, pe care o are in Hristos? Daca iudeul este dezbracat
de slava, pe care o va avea in vremurile viitoare, ce siguranta mai poate avea crestinul, cu privire la slava ce i se pastreaza lui?

Cititorule, sa ne aducem aminte ca ,toate fagaduintele lui Dumnezeu (nu numai unele) sunt ,,da” si ,amin” in Hristos Isus. Bucurandu-ne dar
de fagaduintele care ne au in vedere pe noi, sa nu tagaduim pe cele ce privesc pe altii. Noi trebuie sa credem cu tarie ca copiii lui Israel se
vor bucura, candva, de plinatatea binecuvantarilor, despre cari e vorba in versetele de la sfarsitul capitolului 6 din Numeri; pana atunci
Biserica este chemata sa se bucure de binecuvantarile date ei indeosebi. Ea are harul de a sti ca Dumnezeu este de fata fara-ncetare in
mijlocul ei; ea are harul de a raméanea in lumina Fetii Sale, de a bea din izvorul de pace, de a fi binecuvantata si pazita zi de zi de Acela care
vegheaza si nu doarme niciodata.

Sa nu uitam Tnsa ca masura, in care vom simti si ne vom bucura de aceste binecuvantari, va creste potrivit starii de curatie, de randuiala si
de nazireat, in care umbla Biserica.

Dea Dumnezeu ca aceste ganduri sa patrunda in inimile noastre si sa aiba o inraurire sfanta asupra intregii noastre vieti!

lata cel mai lung capitol din toata cartea Numeri. El ne da numele celor douasprezece capetenii ale adunarii lui Israel si a darurilor aduse de
ei, cu prilejul asezarii cortului.”Cand a ispravit Moise de asezat cortul, I-a uns si I-a sfintit impreuna cu toate uneltele lui, precum si altarul, cu
toate uneltele lui; le-a uns si le-a sfintit. Atunci mai marii lui Israel, capeteniile caselor parintilor lor, si-au adus darurile lor: acestia erau mai
marii semintiilor, cari luasera parte la numaratoare. Ei si-au adus ca dar, Thaintea Domnului: sase care acoperite si doisprezece boi adica un
car la doua capetenii, si un bou la fiecare capetenie; si le-au adus inaintea cortului. Domnul, a vorbit lui Moise, si a zis: ,la de la ei aceste
lucruri, si sa le intrebuintezi pentru slujba cortului intalnirii; sa le dai Levitilor, fiecaruia, dupa cum cere slujba lui.” Moise a luat carele si boii,
si le-a dat Levitilor. A dat doua care si patru boi fiilor lui Gherson, dupa cum cereau slujbele lor; a dat patru care si opt boi fiilor lui Merari,
dupa cum cereau slujbele lor, sub carmuirea lui Itamar, fiul preotului Aaron. Dar n-a dat nici unul fiilor lui Cehat, pentru ca, dupa cum cereau
slujbele lor, ei trebuia sa duca lucrurile sfinte pe umeri” (versetele 2-9),

Am spus cand am vorbit de cap. 3 si 4, ca fiii lui Chehat aveau dreptul sa duca ce era mai de pret din uneltele si lucrurile cortului. lata de ce
ei nu primeau nici unul din darurile capeteniilor. Slujba lor Tnhalta si sfanta era sa le duca pe umeri si sa nu intrebuinteze care si boi.

Cu cat vom cerceta mai cu luare aminte lucrurile date in sarcina si paza Chehatitilor, cu atadt vom vedea ca infatiseaza lucrurile cele mai
adanci si cele mai desavarsite ale lui Dumnezeu, in Hristos; Ghersonitii si Meraritii, dimpotriva, aveau a face cu lucruri mai din afara. Lucrul
lor era mai greoi si mai supus primejdiilor, si, prin urmare, li se dadeau mai dinainte ajutoarele trebuincioase pe care le punea la indemana lor
darnicia capeteniilor. Chehatitul n-avea nevoie de ajutorul unui car si al unui bou in slujba sa inalta. Umarul sau trebuia sa poarte povara de
pret.

,Capeteniile si-au adus darurile pentru tarnosirea altarului, in ziua cand lau uns; capeteniile si-au adus darurile Thaintea altarului. Dumnezeu a
zis lui Moise: ,Capeteniile sa vina, unul cate unul, si a-nume, fiecare, in cate o zi deosebita, ca sa-si aduca darul pentru tarnosirea altarului”
(versetele 10-41)

Un cititor neluminat de Duhul, strabatand doar cu privirea acest capitol deosebit de lung, va intreba poate, de ce ia atata loc intr-o carte
insuflata de Dumnezeu, - ceea ce putea fi spus in douasprezece randuri? Daca un om ar fi istorisit cele facute in cele douasprezece zile, ar fi
putut sa le dea foarte pe scurt si ne-ar fi spus ca cele doudsprezece capetenii au dat fiecare cutare sau cutare lucru.

Dar, aceasta n-ar fi raspuns catusi de putin intelesului duhovnicesc. Gandurile lui Dumnezeu nu sunt gandurile noastre si cdile Sale nu sunt
caile noastre. El voia o lista intreaga si din cele mai amanuntite a capeteniilor, dand numele fiecaruia dintre ei, si numele semintiei pe care o
infatisa, si aratand darurile aduse la locasul lui Dumnezeu; din pricina aceasta avem acest lung capitol de opt zeci si noua de versete. Fiecare
nume straluceste in felul sdu deosebit. Fie ce dar este zugravit in chipul cel mai amanuntit si pretuit asa cum se cuvine. Numirile si darurile
nu sunt amestecate alandala. Aceasta n-ar raspunde firii Dumnezeului nostru; si El n-ar putea sa lucreze sau sa vorbeasca decat dupa firea
Sa in tot ce face sau zice. Omul poate trece repede si fara nici o grija peste daruri si prinoase; dar Dumnezeu nu poate, nu face si nu voieste
niciodata aceasta. Lui i place, sa-si aduca aminte de orice slujba si de orice dar cat de mic. El nu uita niciodata nici cele mai mici lucruri; si nu



numai ca El insusi nu le uita, dar are o grija deosebita ca un mare numar de oameni sa le poata cunoaste.

Cat de putin si-or fi inchipuit aceste douasprezece capetenii ca darurile si numele lor vor trece din veac in veac ca sa fie citite de neamuri fara
numar! - Totusi asa a fost, fiindca asa a vrut Dumnezeu! El mai degraba pomeneste cea ce ar putea sa ni se para un amanunt obositor, chiar
daca omul ar numi - o repetare nefolositoare decat sa inlature numele unuia singur dintre slujitorii Lui sau o singura insusire deosebita a
lucrarii facute de ei.

Astfel, in capitolul acesta, ,fiecare din capetenii” isi avea ziua hotarata, pentru ca sa infatiseze darul sau si isi avea locul hotarat in vesnica
pagina insuflata, unde lista cea mai intreaga a darurilor sale este scrisa de Duhul Sfant.

lata un lucru dumnezeiesc. Si putem spune ca acest capitol este o pilda a cartii vesnice, in care degetul lui Dumnezeu a sapat numele
slujitorilor Sai si lista lucrarilor lor. Daca cititorul vrea sa deschida la capitolul 23 din cartea 2-a lui Samuel, si la cap. 16 din epistola catre
Romani, va gasi doud pagini asemanatoare. In cea dintai, avem numele si faptele barbatilor de seama ai lui David; in cea de-a doua, numele
si faptele prietenilor lui Pavel, la Roma. in amandoud capitolele, avem o icoana a ceea ce este adevérat despre toti sfintii lui Dumnezeu si
despre slujitorii lui Hristos, - de la cel dintai pana la cel din urma. Fiecare isi are locul sdu anumit pe lista, fiecare isi are locul sau in inima
Stapanului, si totul va fi aratat odata. Printre vitejii barbati ai lui David, avem pe ,cei trei dintai” - ,cei trei” - si - ,cei treizeci”. Nici unul din
.Cei treizeci”, n-are un loc printre ,,cei trei”, si nici unul din ,cei trei” n-a ajuns la ,cei trei dintai”.

Nu numai fiecare nume, dar fiecare fapta este scrisda cu scumpatate; si fapta si felul in care este savarsita ne sunt infatisate cu cea mai mare
grija. Avem numele barbatului, ce a facut el si cum a facut acel lucru. Totul este scris cu o grija deosebita de pana nepartinitoare a Sfantului
Duh.

Si acelasi lucru se vede cand ne oprim la acea pagina insemnata din capitolul 16 de la Romani. Avem acolo tot ce priveste pe Fivi, ce era ea,
ce facea si care era temelia puternica pe care se rezemau drepturile ei la dragostea si ajutorul Bisericii din Roma. Pe urma, vin: Priscila si
Acuila - femeia, este numita cea dintai; vedem cat de mult isi pusesera ei capul in primejdie pentru apostol, si li se cuveneau multumirile lui
si ale bisericilor iesite din neamuri. indatd dupa acestia, avem pe ,prea iubitul Epenet” si pe ,Maria” care, nu humai ca ,s-a ostenit”, dar, ,s-a
ostenit mult” pentru apostol. Caci, dupa gandul Sfantului Duh si dupa iubirea lui Hristos, n-ar fi fost destul sa spui ca Epenet era ,iubit” sau ca
Maria ,se ostenise”. Nu aceste mici cuvinte ,prea” si ,mult” erau neaparat trebuincioase ca sa arate intocmai starea fiecaruia.

Dar nu trebuie sa ne intindem, ci vom atrage luarea aminte a cititorului numai asupra versetului 12. De ce nu pune scriitorul insuflat, pe

. Trifena, Trifosa si Persida prea iubita” la un loc? De ce nu le pune pe una si aceeasi treapta? Pricina este peste masura de frumoasa: pentru
ca nu putea spune decat despre cele dintai doua, ca ,,se ostenisera pentru Domnul” pe cand era drept s-adauge pentru cea din urma ca ,se
ostenise mult pentru Domnul”. Nu este nimic deosebit? Este inca o data: ,cei trei” - ,cei dintai trei” - si ,,cei treizeci”. Nu este un amestec
nelamurit de nume si de slujbe; nici o graba si nici o Tncurcatura. Ni se spune ce era fiecare si ce facea. Fiecare la locul sau isi primeste
masura sa de lauda.

Si bagati bine de seama ca aceasta este o pilda de pagina din Cartea Vesniciei. Ce maret si totodata cata imbarbatare ne da! Nu este nici o
slujba pe care o aducem Domnului nostru, care sa nu fie asternuta in scris in cartea Sa; si nu numai fapta, ci si felul in care a fost facuta, caci
Dumnezeu pretuieste felul ei, ca si noi. El iubeste pe cel ce da bucuros si pe cel ce lucreaza cu draga inima, pentru ca lucreaza El insusi. Era
placut pentru El, sa vada avantul de darnicie al capeteniilor celor douasprezece semintii, raspandindu-se in jurul locasului Sau. Era placut
pentru El s& arate ispravile vitejilor lui David in ziua lep&darii lui. Ti placea s& deosebeasca dragostea Priscilei, a lui Acuila si Fivei, mai tarziu.
Putem adauga ca place inimii Sale ca in aceste zile de nepasare si lancezeala sa vada, ici si colo, un suflet care iubeste cu adevarat pe
Hristos, si un lucrator credincios.

Duhul lui Dumnezeu sa ne indemne inimile la o dragoste mai mare pentru El! Dragostea lui Hristos sa ne sileasca tot mai mult sa traim, nu
pentru noi insine, ci pentru El, care ne-a iubit si care ne-a spalat de pacatele noastre in sangele Sau cel scump si ne-a facut ce suntem si ce
nadajduim sa fim in curand.

,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,Vorbeste lui Aaron si spune-i: ,Cand vei aseza candelele in sfesnic, cele sapte candele vor trebui sa
lumineze in partea dinainte a sfesnicului”. Aaron a facut asa; a asezat candelele in partea dinainte a sfesnicului, cum poruncise lui Moise
Domnul. Sfesnicul era de aur batut; atat piciorul cat si florile lui, erau de aur batut. Moise facuse sfesnicul, dupa chipul, pe care i-l aratase
Domnul (versetele 1-4).

Doua lucruri cer luarea aminte a cititorului aici: mai intai locul pe care-l are sfesnicul de aur, si apoi invatatura pe care o da el.

Sfesnicul este singurul dintre lucrurile cortului pomenit aici. Nu ni se spune nimic de altarul de aur, nimic de masa de aur. Sfesnicul singur
este in fata noastra, dar nu ca in capitolul 4, unde este privit - ca si in celelalte parti - in invelitoarea de calatorie, adica in invelitoarea de
materie albastra si de piei de vitel de mare. Aici fl vedem aprins si descoperit. El este pomenit intre darurile capeteniilor si inchinarea in slujba
a Levitilor, si isi rdspandeste lumina tainica, potrivit cu porunca Domnului. Lumina nu poate lipsi in pustie, si de aceea sfesnicul de aur trebuie
dezbracat de invelitoarea Sa si lasat sa straluceasca drept marturie pentru Dumnezeu. Si sa nu uitam ca aceasta marturie este marea tinta
catre care se indreapta totul, fie ca e vorba de darurile din avutiile noastre - ca la capetenii, fie ca e vorba de predarea fiintei noastre - ca la
Leviti. Numai la lumina cortului se poate vedea pretul adevarat al fiecarui lucru si al fiecarui om.

De aceia randuiala moralad a acestei parti din cartea noastra este izbitoare si frumoasa. Dupa ce am citit Tn capitolul 7, tot ce s-a spus despre
darnicia capeteniilor, am putea, in intelepciunea noastra, sa ne inchipuim ca cel dintai lucru, care va trebui sa urmeze, va fi predarea Levitilor
n slujba, punand astfel intr-o legdtura dea dreptul ,fiinta si darurile noastre”. Dar nu! Duhul lui Dumnezeu pune la mijloc lumina sfantului
locas, pentru ca sa putem deosebi, prin ea, adevarata tinta a oricarei darnicii si slujbe in pustie.

Nu este aceasta o buna potrivire morala. Nici un cititor duhovnicesc nu poate sa n-o vada. De ce n-avem aici altarul de aur, cu norul lui de
tamaie? De ce n-avem masa sfanta cu cele doudsprezece paini? Pentru ca nici una nici alta n-avea nici cea mai mica legatura morala cu ce
este fhainte sau cu ce urmeaza; dar sfesnicul de aur este intr-o legatura desavarsita cu amandoua, stiind ca el ne invata ca orice darnicie si



orice lucrare trebuie vazuta in lumina sfantului locas, pentru ca sa i se poata vedea adevaratul pret.

Este aici o buna invatatura pentru pustie. Tocmai am citit istorisirea mari darnicii a capeteniilor adunarii, cu prilejul sfintirii altarului; si in
curand vom citi despre sfintirea Levitilor; dar scriitorul insuflat se opreste intre aceste doua istorisiri, ca sa lase sa straluceasca asupra lor
lumina sfantului locas.

lata randuiala lui Dumnezeu. Este una dintre multele dovezi pe cari le gasim in toata Scriptura despre desavarsirea dumnezeiasca a ei, ca tot,
si a fiecarei carti Tn parte, a fiecarui capitol si a fiecarui versetele Ne pare foarte bine ca putem sa dam aceste pilde de pret cititorului nostru,
in timp ce vorbim cu el. Credem ca prin aceasta ii facem un mare bine, si in acelasi timp, aducem smeritul nostru dar de lauda acestor carti
de pret, pe care Tatal nostru, in indurarea Sa, le-a scris pentru noi. Stim bine, ca aceasta carte nu are nevoie de marturia noastra, nici de a
vreunei penite sau limbi omenesti.

Dar, cu toate acestea, ne bucuram sa i-o aducem fin fata Impotrivirilor numeroase, dar neinsemnate, pe cari le indreapta vrajmasul impotriva
insuflarii ei. Adevaratul izvor al tuturor acestor lovituri ale lui va fi tot mai vadit, pe masura ce capatam o cunostinta mai adanca si mai vie a
nemasuratelor adancimi si a desavarsiri: dumnezeiesti ale Cuvantului. Din aceasta pricina, dovezile cuprinse in Tnsasi Sfanta Scriptura, -
inraurirea ei puternica asupra noastra, slava ei moralad launtrica, putinta ei de a judeca insasi radacinile fiintei si purtarii noastre si intocmirea
ei minunata - sunt cele mai puternice dovezi despre dumnezeirea ei. O carte, care-mi arata ce sunt, care-mi spune tot ce este in inima mea, -
care scoate la iveald izvorul moral cel mai ascuns al firii mele, care ma judeca in totul, si care, in acelasi timp, Tmi arata pe Acela care
raspunde tuturor nevoilor mele - o astfel de carte poarta cu ea scrisorile ei de lauda. Nu cere si nu are nevoie de scrisorile de lauda ale
omului. N-are nici o nevoie de ocrotirea lui, nici o teama de mania lui. Ne-am gandit adesea ca daca am judeca asupra Bibliei cum judeca
femeia din Sihar asupra Mantuitorului, am ajunge la o incheiere tot atat de sfanta cu privire la Biblie, ca a Samaritencei asupra Mantuitorului:
LVeniti, zicea aceasta simpla femeie, sa vedeti un om care mi-a spus tot ce am facut; nu cumva este el Hristosul”?

Nu putem spune si noi cu aceiasi putere doveditoare: ,Veniti, sa vedeti o carte care mi-a spus tot ce am facut; nu cumva acesta carte este
Cuvantul lui Dumnezeu”? Da, asa este; aceasta carte a lui Dumnezeu nu ne spune numai ce am facut, ci si tot ceea ce gandim, tot ce vorbim
si tot ce suntem (Vezi Rom. 3:10-18; Matei 15:19).

Oare, dispretuim noi dovezile din afara? Nicidecum! Ne bucuram de ele. Pretuim fiecare dovada si fiecare marturie in stare sa intareasca
temeiul increderii inimii in insuflarea dumnezeiasca a Sfintelor Scripturi; si hotarat ca avem aceste dovezi si marturii in mare numar. Chiar
istoria cartii, cu toate faptele ei uimitoare, ne poate intari increderea in ea. Istoria alcatuirii ei, istoria pastrarii ei, a limbii ei, istoria traducerii
ei din limba in limba, istoria raspandirii ei pe toata fata pamantului, intr-un cuvant, toata istoria ei, mult mai minunata decat o poveste sau un
basm si totusi adevarata, e o puternica dovada, in sprijinul obarsiei sale dumnezeiesti. Luati macar faptul acesta de cea mai mare
insemnatate, ca timp de mai bine de o mie de ani a fost pazita tocmai de aceia cari, daca ar fi putut, ar fi ingropat-o intr-o uitare vesnica. Nu
este acesta un lucru care vorbeste de la sine? Da; si sunt multe fapte de acestea in istoria minunata a acestei carti fara seaman si nespus de
scumpe.

Dar, dupa ce am dat tot pretul acestor dovezi din afara, ne intoarcem cu o hotarare nestramutata asupra celor spuse ca dovezile dinauntrul
ei, pe cari le gasim chiar in aceasta carte sunt cea mai puternica aparare si stavilar impotriva puhoiului de necredinta si indoiala.

Dar sa ne intoarcem la capitolul nostru.

,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,Vorbeste lui Aaron si spune-i: ,Cand vei aseza candelele in sfesnic, cele sapte candele vor trebui sa
lumineze in partea dinainte a sfesnicului”.

Aceste ,sapte candele” infatiseaza lumina sfantului Duh ca marturie. Ele erau prinse de piciorul de aur batut al sfesnicului, infatisand pe
Hristos, care, in Fiinta si lucrarea Sa, este temeiul lucrarii Duhului Tn Biserica. Totul tine de Hristos! Fiecare raza de lumina in Biserica, in cel
credincios, sau mai tarziu in Israel, vine de la Hristos.

Dar, nu numai atat. ,Cele sapte candele vor trebui sa lumineze in partea dinainte a sfesnicului”. Adica in vorbirea Noului Testament, putem
pomeni cuvintele Mantuitorului nostru cand spune: ,Tot asa, sa lumineze si lumina voastra inaintea oamenilor, ca ei sa vada faptele voastre
bune si sa slaveasca pe Tatal vostru care este in Ceruri” (Matei 5:16). Ori unde lumineaza lumina Duhului, va fi totdeauna o stralucita
marturie pentru Hristos. Ea nu va atrage luarea aminte asupra ei insasi ci asupra Lui; si aceasta este calea ca sa slavim pe Dumnezeu.”Cele
sapte candele vor trebui sa lumineze in partea dinainte a sfesnicului”.

lata un mare adevar practic pentru toti crestinii. Cea mai frumoasa dovada despre o lucrare cu adevarat duhovniceasca, este ca ea cauta sa
inalte pe Hristos. Daca se cauta sa se atraga luarea aminte asupra lucrarii sau asupra lucratorului, lumina se slabeste, si Slujitorul Altarului
trebuie sa ia clestele sa curete candelele. Era sarcina lui Aaron sa aprinda candelele; tot el trebuia sa le ingrijeasca. Cu alte vorbe, lumina pe
care - ca crestini - suntem datori s-o facem sa lumineze, nu numai ca este intemeiata pe Hristos, ci si este intretinuta de El clipa de clipa,
toata noaptea. Despartiti de El nu putem face nimic. Piciorul de aur sustinea candelele; mana preotului le hranea cu ulei si le punea festile.
Totul este in Hristos, de la Hristos si prin Hristos.

Mai mult, totul este pentru Hristos. Oriunde a stralucit lumina Duhului, - adevarata lumina a sfantului locas - in pustiul acestei lumi, tinta
acestei lumini a fost sa Tnalte Numele lui Isus. Orice a fost facut de Duhul Sfant, orice s-a spus sau scris, totul a avut ca scop slava
Mantuitorului nostru binecuvantat. Si putem s-o spunem cu indrazneald, ca orice n-are aceasta tinta, nu este de la Duhul Sfant. Poate sa fie
un numar mare de fapte bune savarsite, multe izbanzi, mult rod parut, - o multime de lucruri, cari au drept scop sa atraga luarea aminte a
oamenilor si incuviintarea lor, si totusi se poate sa nu fie in toate astea o singura raza de lumina care sa vina de la sfesnicul de aur. De ce?
Pentru ca luarea-aminte este indreptata asupra lucrarii si asupra celor ce se straduiesc. Omul, faptele si vorbele Iui sunt inadltate in locul lui
Hristos. Lumina n-a fost data de uleiul - pe care-l pune mana Marelui Preot si, prin urmare, este o lumina neadevaratd. Este o lumina care nu
se rasfrange asupra sfesnicului, ci asupra numelui si faptelor vreunui biet muritor. Intotdeauna este grozav de primejdios cand un om sau
lucrarea lui ajung prea izbitoare si sunt scoase prea mult la iveala. Putem fi incredintati ca Satana isi atinge scopul, cand luarea-aminte este
indreptata asupra altui lucru, sau asupra altei fiinte decat a Domnului Isus Tnhsusi. O lucrare poate fi inceputa in cel mai firesc chip cu putinta,



fara nici un tambalau dar, printr-o lipsa de veghere si de duh, din partea lucratorului Evangheliei, luarea aminte a tuturor poate fi atrasa
asupra lui insusi sau asupra roadelor lucrarii sale si el poate cadea in cursa diavolului. Tinta necurmata pe care o urmareste Satana este sa
coboare pe Domnul Isus; si, daca o poate face prin ceva care seamana a slujba crestineasca, el a castigat cea mai mare izbanda. El n-are
nimic de zis impotriva lucrarii Tnsdsi, numai s-o poata desparti de Numele lui Isus. Se va amesteca pe el insusi - daca poate - in lucrare; se va
infatisa Th mijlocul apostolilor lui Hristos, dupa cum s-a aratat in mijlocul copiilor lui Dumnezeu; dorinta sa este totdeauna aceeasi: sa coboare
pe Domnul. El da voie roabei de care e vorba in cap 16 al ,,Faptelor”, sa marturiseasca apostolilor lui Hristos, si sa zica: ,Oamenii acestia sun
robii Dumnezeului Celui Prea inalt care va vestesc calea mantuirii”. Dar asta era cu scopul sa ademeneasca pe apostoli si sa le nimiceasca
lucrarea lor. A fost infrant insa, pentru ca lumina ce iesea de la Pavel si Sila era lumina curata a sfantului locas si ea stralucea numai pentru
Hristos. Ei nu cautau sa-si faca un nume; si, intrucat roaba marturisea pentru ei nu pentru Domnul lor, ei n-au primit marturia ei, si au voit
mai bine sa sufere pentru Domnul lor decat sa fie inaltati pe socoteala Sa. lata o frumoasa pilda pentru toti lucratorii Domnului. Si daca
deschidem o clipa la cap. 3 din Faptele apostolilor, vom gasi o alta pilda foarte izbitoare. Acolo Lumina sfantului locas straluceste in
vindecarea ologului, si cand luarea aminte, pe care n-au cautat-o, a fost atrasa asupra lucratorilor, vedem pe Petru si pe loan retragandu-se
indata, cu o gelozie sfanta, in spatele slavitului lor Stapan si dandu-i Lui toata slava. ,Fiindca el se tinea de Petru si loan, tot norodul, mirat, a
alergat la ei in pridvorul zis al lui Solomon. Petru, cand a vazut lucrul acesta, a luat cuvantul si a zis norodului: ,,Barbati Israeliti, pentru ce va
mirati de lucrul acesta? De ce va uitati cu ochii tinta la noi, ca si cum prin puterea noastra sau prin cucernicia noastra am fi facut pe omul
acesta sa umble? Dumnezeul lui Avraam, Isaac si lacov, Dumnezeul parintilor nostri a proslavit pe robul Sau Isus” (versetele 11-13),

Aici, avem intr-adevar ,cele sapte candele luminand in partea dinainte a sfesnicului” sau, cu alte cuvinte, aratarea inseptita sau desavarsita a
luminii Duhului, dand o marturie lamurita pentru Numele lui Isus. ,De ce va uitati cu ochii tinta la noi” ziceau aceste credincioase vase ale
luminii Duhului? Nu este aici, nici o nevoie de cleste pentru curatit candelele! Lumina ne era intunecata. Era fara indoiala un prilej, in care
apostolii, daca ar fi vrut, ar fi putut sa-si acopere numele lor cu mare slava. Ar fi putut sa-si inalte faima si sa atraga asupra lor, respectul si
pretuirea a mii de persoane. Dar, daca ar fi facut-o, ar fi inselat pe Stapanul lor, ar fi dat o marturie mincinoasa, ar fi intristat pe Sfantul Duh
si si-ar fi atras asupra lor insasi dreapta judecata a Aceluia care nu va da slava Sa altuia. Dar nu; cele sapte candele luminau stralucitor la
lerusalim Tn aceasta clipa de seama. Adevaratul sfesnic era atunci in pridvorul lui Solomon, nu in Templu. Cel putin, cele sapte candele erau
acolo si isi faceau lucrarea de minune. Acesti pretuiti robi si-au pus indata toate puterile ca sa departeze de la ei privirile pline de uimire ale
multimii si sa le atinteasca asupra Aceluia care singur este vrednic si care, cu toate ca era in cer, lucra inca prin Duhul Sau pe pamant.

Multe alte pilde am putea lua din ,Faptele Apostolilor”, dar cea de mai sus va fi de-ajuns ca sa sape in inimile noastre marea lectie pe care
ne-o infatiseaza sfesnicul cu cele sapte candele ale lui. Totdeauna e o primejdie - ca lucrarea sau lucratorul sa iasa la iveala, inaintea
Domnului. Sa ne pazim de cursa aceasta. E un mare rau. El intristeaza pe Duhul Sfant, care lucreaza totdeauna ca sa preamareasca Numele
lui Isus. Este urat Tatalui, care ar voi ca totdeauna sa rasune la urechile noastre si sa coboare adanc in inimile noastre aceste cuvinte venite
din cerul deschis pe muntele schimbarii la fata: ,, Acesta este Fiul Meu prea iubit, in care Mi-am pus toata dragostea Mea; de El sa ascultati”
(Matei 17:5). Raul acesta este cel mai impotriva nazuintei Cerului, unde orice privire este atintita asupra lui Isus, unde orice inima este
stapanita de Isus, si unde singurul strigat vecinie, obstesc si intr-un singur glas, va fi: ,Tu esti vrednic”.

Sa ne gandim la toate acestea; sa ne gandim adanc si mereu; pentru ca sa fugim de tot ce se apropie sau miroase a slava omului, - de eul
nostru, - de faptele, vorbele si gandurile noastre. Sa cautam cu mai multa ravna calea linistita, scumpa si tainuita, pe care ne va duce
totdeauna Duhul blandului si smeritului Isus, ca s& mergem s& slujim. intr-un cuvant, s& ramanem in Hristos, si s primim de la El, zi de zi si
clipd de clipa, undelemn sfintit, asa fel ca lumina noastra sa lumineze fara ca noi sa ne gandim la asa ceva, spre lauda Aceluia - singurul in
care avem totul, si fara care nu putem face nimic, nimic.

Cealalta parte a capitolului 8 din ,Numeri” cuprinde istorisirea slujbei in legatura cu sfintirea Levitilor, pe care am vazut-o cand am vorbit de
capitolele 3 si 4.

,Domnul a vorbit lui Moise, in pustia Sinai, in luna - intai a anului al doilea, dupa iesirea lor din tara Egiptului. Si a zis: ,,Copiii lui Israel sa
praznuiasca Pastele la vremea hotarata, in a patrusprezecea zi a lunii acesteia, intre cele doua seri; sa le praznuiti dupa toate legile, si dupa
toate poruncile privitoare la ele. Moise a vorbit copiilor lui Israel, sa praznuiasca Pastele. Si au praznuit Pastele in a patrusprezecea zi a lunii
intai, intre cele doua seri, in pustia Sinai; copiii lui Israel au facut intocmai dupa toate poruncile, pe cari le daduse lui Moise Domnul. Sunt trei
locuri deosebite unde vedem praznuindu-se aceasta sarbatoare mare a rascumpararii; si a-nume: in Egipt (Exod 12); in pustie (Numeri 9); si
in tara Canaan (losua 5). Rascumpararea este la temelia oricarui fapt ce tine de istoria poporului lui Dumnezeu. Cum a fost slobozit poporul
acesta din robia, din moartea si intunericul Egiptului? Prin rascumparare. Cum a fost purtat prin toate greutatile si primejdiile pustiei? Tot pe
temeiul rascumpararii. Cum a mers printre daramaturile zidurilor amenintatoare ale lerihonului, ca sa puna piciorul pe grumazii imparatilor
Canaanului? Tot in puterea rdscumpararii.

Astfel sangele mielului de paste a izbavit pe Israelul lui Dumnezeu din mijlocul grozavei stricaciuni a Egiptului. Prin pustiul sterp i-a fost
calauz; iar la intrarea in tara Canaanului a fost cu el si |I-a asezat acolo.

in scurt, sdngele mielului a intalnit pe popor in Egipt, I-a insotit prin pustie si I-a asezat in Canaan. El era temelia binecuvantata a tuturor
cailor lui Dumnezeu fata de ei, in ei si cu ei. Daca era vorba de judecata lui Dumnezeu Tmpotriva Egiptului, sangele mielului ii punea la
adapost. Cand era vorba de multele nevoi ale pustiei, sangele mielului era chezdsia sigura a unei biruinte depline si stralucite. Din clipa cand
privim pe Dumnezeu cum lucreaza pentru poporul Sau, pe temeiul sangelui mielului de Paste, de la inceput pana la sfarsit, totul este
chezasuit ca va merge bine. Toata vremea cat a tinut aceasta calatorie tainica si minunata, din zilele cuptoarelor de caramizi ale Egiptului,
pana la dealurile acoperite de vii si la manoasele campii ale Palestinei, n-a facut decat sa dovedeasca si sa arate puterile felurite ale sangelui
mielului.

Capitolul acesta ne infatiseaza Pastele numai din punctul de vedere al pustiei; lucrul acesta va lamuri pe cititor de ce se pomeneste de
intdmplarea urmatoare: ,,S-a intamplat ca niste oameni, fiind necurati din pricina ca se atinsesera de un mort, nu puteau praznui Pastele in
ziua aceea. Ei s-au infatisat in aceeasi zi inaintea lui Moise si Thaintea lui Aaron” (versetul 6).

Se ivise o greutate, - ceva neobisnuit, cum se zice - un caz neprevazut; de aceea s-a adus la cunostinta lui Moise si lui Aaron, ,Ei s-au
infatisat Thaintea lui Moise” loctiitorul drepturilor lui Dumnezeu - ,si Thaintea lui Aaron” - loctiitorul puterilor harului lui Dumnezeu. Se pare ca



este ceva deosebit si insemnat in felul cum se vorbeste despre acesti doi slujitori. Drepturile lui Dumnezeu si harul, cari sunt infatisate - cum
am vazut prin Moise si Aaron, ies la iveala ca foarte insemnate pentru dezlegarea unei greutati ca cea de aici.

,Si oamenii aceia au zis lui Moise; ,,Noi suntem necurati din pricina unui mort; de ce sa fim nevoiti sa nu ne aducem la vremea hotarata darul
cuvenit Domnului in mijlocul copiilor lui Israel” (versetul 7). intindciunea era pe de-a intregul marturisita, si intrebarea era aceasta: trebuiau
ei oare sa fie lipsiti de dreptul sfant de a se infatisa fhaintea Domnului? Nu era nici un mijloc de scapare pentru o asemenea imprejurare si nu
se putea face nimic?

Fireste, este o intrebare nespus de insemnats, la care, totusi, nu se diduse nici un réspuns. in Exod 12, unde se vorbeste despre asezarea
Pastelor, nu s-a prevazut o astfel de imprejurare, cu toate ca gasim acolo o aratare deplina a tuturor randuielilor si slujbelor sarbatorii.
Lamurirea intrebarii fusese pastrata pentru pustie; caci aceasta greutate se ivise printre maruntisurile vietii de toate zilele, chiar in vremea
calatoriei poporului prin pustie. lata de ce istorisirea acestei intamplari este foarte la locul ei in Numeri, care este cartea pustiei.

»Moise le-a raspuns: , Asteptati sa vad ce va porunceste Domnul” (verset 8). Ce purtare frumoasa! Moise n-avea ce sa le raspunda; dar
cunostea pe Cel ce putea sa le raspunda si s-a indreptat spre El. Era lucrul cel mai bun si cel mai intelept pe care il avea de facut Moise. El nu
socotea ca trebuie sa raspunda cu orice pret. Lui nu-i era rusine sa zica: ,Nu stiu”. Cu toata intelepciunea si toata cunostinta lui, nu sovaia
sa-si dea pe fata nestiinta. lata adevarata cunostinta, adevarata intelepciune. Putea sa fie umilitor pentru un om ca Moise, sa se arate
fnaintea adunarii sau a unora din madularele ei, nestiutor despre vreun lucru oarecare. El, care a scos poporul din Egipt, care |-a trecut prin
marea Rosie, care a vorbit cu Dumnezeu si care si-a primit insarcinarea de la marele ,Eu sunt”, sa fie oare cu putinta sa nu fie in stare sa
faca fata unei greutati ca cea de aici? Va sa zica era adevarat ca un om ca Moise nu stia cum sa se poarte cu niste oameni cari erau necurati
din pricina unui mort.

Ce putini sunt acei care, fara sa aiba deloc starea inaltd a lui Moise, n-ar fi incercat sa dezlege acest fapt intr-un fel sau intr-altul. Dar Moise
era ,omul cel mai bland de pe tot pamantul”. El stia foarte bine ca nu trebuia sa aiba ingamfarea sa vorbeasca, atunci cand n-avea nimic sa
spuna. Daca i-am urma pilda cu mai multa credinta, am fi scutiti in vorbirea noastra de multe vorbe indraznete, de multe greseli sau pacate.
Pe langa aceasta, purtarea noastra ar fi mult mai adevarata, mai cinstita si mai nefatarnica. Adesea suntem atat de nesabuiti ca ne este
rusine sa ne a-ratam nestiinta. Ne Tnchipuim nebuneste ca ne vom strica bunul nume de oameni intelepti si priceputi, daca vom rosti aceasta
judecata frumoasa, care arata atat de bine o adevarata putere morala: ,Nu stiu”. E o mare greseala. Totdeauna, vom pune mult mai mult
temei pe vorbele spuse de un om, care are obiceiul s taca, atunci cand nu este sigur de ceva; si nu vom dori sa ascultdm pe un om
totdeauna gata sa vorbeasca cu o incredere usuratica in el insusi. Oh! sa umblam mereu dupa duhul acestor cuvinte frumoase: , Asteptati sa
vad ce va porunceste Domnul”.

,Si Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,Vorbeste copiilor lui Israel, si spune-le: Daca cineva dintre voi sau dintre urmasii vostri este necurat
din pricina unui mort, sau este intr-o calatorie lunga, totusi sa praznuiasca Pastele in cinstea Domnului. $i anume, sa le praznuiasca in luna a
doua, n ziua a patrusprezecea, intre cele doua seri; sa le manance cu azimi si ierburi amare (versetele 9-11).

in Paste sunt infatisate doud adevaruri mari, de temelie si anume: rascumpararea si unitatea poporului lui Dumnezeu. Aceste adevaruri sunt
neclintite. Nimic nu le-ar putea nimici. Poate sa fie cadere si necredinta sub multe infatisari, dar aceste doua adevaruri marete al
rascumpararii vesnice si al desavarsitei unitati a poporului lui Dumnezeu isi pastreaza toata puterea si toata insemnatatea. lata de ce
porunca aceasta care infatiseaza atat de bine adevérurile acestea, era dat3 pentru totdeauna. imprejurérile nu trebuiau s&-i impiedece
implinirea. Moartea sau departarea nu trebuiau s-o opreasca. ,Daca cineva dintre voi sau dintre urmasii vostri este necurat din pricina unui
mort, sau este intr-o calatorie lunga totusi s praznuiasca Pastele in cinstea Domnului.” intr-adevar, era de neapéarata trebuinta pentru
fiecare madular al adunarii sa praznuiasca aceasta sarbatoare, incat a dat nastere unei anumite randuieli, aratate in capitolul 9 din Numeri,
pentru cei ce nu erau in stare sa praznuiasca Pastele dupa porunca data. Acesti oameni trebuiau sa le praznuiasca, in luna a doua, ziua a
patrusprezecea. Astfel harul purta de grija si pentru cazurile de moarte sau de calatorie lunga.

Daca cititorul vrea sa cerceteze capitolul 30 din 2 Cronici, va vedea ca Ezechia si cei adunati impreuna cu el, s-au folosit de aceasta indurare.
Un popor in mare numar s-a adunat la lerusalim sa praznuiasca sarbatoarea azimilor in luna a doua: a fost o adunare foarte mare. Au jertfit
apoi Pastele in ziua a patrusprezecea alunii a doua” (versetele 13-15).

Harul lui Dumnezeu ne poate intalni in cea mai mare slabiciune, numai s-o recunoastem si s-o marturisim. Dar adevarul acesta asa de scump
sa nu ne faca sa privim pacatul sau intinaciunea in chip usuratic. Desi harul ingaduie luna a doua in loc de cea dintai, nu va ingadui nici o
slabire in randuielile si slujbele praznicului. ,Azimile si ierburile amare” trebuiau sa nu lipseasca; din mielul junghiat nu trebuia ldsat nimic
pana a doua zi dimineata si nici un os nu trebuia zdrobit. Dumnezeu nu poate ingadui cu nici un chip micsorarea adevarului sau sfinteniei. Din
pricina slabiciunii sau a altor imprejurari, omul ar putea sa fie in intarziere, dar nu trebuie sa stea mai pe jos de randuiala dumnezeiasca.
Harul ingaduie intai un caz, iar sfintenia opreste pe al doilea; si, daca vreunul ar fi crezut ca din pricina lucrarii harului se poate lipsi de
sfintenie, ar fi fost nimicit din adunare.

Toate acestea nu ne spun oare nimic? Trebuie sa ne aducem aminte neincetat, cand citim filele acestei minunate carti a Numerilor, ca
lucrurile intamplate lui Israel sunt pilde pentru noi, si avem datoria si dreptul sfant sa ne alipim de ele, si s& cautam sa intelegem lectiile pe
cari vrea sa ne invete Dumnezeu prin ele.

Ce ne invata randuielile cu privire la praznuirea Pastelor in luna a doua? De ce i se poruncea lui Israel cu tot dinadinsul sa nu lase deoparte
nici o slujba cu acest prilej deosebit? De ce oare tocmai in capitolul 9 din Numeri Idmuririle date pentru praznuirea Pastelor in luna a doua
sunt mult mai amanuntite decat cele pentru luna intdia? Negresit, nu din pricina ca porunca era mai insemnata intr-o imprejurare decat
intr-alta, caci, inaintea lui Dumnezeu, aveau aceeasi insemnatate. Nici pentru ca era vreo umbra de deosebire in randuiala, caci in amandoua
imprejurarile erau aceeasi Cu toate acestea, cititorul, care va cugeta adanc asupra acestui capitol, va fi izbit de faptul ca, atunci cand este
vorba de praznuirea Pastelor in luna intaia, citim numai aceste vorbe:,Sa le praznuiti dupa toate legile si dupa toate poruncile privitoare la
ele”. Dar, de alta parte, cand este vorba de luna a doua, ni se arata mai pe larg care erau aceste randuieli si aceste slujbe: ,Sa le manance cu
azimi si ierburi amare. Sa nu lase din ele nimic pana a doua zi dimineata, si sa nu franga nici un os din ele. Sa le praznuiasca dupa toate
poruncile privitoare la Paste” (vezi si verset 3 in unire cu 11-12).



Ne intrebam dar, ce ne invata faptul acesta? Credem ca ne fnvata foarte l[amurit ca in lucrurile lui Dumnezeu nu trebuie niciodata sa
micsoram cerintele lui Dumnezeu din pricina caderii si slabiciunii poporului Sau; ci, mai degraba chiar pentru pricina asta, trebuie sa avem o
deosebita grija sa tinem adevarul sus, Tn toata plinatatea lui dumnezeiasca. Fara indoiala ca cel cazut ar trebui sa aiba un simtamant adanc
de starea in care se afla - si cu cat va fi mai adanc, cu atat va fi mai bine; dar adevarul lui Dumnezeu nu trebuie jertfit. Totdeauna ne putem
bizui cu incredere pe mijloacele harului dumnezeiesc, cautand sa tinem sus, cu o tarie neclintita, steagul adevarului lui Dumnezeu.

Sa cautam sa-i pastram mereu amintirea in gandurile si inimile noastre. Deoparte, suntem in primejdie sa uitam ca suntem cazuti - da, cazuti
prin necredinta si pacat. Si de alta parte, suntem in primejdie sa uitam credinciosia lui Dumnezeu care nu da gres, in privinta acestei caderi,
si in ciuda tuturor. Biserica a cazut, ea este intr-o stare de prabusire desavarsita; si nu numai ea dar si noi insine, fiecare in parte, am gresit si
am ajutat la prabusirea ei. Ar trebui sa simtim lucrul acesta - sa-I simtim adanc - si neincetat. Ar trebui sa ne dam bine seama si sa ne
smerim necurmat inaintea Dumnezeului nostru, pentru felul jalnic si rusinos in care ne-am purtat in Casa lui Dumnezeu. Daca vom uita
vreodata ca suntem cazuti, nu vom face altceva decat sa ne marim nespus de mult caderea. Ce ni se potriveste, este o adanca smerenie si
un duh cu adevarat zdrobit, aducandu-ne aminte de toate aceste lucruri; aceste simtaminte si deprinderi launtrice se vor arata neaparat
printr-o umblare si purtare smerita in mijlocul acestei lumi unde traim.

»Totusi temelia tare a lui Dumnezeu sta nezguduita, avand pecetea aceasta: ,Domnul cunoaste pe cei ce sunt ai Lui” si: ,,Oricine rosteste
Numele Domnului, sa se departeze de faradelege” (2 Tim 2:19)! lata mangaierea credinciosului, in fata daramaturilor crestinismului.
Dumnezeu nu greseste niciodata. El nu se schimba; iar noi nu avem decat sa ne departam de faradelege si sa ne tinem strans lipiti de El.
Trebuie sa ne incredem in El, sa-L urmam cu sarguinta si sa lasam urmarile pe seama Lui.

Rugam fierbinte pe cititor sa dea toata luarea aminte gandurilor de mai sus. Dorim sa se opreasca putin si sa cerceteze toate acestea intr-un
duh de rugaciune. Suntem incredintati ca o cercetare amanuntita si temeinica ne va ajuta mult sa ne gasim drumul printre daramaturile ce
ne inconjoara. Amintirea starii Bisericii si a credintei noastre personale, ne va tinea smeriti; si in acelasi timp, cunoasterea regulii neclintite a
lui Dumnezeu si a credinciosiei Lui statornice, ne va departa de raul din jurul nostru si ne va tinea tari pe cararea despartirii de tot ce nu e
dupa Cuvantul Lui. Acesta doua lucruri la un loc ne vor feri cum se cuvine, pe de o parte, de o infumurare desarta, iar de alta parte, de
lenevie si nepasare. Trebuie sa ne aducem aminte mereu de faptul umilitor cd suntem cazuti, tinandu-ne totusi strans lipiti de marele adevar,
ca Dumnezeu este credincios.

Acestea sunt mai ales invataturile pustiei - invataturi pentru vremurile noastre - invataturi pentru noi. Ele ne-au venit in minte cu multa
putere prin scrierea despre praznuirea Pastelor in luna a doua - din cartea Numeri - Cartea cea mare a pustiei. Pustia scoate la iveala pe de-a
intregul cadderea omenirii si tot in pustie sunt aratate mijloacele nesfarsite ale harului dumnezeiesc. Dar, spunem din nou - si dorim sa se
intipareasca adanc in inimile noastre: - ca cele mai bogate mijloace ale harului si ale indurarii dumnezeiesti nu ingaduie cu nici un pret
micsorarea adevarului lui Dumnezeu. Daca vreun Israelit ar fi spus ca, din pricina ca era necurat sau in calatorie, n-a praznuit Pastele, sau Il-a
praznuit altfel de cum a poruncit Dumnezeu, hotarat ca ar fi fost nimicit din adunare. Si tot astfel pentru noi, daca incuviintdm sa nu tinem
seama de vreun adevar al lui Dumnezeu, pentru ca am cazut - daca, din pricina necredintei, facem hataruri in paguba adevarului lui
Dumnezeu - daca aducem imprejurarile ca dezvinovatire pentru zdruncinarea puterii adevarului lui Dumnezeu asupra cugetului nostru, sau
ca sa scapam de inraurirea lui asupra purtarii si obiceiurilor noastre - e foarte firesc ca legatura noastra cu Dumnezeu sa inceteze.

Am mai vorbi cu drag despre aceste adevaruri practice, dar trebuie sa ne oprim si sa inchidem aceasta parte, aratand cititorului ce mai este
scris despre praznuirea Pastelor in pustie.

,Daca cineva nu este necurat, nici nu este in calatorie, si totusi nu praznuieste Pastele, acela sa fie nimicit din poporul lui; pentru ca n-a adus
darul cuvenit Domnului la vremea hotdrata, omul acela sa-si ia pedeapsa pentru pacatul lui. Daca un strain, care locuieste intre voi,
praznuieste Pastele Domnului, sa se tina de legile si poruncile privitoare la Paste. Aceeasi lege sa fie intre voi, pentru strain ca si pentru
bastinas” (versetele 13-14)

Israelitii care, de buna voie si fara pricina, nu praznuiau Pastele, dovedeau ca dispretuiesc in totul drepturile si binecuvantarile ce izvorau din
rascumpararea si din izbavirea din tara Egiptului. Cu cat un Israelit intelegea mai adanc ce se savarsise in acea noapte vrednica de amintit, in
care adunarea lui Israel si-a gasit scaparea si odihna la adapostul sangelui, cu atat mai mult suspina cu infocare dupa ,ziua a patrusprezecea
din luna intaia”, in care putea praznui aducerea aminte a acelei imprejurari marete; si daca l-ar fi impiedecat ceva sa se bucure de aceasta
porunca pentru ,luna intaia”, el se folosea cu atat mai multa fericire si recunostinta de ,luna a doua.” Dar omul care s-ar fi multamit sa nu
praznuiasca Pastele, an dupa an, ar fi dovedit ca inima ii era foarte indepartata de Dumnezeul lui Israel. Ar fi fost mai mult decat zadarnic sa-i
spui sa iubeasca pe Dumnezeul parintilor lui, si sa se bucure de binecuvantarile rascumpararii, cand insasi porunca pe care Dumnezeu o
hotarase ca sa infatiseze aceasta rascumparare, era netinuta in seama, an dupa an.

Si nu putem oare, intru catva, sa scoatem din acestea invatatura pentru noi, cu privire la Cina Domnului? Fara indoiala ca putem, si chiar cu
un foarte mare folos pentru sufletele noastre. intre Paste si Cin& este aceasta legaturd, si anume ca Pastele era infatisarea, iar Cina este
amintirea mortii lui Hristos. Astfel citim Tn 1Cor. 5:7: ,Hristos, Pastele noaste, a fost jertfit”. Aceste cuvinte ne arata legatura dintre Paste si
Cina: Pastele era amintirea rascumpararii lui Israel din robia Egiptului, si Cina este amintirea rascumpararii Bisericii din robia, mai grea si mai
intunecoasa, a pacatului si a Satanei. Dupa cum fiecare Israelit adevarat si credincios, ar fi praznuit Pastele, negresit la vremea hotarata, si
dupa toate randuielile si slujbele acestei sarbatori, tot astfel vom vedea pe fiecare crestin adevarat si credincios, praznuind Cina Domnului, in
ziua hotarata, si dupa toate randuielile aratate in Noul Testament. Daca un Israelit nu praznuia Pastele, chiar o singura data, era nimicit din
mijlocul poporului lui. O astfel de nepasare nu trebuia ingaduita in adunarea lui Israel. Ar fi facut sa cada indata judecata lui Dumnezeu
asupra ei.

Si, in fata acestui fapt atat de insemnat, nu putem oare intreba: in vremurile de fata s& nu fie nimic - sau s fie ceva de micé insemnatate
pentru crestini ca sa lase sa treaca saptamana dupa saptamana si luna dupa luna, fara sa ia Cina Domnului lor? Ne putem oare inchipui ca
Acel care spune, In Numeri 9, ca Israelitul care nu praznuieste Pastele sa fie nimicit, sa nu tind seama de nepasarea crestinului pentru Cina
Domnului? Hotarat ca nu. Caci chiar daca nu e vorba sa fie nimicit din Biserica lui Dumnezeu, din trupul lui Hristos, indreptateste faptul
acesta nepasarea noastra? Departe de noi acest gand. Mai degraba ar trebui sa ne insufleteasca cu o ravna si mai mare pentru praznuirea
acestei sarbatori scumpe, in care , vestim moartea Domnului, pana va veni EI” (1 Cor. 11.26).



Pentru un Israelit evlavios, nimic nu era mai frumos ca Pastele, pentru ca era amintirea rascumparari lui. Si pentru un crestin evlavios, nimic
nu este mai frumos decat Cina, pentru ca ea este amintirea rascumpararii lui si a mortii Domnului Isus. Dintre toate amintirile la cari poate
lua parte un crestin, nici una nu este mai scumpa si mai plina de inteles si nimic nu infatiseaza inimii lui pe Hristos ntr-un fel mai miscator si
mai maret, decat Cina Domnului. Crestinul poate sa cante moartea Domnului, se poate ruga despre ea, poate citi si asculta vorbindu-se
despre, ea, dar numai in Cina o ,vesteste”. ,Apoi a luat o pane; si, dupa ce a multamit lui Dumnezeu, a frant o si le-a dat-o, zicand: ,Acesta
este trupul Meu, care se da pentru voi; sa faceti lucrul acesta spre pomenirea Mea”. Tot astfel, dupa ce au mancat, a luat paharul, si li I-a dat,
zicand: ,Acest pahar este legamantul cel nou, facut in sdngele Meu, care se varsa pentru voi (Luca 22:19-20).

in Evanghelie avem asezarea sarbatorii; in Faptele Apostolilor 20:7, citim: ,in ziua dintai a sptamanii, eram adunati laolaltd ca sa frangem
painea” aici ni se arata timpul cand trebuie sa praznuim sarbatoarea; si in sfarsit, in Epistole, citim: ,Paharul binecuvantat pe care-l
binecuvantam, nu este el impartasirea cu sangele lui Hristos? Painea, pe care o frangem, nu este ea impartasirea cu trupul lui Hristos? Avand
in vedere ca este o paine, noi, cari suntem multi, suntem un trup; caci toti luam o parte din aceeasi paine” (1 Cor. 10:16-17). Si iarasi: ,,Caci
am primit de la Domnul ce v-am invatat; si anume ca, Domnul Isus, in noaptea in care a fost vandut, a luat o paine. Si, dupa ce a multamit lui
Dumnezeu, a frant-o, si a zis: ,Luati, mancati; acesta este trupul Meu, care se frange pentru voi; sa faceti lucrul acesta spre pomenirea Mea.
Tot astfel, dupa Cina, a luat paharul si a zis: ,Acest pahar este legamantul cel nou in sangele Meu; sa faceti lucrul acesta spre pomenirea
Mea, ori de cate ori veti bea din el”. Pentru ca, ori de cate ori mancati din painea aceasta si beti din paharul acesta, vestiti moartea Domnului,
pana va veni Ei” (1 Cor. 11:23-26).

Aici avem lamurirea sarbatorii. Si cu drept cuvant, nu putem spune noi ca in asezare, in praznuire si in lamurire, avem o funie impletita in
trei, care nu se rupe usor, ca sa ne legam sufletele de aceasta praznuire scumpa (Ecles. 4:12)

Cum se poate dar, ca in fata acestei oranduiri sfinte, sa se gaseasca vreun crestin care sa treaca cu vederea masa Domnului? Sau, privind o
alta latura a acestui fapt, ne intrebam, care e pricina ca madulare ale lui Hristos pot lasa sa treaca saptamani si luni, si chiar toata viata lor,
fara sa-si aminteasca vreodata de Domnul lor, in felul dorit de EI? Stim ca unii crestini (Quacheri) ce marturisesc pe Domnul Isus, socotesc
Cina ca o intoarcere la poruncile legii si ca o cadere din starea inaltd a Bisericii. Ei privesc Cina si botezul ca pe niste taine duhovnicesti
launtrice si socotesc ca noi ne indepartam de la adevarata stare duhovniceasca, staruind in implinirea acestor oranduiri.

La toate acestea raspundem ca Dumnezeu este mai intelept decat noi. Daca Hristos a asezat Cina, daca Duhul Sfant a calauzit Biserica din
vremea apostolilor s-o praznuiasca si daca ne-a si lamurit-o, cine suntem noi sa ne impotrivim lui Dumnezeu? Fara indoiala ca Cina Domnului
ar trebui sa fie o taina duhovniceasca launtrica pentru toti cei ce iau parte; dar tot atat de adevarat este ca ea este si un fapt dinafara, dupa
slova, pipait. Avem a face cu péine si vin, 0 mancare si o bautura dupa slova. Daca se tagaduieste lucrul acesta, s-ar putea tagadui tot asa de
bine ca este si 0 adunare laolalta, o Biserica dupa slova. Noi n-avem dreptul sa talcuim Scriptura in felul acesta. Avem o datorie sfanta si
binecuvantata sa ne supunem Scripturii, si sa ne plecam in totul si fara vorba, sub puterea ei dumnezeiasca.

De altfel nu e voi ba numai de supunere la autoritatea Scripturii; lucrul acesta - autoritatea Scripturii - I-am dovedit, intr-adevar din belsug, in
multe randuri; si pentru orice credincios evlavios este o dovada cu totul hotratoare. Dar e ceva mai mult decat atat. in inima crestinului este
un simtadmant de iubire care raspunde iubirii inimii lui Hristos. Ce, nu-i nimic aceasta? Nu trebuie oare sa incercam, sa raspundem, cel putin
intr-o oarecare masura, iubirii unei astfel de inimi? Daca intr-adevar slavitul nostru Domn a randuit painea si vinul la Cina, ca amintire a
trupului Sau frant si a sangelui Sau varsat; daca El a poruncit sa mancam din aceasta paine si sa bem din acest pahar, spre pomenirea Lui, nu
trebuie, in puterea dragostei, sa raspundem dorintei inimii Lui pline de iubire? Hotarat ca nici un crestin serios nu se va indoi de lucrul acesta.
Totdeauna ar trebui sa fie o bucurie pentru inimile noastre, sa fim stransi in jurul mesei Domnului nostru, sa ne aducem aminte de El, dupa
dorinta Lui si sa-i vestim moartea pana va veni El. Ce minunat sa te gandesti ca El a voit sa aiba loc in amintirea unor inimi ca ale noastre; si
asa si este; si intr-adevar ar fi jalnic, daca, pentru vreo pricina oarecare, suntem nepasatori fata de aceasta sarbatoare de care Si-a lipit
scumpu-i Nume.

Negresit ca nu este aici locul sa facem o aratare amanuntita a oranduirii Cinei Domnului. Ceia ce dorim, mai ales, este sa staruim pe langa
cititorul crestin asupra covarsitoarei insemnatati Si adancului interes al acestei oranduiri, in ce priveste indoitul temei al supunerii la
autoritatea Scripturii, si raspunsul iubirii noastre la iubirea lui Hristos insusi. Pe 1anga acestea mai voim sa facem pe toti cei ce pot citi aceste
randuri, sa simta adanc greutatea abaterii ce savarsesc, neluand Cina dupa Scriptura. Suntem incredintati ca este o mare primejdie sa se
fncerce inlaturarea acestei oranduiri date de Domnul si invatatorul nostru. Faptul acesta arata o stare de suflet rea. Este o dovada c& cugetul
nu este supus autoritatii Cuvantului, si inima nu este intr-o adevarata legatura de dragoste cu Hristos. Sa ne silim dar, sa ne implinim
raspunderea sfanta ce avem fata de masa Domnului - sa nu fim nepasatori fata de ea - si s-o praznuim dupa porunca data prin Duhul Sfant.

Ne vom opri acum, in treacat, asupra partii din urma a capitolului 9, care-si are insemnatatea ei tot atat de lamurita, ca oricare alta parte a
cartii Numeri. Vedem o mare gloata de oameni, de femei si de copii, calatorind de-a lungul unui pustiu nemarginit, ,.in care nu era nici un
drum” - trecand peste un tinut sterp, un pustiu nesfarsit, fara busola si fara calauza omeneasca.

Ce gand! Ce priveliste. Erau acolo milioane de fiinte cari inaintau fara sa cunoasca deloc drumul pe care trebuiau mereu sa-l urmeze,
atarnand in totul de Dumnezeu pentru calduzire, ca si pentru hrana si toate celelalte; o ostire de calatori lipsiti de orice mijloace. Ei nu puteau
sa faca nici un plan pentru a doua zi. Cand tabarau intr-un loc, nu stiau cand aveau sa plece de acolo; si cand mergeau, nu stiau unde aveau
sa se opreasca si nici cand sa se opreasca. Viata lor era o viata de atarnare zilnica si de fiecare clipa. Ei trebuiau sa priveasca in sus ca sa fie
calauziti. Miscarile lor erau hotarate de rotile carului lui Dumnezeu.

intr-adevér era o priveliste minunata.

Este cu neputinta sa plasmuim o zugravire mai minunata de atarnare deplina de calduzirea dumnezeiasca si de supunere la aceasta
caldauzire, decat cea infatisata in versetele acestea. Nu era nici o urma de pas sau vreo piatra de hotar in tot acest pustiu intins si infricosator.
Asa ca era zadarnic sa caute vreun drum pe care trecusera altii Tnaintea lor. Copiii lui Israel trebuiau sa se bizuie in totul pe Dumnezeu, la
fiecare pas; ei trebuiau sa priveasca mereu la El. Pentru un duh nesupus, sau o vointa nezdrobita, lucrul acesta ar fi ceva de nesuferit, dar
pentru un suflet care cunoaste si iubeste pe Dumnezeu, care se increde in El si isi gaseste placerea in Ei, nimic n-ar fi mat binecuvantat.



lata cheia acestui fapt: cunoastem noi pe Dumnezeu; il iubim si ne incredem in EI? Daca da, inima se va bucura in cea mai desavarsita
atarnare de El. Daca nu, o astfel de atarnare ar fi cu totul de nesuferit. Omului ne-nascut din nou i place s&-si zicd neatarnat. ii place s&-si
inchipuie ca e slobod - 1i place sa creada ca poate sa faca ce vrea, sa mearga unde vrea, sa vorbeasca ce-i place. Vai! ce amagire! Omul nu e
slobod. El este robul Satanei. Sunt aproape sase mii de ani de cand el insusi s-a dat Th mainile acestui mare stapan de robi, care I-a tinut
mereu rob de atunci si il mai tine inca. Da, Satana tine intr-o robie grozava pe omul firesc - neintors la Dumnezeu. El i-a legat mainile si
picioarele cu lanturi si fiare ce nu se pot vedea asa cum sunt, din pricina poleielii de aur cu care le-a acoperit cu viclesug. Satana stapaneste
pe om prin poftele, patimile si placerile lui. El starneste in inima dorinte pe cari le implineste apoi prin lucrurile din lume, si omul se amageste
ca este slobod, pentru ca isi implineste dorintele. Dar aceasta este o greseala nenorocita, care va fi dovedita ca atare, mai curand sau mai
tarziu. Nu este alta slobozenie decéat cea pe care o da Hristos celor rascumparati de El. El a spus: ,Veti cunoaste adevarul, si adevarul va va
face slobozi”. Si inca:”Deci, daca Fiul va face slobozi, veti fi cu adevarat slobozi” (loan 8:32,36).

lata adevarata slobozenie. Este slobozenia pe care o gaseste firea noua umbland prin Duhul, si facand ce este placut lui Dumnezeu. Slujba
pentru Domnul este slobozenie deplina. Dar acesta slujba, in toate amanuntele ei, cere cea mai desavarsita atarnare de Dumnezeul cel viu.
Asa a fost mereu la singurul Slujitor adevarat si desavarsit care a trait pe acest pamant, intotdeauna El a atédrnat de Dumnezeu. Fiecare
miscare, fiecare fapta, fiecare vorba - tot ce facea si tot ce nu facea - totul era rodul celei mai depline atarnari de Dumnezeu, si a celei mai
desavarsite supuneri. El mergea cand voia Dumnezeu sa mearga, si se oprea cand voia Dumnezeu. El vorbea sau tacea dupa cum socotea
Dumnezeu ca e bine.

Asa a fost Domnul Isus, cand a trait pe pamant; iar noi, ca partasi firii Lui, vietii Lui, avand Duhul Lui in noi, suntem chemati sa mergem pe
urmele Lui, si sa traim o viata de atarnare de Dumnezeu, zi de zi.

La sfarsitul capitolului, avem o infatisare incantatoare si frumoasa a acestei vieti de atarnare, intr-una din laturile ei: Israelul lui Dumnezeu -
tabara in pustie - aceasta ostire de calatori care urma mersul norului. Ei trebuiau sa priveasca in sus ca sa stie incotro s-o apuce. Aceasta
este o Tnsusire deosebitd a omului. El a fost facut ca sa-si intoarca fata in sus, spre deosebire de dobitoc care priveste in jos(in greceste la om
se zice anthropos si acest cuvant insemna o fiinta a carei fata este intoarsa in sus). Israel nu putea face planuri; niciodata nu putea sa zica:
»,Mane vom merge in cutare loc”. El atarna in totul de mersul norului.

Asa era cu Israel, si tot astfel trebuie sa fie si cu noi. Prin lumea aceasta noi strabatem un pustiu neimpacat - un pustiu moral, in care nu e
nici un drum. N-am sti cum sa umblam si incotro s-o apucam, daca n-am avea aceste cuvinte - dintre cele mai scumpe, cele mai adanci, si
mai lamurite - iesite din gura preaiubitului nostru Domn: , Eu sunt calea”. lata drumul dumnezeiesc, ce nu da gres. N-avem decat sa-l urmam.
,Eu sunt Lumina lumii; cine Ma urmeaza pe Mine, nu va umbla in intuneric, ci va avea lumina vietii” (loan 8:12). lata calea cea vie. Nu
tindndu-ne de slova unor anumite porunci sau randuieli; ci urméand pe un Hristos viu, - mergand pe urmele Lui, purtandu-ne ca El - urmandu-i
pilda in toate. lata purtarea crestina, viata crestina. Ea sta in a avea privirea atintita asupra lui Isus, a avea intiparite tnsusirile firii Lui, in firea
noastra noua, si a le arata Tn viata si purtarea noastra de toate zilele.

Pentru aceasta se cere neaparat o lepadare deplina de voia noastra, de planurile noastre, de calauzirea noastra. Trebuie sa urmam norul;
trebuie sa nadajduim mereu - sa ne incredem numai in Dumnezeu. Noi nu putem zice: ,Ne vom duce aici sau acolo, vom face cutare sau
cutare lucru, maine sau siptdmana viitoare. intreaga noastra purtare trebuie asezatd sub cArmuirea ocrotitoare a acestor cuvinte insemnate
- cari, vai adesea sunt scrise sau spuse de noi intr-un chip atat de usuratic - ,Daca va vrea Domnul”. De am putea intelege mai bine toate
aceste lucruri! Sa ne ajute Dumnezeu sa cunoastem mai bine indemnul calauzirii dumnezeiesti. De cate ori nu ne Inchipuim cu atata usurinta
si spunem cu incredintare ca norul merge chiar in partea care se potriveste cu gandurile noastre. Daca se intampla ca vrem sa facem ceva,
sau sa mergem undeva, cautam sa ne dam incredintarea ca voia noastra este voia lui Dumnezeu. Astfel, in loc sa fim calauziti de Dumnezeu,
ne amagim singuri. Voia nu ne este zdrobita, si deci nu putem fi calauziti cum trebuie; caci adevarata taina ca sa fii calauzit drept - calauzit
de Dumnezeu - sta intr-o voie cu total supusa Lui. El face pe cei smeriti sa umble in tot ce este drept. El invata pe cei smeriti calea Sa (Ps.
25.9). Si ,Eu te voi sfatui, si voi avea privirea indreptata asupra ta”. Dar mai ales sa cumpanim bine aceasta instiintare: ,,Nu fiti ca un cal sau
ca un catar fara pricepere, pe care-l strunesti cu un frau si o zabala cu care-l legi, ca sa nu se apropie de tine” (Ps. 32:9). Daca fata ne este
intoarsa in sus ca sa intelegem incotro se indreapta ochiul lui Dumnezeu, nu vom avea nevoie de frau si zabala. Dar tocmai in privinta asta
gresim de atatea ori. Nu traim destul de aproape de Dumnezeu ca sa pricepem miscarea ochiului Sau. Vointa noastra este la lucru. Vrem sa
ne urmam calea; si de aceea trebuie sa-i culegem roadele amare. Asa s-a intamplat cu lona. | se poruncise sa se duca la Ninive, dar ele voia
sa se duca la Tars; si imprejurarile pareau ca-i ajuta, pronia dumnezeiasca parca-i arata ca drumul ales de el e bun. Dar, vai! el trebuia sa-si
gaseasca locul in pantecele chitului, da, in mijlocul locuintei mortilor, unde ,ierburile marii ii infasurasera capul”. Acolo a invatat el cat este
de amar sa-si faca voia lui. A trebuit sa invete in adancimile marii adevaratul inteles al, fraului si al zabalei”, pentru ca nu voise sa urmeze
indrumarea mai blanda a ,ochiului”.

Dar Dumnezeul nostru este atat de milostiv, atat de iubitor si atat de rabdator! El vrea sa invete si sa calauzeasca pe sarmanii lui copilasi
slabi si rataciti. El are grija mereu de noi, ca sa fim feriti de caile noastre care sunt pline de piedici, si sa umblam in caile Lui cari sunt placute,
si pe cararile Lui care sunt niste carari pasnice (Prov. 3:17).

Nu este nimic, in toata lumea, mai binecuvantat decat o viata traita intr-o atarnare necurmata de Dumnezeu; sa atarni de El din clipa in clipa,
sa te lipesti de El si sa astepti ca El sa ingrijeasca de orice lucru. Adevarata taind a pacii si a unei neatarnari sfinte, sta in a avea toate
izvoarele in EL. Sufletul care poate spune intr-adevar: , Toate izvoarele mele sunt in Tine” este mai pe sus de orice incredere in faptura,
deasupra oricarei nadejdi omenesti si asteptari pamantesti! Nu vrem sa spunem ca Dumnezeu nu se foloseste de fapturi, in mii de chipuri, ca
sa ne vina in ajutor. El intrebuinteaza faptura; dar, daca ne sprijinim pe ea mai mult decat pe El, vom simti indata, in sufletele noastre,
slabiciune si uscaciune. Este o foarte mare deosebire intre felul cum se slujeste Dumnezeu de faptura ca sa ne binecuvanteze, si sprijinirea
noastra pe faptura, dand la o parte pe Dumnezeu, intr-un caz, noi suntem binecuvantati, iar El este slavit; in celalalt, noi suntem inselati in
nadejdile noastre, iar El este necinstit.

Este de folos ca sufletul sa ia bine seama la aceasta deosebire. Credem ca este foarte nesocotita de noi. Ne inchipuim adesea ca ne sprijinim
pe Dumnezeu si ca privim la El, cand de fapt, daca vrem sa mergem pana la temeiul lucrurilor si sa ne judecam inaintea lui Dumnezeu, vom
gasi in noi intr-o masura inspaimantatoare aluatul increderii in faptura. Ce adesea spunem ca traim prin credinta si ca ne incredem numai in



Dumnezeu, cand, daca ne-am cerceta adancimile inimilor, am gasi intr-o mare masura atérnarea de imprejurari, de vremuri neobisnuite, si de
atatea simtaminte asemanatoare.

Cititorule crestin, sa luam bine seama; sa veghem ca ochiul nostru sa fie atintit asupra singurului Dumnezeu viu si nu asupra omului a carui
suflare este in nari. Sa asteptam ca El sa ne dea mereu sa asteptam rabdatori. Daca ne lipseste ceva, sa-i spunem Lui fara inconjur. Vrem sa
ne dam bine seama unde ne aflam, ca sa stim Tncotro trebuie sa ne intoarcem si pe ce drum sa mergem? Sa ne aducem aminte ca El a zis:
»Eu sunt calea”, sa-L urmam. El va face totul limpede, luminos si sigur. Daca-L urmam, nu mai poate fi vorba de intuneric, de nedumerire, de
nesiguranta; caci El a zis, si noi trebuie sa-L credem: ,,Cine Ma urmeaza pe Mine, nu va umbla in intuneric. De aceea, daca suntem in
intuneric, pricina este ca nu-L urmam. Nici o intunecime nu se poate opri vreodata pe aceasta carare binecuvantata, de-a lungul careia
Dumnezeu calauzeste pasii celor ce cauta sa urmeze pe Isus cu un ochi curat.

Dar, cel care va cerceta cu de-amanuntul aceste randuri, ar putea sa zica, sau cel putin ar putea fi ispitit sa zica: ,Totusi eu sunt nedumerit in
ce priveste calea pe care trebuie s-o apuc. Nu stiu bine incotro sa ma intorc, nici ce drum sa urmez”. Daca aceasta este vorbirea cititorului, i
punem numai intrebarea aceasta: Urmezi pe Isus? Daca-l urmezi, atunci nu poti fi nedumerit. Urmezi norul? Daca-l urmezi, calea ta este asa
de lamurit aratatd, pe cat o poate face Dumnezeu.” Aici este cheia intregii greutati. Nedumerirea sau nesiguranta este foarte adesea rodul
lucrarii vointei. Suntem porniti s& facem ce nu vrea de loc Dumnezeu s facem, s& mergem unde Dumnezeu nu vrea s& mergem. il rugédm in
acest scop, si nu primim nici un raspuns. il rugadm iardsi si raspunsul tot nu vine. De ce? Pentru cd Dumnezeu vrea s& stam linistiti s&
ramanem pe loc acolo unde ne aflam. De aceea, in loc sa ne turburdm mintea si sa ne framantam, gandindu-ne ce sa facem, sa asteptam
linistiti ca sa ne arate Dumnezeu.

lata taina pacii si a unei legaturi fericite cu El. Daca unui Israelit, in pustie, i-ar fi trecut prin minte sa faca vreo miscare fara voia lui
Dumnezeu, daca s-ar fi hotarat sa plece cand norul era deasupra cortului, sau sa se opreasca in vreme ce norul mergea ne putem usor
inchipui care ar fi fost urmarea. Si cu noi se va intampla la fel. Daca umblam cand ar trebui sa stam linistiti, sau daca vom sta cand ar trebui
sa umblam, nu vom avea cu noi starea de fata a lui Dumnezeu. , Copiii lui Israel porneau dupa porunca Domnului si se opreau dupa porunca
Domnului.

Ei erau tinuti sa astepte necurmat ca Dumnezeu sa ingrijeasca de totul, si aceasta este una din cele mai binecuvantate stari in care se poate
afla cineva; dar, inainte de a putea gusta binecuvantarea, trebuie sa te afli in aceasta stare. Lucrul acesta este un adevar ce trebuie trait, iar
nu vorbe goale. Dumnezeu sa ne ajute sa-l dovedim n tot timpul calatoriei noastre pe pamant!

Dam in intregime aceasta parte Insemnata, pentru ca cititorul sa aiba inaintea lui, chiar cu vorbele Scripturii, porunca, trambitelor de argint.
Ea vine, n chip izbitor, la timpul potrivit, indata dupa invatatura despre miscare norului, si se leaga vadit cu intreaga istorie a lui Israel, nu
numai Tn trecut, ci si in viitor. Sunetul trambitei era bine cunoscut oricarei urechi taiate imprejur. Prin el se facea cunoscut gandul lui
Dumnezeu foarte lamurit si destul de simplu ca sa poata fi inteles de fiecare madular al adunarii, oricat de departe ar fi fost-de locul de unde
iesea marturia. Dumnezeu se ingrijise astfel, ca Tn aceastd adunare mare la numar, fiecare, desi foarte departe, sa poata auzi sunetele
argintii ale trambitei marturiei.

Fiecare trambita trebuia facuta dintr-o singura bucata; ele aveau un scop indoit. Cu alte cuvinte, izvorul marturiei era unul, desi lucrul pentru
care se da marturia si urmarea practica erau felurite. Fiecare miscare in tabara trebuia sa fie urmarea sunetului trambitei. Trebuia sa se
stranga adunarea ca sa preamareasca pe Dumnezeu si sa se bucure intr-o zi de sarbatoare? Aceasta se facea printr-un anumit sunet din
trambita.

Trebuiau sa se adune semintiile pentru lupta? Si aceasta se facea tot la sunetul trambitei. intr-un cuvant, adunarea pentru inchinare si
pregatirea de luptd, instrumentele de muzica si uneltele de lupta, absolut totul era randuit prin trambita de argint. Orice miscare, fie de
veselie, religioasa, sau fie lupta, oricare era urmarea acestui sunet cunoscut, trebuia sa fie rodul unei vointe nelinistite sau nesupuse, pe care
Dumnezeu n-o putea incuviinta deloc. Oastea calatorilor in pustie atarna tot atat de mult de sunetul trambitei ca si de miscarea norului.
Marturia lui Dumnezeu, data in acest fel deosebit, trebuia sa calauzeasca flecare miscare in toate zecile de mii ale miilor lui Israel.

Pe langa aceasta, fiii lui Aaron, preotii, aveau sa sune din trambite, caci gandul lui Dumnezeu nu putea fi cunoscut si Impartasit decat prin
mijlocirea si legatura preoteasca. Era dreptul sfant al familiei preotului sa se adune in jurul sfantului locas al lui Dumnezeu, ca sa vada cea
dintai miscare a norului si s-o trambiteze pana la marginile taberei. Ei trebuiau sa scoatad un sunet anumit, si fiecare luptator trebuia sa se
supuna indata fara sovaire. Ar fi fost, in acelasi timp, o razvratire pe fata din partea oricui ar fi incercat sa mearga fara vestire, sau care n-ar
fi voit sa mearga dupa ce vestea era cunoscuta. Toti trebuiau sa astepte marturia lui Dumnezeu si sa mearga in lumina acestei marturii, din
clipa in care le era data. Sa umbli fara marturie, insemneaza sa umbli in intuneric; sa nu vrei sa mergi dupa ce s-a dat marturia, insemneaza
sa ramai in intuneric.

Acestea sunt lucruri foarte lamurite, foarte practice si usor de inteles in rostul lor in adunarea din pustie. Dar sa ne aducem aminte ca toate
acestea inchipuiau ceva; ba chiar, ,ele au fost scrise pentru invatatura noastra”. Prin urmare suntem datori sa le cercetam cu luare aminte;
trebuie sa cautam, sa culegem si sa pastram cu sfintenie lectia insemnata pentru viata noastra, cuprinsa in porunca deosebit de frumoasa a
trambitei de argint Nimic nu poate fi mai potrivit pentru vremea de acum. Din ea iese o Tnvataturd careia cititorul crestin ar trebui sa-i dea
cea mai mare luare aminte. Ea arata in felul cel mai lamurit ca poporul lui Dumnezeu trebuie sa atarne numai de marturia dumnezeiasca si sa
i se supuna in totul pentru orice lucru.

Adunarea lui Israel in pustie nu indraznea sa se adune pentru o sarbatoare sau intr-un scop religios, inainte de a auzi sunetul trambitei si
oamenii in stare sa poarte armele nu se pregateau de luptd, inainte de a fi fost chemati prin semnul de alarma sa mearga impotriva
vrajmasului netaiat Tmprejur. Ei se inchinau si se luptau, calatoreau si se opreau, ascultand de sunetul trambitei. Nu era vorba deloc de ce le
placea sau ce nu le placea, de gandurile lor, de parerile, sau judecata lor. Era vorba numai de o ascultare oarba. Toate miscarile lor tineau de
marturia lui Dumnezeu, data din sfantul locas de preoti. Cantarea fnchinatorului ca si strigatul razboinicului, erau rodul marturiei lui
Dumnezeu.



Ce frumos! Si, pe langa aceasta, cata invatatura luam de aici pentru viata! Poate se intreaba cineva de ce staruim atat de mult asupra
acestui lucru? Pentru ca suntem adanc incredintati ca avem aici o lectie folositoare, mai ales pentru zilele in care traim; caci, insusirea cea
mai vadita a acestor vremuri este nesupunerea fata de Cuvantul lui Dumnezeu, impotrivirea hotarata la adevar, cand cere o ascultare deplina
si lepadarea de sine insusi i. Totul merge de minune, cata vreme se da o marturie adevarata si lamurita despre iertarea noastra, primirea
noastra, in Hristos, viata noastra, neprihanirea noastra, siguranta noastra vesnica in Hristos. Sufletul asculta si se bucura. Dar, indata ce e
vorba de drepturile si stapanirea Celui ce si-a dat viata, ca sa ne scape din focul iadului, si sa ne aseze in fericirea vesnica a cerului, se ivesc
tot felul de piedici, si se aduc tot felul de pricini si de intrebari; in jurul sufletului se ingramadesc astfel nori grosi de ganduri facute mai
dinainte fara temei si intuneca judecata. Puterea adevarului este slabita sau sucita in mii de chipuri. Nu se asteapta sunetul trambitei si cand
scoate un sunet limpede, nu e nici-un raspuns la chemare. Mergem cand ar trebui sa ne oprim, si ne oprim cand ar trebui s@ mergem.

Cititorule, ce poate sa urmeze de aici? Sau nici-o inaintare, sau o inaintare pe o cale rea, ceea ce este mai rau decat daca n-ar fi fost deloc.
Este cu neputinta sa inaintam in viata dumnezeiasca, daca nu ne lasam in totul in voia Cuvantului Domnului. Patern fi mantuiti prin marea
indurare dumnezeiasca si prin puterea ispasitoare a sangelui unui Mantuitor, dar ne vom multumi oare sa fim mantuiti de Hristos, fara sa
cautam sa umblam cu El, cat de cat, si sa traim pentru EI? Vom primi mantuirea prin lucrarea ce a savarsit fara sa suspinam dupa o legatura
tot mai strénsa cu El, si dupa o supunere mai deplina sub mana Lui, in toate lucrurile? Ce s-ar fi intdmplat lui Israel in pustie, daca n-ar fi voit
sa ia seama la sunetul trambitei? Putem vedea dintr-o privire. Daca, spre pilda, s-ar fi adunat, vreodata, sa se veseleasca impreuna, sau
pentru o pricina religioasa, fara chemarea hotarata de Dumnezeu, ce s-ar fi intamplat? Sau daca le-ar fi venit pofta sa thainteze sau sa plece
la lupta Thainte ca trambita sa sune alarma, ce ar mai fi fost? Sau in sfarsit, daca n-ar fi voit sa asculte cand erau chemati prin sunetul
trambitei, fie la 0 adunare sfanta, fie sa mearga inainte, fie la lupta, ce s-ar fi intdmplat?

Raspunsul este limpede ca ziua. Sa ne gandim bine, caci el ne da o invatatura. Sa ne alipim inimile de ea. Trambita de argint hotara si
poruncea orice miscare in vechiul Israel. Cuvantul lui Dumnezeu ar trebui sa randuiasca totul in Biserica acum. Preotii vechiului legamant
sunau in trambita de argint. Aceasta marturie a lui Dumnezeu este cunoscuta acum in casa preoteasca. Un crestin n-are dreptul sa mearga
sau sa faca ceva in afara de marturia dumnezeiasca. El trebuie sa astepte sa-i vorbeasca Cuvantul Domnului si pana cand il cunoaste, trebuie
sa stea linistit. Cand Il-a primit, trebuie sa mearga nainte. Dumnezeu poate si isi impartaseste acum gandul poporului sau luptator tot atat de
lamurit ca si odinioara lui Israel. Fara indoiala, ca acum nu se mai foloseste de sunetul trambitei sau de miscarea norului, ci de Cuvantul si
Duhul Sau. Tatal nostru nu ne calauzeste prin ceva ce izbeste simturile, ci prin ceva ce inraureste asupra inimii, asupra cugetului si asupra
mintii. Gandul Lui ne este Impartasit nu prin ceva firesc, ci prin ceva duhovnicesc.

Sa fim bine incredintati, cd Dumnezeul nostru poate da, si chiar da inimilor noastre o siguranta deplina despre ce trebuie si ce nu trebuie sa
facem; despre locurile unde trebuie sa mergem si unde nu trebuie sa mergem. Pare ciudat ca suntem siliti sa staruim asupra acestor lucruri -
ciudat sa-ti inchipui ca un crestin s-ar putea indoi si chiar tagadui acest adevar. Si totusi asa este. Adesea suntem in indoiala si in Tncurcatura
si sunt si crestini porniti sa tagaduiasca putinta de a avea siguranta pentru maruntisurile vietii de toate zilele. E ceva cu totul gresit. Un tata
nu-si poate spune oare gandul copilului Sau pana in cele mai mici amanunte, cu privire la purtarea lui? Cine va tagadui aceasta? Si Tatal
nostru ceresc, nu ne poate descoperi gandul Sau pentru toate imprejurarile? Fara indoiald ca poate; cititorul crestin sa nu se lase dar lipsit de
dreptul sfant ca sa cunoasca gandul Tatalui sau pentru fiecare imprejurare a vietii lui de toate zilele.

Ne-am putea inchipui o clipa ca Biserica lui Dumnezeu este mai putin ocrotita in privinta calduzirii decat tabara in pustie? Cu neputinta. Cum
se face atunci ca adesea se gdsesc crestini in incurcatura si nu stiu ce sa faca? Pricina trebuie sa fie ca nu au o ureche deprinsa sa auda
sunetul trémbitei de argint, si o vointa supusa ca sa raspunda chemarii ei. Putem spune ca nu trebuie sa ne asteptam sa auzim un glas din
cer poruncindu-ne sa facem cutare sau cutare lucru, sau sa mergem aici sau acolo, nici sa gasim totdeauna un hotarat in Scriptura, ca sa ne
calduzeasca in cele mai mici amanunte ale vietii noastre de toate zilele. Spre pilda: cum ar putea cineva sa stie daca trebuie sa se duca
intr-un anumit oras si sa ramana un anumit timp? Raspundem: daca urechea este deprinsa sa asculte cu bagare de seama, veti auzi negresit
sunetul trAmbitei de argint. inainte ca s& sune, stai pe loc; dupa ce a sunat, pleaca in data. latd ce face totul limpede, simplu si sigur. Acesta
este leacul pentru indoiald, nesiguranta si sovaire. Ne va pune la adapost de a alerga incoace si incolo in cautarea a tot felul de sfaturi. Pe
langa asta, vor invata ca nu e treaba noastra sa controlam miscarile fratilor nostri. Daca avem urechea larg deschisa si inima supusa, vom fi
calauziti negresit de Domnul, zi de zi. Dumnezeul nostru ne poate lumina in toate privintele. Daca nu face El acest lucru, nimeni altul nu e in
stare sa-l faca. Si daca-l face, nu mai avem nevoie de altcineva.

Sa sfarsim acum cu frumoasa intocmire a trambitei de argint, cu toate ca, dupa cum am spus, ea se potriveste nu numai poporului Israel in
pustie, ci se leaga de intreaga lui istorie pana la sfarsit. Astfel, avem sarbatoarea trambitelor, trambita anului de veselie, sunetul trambitelor
pentru jertfe, lucruri asupra carora nu ne vom opri, deoarece inainte de toate voim sa atintim privirea cititorului asupra gandului cuprins la
inceputul capitolului. Duhul Sfant sa sape in inimile voastre lectia insemnata a ,trambitelor de argint!”

lata-ne ajunsi cu cercetarea noastra, in clipa cand tabara trebuie sa plece. Totul era pe deplin randuit dupa ,,porunca Domnului”. Fiecare ins
dupa familia lui, si fiecare semintie dupa steagul ei, se aflau in locul pe care Dumnezeu li-l hotarase. Levitii erau la locul lor, fiecare cu slujba
ce i se incredintase, ingrijisera din belsug de curatirea taberei de orice fel de intinaciune si nu numai atat, dar au ridicat si steagul sfinteniei
personale si au adus jertfe de multumire din roadele indurarii harnice. Apoi avem sfesnicul de aur si cele sapte candele ale lui imprastiindu-si
lumina lor curata si scumpa; stalpul de foc si norul, si in sfarsit indoita marturie a trambitei de argint, nimic nu lipsea poporului calator. Un
ochi veghetor, o mana puternica, o inima plina de iubire, purtase de grija pentru tot ce se putea, astfel ca toata adunarea si fiecare madular
in parte sa ,aiba totul din belsug”.

Nici nu ne-am putea astepta la mai putin. Daca Dumnezeu fsi ia sarcina sa ingrijeasca de nevoile unui om sau unui popor, o face pe deplin.
Este cu neputinta ca Dumnezeu sa poata uita ceva. El stie tot si poate tot. Nimic n-ar putea scapa ochiului Sau veghetor; nimic nu-i este Lui
cu neputinta. Prin urmare, toti cei ce pot spune cu adevarat: ,Domnul este Pastorul meu”, pot adauga fara sovaire cu toata siguranta: ,Nu voi
duce lipsa de nimic”. Sufletul care se sprijineste intr-adevar pe bratul Dumnezeului Cel viu, niciodata nu va duce lipsa de nimic din ce este cu
adevarat bun pentru el. Biata noastra inima nesabuita 1si poate fauri mii de nevoi inchipuite, dar Dumnezeu stie tot de ceea ce avem
intr-adevar nevoie, si va ingriji pentru TOT.

Asa dar, tabara este gata de plecare; dar, lucru ciudat, iata o abatere de la porunca scrisa la inceputul cartii.



Chivotul marturiei, in loc sa fie In mijlocul taberei, se gaseste chiar in frunte. Cu alte vorbe, Dumnezeu, in loc s& rdmana n mijlocul adunarii
ca sa i se slujeasca, binevoieste, in harul Sau minunat si nesfarsit, sa implineasca, pentru poporul Sau, slujba de inainte-mergator.

Dar, sa vedem ce aduce aceasta desfasurare duioasa de har. Daca n-am cunoaste pornirea inimilor noastre de a se sprijini pe faptura, mai
degraba decat pe Dumnezeul cel viu, am avea tot dreptul sa ne miram, de cele de mai sus. Am fi gata sa intrebam: Ce nevoie avea Moise de
calauzirea lui Hobab? Dumnezeu nu era de ajuns? Nu cunostea El pustia? Ar fi ingaduit El ca ei sa se rataceasca? La ce mai slujea norul si
trambita de argint? N-aveau mai mult pret decat ochii lui Hobab? De ce oare cauta Moise un ajutor omenesc? Vai, intelegem prea bine
pricina! Stim cu totii, spre mahnirea si paguba noastre, pornirea inimii sa se sprijineasca pe ceva vazut. Nu ne place sa rdmanem intr-o stare
de deplina atarnare de Dumnezeu pentru fiecare pas al calatoriei. Ni se pare prea greu sa ne sprijinim pe un brat nevazut. Un Hobab pe care-|
putem vedea ne insufla mai multa incredere decat Dumnezeul cel viu pe care nu-L putem vedea. Suntem multumiti si linistiti cand avem la
indemana sprijinul si ajutorul vreunui sdrman muritor ca noi; dar sovaim, ne tulburam si ne pierdem indrazneala, cand suntem chemati sa
umblam numai prin credinta in Dumnezeu.

Aceste cuvinte s-ar parea ca sunt cam indraznete; sa vedem insa daca sunt adevarate. Este vreun crestin care, citind aceste randuri, sa nu
recunoasca cinstit ca asa e? Cu totii suntem porniti sa ne sprijinim pe bratul omului, chiar in fata atator pilde care ne dovedesc nebunia unei
astfel de porniri. in multe imprejuréri am simtit desert&ciunea oricérei increderi in fapturd, si totusi vrem s& ne incredem in ea. De alt§ pate,
am incercat neincetat sprijinul adevarat ce se afla in Cuvantul si in bratul Dumnezeului Cel viu. Am vazut ca niciodata nu ne-a parasit,
niciodata nu ne-a amagit, dar intotdeauna ne-a dat mai mult de cat am cerut sau gandit si cu toate acestea mereu suntem gata sa ne
rezemam de o trestie franta, si sa alergam la puturi crapate.

lata ce e omul, dar binecuvantat sa fie Dumnezeu, harul Lui se varsa peste noi, cum se varsa peste Israel in imprejurarea la care ne-am oprit
acum; daca Moise priveste la Hobab ca sa fie calauzit, Dumnezeu isi va invata slujitorul sa stie ca El singur este cu totul de ajuns ca sa-i
calauzeasca.

Asa este Dumnezeul nostru, mereu ,rabdator, plin de indurare, puternic, sfant” - stand neincetat, in maretia harului Sau, deasupra
necredintei si caderilor noastre, aratandu-Se in dragostea Lui, mai presus de toate piedicile pe care ar voi sa le ridice necredinta noastra. El a
dovedit foarte lamurit lui Moise si lui Israel, ca El era o calauza mai buna decat zece mii de Hobabi. Nu ni se spune in acest loc, daca Hobab a
mers cu el sau nu. La cea dintai poftire, el n-a vrut s& mearga si poate ca si la a doua a facut tot asa. Dar ni se spune ca Domnul a mers cu el.
»Norul Domnului era deasupra lor in timpul zilei, cand porneau din tabara” (Numeri 10:34) Scump adapost in pustie! El mergea inaintea
poporului Sau, sa-i caute un loc de odihna si dupa ce a gasit un ioc potrivit cu nevoile lor, El poposeste cu ei, intinzandu-si peste ei aripa-i
ocrotitoare, ca sa-i fereasca de orice vrajmas. ,El I-a gasit intr-un tinut pustiu, intr-o singuratate plina de urlete infricosate; I-a inconjurat, I-a
ingrijit, si l-a pazit ca lumina ochiului Lui. Ca vulturul care isi scutura cuibul, zboara deasupra puilor, isi intinde aripile, i ia, si-i poarta pe
penele lui: Asa a calauzit Domnul singur pe poporul Sau, si nu era nici un dumnezeu strain cu EI” (Deuteronom 32:10-12). , A intins un nor, ca
sa-i acopere si focul, ca sa lumineze noaptea” (Psalmul 105:39).

Astfel s-a ingrijit pentru tot, dupa intelepciunea, puterea si bunatatea lui Dumnezeu. Nimic nu lipsea si nici nu putea sa lipseasca, pentru ca
Dumnezeu insusi era acolo.

Pana aici, am vazut cum a calauzit Dumnezeu pe poporul sau, in pustie, si cum se ingrijea acolo de nevoile lui. Am vazut dovezile
intelepciunii, bunatatii si purtarii de grija a Domnului Dumnezeului lui Israel,

Acum insa, am ajuns intr-un loc, unde nori negri se ingramadesc in jurul nostru. Pana aici, am vazut pe Dumnezeu si lucrarile Sale, acum insa
vom privi pe om si cdile lui rele. Lucrul acesta totdeauna este trist. Omul este acelasi pretutindeni: in Eden, in lumea noastra, in pustie, in,
tara Canaanului, Tn Biserica si in imparatia de o mie de ani si e dovedit, ca omul se afla intr-o stare de desavarsita cadere, indata ce incepe el
sa lucreze, cade. Astfel, in cele doua dintai capitole din Geneza vedem pe Dumnezeu ca ziditor: totul e facut si randuit intr-o desavarsire
dumnezeiascd. Omul este l3sat in mijlocul zidirii acesteia ca s& se bucure de roadele intelepciunii, bunatatii si puterii lui Dumnezeu. in
capitolul 3 insa, totul e schimbat. Cand incepe omul sa lucreze nu face decat sa-si arate neascultarea, sa aduca prabusire si jale. Astfel dupa
potop, cand pamantul a trecut prin acel botez adanc si infricosat si cand omul si-a luat din nou locul, ni se infatiseaza asa cum e, dovedind nu
numai ca nu poate sa supuna si sa stapaneasca pamantul, dar ca nu e in stare sa se stapaneasca nici macar pe sine insusi (Geneza 9).

De-abia a fost scos Israel din Egipt si a facut vitelul de aur. Nici nu se randuise bine slujba de preot si fiii lui Aaron aduc foc strain. indata ce
Saul a fost ales imparat, s-a aratat incapatanat si neascultator.

Acelas lucru 1l vedem cand deschidem Noul Testament. De-abia este intemeiata Biserica si inzestrata cu darurile din ziua Cincizecimii si auzim
cuvinte triste de cartire si de nemultamire. Cu alte cuvinte, istoria omului, de la inceput si pana la sfarsit, in orice vremi si in orice loc, e plina
de caderi. Nu e nici-o abatere de la acest adevar.

E bine sa tinem seama de acest fapt destul de serios si sa-i dam un loc insemnat in inimile noastre. Este neaparata nevoie sa nlaturam orice
gand neadevarat cu privire la adevarata fire si adevarata stare a omului. Sa luam seama ca infricosata osanda, care a umplut de groaza
inima Tmparatului iubitor de placeri al Babilonului, a fost gasita Tmpotriva intregului neam omenesc, si impotriva oricarui fiu sau fiice a lui
Adam cel cazut: , Ai fost cantarit in cumpana si ai fost gasit usor” (Daniel 5:27).

Cititorule, ai primit tu aceasta osanda ca rostitd impotriva ta insuti? Este o intrebare foarte insemnata si de aceea suntem indemnati sa
staruim asupra ei. Spune, cititorule, esti tu un copil al intelepciunii? Dai tu dreptate cuvintelor lui Dumnezeu si te osandesti pe tine? Socotesti
tu ca esti un pacatos pierdut, vinovat si vrednic de osanda iadului? Daca-i asa, Hristos este pentru tine. El a murit ca sa ridice pacatul si sa-ti
poarte pacatele tale fard de numar. incredinteaza-ti viata in mainile Lui, si tot ce este El, tot ce are El va fi al tiu. El este intelepciunea,
neprihanirea, sfintenia si rascumpararea ta. Toti cei ce cred din inima n Isus, sunt scosi de pe pamantul cel vechi al pacatului si al osandei; ei
sunt priviti de Dumnezeu pe noul pamant al vietii vesnice si al sfinteniei dumnezeiesti. Ei sunt primiti in Hristos cel inviat si biruitor. ,,Cum
este El, asa suntem si noi in lumea aceasta: astfel se face ca dragostea este desavarsita in noi, pentru ca sa avem deplina incredere in ziua
judecatii.” (1 loan 4:17).



Dea Dumnezeu ca Duhul Sfant sa lucreze asupra inimii si cugetului tau si sa te duca la picioarele Mantuitorului.

Biata inima omeneasca se arata bine aici. Gusturile si dorintele ei sunt date la iveald. Poporul suspina de dor dupa tara Egiptului si arunca
fnapoi priviri pline de pareri de rau, gandindu-se la roadele si oalele de carne de acolo. Ei nu spun nimic despre loviturile pe care le indurau
acolo, din partea celor ce-i tineau in robie, nici de truda de la munca cuptoarelor de caramida. Nu-si aduc aminte decat de lucrurile cu care
Egiptul implinea poftele firii lor pamantesti.

De cate ori nu facem si noi tot asa? Cand inima pierde fragezimea, pe care o scoate din viata dumnezeiasca si cand lucrurile ceresti incep
sa-si piarda farmecul, cand dragostea cea dintai scade, cand Hristos inceteaza de a fi pentru suflet partea de multumire si de pret cand
citirea Cuvantului lui Dumnezeu si rugaciunea pierd din farmecul lor si ajung un fel de sarcina plictisitoare si facuta mai mult din obisnuinta,
atunci privirea noastra se indreapta spre lume, inima urmeaza privirea si in cele din urma picioarele urmeaza inima.

Si, In astfel de clipe, uitdm ce a fost lumea pentru noi, cand eram in ea si cand faceam parte din ea. Uitam ce robie si ce de suferinte, cata
ticalosie si josnicie am suferit cat am stat in slujba pacatului si Satanei; apoi nu ne gandim decat la indestulare si la un loc bun in lume. Si le
ajungem pe toate, ocolind incercarile si luptele ce se intalnesc in pustie, pe calea poporului lui Dumnezeu.

Lucrul acesta e destul de trist si ar trebui sa ne faca sa ne judecam si sa ne cercetam cu toata luarea aminte. intr-adevar, e infricosatoare
starea acelora, cari, dupa ce au urmat catva pe Domnul, au cazut pe drum din pricina oboselii. Cat de neplacut vor fi rasunat la urechile Iui
Dumnezeu cuvintele acestea: ,,Acum ni s-a uscat sufletul: nu mai este nimic! Ochii nostri nu vad decat mana aceasta” (Numeri 11:6). Ah!
Israele! Ce-ti lipsea? Nu-ti era de ajuns hrana cereasca? Nu puteai sa traiesti cu ce iti daruia mana Dumnezeului tau?

Si acum sa ne cercetam putin pe noi insine. Ne multumeste pe deplin totdeauna pe noi mana noastra cereasca? Ce inseamna intrebarea
intalnita foarte des pe care o pun unii crestini cu privire la binele sau raul care se afla intr-o indeletnicire sau alta, in cutare sau cutare placere
a lumii? Nu ni s-a Intamplat sa auzim niciodata, chiar din gura unor persoane, care marturisesc ca sunt credincioase, cuvinte ca acestea:
,Cum trebuie sa intrebuintam ziua de azi? De buna seama, nu putem sa ne gandim toata ziulica la Hristos si la lucrurile cerului; trebuie sa
avem si noi putina odihna. Acest fel de a vorbi nu ne aduce aminte oare intru catva de felul de vorbire al lui Israel din Numeri 117

Cum fti e vorbirea, asa fie si puterea. Cand umblam dupa alte lucruri, nu aratam noi prin asta ca numai Hristos, nu este de ajuns pentru
inimile noastre? De cate ori nu lasam noi de-o parte Biblia ca sa citim mult si cu pofta o literatura usoara si nefolositoare! Jurnalele in fiecare
zi sunt citite si pe-o parte si pe alta, pe cand Biblia sta adesea acoperita de praf.

Faptele acestea vorbesc indeajuns. Nu-i asa ca ele dovedesc ca dispretuim mana Cereasca si lasa sa se vada ca ravnim sa mancam ceapa si
prazul Egiptului?

O, de-am cugeta adanc la aceste lucruri! Sa umblam calauziti de Duhul, pentru ca Hristos sa fie totdeauna partea indestulatoare pentru
inimile noastre! Daca Israel, in pustie, ar fi mers cu Dumnezeu, niciodata n-ar fi putut spune: ,Ni s-a uscat sufletul nu mai este nimic! Ochii
nostri nu vad decat mana aceasta”. Aceasta mana ar fi fost de ajuns pentru ei. Tot astfel si noi. Daca umblam totdeauna cu Dumnezeu, prin
pustiul acestei lumi, sufletele noastre se vor multumi cu partea pe care El le-o da, si aceasta parte este un Hristos ceresc. S-ar putea ca El sa
nu fie totdeauna indeajuns pentru voi? Nu este El toata placerea pentru Dumnezeu? Nu umple El cerurile cu slava Sa? Nu este El Acela, pe
care fara incetare iL canta ingerii, pe care-L lauda si caruia i slujesc? Nu este El tinta de capetenie a sfaturilor si a planurilor vesnice? Nu
trece oare istoria cailor Sale marginile vesniciei? Ce raspuns vom da noi la toate aceste intrebari? Ce altul decat un ,DA” din toata inima si
fara pic de sfiala.

Ei bine, atunci, acest Prea iubit, in taina adénca a persoanei Sale, in maretia duhovniceasca a cailor Sale si in stralucirea si frumusetea fiintei
Sale, nu va fi El in orice clipa indeajuns pentru inimile noastre? Avem nevoie de altceva? Ne trebuie jurnale sau alte scrieri usoare ca sa
umple golul din sufletele noastre? Trebuie sa-L lasam deoparte pe Hristos ca sa mergem la o ,expozitie” sau la un concert?

O, ce trist, ca am fost nevoiti sa scriem aceste lucruri! Da, destul de trist si totusi atat de trebuincios. Si acum intrebam staruitor pe cititor: Nu
cumva Hristos nu este de ajuns pentru sufletul tdau? Nu cumva ai dorinte pe ceri El nu ti le poate implini? Daca-i asa, sa stii ca sufletul tau se
afla intr-o stare ingrijoratoare. E neaparata nevoie sa te gandesti bine la lucrul acesta si sa te cercetezi cu luare aminte. Arunca-te cu fata la
pamant tnaintea Lui Dumnezeu, judecandu-te cinstit tu insuti. Deschideti inima Thaintea Lui. Spune-i totul. Marturiseste-i Lui pana unde te-ai
coborat si cat esti de ratacit, caci doar asa stau lucrurile, intrucat Hristosul lui Dumnezeu nu-ti este de ajuns. Spune lui Dumnezeu tot ce-ti sta
pe inima si nu cduta sa ai odihnd, pana ce cu intreaga ta fiinta si plin de bucurie nu vei ajunge la starea aceea in care Hristos, si numai El,
sa-ti fie indeajuns partea ta de multamire in orice Tmprejurare a vietii tale.

Si acum sa ne intoarcem la capitolul nostru. Mai intai vom atrage luarea aminte a cititorului asupra unor versete, care cuprind o instiintare de
foarte mare insemnatate pentru noi: ,,Adunaturii de oameni, care se aflau in mijlocul lui Israel, i-a venit pofta, ba chiar si copiii lui Israel au
inceput sa planga, si sa zica: ,Cine ne va da carne sa mancam?”

Nu este nimic mai primejdios pentru lucrul lui Hristos sau pentru sufletele poporului sdau, decat intovarasirea cu oameni, care au pareri
amestecate. E cu mult mai putin primejdios sa ai a face cu vrajmasi cunoscuti si care lupta pe fata. Satana stie lucrul acesta destul de bine,
cand se trudeste sa hotdrasca pe copiii lui Dumnezeu sa se uneasca cu aceia, care nu au ganduri temeinice, sau - intr-altfel - sa vare
lucratori cu mult duh lumesc in mijlocul acelora, care cautd sa urmeze un drum despartit de lume. In Noul Testament gasim locuri care
infatiseaza acest fel deosebit de a se arata, al raului.

Astfel avem neghina si aluatul in Matei 13. Apoi in Filipeni gasim persoane care se alipesc de adunare si care erau ca ,adunatura de oameni”
din Numeri. in sfarsit avem spusele apostolului cu privire la oamenii varati de vrajmas printre crestini cu scop de a strica marturia si a nimici
sufletele copiilor lui Dumnezeu. Astfel apostolul Pavel vorbeste de , Credinciosi furisati si strecurati printre noi” (Galateni 2:4). luda
de-asemenea vorbeste de ,unii oameni care s-au strecurat printre cei credinciosi”.



Din toate acestea, invatam ca poporul lui Dumnezeu trebuie sa vegheze si nu numai sa vegheze, ci sa si vietuiasca intr-o strénsa legatura cu
Mantuitorul, care, singur poate sa apere pe ai Sai ca sa nu intre in mijlocul lor lucruri straine si sa-i pazeasca neintinati de orice atingere cu
oamenii cu ganduri amestecate sau cu un tel de a fi indoielnic.

2

»Adunatura de oameni” va fi neaparat ,,cuprinsa de pofta” si poporul lui Dumnezeu, in atingere cu ea, se gaseste intr-o primejdie de
neinlaturat, care urmareste sa-l faca sa i se urasca mana cereasca. Lucrul de care are nevoie poporul lui Dumnezeu este: sa fie hotarat din
toata inima de Hristos si sa se predea in intregime Lui si lucrului Lui. Cand o adunare de credinciosi este hotarata sa mearga cu sufletul alipit
de Hristos, fara sa aiba inima impartita; cand cauta sa umble intr-o despartire vadita de lumea de acum, nu va avea sa se teama prea mult,
ca persoane cu o purtare indoielnica, vor cauta sa-si faca loc in sanul ei. Totusi, sa nu uitam ca Satana se va stradui totdeauna sa strice
marturia Numelui lui Hristos, prin oameni lumesti, strecurati printre copiii lui Dumnezeu. Odata intrati in mijlocul lor, astfel de oameni, din
pricina purtarii lor rele, vor atrage ocara asupra Numelui Domnului. Stia bine Satana ce face cand a impins adunatura de oameni sa se
alipeasca de copiii lui Israel. Urmarile acestui amestec s-au aratat numaidecat. Poporul lui Israel iesise din Egipt cu bratele tharmate, trecuse
Marea Rosie si pe tarmurile ei inaltase cantec de biruinta. Totul parea stralucitor si plin de nadejdi frumoase, dar ,adunatura de oameni” era
acolo si inraurirea ei s-a aratat indata. Astfel se intdampla totdeauna in istoria poporului lui Dumnezeu, in marile miscari religioase, care au
avut loc din cand in cand, vedem anumite lucruri, care la inceput treceau nebagate in seama, din pricina varsarii bogate a harului si a puterii
duhului, dar care au iesit la ivealad indata ce revarsarea aceasta a Tnceput sa se imputineze.

Aceste lucruri ne dau de gandit. Ele cer veghere necurmata si privesc atat adunarile, cat si pe fiecare credincios in parte. La inceputul
intoarcerii noastre la Dumnezeu, cand suntem plini de ravna si de inviorare, varsarea din belsug a harului are loc cu atata binecuvantare,
incat multe lucruri pot trece fara sa fie prea mult cercetate, si totusi ele nu sunt decat seminte aruncate in tarind de mana vrajmasului. La
vremea potrivita vor incolti, vor creste si-si vor arata roadele. De aceea atat adunarile crestine cat si fiecare credincios in parte sa nu
adoarma, ci sa vegheze necurmat, pentru ca sa nu vina vrajmasul sa-si arunce samanta lui. Cand inima este cu adevarat predata lut Hristos,
totul se va ispravi. Dumnezeul nostru este plin de mila fata de noi, ne poarta de grija si ne apara sa nu cadem in vreo cursad. Sa ne incredem
in El si sa-i dam slava!

Dar mai avem si alte lucruri de invatat din aceastd parte din Cuvantul lui Dumnezeu. Nu trebuie sa ne oprim doar la caderea adunarii copiilor
lui Israel. in aceastd imprejurare, il vedem chiar pe Moise sovaind si cazand sub greutatea raspunderii sale.

lata o vorbire care intr-adevar ne da de gandit. Departe de noi gandul de aratari mai mari sau altfel de cum au fost caderile si cusururile unui
slujitor atat de ales si atat de vrednic ca Moise. Ne-ar sedea rau sa rastalmacim faptele si cuvintele aceluia, despre care Duhul Sfant spune:
»el a fost credincios in toata Casa lui Dumnezeu” (Evrei 3:2). Moise, ca toti sfintii Vechiului Testament, si-a luat locul printre ,,duhurile celor
neprihaniti, facuti desavarsiti” (Evrei 12:23) si orice gand din Noul Testament, cu privire la el, 1i aduce cinste si-l infatiseaza ca pe un vas de
mare pret, cu toate acestea trebuie sa ne gandim adanc asupra Istoriei insuflate, pe care o avem acum inaintea ochilor. Este adevarat ca
faptele si caderile poporalul lui Dumnezeu din Noul Testament nu se pot talcui si pune pe seama vremurilor de care vorbeste Vechiul
Testament.

Acesta din urma insa ni le infatiseaza aidoma. Dar au ce scop? Ca sa ne dea invatatura. ,Si tot ce a fost scris mai inainte, a fost scris pentru
invatatura noastra, pentru ca, prin rabdarea si prin mangaierea pe care o dau Scripturile, sa avem nadejde” (Romani 15:4).

Daca-i asa, ce trebuie sa invatam noi din izbucnirea de deznadejde, aratata in Numeri 11:11-157?

Cel putin lucrul acesta: numai pustia poate sa dea la iveala ce se gaseste in cei mai buni dintre noi. Numai aici aratam ce se afla in inimile
noastre. Cartea Numeri este in deosebi cartea pustiei, deci, este si drept sa ne asteptam sa gasim in ea tot felul de caderi si de cusururi,
dezvaluite 1n toata goliciunea lor. Duhul lui Dumnezeu zugraveste cu cea mai mare grija fiecare lucru. El ne infatiseaza pe oameni asa cum
sunt ei si cu toate ca Moise cel infatisat aici s-ar parea un Moise, care vorbeste cu multa usuratate, aceasta usuratate ne este pusa nainte ca
sa ne slujeasca de instiintare si de invatatura. Moise ,era un om care avea aceleasi slabiciuni ca si noi” si e vadit ca in aceasta vreme a
istoriei sale, pe care o avem inainte, inima lui este coplesita de greutatea grozava a raspunderii, sale.

Dar, poate, se va zice: ,Nu-i deloc de mirare, caci greutatea era prea mare pentru umerii omului”. Lucrurile se infatiseaza fnsa cu totul altfel:
era oare prea grea pentru umerii dumnezeiesti? Ce Moise a fost chemat sa poarte el singur sarcina? Nu era cu el Dumnezeul cel viu si nu era
asta de ajuns? Ce insemnatate are faptul ca lui Dumnezeu i-ar fi placut sa lucreze printr-un singur om sau prin zece mii? Toata puterea, toata
intelepciunea, tot harul se gasesc in El. El este izvorul tuturor binecuvantarilor si cu privire la lucrurile credintei, ori ca ar fi un singur canal de
revarsare, ori ca ar fi o mie, asta n-are nici-o insemnatate.

De aici toti slujitorii lui Hristos au de Tnvatat un lucru de seama: Cand Domnul aseaza pe un om intr-un loc de raspundere, il face in stare sa
ocupe acel loc si il tine acolo. De buna seama insa ca e cu totul altceva cand un om, fara sa fie chemat acolo, vrea el sa se duca intr-un camp
de lucru, sau sa ia un loc greu si primejdios. Atunci putem sa ne asteptam neaparat, mai curand sau mai tarziu, la o cadere deplina. Cand
Dumnezeu insa cheama un om intr-un anumit loc la slujba, il si Tnzestreaza cu harul trebuincios pentru indeplinirea lucrului, la care e chemat.

Nimeni nu e trimis la razboi pe cheltuiala sa. Deci, noi trebuie sa asteptam totul de la EIl. Nu vom cadea niciodata, daca ne vom alipi numai si
numai de Dumnezeul cel viu. Nu ne vom pierde vlaga duhovniceasca niciodatd, cata vreme ne vom adapa la izvor. Micile noastre izvoare vor
seca in curand, dar Domnul Isus spune: ,,Cine crede in Mine, din inima lui vor curge rauri de apa vie, cum zice Scriptura” (loan 7:38).

Aceasta este marea lectie invatata in pustie. Nu putem merge mai departe fara ea. Daca Moise ar fi inteles-o bine, n-ar fi indreptat niciodata,
catre Dumnezeu, astfel de cuvinte: ,De unde sa iau carne, ca sa dau la tot poporul acesta?” El si-ar fi atintit privirile numai spre Dumnezeu si
ar fi inteles ca el nu e decat o unealtd in mainile lui Dumnezeu, o unealta ale carei puteri sunt marginite. Moise singur, de buna seama, n-ar fi
putut face rost de hrana acelei mari multimi, nici chiar pentru o zi. Dumnezeu insa are putere sa implineasca nevoile oricarui muritor si sa i le
implineasca totdeauna.

Credem noi cu adevarat lucrul acesta? Nu se in tampla cateodata sa avem indoiala? Nu cumva ni se intampla uneori sa ne purtam astfel,
incat sa se vada ca noi ne ingrijim de nevoile noastre si nu Dumnezeu? Si atunci e de mirat ca suntem tristi, ca sovdim si ca ne prabusim



biruiti? Se intelege. Moise ar fi putut sa zica: ,Doamne, eu singur nu sunt in stare sa port pe tot poporul acesta, caci este prea greu pentru
mine”. Nu s-a gasit decat o singura inima, care a fost in stare sa sufere o astfel de adunare si anume: inima Celui Prea lubit, care, atunci cand
Israelitii cadeau, franti de oboseala langa cuptoarele de caramizi din Egipt, s-a coborat sa le dezlege lanturile robiei si dupa ce i-a
rascumparat din mana vrajmasului, si-a asezat locuinta in mijlocul lor. El putea sa-i sufere, El si numai El singur. Numai inima Sa plina de
dragoste si mana Sa puternica erau in stare sa poarte aceasta greutate. Si daca Moise ar fi stiut atotputernicia acestui mare adevar, n-ar fi
spus si n-ar fi putut spune: ,Decat sa te porti asa cu mine, mai bine omoara-ma, Te rog, daca mai am vreo trecere fnhaintea Ta, ca sa nu-mi
mai vad nenorocirea.”

Aceasta a fost o clipa intunecata in viata alesului slujitor al lui Dumnezeu. El ne aduce aminte intrucatva de proorocul llie, cand s-a aruncat la
radacina unui ienupar si a cerut lui Dumnezeu sa-i ia viata.

Dar ce minunat e sa privim pe acesti doi oameni laolaltd pe muntele schimbarii la fatd. Aceasta ne arata intr-un chip atat de vadit ca
gandurile lui Dumnezeu nu sunt gandurile noastre si caile Sale nu sunt caile noastre. El pastra pentru Moise si llie lucruri si mai de pret, decat
acelea la care se gandeau ei. Binecuvantat sa fie Numele Sau, caci El face sa amuteasca glasul temerilor noastre, prin bogatiile harului Sau!
Cand sarmanele noastre inimi se asteapta la moarte si la nenorocire, El ne da viata, biruinta si slava.

Totodata nu putem trece cu vederea faptul ca dand fnapoi din fata unei grele raspunderi, Moise se lepada de o slujba de frunte si de un drept
care i se daduse numai lui. Chemarea acestor saptezeci de oameni adauga ceva puteri lui Moise? Nu, caci la urma s-a vazut ca n-au fost
inzestrati cu nimic mai mult decat cu duhul si puterea care era peste Moise. Ce e drept acum erau saptezeci de oameni, in loc de unul singur,
dar marirea numarului oamenilor n-aducea nici-o crestere a puterii duhovnicesti. Aceasta adaugare de oameni cruta truda lui Moise, dar i
stirbea ceva din vrednicia lui. De aici Thainte el avea sa fie o unealta legata de altele, in loc sa fie una singura. S-ar putea spune fnsa ca Moise
- slujitorul binecuvantat cum era, nu dorea de loc slujba de cinste pentru el insusi, ci mai degraba cauta sa mearga pe o carare umbrita, cat
mai ascunsa si smeritd. Fara indoiala ca asa este. Asta insa n-are a face aici. Moise, vom vedea indata, era omul cel mai bland de pe fata
pamantului si nici nu ne trece prin minte sa ne gandim ca un alt om s-ar fi purtat mai bine in aceste imprejurari. Totusi suntem datori sa
pastram marea lectie pe care ne-o infatiseaza acest capitol intr-un chip atat de izbitor. Cel mai bun dintre oameni cade, si se vede limpede ca
Moise, in capitolul 11 din Numeri, nu se gasea in starea de indltare senina a credintei. Dimpotriva, pare ca pierduse pentru o clipa acea
cumpana desavarsita a sufletului, acea stare, la care ajung neaparat toti acei care au pe Dumnezeul cel viu, ca singurul izvor al gandurilor
lor. Si banuim aceasta, nu numai din faptul ca a cazut sub greutatea raspunderii sale.

La toate acestea vedem lucrarea unui duh de neincredere, care urmareste totdeauna sa margineasca pe Sfantul lui Israel. Dumnezeul cel
Atotputernic, Stapanul cerurilor si al pamantului, facatorul intregii lumi, nu poate sa le faca rost de carne pentru sase sute de mii de oameni?
Daca ne-am gandi astfel,ce trist ar fi! Cat de marginiti suntem! Credinta face loc lui Dumnezeu si astfel ea nu cunoaste nici-o greutate. Ea fsi
bate joc de ,lucruri neputincioase”. in lucrurile credintei, Dumnezeu e marele raspuns la orice intrebare, singurul in stare sa dezlege toate
greutatile. Ea nsa totul in seama Lui si putin 1i pasa ca e vorba de sase sute de mii de insi sau de sase sute de milioane. Ea stie ca Dumnezeu
este totul si asta e de ajuns. Ea si are obarsia tuturor izvoarelor in El. Necredinta aicea: ,,Cum e cu putintd cutare, sau cutare lucru?” Ea e
plina de: ,cum” credinta insa are un singur mare raspuns la miile de ,cum”, si acest raspuns este: Dumnezeu.

Cheia adevarata a destoiniciei in orice slujba este puterea duhovniceasca. Ea nu este tot una cu iscusinta, intelepciunea, sau puterea omului.
Ea nu e altceva decat puterea Duhului lui Dumnezeu. Lucrul acesta este adevarat nu numai pentru vremurile lui Moise, ci si pentru zilele
noastre. ,Lucrul acesta nu se va face nici prin patere, nici prin tarie, ci prin Duhul Meu, zice Domnul ostirilor” (Zaharia 4:6).

Ce bine ar fi, daca toti slujitorii Lui si-ar aduce aminte necurmat de acest adevar! Cat de mult le-ar imbarbata el inima si ce vioiciune
nesfarsita ar da slujbei lor. O slujba care izvoraste dintr-o legatura necurmata cu Duhul Sfant, niciodata nu poate ajunge ceva sec. Daca un
om insa se bizuie pe puterile lui, in curand acestea vor slei. N-au nici-un pret ,talentele”, multimea scrierilor citite, sau bogatia cunostintelor;
daca nu este Duhul Sfant izvorul si puterea slujbei, mai curand, sau mai tarziu, ea isi va pierde fragezimea si nu va da nici-un rod.

Daca-i asa, cat de insemnat lucru e ca toti cei ce slujesc, fie la raspandirea Numelui lui Isus printre cei ce n-au auzit niciodata despre El, fie in
Biserica, sa se bizuie fara intrerupere numai si numai pe puterea Duhului Sfant! El stie de ce nevoi sunt incercate inimile noastre si El e si in
stare sa le implineasca. Dar trebuie sa ne incredem in El. Asta nu inseamna fnsa ca putem sa ne bizuim in parte pe noi, in parte pe Duhul lui
Dumnezeu. Daca e cea mai mica incredere in noi, se va vedea fara zabava. Trebuie sa ispravim odata cu increderea in noi, daca vrem sa fim
vase ale Sfantului Duh. Asta nu inseamna deloc - mai e nevoie s-0 spunem? - ca nu trebuie sa avem o sfanta silinta si o sfanta inflacarare in
cercetarea Cuvantului lui Dumnezeu, ca si in Incercarile, luptele si feluritele greutati ale sufletului. Dimpotriva, suntem incredintati ca, noi cu
cat ne vom bizui mai mult cu simtamantul nimicniciei noastre pe marea putere a Duhului Sfant, cu atat vom cerceta mai cu ingrijire si Cartea
si sufletul. Ar face o greseala de neiertat cel ce ar cerceta Cuvantul lui Dumnezeu, fara rugaciune si fara cugetare adanca, sub cuvant ca el
sta Tn legaturd cu Duhul Sfant. ,,Pune-ti pe inima aceste lucruri, indeletniceste-te in totul cu ele, pentru ca inaintarea ta sa fie vazuta de toti”
(1Timotei 4:15). Astfel dar, fiecare sa-si aduca aminte totdeauna ca Duhul Sfant este izvorul nesecat si viu al slujbei. El singur este Acela care
poate sa dea la iveald, In toata stralucirea si plinatatea, comorile Cuvantului lui Dumnezeu si sa le imparta dupa cereasca Sa putere, fiecarui
suflet, potrivit nevoilor, pe care le are. Nu doar ca infatiseaza adevaruri noi, ci face ca, in asa fel sa se desfasoare Cuvantul incat acesta sa
lucreze potrivit cu nevoia pe care o are fiecare din cei ce fac parte din poporul lui Dumnezeu.

lata adevarata slujba. Se poate intampla ca cineva sa lamureasca de o suta de ori acelas loc din Scriptura acelorasi persoane si totusi de
fiecare datd, sa vesteasca pe Hristos cu o noua fragezime duhovniceasca. Pe de alta parte, altcineva isi chinuieste mintea sa gaseasca
subiecte noi si chipuri deosebite, in care ar putea sa vorbeasca despre versete cunoscute, si cu toate aceste stradanii, in predica sa nu se
gaseste macar o faramita de Hristos, sau de putere duhovniceasca.

Toate acestea sunt adevarate atat pentru evanghelist, cat si pentru invatator sau pentru pastorul sufletelor. Cineva poate sa fie chemat sa
predice Evanghelia in acelasi loc, vreme de mai multi ani; uneori este mahnit vazand ca trebuie sa se vorbeasca mereu acelorasi ascultatori,
sa lamureasca acelasi subiect, sdptamana dupa saptamana, luna dupa luna si an dupa an. Si atunci il vedem straduindu-se sa gdseasca ceva
nou, proaspat sau deosebit. Ba mai mult, in inima lui citim dorinta de a pleca intr-alt loc, unde subiectele sale obisnuite vor fi noi pentru
ascultatorii de acolo. Ceea ce am spus mai sus va ajuta mult pe astfel de oameni sasi aduca aminte ca Hristos este marele subiect al
vestitorului Evangheliei. Duhul Sfant este puterea care desfasoara acest insemnat temei de vorbire, iar sarmanii pacatosi pierduti sunt aceia



inaintea carora trebuie desfasurata vorbirea. Si Hristos este totdeauna nou; puterea Duhului Sfant are necurmat ceva viu in ea, iar sufletul
omenesc se gaseste in asa stare ca nu ramane nepasator. De altfel e bine ca vestitorul Evangheliei, ori de cate ori se ridica sa vesteasca
Evanghelia, sa-si aduca aminte, ca aceia carora le vorbeste nu cunosc deloc Evanghelia si sa vorbeasca astfel ca si cum ascultatorii sai
pentru intdia oard aud vestea buna, pe care le-o aduce. intr-adevér, vestirea Evangheliei, in intelegerea dumnezeiasca a acestui cuvant, nu
este desfasurarea seaca a unei invataturi evanghelice, nici un anumit fel de discurs rostit de fiecare data, cu aceea obisnuinta plictisitoare. A
vesti Evanghelia inseamna a dezvalui inima lui Dumnezeii, persoana si lucrarea lui Hristos.

O, de-ar avea toti vestitorii Evangheliei aceste lucruri in minte! Astfel, ia ceea ce s-a petrecut cu Moise, asa cum ne este infatisat in acest
capitol, vedem ca n-a avut loc nici-o sporire a puterii, ci, acelasi duh, pe care-L avea singur, a fost impartit peste cei saptezeci de batrani.
Dumnezeu poate sa lucreze printr-un singur om tot asa de bine ca si prin saptezeci; dar, daca El nu lucreaza, saptezeci de insi nu vor face
mai mult decat unul singur. Este lucrul cel mai de capetenie sa avem pe Dumnezeu totdeauna de fata in sufletul nostru. Aceasta este marea
taina a puterii si a lucrului plin de viata, fie pentru vestitorul Evangheliei, fie pentru invatator, cat si pentru oricare altul. Cand cineva poate sa
spuna: ,Toate izvoarele mele sunt in Dumnezeu”, n-are de ce sa se nelinisteasca, in ce priveste campul sau de lucru, sau cu privire la
destoinicia de care are nevoie. Cand insa lucrurile nu stau tocmai asa, intelegem usor ca bietul om doreste mult sasi imparta cu altii munca si
raspunderea. Sa ne aducem aminte cum Moise, la inceputul Exodului, mergea silit in Egipt, ascultdnd de Dumnezeu si cum grabnic a hotarat
pe Aaron sai intovaraseasca. Asa se petrece totdeauna. Noua ne plac lucrurile, care se pot pipai, lucrurile pe care sa le poata vedea ochiul si
sa le atinga mana. Ne este greu sa vedem pe Acela, care este nevazut. Si totusi sprijinul pe care cautam sa ne bizuim este mai totdeauna o
Jtrestie frantd”, care ne strapunge mana. Aaron a fost pentru Moise un adanc izvor de amaraciune. Tot astfel, lucrurile pe cari, in nebunia
noastra, le socotim ca ne sunt ajutoare, de care nu ne putem lipsi, ajung mai totdeauna sa insele amarnic asteptarile noastre.

Sa ne silim sa invatam ca trebuie sa ne bizuim numai pe Dumnezeul cel viu, cu o inima curata si o incredere nezguduita.

fnainte de a ispravi acest capitol, sa ne oprim o clipa sa cercetam felul cu adevarat minunat in care infrunta Moise Imprejurarile, in care el
singur s-a varat. Una e sa te codesti in fata greutatilor si a raspunderii si alta e sa te porti cu inima larga si cu smerenie adanca fata de aceia
care sunt chemati sa impartaseasca greutatea cu tine. Aceste doua lucruri sunt cu totul deosebite si putem vedea adesea aceasta deosebire
aratata Tn chip izbitor.

in imprejurarea de aici, Moise aratd bun&tatea aleasd, care este trésatura lui deosebita. latd un lucru minunat de frumos. Moise era departe,
sa aiba acel josnic duh de pizma, care sa nu mai lase pe nimeni altul sa vorbeasca. El era gata, din pricina bunatatii sale, sa se bucure de
toate aratarile adevaratei puteri a Duhului, in orice loc si la orice ins. EL stia destul de bine ca cei doi cameni nu puteau sa prooroceasca,
decat prin puterea Duhului Sfant si daca era asa, in orice loc s-ar fi aratat aceasta putere, cum iar fi trecut macar prin gand ca el sa caute s-o
inabuse sau sa i se impotriveasca?

O, ce bine ar fi, daca si noi am avea intr-o masura mai bogata acel duh ales in aceasta privinta. Fiecare dintre noi sa nazuim sa-l avem.

Sa cautam sa avem o inima larga, care sa se bucure, fara sa se prefaca, de marturia si de slujba copiilor lui Dumnezeu, chiar atunci cand
n-am vedea toate lucrurile cu aceiasi ochi ca ei si cand felul nostru de a lucra ar fi altul decat al lor. Nu e nimic mai josnic decat acel duh
murdar de pizma si de gelozie, care nu ingdaduie unui om sa-i para bine si sa se bucure de lucrul altuia. Putem fi incredintati ca, daca Duhul lui
Hristos este la lucru in inimile noastre, putem sa ne desprindem de noi insine si sa imbratisam, in duh, campul intreg de lucru al
binecuvantatului nostru Stapan si pe toti lucratorii Sai prea iubiti; vom putea astfel sa ne bucuram din toata inima ca lucrarea se face fara sa
ne intereseze prin cine. Cineva, a carui inima este plina de Hristos, ar putea spune - si ar putea spune fara sa treaca marginile: ,Numai sa se
faca lucrarea - Hristos sa fie preamarit - sufletele sa fie mantuite - turma Domnului sa fie hranita si ingrijita, si n-am avea nevoie sa stim cine
face lucrarea”.

Acesta este adevaratul duh, pe care trebuie sa-l avem. El e departe ca cerul de pamant de ingustimea si iubirea de noi insine, care nu poate
sa se bucure decat de lucrarea in care ,eu” si ,eu insumi” am un loc destul de insemnat. Domnul sa ne scape de lucrul acesta si sa ne faca sa
dorim acea stare de suflet, pe care a aratat-o Moise, cand a spus: ,Esti gelos pentru mine! Sa dea Dumnezeu ca tot poporul Domnului sa fie
alcatuit din prooroci, si Domnul sa-si puna Duhul Lui peste ei.”

in cele din urma versete ale capitolului nostru, vedem pe popor in stpanirea lucrurilor, pe care le dorise cu atata poftd. Acesta ins& le-a fost
spre pieire. ,El le-a dat ce cereau, dar a trimes molima printre ei” (Psalmul 106:15). Capatasera ce au dorit cu atata pofta, dar si-au gasit
moartea. Ei au vrut sa aiba carne, odata cu ea insa a venit judecata lui Dumnezeu.

Ce pilduitor lucru! Sa luam in seama aceasta instiintare! Sarmana inima omeneasca e plina de dorinte desarte si de pofte josnice. Mana
cereasca n-o impaca deplin, ii trebuie altceva. Dumnezeu ingaduie sa capatam si acest lucru. Dar atunci? Prapad, nerodnicie, judecata!

O, Doamne, pastreaza Tu inimile noastre alipite numai de Tine, Tn orice vreme! Fii Tu totdeauna partea care sa fie indeajuns sufletelor
noastre, in toata vremea calatoriei noastre prin pustiul lumii acesteia, pana vom vedea fata Ta plina de slava!

Partea infatisata in acest mic capitol, poate fi privita sub doua infatisari deosebite: una care infatiseaza lucruri ce se vor petrece in viitor si
alta in legatura cu purtarea noastra in viata de toaie zilele.

in unirea lui Moise ,,cu femeia etiopiana” ni se aratd marea si minunata tain a unirii Bisericii cu Hristos, Capul sdu. Acest lucru l-am intalnit in
studiul nostru asupra cartii Exodului; aici insa il gasim sub o infatisare cu totul deosebita: unirea lui Moise cu femeia etiopiana atata vrajmasia
lui Aaron si a Mariei. Faptele pline de maretie, izvorate din har, sunt intampinate cu impotrivire de cei ce tin seama numai de legaturile firesti
si de mijloacele care stau in puterea oamenilor.

Noi stim, din cele scrise Tn Noul Testament, ca intinderea harului la Neamuri a starnit ura cea mai mare si cea mai grozava a ludeilor. Ei nu
voiau ca sa se impartaseasca din har si Neamurile, nu voiau sa creada ca aceasta e voia lui Dumnezeu; nu voiau nici macar sa auda de lucrul
acesta. Capitolul 11 al Epistolei catre Romani, are in vedere lucrul acesta, cand apostolul zice Neamurilor: ,Dupa cum voi odinioara n-ati
ascultat de Dumnezeu, si dupa cum prin neascultarea lor ati capatat indurare acum, tot asa ei acum, n-au ascultat, pentru ca, prin indurarea



aratatd vouad, sa capete si ei indurare” (Romani 11:30-31).

lata ce ne este infatisat in istoria lui Moise. El se da cu totul lui Israel, fratilor sai trupesti; ei insa, in neincrederea lor, il leapada. L-au izgonit si
nu l-au voit. Faptul acesta, in intelepciunea fara margini a lui Dumnezeu, ajunge un prilej de indurare pentru o straina, - caci, in vremea cand
Moise e indepartat de catre Israel, incheie acea legatura tainica si plina de talc cu o femeie pagana, legatura impotriva careia se ridica si
vorbesc Maria si Aaron, in capitolul nostru, impotrivirea lor atrage judecata lui Dumnezeu. Maria se umple de lepra si ajunge astfel o fiinta
pangarita, vaitata de toata lumea. Si lepra n-o paraseste decat in urma rugaciunii aceluia, pe care-l vorbise de rau.

Tot asa si ludeii n-au crezut marele adevar al indurarii daruite Neamurilor, iata de ce, mai in urma a cazut mania peste ei. Mai tarziu insa vor
fi adusi si ei la scaunul indurarii ca si Neamurile. Dar cat de umilitor e pentru ei care cautau sa ramana pe temeiul fagaduintei si al drepturilor
date de Dumnezeu numai lor. Asa a gasit insa cu cale intelepciunea lui Dumnezeu, careia apostolul i-a inaltat acest maret cantec

,0, adancul bogatiei, intelepciunii si stiintei lui Dumnezeu! Cat de nepatrunse sunt judecatile Lui, si cat de neintelese sunt caile Lui! Si Tn
adevar, ,cine a cunoscut gandul Domnului? Sau cine a fost sfetnicul Lui? Cine I-a dat ceva intai, ca sa aiba de primit thapoi?” Din El, prin El, si
pentru El sunt toate lucrurile. A Lui sa fie slava in veci! Amin” (Romani 11:33-36).

Sa vedem acum partea care e in legatura cu viata de toate zilele. E foarte primejdios sa vorbesti impotriva unui slujitor al lui Dumnezeu. Sa
fim incredintati ca Dumnezeu, mai curand sau mai tarziu va pedepsi lucrul acesta. Pedeapsa dumnezeiasca a cazut numaidecat asupra
Mariei. intr-adevar, era o razvratire vadita, sa vorbesti impotriva aceluia pe care Dumnezeu il ridicase intr-un fel atat de deosebit, si-i ddduse
sarcina unei slujbe dumnezeiesti, si care, chiar in imprejurarea de care se plangeau Maria si Aaron, lucrase intr-o desavarsita potrivire cu
indrumarile lui Dumnezeu, infatisandu-ne acea taina stralucita, ascunsa in gandirea vesnica: unirea lui Hristos cu Biserica. Oricum, este o
greseala de neiertat sa vorbesti de rau pe slujitorii lui Dumnezeu, chiar pe cei mai slabi si mai smeriti. Daca slujitorul nu se poarta cum se
cuvine, - daca e in vreo greseald, daca a gresit in vreo privinta, Domnul are sa-l jude ce; fratii lui insa sa ia bine seama la purtarea lor insisi,
ca sa nu ajunga ca Maria sa se amestece in aceste lucruri, caci altfel vor pati-o urat. E infricosator lucru sa vezi, uneori, cum isi ingaduie unii
sa vorbeasca si sa scrie impotriva slujitorilor lui Hristos. Acestia, ce e drept, pot da loc la astfel de prilejuri, pot sa se insele sau sa vadeasca o
purtare si un duh intinat si totusi pacatuieste impotriva lui Hristos, acela care vorbeste de rau pe scumpii Sai slujitori. Trebuie sa ne lasam o
datd patrunsi de insemnatatea acestor cuvinte: ,,Cum de nu v-ati temut sa vorbiti impotriva robului Meu?”

Dumnezeu sa ne dea harul sa nu ne lasam tarati in acest pacat grozav! Sa veghem sa nu fim gasiti savarsind ceea ce supara pe Dumnezeu,
adica vorbind impotriva celor ce sunt dragi inimii Sale. Nu este nici unul din copiii lui Dumnezeu, la care sa nu putem gasi macar ceva bun,
numai sa cautam cu luare aminte. Sa nu ne oprim decat la binele acesta. Sa-l urmarim, sa-l intarim si sa-I facem sa creasca cu orice pret. De
alta parte, daca n-am putut sa gasim nici-un pic de bine la fratele si tovarasul nostru de slujba; daca ochiul nostru n-a descoperit decat
cusururi; daca n-am izbutit sa zarim macar o scanteie de viata in cenusa - macar o piatra scumpa in gramada de murdarie, daca n-am vazut
decat o fire pamanteasca, atunci, cu o mana plina de iubire, sa intindem valul tacerii peste fratele nostru si sa nu vorbim despre el, decat la
scaunul harului.

E ceva prea frumos in chipul cum stie sa se poarte Moise, in imprejurarea aceasta. El ni se arata cu adevarat un om bland, nu numai in
fmprejurarea cu Eldad si Medad, dar si in aceea mai grea, cu Maria si Aaron. in cea dintéi, in loc sa fie gelos pe cei ce erau chemati sa ia parte
la insarcinarea si raspunderea sa, el se bucura de lucrul lor si doreste ca tot poporul lui Dumnezeu sa aiba acelas har sfant. in cea de a doua,
in loc sa simta si sa tina ura impotriva fratelui si sorei sale, el se duce grabnic sa mijloceasca pentru ei.

Aici Moise e plin de Duhul Stapanului sau si se roaga pentru aceia, care au vorbit atat de nesabuit impotriva lui. Aceasta a fost o biruinta -
biruinta unui om bland - biruinta harului. Cineva care-si cunoaste adevarata stare thaintea lui Dumnezeu, poate sa se ridice deasupra tuturor
vorbirilor de rau. Nu se intristeaza decat de starea, in care se afla cei ce le rostesc. Poate sa-i ierte. Un astfel de om nu se aprinde repede, nu
se indarjeste si nu este plin de el insusi. El stie ca nimeni nu poate sa-1 aseze mai jos decat se cuvine. Si astfel, daca cineva il vorbeste de rau,
el isi pleaca indata capul cu blandete, isi vede de drum si isi incredinteaza pricina in mainile. Aceluia care judeca cu dreptate, si care va
rasplati fiecaruia dupa faptele sale. Aceasta e adevarata slujba. O, de am intelege-o mai bine! Atunci nu vom mai fi atat de lesne gata sa ne
aprindem, cand cineva ne vorbeste de rdu pe noi si lucrarea noastra. Dimpotriva, atunci vom putea face ca din inimile noastre sa se inalte
catre Dumnezeu rugaciune fierbinte pentru vrajmasii nostri, facand sa se pogoare binecuvantarea atat asupra lor cat si asupra inimilor
noastre.

Cele din urma versete cu care se sfarseste acest capitol, au un inteles cu talc. Maria inchisa afara din tabara poate fi privita ca o icoana a
starii in care se afla acum neamul lui Israel, care este pus deoparte, din pricina inversunatei impotriviri fata de gandul dumnezeiesc al
indurarii fata de Neamuri. Cand se vor sfarsi insa ,cele sapte zile”, Israel se va impartasi si el din harul atotputernic, in urma mijlocirii lui
Hristos pentru el.

,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,Trimite niste oameni sa iscodeasca tara Canaanului, pe care o dau
copiilor lui Israel. Sa trimiti cate un om pentru fiecare din semintiile parintilor lor, toti sa fie dintre fruntasii lor.” Moise i-a trimis din pustia
Paran, dupa porunca Domnului; toti oamenii acestia erau capetenii ale copiilor lui Israel” (Numeri 13:1-3)

Ca sa intelegem bine aceasta porunca, trebuie sa tinem seama de un loc din Deuteronom, unde Moise, infatisand pe rand faptele minunate
ale istoriei lui Israel, in pustie, le aminteste aceasta imprejurare plina de insemnatate si de interes: ,,Am plecat din Horeb, si am strabatut
toata pustia aceea mare si grozava pe care ati vazut-o; am luat drumul care duce in muntele Amoritilor, cum ne poruncise Domnul,
Dumnezeul nostru, si am ajuns la Cades-Barnea. Si eu v-am zis: , Ati ajuns la muntele Amoritilor pe care ni-l d@ Domnul, Dumnezeul nostru.
latd ca Domnul, Dumnezeul tau iti pune tara fnainte; suie-te, ia-o in stapanire, cum ti-a spus Domnul Dumnezeul parintilor tai, nu te teme, si
nu te Tnspaimanta.” Voi v-ati apropiat cu totii de mine, si ati zis: ,Sa trimitem niste oameni inaintea noastra, ca sa iscodeasca tara, si sa ne
aduca raspuns cu privire la drumul pe care ne vom sui in ea si asupra cetatilor in care vom ajunge” (Deuteronom 1:19-22).

lata dar aici izvorul, din care a iesit faptul aratat in Numeri 13:3. Este lamurit cd Domnul a dat porunca cu privire la iscoade, numai din pricina
starii duhovnicesti in care se gasea poporul lui Israel. Daca ei ar fi fost calauziti de credinta, ar fi mers dupa aceste cuvinte puternice ale lui
Moise: ,latd ca Domnul, Dumnezeul tau fti pune tara fnainte; suie-te, ia-o in stapanire, cum ti-a spus Domnul Dumnezeul parintilor tai, nu te



teme, si nu te inspaiméanta” (Deuteronom 1:21) Nu este deloc cuvantul ,iscoada” in aceste marete cuvinte. Are nevoie credinta de iscoade,
cand are Cuvantul si starea de fata a Dumnezeului celui viu? De vreme ce Dumnezeu le daduse tara, ceea ce trebuiau sa faca ei indata, era
s-0 ia Tn stapanire. Ce, nu le-o harazise EI? Ba da, mai mult decat atat. Nu numai ca le-a dat-o, dar a tinut sa le faca cunoscut chiar infatisarea
ei, in aceste stralucitoare cuvinte: ,Caci Domnul, Dumnezeul tdu, are sa te duca intr-o tara buna, tara cu paraie de apa, cu izvoare si cu lacuri
care tasnesc din vai si munti; tara cu grau, cu orz, cu vii, cu smochini si cu rodii; tard cu maslini si cu miere; tara unde vei manca paine din
belsug, unde nu vei duce lipsa de nimic; tara ale carei pietre sunt de fier, si din ai carei munti vei scoate arama” (Deuteronom 8:7-9).

Nu erau toate acestea de ajuns pentru Israel? N-ar fi trebuit sa se multameasca ei cu marturisirea Cuvantului lui Dumnezeu? Nu cercetase El
tara pentru ei? Si nu le era de ajuns tot ce le spusese EI? Pentru ce sa trimita oameni sa iscodeasca tara? Se gasea macar un singur loc de la
Dan si pana la Beer-Seba, despre care sa nu fi avut Dumnezeu o deplind cunostinta? Nu alesese El Tn gandurile Sale vesnice aceasta tara si
n-o randuise El pentru samanta lui Avraam, prietenul Sdu? Nu cunostea El toate greutatile si n-avea El putere sa le biruie?

Pentru ce atunci ,s-au apropiat toti si au zis: ,Sa trimetem niste oameni inaintea noastra, ca sa iscodeasca tara si sa ne aduca raspuns?”
(Deuteronom 1:22). O, cititorule, aceste lucruri vorbesc de-a dreptul inimilor noastre. Ele dezvaluiesc starea in care ne aflam. Departe de noi
gandul sa tnnegrim cu tot dinadinsul purtarea lui Israel in pustie, aratand aici o greseald, dincolo o cadere. Noi trebuie sa privim toate aceste
lucruri ca niste pilde asezate Tnaintea ochilor, spre invatatura noastra. Ele sunt luminile pe care le-a ridicat o mana prietenoasa pentru noi, ca
sa ne ferim corabia vietii de primejdioasele dealuri de nisip ascunse in apa, ca si de stancile care se gasesc de-a lungul drumului nostru si ne
pun in pericol viata. Asa trebuie sa cetim fiecare fila din istoria poporului Israel, daca vrem sa culegem roadele, pe care ni le-a harazit
Dumnezeu scriind aceasta istorie. Dar poate ca cititorul e gata sa intrebe: ,N-a poruncit chiar Dumnezeu lui Moise, sa trimita iscoade? Ce rau
dar a facut Israel ca le-a trimes?” Da, este adevarat cd in Numeri 13, Dumnezeu este Acela care porunceste lui Moise sa trimita iscoade; El a
facut insa lucrul acesta din pricina starii in care se gasea poporul, cum se vede din capitolul 1 din Deuteronom. Nu putem intelege intaiul loc
pana nu-I citim in lumina celui de al doilea. in Deuteronom 1:22, vedem destul de lamurit c& gandul de a trimete iscoade, a luat nastere in
inima lui Israel. Dumnezeu a vazut starea inimii lor si a dat o porunca in desavarsita potrivire cu aceasta stare.

Daca cititorul vrea sa rasfoiasca cele dintai file a cartii lui Samuel, va gasi acolo ceva asemanator, cand cu alegerea unui imparat, Dumnezeu
porunceste lui Samuel sa asculte glasul poporului si sa le dea un imparat (1 Samuel 8:22). Dar nu cumva a facut aceasta pentru ca incuviinta
gandul lor? Nicidecum. Dimpotriva, El a si spus ca, prin aceasta, ei se leapada de El. Atunci cum se face ca El a poruncit lui Samuel sa aleaga
un Tmparat? Porunca aceasta a fost data din pricina starii in care se afla Israel. Erau satui de dependenta lor intreagd, de un brat nevazut si
doreau un brat de carne. Voiau sa fie la fel ca neamurile vecine si sa aiba un Tmparat care sa mearga in fruntea lor si sa-i carmuiasca in
razboaiele lor. Ei bine, Dumnezeu le implini dorinta, dar prea curand au ajuns s& vad& nebunia dorintei lor. imparatul lor s-a prabusit si ei eu
trebuit sa invete ce grozav de rau e sa parasesti pe Dumnezeul cel viu, ca sa te bizui pe o trestie franta, aleasa dupa gustul tau.

Acelasi lucru il vedem petrecandu-se si in privinta iscoadelor. Nici n-ar trebui sa ne indoim ca gandul trimeterii iscoadelor n-a fost decat rodul
necredintei. O inima increzatoare in Dumnezeu nu s-ar fi gandit niciodata la asa ceva. Ce, trebuie sa trimetem noi pe niste muritori sa
iscodeasca o tara, pe care ne-a daruit-o Dumnezeu prin harul Sau, si pe care ne-a zugravit-o atat de amanuntit si de adevarat? Departe de
noi gandul acesta. Ci mai curand sa zicem: ,.E de ajuns; tara e darul lui Dumnezeu si daca-i asa trebuie sa fie buna. Cuvantul Sau e de ajuns
pentru inimile noastre, n-avem nevoie de iscoade,; nu cautam marturie omeneasca, ca sa vedem daca e adevarat Cuvantul Dumnezeului
celui viu. El a daruit, El a vorbit; atata ne e de ajuns”.

O, dar copiii lui Israel nu erau in starea in care ar fi putut sa vorbeasca astfel. Ei voiau sa trimitd iscoade. Aveau nevoie de ele; inimile lor le
cereau, aceasta dorinta izvora din adancul inimilor lor. Dumnezeu stia lucrul acesta si de aceea a dat o porunca potrivita cu starea in care se
gasea inima lor.

Aceasta era intarirea cea mai desavarsita a tot ceia ce spusese Dumnezeu despre tarda - marturia a doisprezece oameni cu privire la faptul ca
in tara curge lapte si miere - marturia simturilor lor cu privire la felul si infatisarea roadelor tarii. Mai mult, era faptul vorbitor ca doisprezece
oameni au fost cu adevarat in tara, pe care au strabatut-o timp de patruzeci de zile, in lung si in lat, au baut din izvoarele ei si au mancat din
roadele ei. Care ar fi trebuit sa fie incheierea lamurita, pe care ar fi trebuit sa o scoata credinta, dintr-un asemenea fapt? Fara indoiala,
aceasta: aceeasi mana care a dus pe cei doisprezece oameni in tara, putea sa duca acolo intreaga adunare. O, dar poporul nu era stapanit de
credinta, ci de intunecoasa si coplesitoarea necredinta si chiar iscoadele insele, acei oameni care fusesera trimisi cu gandul ca sa
imbarbateze si sa induplece poporul - toti, afara de doi, erau sub inraurirea necredintei, care arunca ocara asupra lui Dumnezeu.

intr-un cuvant, a fost ceva josnic. Sfarsitul n-a facut altceva, decat sa vadeasca si mai mult starea de suflet a poporului. Necredinta era la ea
acasa. Marturia era atat de limpede: ,,Ne-am dus in tara in care ne-ai trimis. Cu adevarat, este o tara in care curge lapte si miere, si iata-i
roadele”. Nu era nimic impotriva celor aratate mai dinainte de Dumnezeu. Tara era asa cum spusese El; insesi iscoadele erau martori; sa
ascultam insa ce urmeaza; ,Dar poporul care locuieste in tara aceasta este puternic, cetatile sunt intarite si foarte mari. Ba inca am vazut
acolo si pe fiii lui Anac” (Numeri 13:28).

Sa fii incredintat totdeauna ca ai sa gasesti un ,dar”, cand e in joc omul si cand e la lucru necredinta. Iscoadele necredincioase au vazut
greutatile, marile cetati, zidurile intarite, oamenii; un singur lucru insa n-au vazut: pe Dumnezeu. Ei s-au uitat mai mult la lucrurile vazute,
decat la cele nevazute. Ochii lor nu erau atintiti spre Cel ce este nevazut. Negresit cetatile erau mari, dar Dumnezeu era si mai mare; zidurile
erau intarite, dar Dumnezeu era si mai tare; oamenii erau puternici, dar Dumnezeu era si mai puternic. Asa gandeste credinta totdeauna. Ea
porneste de la Dumnezeu spre greutati; ea incepe totdeauna cu El. Necredinta, dimpotriva; pleaca de la greutati spre Dumnezeu: ea incepe
cu greutatile. Aceasta e deosebirea.

Asta nu inseamna insa ca trebuie sa ramanem nepasatori in fata greutatilor, sau sa nu ne ingrijim de loc. Nici nepasarea, nici neingrijirea nu
sunt ale credintei. Sunt oameni nepasatori, care parca trec prin viata privind lucrurile doar prin partea lor buna. Aceasta nu este credinta.
Credinta priveste greutatile in fata; ea vede destul de bine partea rea a lucrurilor. Ea nu e nici necunoscatoare, nici nepasatoare, nici fara de
grija; ea face loc Dumnezeului celui viu. Ea priveste la El si se sprijina pe El. Pentru ea totul izvoraste din El. Aici e taina cea mare a puterii ei.
Ea are incredintarea adanca si linistita ca, pentru Dumnezeul cel Atotputernic, nu este niciodata un zid prea Tnalt, o cetate prea mare, un
urias prea puternic, intr-un cuvant, credinta este singura, care da lui Dumnezeu adevaratul Sau loc si tot ea este singura putere, care ridica
sufletul deasupra inrauririlor din afara, de orice fel ar fi ele. Acest lucru 1-a aratat prea bine Caleb, cand a spus: ,,Haidem sa ne suim si sa



punem mana pe tard, caci vom fi biruitori” (Numeri 13:30). Acestea sunt adevaratele izbucniri ale unei credinte vii care preamareste, pe
Dumnezeu, fara sa se nelinisteasca de lucrurile din afara.

O, dar cele mai multe iscoade nu erau stapanite de aceasta credinta vie, de altfel ca si cel ce-i trimese-sera; iar singurul credincios a fost
nevoit sa taca, din pricina celor zece necredinciosi. ,Dar barbatii, care fusesera impreuna cu el, au zis: ,,Nu putem sa ne suim impotriva
poporului acestuia, caci este mai tare decat noi” (Numeri 13:31). Vorbirea necredintei era cu totul deosebita de vorbirea credintei, Aceasta
din urma, privind spre Dumnezeu, zicea: ,,Sa punem mana pe tara, caci vom fi biruitori”. Cealalta, privind la greutati, zicea: ,,Nu putem sa ne
suim Tmpotriva poporului acestuia”.

Ce s-a petrecut atunci, in aceasta privinta, se pe trece si azi. Ochii credintei, fiind paziti totdeauna de Dumnezeu, nu vad deloc greutatile.
Ochii necredintei insa, sunt plini de lucrurile din afara; ei nu zaresc deloc pe Dumnezeu. Credinta face loc lui Dumnezeu si atunci totul e
luminos si usor. Necredinta alunga totdeauna pe Dumnezeu si astfel totul ajunge intunecos si greu.

Nici-un cuvant despre Dumnezeu. El e cu desavarsire uitat. De s-ar fi gandit la El, daca ar fi pus pe uriasi alaturi de El, putin le-ar fi pasat ca
ar fi fost lacuste sau oameni. De fapt, prin necredinta lor au coborat pe Dumnezeu la treapta unei lacuste. E izbitor de altfel faptul dovedit ca
necredinta izgoneste totdeauna pe Dumnezeu. Acest lucru e adevarat pentru toate timpurile, pentru toate locurile si pentru toate
imprejurarile. Nu este nici-o abatere de la aceasta regula. Necredinta tine socoteald de lucrurile si imprejurarile omenesti, le cumpaneste si
de aici scoate incheieri; dar toate incheierile si toate judecatile sale sunt intemeiate pe izgonirea lui Dumnezeu. Puterea dovezilor ei se
intemeiaza pe alungarea lui Dumnezeu. Dati loc insa lui Dumnezeu si toate incheierile necredintei se vor narui la picioarele voastre.

Astfel, in imprejurarea amintita, care e raspunsul credintei la toate impotrivirile ridicate de cei zece necredinciosi? Singurul raspuns intreg, pe
deplin multumitor si care nu ingaduie nici-o impotrivire, este: Dumnezeu.

Cititorule, cunosti tu ceva din puterea si pretul acestui raspuns binecuvantat? Cunosti tu pe Dumnezeu? iti umple sufletul tau? Este El cheia
de dezlegare a tuturor greutatilor tale? Stii tu, din viata ta, ce inseamna o umblare zi de zi cu Dumnezeul Cel Viu? Cunosti tu puterea si
linistea deplina izvorata din faptul increderii tale in El, in toate Tmprejurarile acestei vieti vremelnice? Daca nu e asa, ingaduie-mi sa te
indemn sa nu mai ramai nici-un ceas macar, in aceasta stare. Drumul e deschis. Dumnezeu S-a descoperit in Isus Hristos sprijinul, nadejdea si
adapostul oricarui suflet tulburat. Priveste la El acum - chiar acum ,,Cata vreme se poate gasi; cheama-L cata vreme este aproape!” , Oricine
va chema Nu mele Domnului va fi mantuit” si ,,Cel ce se increde in El nu va fi dat de rusine”.

lar daca tu, prin har, cunosti pe Dumnezeu ca Mantuitor al tau, ca Tata al tau, cauta sa-L preamaresti, in purtarea ta de fiecare zi, printr-o
incredere de copil si intreaga, in toate lucrurile. El sa fie un adapost neclintit pentru tine in toate imprejurarile si astfel, in ciuda tuturor
greutatilor, sufletul tdu sa ramana intr-o pace netulburata!

Se mira cineva de asta? Dar la ce trebuia sa ne asteptam de la un popor care n-avea Thaintea ochilor decat uriasi puternici, ziduri Tnalte,
cetati mari? Ce putea sa iasa, dacad nu lacrimi si suspine din starea unei adunari, care se vedea ,,ca furnicile” in fata acestor greutati de
neintrecut, fara nici-un pic de nadejde in puterea dumnezeiasca, singura care putea sa-i scoata biruitori din toate greutatile? Adunarea
intreaga era prada in ghearele. necredintei. Israel era inconjurat de norii negri si reci ca gheata al necredintei. Dumnezeu era dat la o parte.
Nu zareai macar o raza de lumina, care sa straluceasca in intunericul, in care erau infasurati. Ei se gandeau la ei insisi si la greutatile lor, in
loc sa se gandeasca la Dumnezeu si la puterea Sa. Ce puteau dar sa faca decat sa planga si sa se vaite?

Ce deosebire izbitoare intre faptul acesta si ceea ce cetim la Tnceputul capitolului 15 din Exod. Acolo ochii lor nu erau indreptati decat spre
Dumnezeu; puteau deci sa inalte acel cantec de biruinta: ,Prin indurarea Ta, Tu ai calauzit si ai izbavit pe poporul acesta; iar prin puterea Ta
il indrepti spre locasul sfinteniei Tale. Popoarele vor afla lucru! acesta si se vor cutremura: apuca groaza pe Filisteni. Se inspaimanta
capeteniile Edomului si un tremur apuca pe razboinicii lui Moab; toti locuitorii Canaanului lesina de la inima. i va apuca teama si spaima”
(Exod 15:13-16).

Acum dar, Israel este cel care tremura si plange de frica: privelistea s-a schimbat cu desavarsire.

Durerea, tremurul si frica ii apuca pe Israel in loc sa apuce pe vrajmasi. De ce? Pentru ca Acela, care le umplea privirea in Exod 15, este cu
desavarsire dat la o parte in Numeri 14. lata toata deosebirea. in Exod stapaneste credinta; aici necredinta.

i va apuca teama si spaima; iar vazand méretia bratului Tau vor sta muti ca o piatra, pana va trece poporul Tdu, Doamne! Pani va trece
poporul, pe care ti l-ai rascumparat. Tu i vei aduce si-i vei aseza pe muntele mostenirii Tale, in locul pe care ti I-ai pregatit ca locas, Doamne,
la Templul, pe care mainile Tale l-au intemeiat, Doamne! Si Domnul va imparati in veac si in veci de veci.” (Exod 15:16-18).

Cata deosebire intre acest cAntec de biruint3 si plangerile si vaietele necredintei din capitolul 14 din Numeri! in Exod 15 nu int&lnim nici-un
cuvant despre lacuste. Nu e vorba aici decat de Dumnezeu, de dreapta Sa, de bratul Sau cel puternic, de taria Sa, de mostenirea Sa, de
locuinta Sa, de lucrarile Sale in folosul poporului rascumparat. Daca se vorbeste de locuitorii Canaanului, acestia sunt indurerati, cuprinsi de
spaima, tremura si sunt pierduti.

Cand ne intoarcem la capitolul 14 din Numeri, totul e schimbat Fiii lui Anac sunt pusi inainte, zidurile ridicate ca niste turnuri, cetatile uriasilor
cu intarituri amenintatoare umplu vederea poporului, iar noi n-auzim nici-o vorba macar despre Atotputernicul Izbavitor. Deoparte sunt
greutatile si de alta lacustele. Stai si te intrebi: E cu putinta ca cei care au inaltat cantecul de biruinta pe malul marii Rosii sa ajunga
plangatorii necredinciosi de la Cades? Da, si lucrul acesta ne da o puternica si sfanta lectie. Trecand pe langa intamplarile din pustie, trebuie
sa ne aducem aminte mereu ca toate aceste lucruri trebuiesc privite ca pilde si ca ,au fost scrise pentru invatatura noastra, peste care au
venit sfarsiturile veacurilor” (1 Corinteni 10:11).

Nu suntem noi ca si Israel, gata sa privim mai de graba la greutatile care ne impresoara decat la Acela care a hotarat sa trecem prin ele, ca
sa ne aduca zdraveni si nevatamati in imparatia Sa vesnica? Pentru ce suntem mahniti uneori? Pentru ce ne vaitam? Pentru ce se aud intre
noi cuvinte de nemultumire si de nerabdare, in loc de cantece de lauda si de recunostinta? Pentru ca ingaduim imprejurarilor sa ascunda pe



Dumnezeu, in loc sa-L avem adapost ochilor nostri si singura tinta a inimilor noastre.

in sfarsit, ne intreb&m pentru ce nu ne silim s& ne ludm in stapanire cu hotdrare, starea noastrd de oameni ceresti si tot ce ni se cuvine ca
unor copii ai lui Dumnezeu, din mostenirea duhovniceasca si cereasca, pe care ne-a castigato Hristos, si in care El a intrat ca
fnainte-mergator al nostru? Un singur cuvant zugraveste aceasta piedica: necredinta.

Cuvantul lui Dumnezeu spune cu privire la Israel ca: ,,n-au putut sa intre (in Canaan) din pricina necredintei lor” (Evrei 3:19). Tot asa e si cu
noi. Din pricina necredintei noastre, nu putem sa intram in mostenirea noastra cereasca, nu putem sa luam in stapanire cu adevarat partea
ce ni se cuvine, - nu putem sa umblam zi de zi, ca un popor ceresc, care n-are nici-un loc, nici-un nume, nici o parte pe pamant - nimic a face
cu aceasta lume, decat sa trecem prin ea ca niste straini si calatori, calcand pe urmele Celui ce a mers inaintea noastra si Care si-a luat locul
Sau in ceruri. Din pricina ca avem o credinta slaba, lucrurile vazute au mai multa inraurire asupra noastra, decat cele care nu se vad. O, dea
Domnul ca Duhul Sau sa ne intareasca credinta, sa dea putere inimilor noastre si sa ne calauzeasca in toate lucrurile, ca sa fim gasiti nu
numai vorbind, ci si traind viata cerului, spre lauda Celui ce ne-a chemat la aceasta, in bunatatea Sa fara de margini.

Sunt doua clipe triste de necredinta, care s-au aratat in istoria lui Israel, in pustie: una in Horeb, alta la Cades. in Horeb au facut un vitel de
aur si au zis: ,Israele, iata Dumnezeul tau, care tea scos din tara Egiptului” (Exod 32:4). La Cades au fost de parere sa-si aleaga o capetenie,
care sai intoarcé in Egipt. in Horeb g&sim credinta desartd a necredintei, iar la Cades neatarnarea voitd a necredintei. Nu trebuie s& ne mirdm
deloc dar ca aceia, care au putut sa creada ca un vitei ia scos din Egipt, sa poatad sa vrea acum sa-si aleaga o capetenie, care sa-i intoarca din
nou acolo.

Caleb infatiseaza o deosebire izbitoare fata de toate aceste lucruri. Pentru el nu este nici moarte in pustie, nici intoarcere in Egipt, ci o intrare
plind de avant in tara fagaduita, la adapostul scutului nebiruit al lui Dumnezeu.

Pentru ce sa-i omoare cu pietre? Pentru ca spusesera minciuni? Pentru ca i-a blestemat sau le-a facut vreun rau? Nu. Pentru ca au marturisit
adevarul cu barbatie si hotarare. Ei fusesera trimesi sa cerceteze tara si sa le dea lamuriri adevarate, de ceea ce vazusera in ea. Ei si-au facut
doar aceasta datorie si din pricina aceasta, ,toata adunarea vorbea sai ucida cu pietre”. Poporului nu-i placea adevarul; de altfel ca si in ziua
da azi. Adevarul nu e ceva imbratisat de multime. Nu se gaseste loc pentru el nici in aceasta lume, nici in inima omeneasca. Minciuna si
inselaciunea, sub toate infatisarile lor, vor fi primite; adevarul insa, niciodata. losua si Caleb au trebuit sa intdampine, in zilele lor, ceea ce au
intampinat in toate timpurile adevaratii martori: impotrivirea si ura semenilor lor. Sase sute de mi de glasuri s-au ridicat impotriva a doi
oameni, care nu spuneau altceva, decat adevarul si care credeau in Dumnezeu. Asa a fost, asa este si asa va fi totdeauna, pana in clipa plina
de slava, cand ,, pamantul va fi plin de cunostinta Domnului, ca fundul marii de apele care-l acopera” (lsaia 11:9).

Cat de insemnat este sa avem putere, ca losua si Caleb, sa dam o marturisire lamurita, neinfranta si intreaga a adevarului lui Dumnezeu, si
sa pastram adevarul dumnezeiesc in ce priveste partea si mostenirea sfintilor! Este totdeauna o nestapanita pornire de a strica adevarul, de
al micsora, de al parasi, de al injosi. Din pricina aceasta, se cere sa simtim nevoia grabnica sa avem in inimile noastre, puterea dumnezeiasca
a adevarului, sa putem spune, chiar intr-o slaba masura: ,,noi vorbim ce stim, si marturisim ce am vazut” (loan 3:11).

Caleb si losua nu numai ca s-au dus in tara, dar au strabatut-o cu Dumnezeu. Au cercetat-o ca niste oameni plini de credinta. Ei stiau ca tara
este a lor dupa hotararea lui Dumnezeu si ca, fiind un dar din partea lui Dumnezeu, era o cinste deosebita pentru ei, sa-l aiba in stapanire si
mai stiau apoi ca, prin puterea lui Dumnezeu, ei vor putea sa ia in stapanire acest dar.

Ce oameni fericiti! Ei traiau in lumina starii de fata a lui Dumnezeu, pe cand adunarea intreaga era invaluita in ntunerecul adanc al
necredintei. Cata deosebire! lata ceea ce arata totdeauna deosebirea chiar intre copiii lui Dumnezeu. Veti intalni uneori persoane, despre
care n-ai putea spune ca nu sunt copii ai lui Dumnezeu - dar care totusi nu se pot ridica la indltimea descoperirii dumnezeiesti, cu privire la
starea lor inaintea lui Dumnezeu si la partea, pe care o au, ca sfinti ai lui Dumnezeu. Ele sunt totdeauna pline de indoieli si de temeri,
totdeauna impresurate de neguri, si totdeauna vazand partea intunecata a lucrurilor. Acestea sunt suflete, care privesc la ele insele, la
imprejurarile lor si la greutatile lor. Ele nu sunt niciodata senine si fericite, nu pot sa arate niciodata acea incredere vesela si acea barbatie
care prinde atat de bine pe crestin si care preamareste pe Dumnezeu.

Starea aceasta insa este vrednica de plans si n-ar trebui sa fie; putem fi incredintati ca este la mijloc un cusur ingrijorator, ceva foarte urat.
Crestinul ar trebui sa fie totdeauna linistit si fericit, totdeauna gata - orice s-ar intampla - sa laude pe Dumnezeu. Bucuriile sale nu-si au
obarsia in el insusi sau in lumea prin care treci, ci in Dumnezeul cel viu si sunt in afara de orice inraurire pamanteasca. El poate zice:
,Dumnezeu este izvorul tuturor bucuriilor mele”. Acesta e placutul har, de care au parte copiii lui Dumnezeu. Si ce trist e ca noi ne lipsim de
el! Noi ne luam ochii de la Dumnezeu si-i pironim asupra noastra fnsine si asupra imprejurarilor din afara, asupra nevoilor si greutatilor
noastre si atunci totul se Intuneca; nemultamiri, cartiri si vaiete incep sa se auda. Acesta nu-i deloc crestinism. Dimpotriva: necredinta, o
necredinta apasatoare, aducatoare de moarte, care necinsteste pe Dumnezeu si prabuseste inima. ,,Caci Dumnezeu nu ne-a dat un duh de
frica, ci de putere, de dragoste si de chibzuinta” (2 Timotei 1:7).

Astfel este vorbirea unui Caleb cu adevarat duhovnicesc - vorbire indreptata catre cineva care-si simte inima doborata de greutatile si
primejdiile cel impresoara. Duhul lui Dumnezeu umple inima adevaratului credincios cu o Tndrazneala sfanta, o ridica deasupra a tot ce este
infrigurat si Tntunecos in juru-i si-i inalta sufletul in stralucitoarea lumina din locurile,in care niciodata nu se dezlantuiesc furtuni si vijelii.

Ce clipa insemnata in viata lui Moise! Ar fi putut s-o socoteasca, un prilej, ce nu trebuie pierdut cu nici-un pret. Niciodata, nici Thainte, nici
dupa aceasta, nu mai vedem pe vreun om, care sa aibe, deschisa inaintea lui, o astfel de poarta. Vrajmasul si chiar inima sa ar fi putut zice:
Jlata clipa prielnica pentru tine. Ti s-a fagaduit ca vei ajunge capetenia si intemeietorul unui neam mare si puternic - si fagaduinta aceasta
ti-a facut-o chiar Dumnezeu. Tu n-ai umblat dupa ea, insusi Dumnezeul cel viu a venit cu ea Tnaintea ta si ai fi nebun, daca i-ai da cu piciorul”.

Moise insa nu era iubitor de sine. El era patruns in intregime de Duhul lui Hristos ca sa mai doreasca ceva pentru slava sa. N-avea ambitiuni
omenesti. El nu dorea altceva decat slava lui Dumnezeu si binele poporului Sdu. Ca sa-si implineasca aceasta dorinta, el era gata sa se
jertfeasca pe sine si interesele sale. Ascultati raspunsul lui minunat; in loc sa primeasca fagaduinta cuprinsa in aceste cuvinte: , Pe tine te voi
face un neam mai mare si mai puternic decat el” - in loc sa arate ca, de abia a asteptat acest prilej, ca sa-si faca un nume si sa se acopere de



faima omeneasca - el se uita cu totul pe sine si raspunde in graiul celei mai desavarsite lepadari de sine.

Moise ni se arata aici in starea cea mai tnalta. El se ingrijeste in totul de slava lui Dumnezeu. El nu poate sa se impace cu gandul ca aceasta
slava si-ar putea pierde stralucirea in ochii neamurilor netadiate imprejur. Ce pret avea faptul ca ar fi ajuns o capetenie si un intemeietor? Si ce
folos ar fi avut, daca, in viitor, oamenii I-ar fi privit ca pe un stramos de frunte, cand toata aceasta slava si inaltare omeneasca s-ar fi dobandit
in schimbul intunecarii macar a unei singure raze din stralucirea slavei dumnezeiesti? Departe de el un astfel de gand. Numele lui Moise sa se
stearga pentru totdeauna. El spusese lucrul acesta in zilele vitelului de aur si era gata sa-I spuna si in zilele cand i se vorbea de capetenie, in
fata credintei desarte si a neatarnarii de Dumnezeu, in care se afla poporul necredincios, inima lui Moise nu batea de cat pentru slava lui
Dumnezeu, care nu trebuia stirbita intru nimic. Orice s-ar intampla si oricat de mult ar costa lucrul acesta, slava lui Dumnezeu trebuie
pastrata cu orice pret. Moise era incredintat ca e cu neputinta sa faca ceva bun, cata vreme lasa sa se stirbeasca ceva din slava lui
Dumnezeu. Gandul de a se vedea el mare, in paguba lui Dumnezeu, n-ar fi indraznit sa se infiripeze in inima acestui fericit om al lui
Dumnezeu. El nu putea sa ingaduie ca Numele pe care-L iubea atat de mult, sa fie luat in batjocura de catre popoare, sau sa auda zicandu-se:
»,Domnul n-a putut!”

Si mai era ceva in inima dezlipita de sine a lui Moise: Se gandea la popor, il iubea si era plin de grija pentru el. Slava lui Dumnezeu, fara
indoiala, era inainte de toate, insa binele lui Israel urma si el indata. ,Acum” - adauga el - ,sa se arate puterea Domnului in marimea ei, cum
ai spus cand ai zis: ,Domnul este incet la manie si bogat in bunatate, iarta faradelegea si razvratirea, dar nu tine pe cel vinovat drept
nevinovat, si pedepseste faradelegea parintilor in copii pana la al treilea si la al patrulea neam. larta dar faradelegea poporului acestuia, dupa
marimea indurarii Tale, cum ai iertat poporului acestuia din Egipt pana aici” (Numeri 14:17-19).

Cum se face ca noi, crestinii, nu stim sa pretuim in viata de toate zilele starea noastra cereasca atat de Tnalta! Noi suntem scapati de
pedeapsa prin sangele Mielului, noi suntem slobozi fata de lumea de acum prin moartea lui Hristos; si, cu toate acestea, noi nu trecem
lordanul in duh si prin credinta; noi nu luam in stapanire, prin credinta, mostenirea noastra cereasca. Se crede de obicei, ca lordanul
infatiseaza moartea si sfarsitul vietii firesti, in aceastd lume. Intr-un fel este adevarat lucrul acesta. Dar cum se face, c& de-abia au trecui
Israelitii lordanul si au trebuit sa inceapa sa lupte? De buna seamad, nu vom mai avea de dat nici o lupta, cand vom ajunge cu adevarat in cer.
Sufletele celor ce vor fi adormit in credintd, in Hristos, nu mai lupta deloc in cer. Acolo nu mai are loc nici un fel de lupta. Acolo ele stau in
odihna. Ele astepta dimineata invierii, dar o asteapta in odihna, nu in lupta.

lordanul Tnsa nu inchipuie numai sfarsitul vietii noastre firesti, in aceasta lume. El trebuie privit ca icoana mareata a mortii lui Hristos, dupa
cum Marea Rosie si Sangele Mielului de Paste inchipuiesc aceeasi moarte, insa sub alta infatisare. Sangele Mielului pusese pe Israel la
adapost de judecata pe care a facut-o Dumnezeu asupra Egiptului. Apele Marii Rosii au izbavit pe Israel din Egipt si de sub puterea lui. Dar
era de ajuns? Israel mai trebuia sa treaca si lordanul, sa paseasca in tara fagaduita si sa ramana in ea, in ciuda tuturor vrajmasilor. Trebuia sa
dea lupta pentru fiecare palma de pamant din Canaan. Care este intelesul acestei din urma conditii? Oare trebuie sa ne luptam pentru cer?
Cand un crestin moare si cand duhul lui se duce ca sa fie cu Hristos in cer, mai e vorba de vreo lupta? Nici pomeneala de asa ceva. Ce trebuie
atunci sa intelegem din partea care ne vorbeste despre lordan si despre luptele din Canaan?

lata ce trebuie sa intelegem: Isus a murit. El a parasit aceasta lume si El nu numai ca a murit pentru pacatele noastre, dar a sfaramat si
lanturile, care ne legau de aceasta lume, pentru ca astfel sa fim morti fata de lume, ca si fata de pacat si de Lege. Dupa cum un mort nu mai
are nimic a face cu aceasta lume, tot asa si noi. Dumnezeu cere de la noi sa ne socotim morti fata de lume si vii pentru El, prin Isus Hristos,
Domnul nostru.

Noi trdim Tn puterea vietii celei noi, pe care o avem prin alipirea noastra de Hristos cel inviat. Noi tinem de cer si ca sa pastram aceasta stare
de oameni ceresti, avem de luptat ,impotriva duhurilor rautatii, care sunt in locurile ceresti” (Efeseni 6:12) - adica Tn acele locuri pe care
suntem stapani, dar din care ele inca n-au fost alungate.

Daca ne multamim ,sa traim in felul oamenilor” (1Corinteni 3:3) si sa ne purtam ca cei ce tin de aceasta lume - sa ne oprim deci in fata
lordanului - daca ne place sa traim ca ,cei de pe pamant” - daca nu suspinam cu dor dupa starea noastre cereasca - nu putem cunoaste
nimic din lupta aratata in Efeseni 6:12,

Luptele lui Israel in Canaan inchipuiesc doar luptele pe care le duce crestinul, cautand sa trdiasca intocmai ca om al cerului aici pe pamant.
Dupa ce vom ajunge in cer, nu vom mai da nici-o lupta, dar, pana atunci, daca dorim sa trdim o viata cereasca pe pamant, daca urmarim sa
ne purtam ca oameni, care sunt morti pe lume si care traiesc in Acela care s-a pogorat pentru ei in apele reci ale lordanului, atunci neaparat
lupta ne sta in fata. Satana va face tot ce-i va sta in putinta ca sa ne impiedece sa traim ca oameni ai cerului. lata de unde vine lupta. El va
cauta sa ne faca sa ne purtam ca niste oameni pamantesti, ca niste cetateni ai lumii acesteia, care se vrajmasesc pentru drepturile lor si care
cauta cu orice pret sa-si pastreze starea si cinstea, de care se bucura din partea lumii. Astfel Satana se va stradui sa ne faca sa fagaduim prin
purtarea noastra adevarul de capetenie, ca suntem morti cu Hristos si inviati impreuna cu EI.

Daca cititorul vrea sa cerceteze capitolul 6 din epistola catre Efeseni, va gasi acolo zugravita de Duhul lui Dumnezeu, lupta aceasta de care
am vorbit. ,incolo, fratilor, intariti-va in Domnul si in puterea tariei Lui. imbracati-va cu toatd armatura lui Dumnezeu, ca s& puteti tine piept
fmpotriva uneltirilor diavolului. Caci noi n-avem de luptat Tmpotriva carnii si sangelui, ci impotriva capeteniilor, impotriva domniilor, impotriva
stapanitorilor intunericului acestui veac, impotriva duhurilor rautatii care sunt in locurile ceresti. De aceea, luati toata armatura lui
Dumnezeu, ca sa va puteti impotrivi in ziua cea rea, si sa ramaneti in picioare, dupa ce veti fi biruit totul” (Efeseni 6:10-13).

Astfel se infatiseaza adevarata lupta a crestinului. Nu e vorba aici de poftele firii pamantesti sau de ademenirile lumii, asupra carora, totusi,
trebuie sa veghem, ci de ,uneltirile diavolului”. Nu-i vorba deloc de puterea lui care a fost zdrobita pentru totdeauna, ci de mijloacele lui
iscusite si de piedicile, pe care le pune crestinilor, spre a nu vietui ca oameni ceresti. Si cat de mult inchidem noi ochii in fata acestei lupte!
Noi nu cautam sa apucam cu orice pret lucrurile pentru care noi insine am fost apucati de Hristos. Multi dintre noi se multumesc doar sa stie
ca au scapat de judecata prin sangele Mielului. Nu intelegem adanca insemnatate a Marii Rosii si a lordanului si nu dovedim cu viata noastra
ca ne purtam potrivit acestui adanc fnteles. Noi traim intocmai ca si ceilalti oameni, si pentru asta apostolul mustra pe Corinteni. Noi traim si
ne purtam ca si cum am tinea de aceasta lume, cu toate ca Scriptura ne invata, iar botezul arata ca noi am murit pentru lume impreuna cu
Hristos si am Tnviat impreuna cu El, prin credinta in puterea lui Dumnezeu, care L-a inviat din morti (Coloseni 2:12).



Faca Duhul Sfant ca sufletele noastre sa apuce si sa traiasca in adevar aceste lucruri! El sa aduca inaintea ochilor nostri roadele nespus de
scumpe din patria cereasca, pe care suntem stapani prin Hristos, si sa ne intareasca in omul dinduntru, ca sa putem trece lordanul cu
hotarare si sa pasim in Canaanul duhovnicesc! Sa nu stam departe de lucrurile, pe care ni le-a dat Dumnezeu in Hristos! Sa nu Thgaduim ca
lucrurile vazute sa rapeasca bucuria izvorata din cele ce nu se vad! Sa cautam sa avem o credinta tare, care sa cuprinda si sa ia in stapanire
tot ce ne-a daruit Dumnezeu in Hristos!

Ramai mirat cand te gandesti ca intr-o adunare de sase sute mii de oameni, afara de femei si Copii, nu s-au gasit decat doi insi care sa se
increada in Dumnezeul cel viu, Nu mai e nevoie cred s-o spunem ca Moise nu intra in aceasta socoteald. E vorba aici numai de adunarea
poporului. Ei bine toata aceasta adunare, afara de doua abateri fericite, era carmuita de un duh de necredinta. Ei nu puteau crede ca
Dumnezeu o sa-l duca in tara fagaduitd. Dimpotriva: Credeau ca Dumnezeu i-a facut sa calatoreasca prin pustie, ca sa-si gaseasca moartea in
ea. Astfel putem spune, cu destul temei, ca au secerat roadele tristei lor necredinte. Cei zece martori mincinosi ,,au murit loviti de o moarte
naprasnica”, iar multele mii, care au primit marturia lor mincinoasa, au fost silite sa se intoarca in pustie, ca sa rataceasca incoace si incolo,
ca sa moara si sa fie inmormantati in ea. Numai losua si Caleb, singuri, s-au increzut in Dumnezeul cel viu, cu credinta aceea care umple
sufletul de barbatie si de cea mai aleasa bucurie. Si despre ei, iarasi, putem spune ca au secerat roadele credintei lor. Dumnezeu cinsteste
totdeauna credinta pe care a intiparit-o in suflete. Ea este chiar darul Sau si de aceea El priveste cu placere acolo unde o gaseste.

losua si Caleb, prin puterea credintei, au fost in stare sa se impotriveasca unui puternic suvoi de necredinta. Ei si-au pastrat increderea in
Dumnezeu, in toate greutatile prin care au trecut; de aceea si Dumnezeu le-a pretuit aceasta credinta intr-un chip vrednic de luat in seama:
pe cand trupurile fratilor lor au ramas in tarana si nisipurile pustiei, ei au calcat cu picioarele lor pe dealurile impodobite cu vii si in vaile
roditoare ale tarii fagaduite. Ceilalti spusesera ca Dumnezeu i-a scos din Egipt, ca sa-i lase sa moara in pustie: partea le-a fost dupa cuvantul
lor. losua si Caleb au spus ca Dumnezeu este in stare sa-i duca in tara fagaduita: partea lor le-a fost dupa cuvantul lor.

Gasim aici un lucru de mare insemnatate: ,Faca-vi-se dupa credinta voastra!” (Matei 9:29). Sa ne aducem aminte dar ca Dumnezeu se
bucura cand vede ca ne incredem in El. Lui ii place sa fie crezut si revarsa bogatiile harului Sau asupra celor ce se incred in El. Dimpotriva,
necredinta il intristeaza Ea 1l supara; il necinsteste si aduce in suflet intunerec si moarte. Ce pacat grozav e sa te indoiesti de ceea ce iti
spune Dumnezeul cel viu! Diavolul este izvorul tuturor indoielilor. El simte placere grozava cand zdruncina increderea unui suflet si totusi el
n-are nici-o putere asupra celui ce se increde de-a dreptul in Dumnezeu. Sagetile lui arzatoare nu pot sa stinga niciodata pe cel ce se apara
cu scutul credintei. Ce insemnat e sa te increzi, cu o incredere de copil, In Dumnezeu! Aceasta face ca inima sa se simta pe deplin fericita, iar
de pe buze sa se auda numai laude si cuvinte de multamire catre Dumnezeu. Aceasta incredere imprastie orice nor si orice negura. Ea ne
lumineaza cararea cu razele binecuvantate ale Fetii Tatalui nostru. Pe de alta parte, necredinta aduce in inima fel de fel de indoieli, ne face sa
ne indoim de noi insine, ne intuneca drumul si ne aduce intr-o stare de plans. Inima lui Caleb era plina de o senina incredere, pe cand a
fratilor sai era plina de jeluiri si vaiete amare. Totdeauna se intampla asa: daca vrem sa fim fericiti, sa ne atintim privirile la Dumnezeu si la
lucrurile ce tin de El. Daca insa vrem sa fim nenorociti, sa privim la noi insine si la lucrurile ce ne impresoara. Luati seama doar la capitolul 1
al Evangheliei dupa Luca. Ce a facut sa amuteasca gura preotului Zaharia? Necredinta. Ce lucra iarasi umple inima Mariei si Elisabetei si le-a
facut sa vorbeasca? Credinta, iata toata deosebirea. Zaharia ar fi putut sa se uneasca cu aceste femei cucernice, in cantecele lor de lauda,
daca fnnourata necredinta nu i-ar fi inchis buzele. Ce tablou, ce lectie! O, de-am invata de aici ca trebuie sa ne incredem fara sovaire in
Dumnezeu! Duhul indoielii s& fie departe de noi. In mijlocul lumii necredincioase, noi s& ramanem neclintiti in credinta, care preamareste pe
Dumnezeu.

Cele din urma versete ale capitolului nostru ne infatiseaza o lectie sfanta. S-o cercetam cu sarguinta.

O multime de lucruri care se bat cap in cap gasim in biata inima omeneasca. Cand au fost indemnati, ca in puterea credintei sa se suie si sa
ia In stapanire tara fagaduita, au dat inapoi si n-au vrut sa mearga. S-au aruncat la pamant si au plans, cand ar fi trebuit sa se suie si s-o
cucereasca. in zadar a cautat credinciosul Caleb s&-i induplece s& inteleaga c& Domnul ii va duce in muntele mostenirii Sale si-i va face
destoinici sa raméana stapani acolo - ca El are aceasta putere - caci ei n-au voit sa se suie atunci, pentru ca nu s-au increzut in Dumnezeu. Si
acum, in loc sa-si plece capul si sa primeasca si ei caile carmuirii lui Dumnezeu, vor sa se suie bizuindu-se pe ei insisi. Ce nebunie sa te
incumeti sa mergi, fara sa ai pe Dumnezeul cel viu cu tine! Fara El nu puteau sa faca nimic.

latd marea taina. Starea de fata a lui Dumnezeu in mijlocul poporului Sau, ii chezasuieste izbanda asupra tuturor vrajmasilor. Daca El insa nu
€ Cu ei, se aseamana cu apa varsata pe pamant. Cei zece necredinciosi spusesera ca ei sunt ca niste lacuste in fata unor uriasi. Acum Moise,
tindnd seama de lucrul acesta, le spune ca niste lacuste nu se pot masura cu niste uriasi. Daca este adevarat cuvantul: ,,Faca-vi-se dupa
credinta voastra”, apoi nu-i mai putin adevarat si acela care zice: ,Faca-vi-se dupa necredinta voastra”.

Poporul era prea indraznet, crezand ca e ceva de el; cand colo nu era nimic. Ce nesabuit e sd incerci sa mergi, bizuindu-te pe puterile tale! Ce
nebunie! Poporul, in necredinta lui, a parasit pe Dumnezeu. Atunci si Dumnezeu, la randul Sau, a lasat in parasire pe popor, sa se amageasca,
bizuindu-se pe puterile lui. Ei n-au voit s& mearga cu Dumnezeu prin credinta; nici Dumnezeu nu voia sa mearga cu ei, in necredinta lor: ,,Dar
chivotul legamantului si Moise n-au iesit din mijlocul taberei”. Si totusi au pornit fara Dumnezeu. Au trebuit Tnsa sa fuga dinaintea vrajmasilor
lor.

Ce nebunie, sa te arati altfel de cum esti intr-adevar, sa-ti faci inchipuiri inalte despre tine, sa crezi ca esti ceva. Trufia si fatarnicia e tot ce
poate fi mai rau. Daca nu este Dumnezeu cu noi, suntem tocmai ca roua diminetii. Lucrul acesta insa trebuie sa-I invatam din purtarea
noastra zilnica. E nevoie sa ne coboram Tn adancimile sufletului nostru ca sa ne cunoastem intreaga ticalosie. Pustia, cu toate intamplarile ei,
ne arata acest adevar de capetenie. Aici vedem noi ce este firea veche; aici se da de gol firea noastra, sub toate infatisarile ei; uneori se
arata plina de o necredinta marsava, alteori o vedem cuprinsa de o incredere prefacutd. La Cades, cand i se spune sa mearga, nu vrea cu
nici-un chip; la Horma se incapataneaza sa mearga, cu toate ca i se spune ca nu-i este ingaduit sa faca lucrul acesta. latd cum in aceasta fire
stricata, pe care noi, fiecare, o purtam in noi, zilnic, intalnim lucruri care se bat cap in cap. Dar inainte de a pardsi Horma, vreau ca de aici
cititorul crestin sa invete o lectie deosebit de insemnata si anume: e tare greu sa mergi smerit si cu rabdare pe cararea pe care a gasit-o
Dumnezeu trebuincioasa pentru fine, din pricina caderii tale. Necredinta lui Israel, aratata prin faptul ca n-a vrut sa se suie in tara fagaduita, a
atras din partea carmuirii lui Dumnezeu hotararea de a se intoarce inapoi si de a rataci prin pustie patruzeci de ani. Acestei hotarari, ei insa,
nu voiau sa se supuna. S-au impotrivit si n-au vrut sa-si plece capul sub acest jug.



Cat de des nu se intampla si cu noi acelas lucru. Cadem, pasim pe drumuri neingaduite si ajungem astfel in imprejurari grele. Atunci, in loc sa
ne plecam smeriti sub mana lui Dumnezeu, cautand sa mergem cu El in smerenie si cu un duh zdrobit, ne aratam incapatanati si indaratnici;
aruncam vina pe Tmprejurari, in loc sa ne osandim pe noi insine si in Tncapatanarea noastra, cautam sa iesim din acele imprejurari, in loc sa le
primim ca o urmare dreapta si trebuincioasa a purtarii, pe care am avut-o. Grumazul mandriei nu ramane niciodata neincovoiat si zdrobit.
Daca n-ai credinta sa iei in stapanire tara fagaduita, nu-ti ramane alta cale, decat sa ratacesti smerit prin pustie.

Dumnezeu sa fie insa binecuvantat! El merge cu noi in aceasta calatorie prin pustie, cu toate ca n-am tinut seama de El, cand am mers pe
drumul mandriei si al incapatanarii. Domnul n-a vrut sa mearga cu Israel pe muntele Amoritilor, insa a fost gata sa se intoarca la ei - in mila
Sa plina de rabdare - si sai intovaraseasca in toate caile lor prin pustie. Daca Israel n-a vrut sa intre in Canaan cu Dumnezeu, Dumnezeu s-a
aratat gata sa se intoarca in pustie cu Israel. Cine ar putea sa priceapa cata mila le-a aratat Dumnezeu prin aceasta? Dacd Dumnezeu ar fi
lucrat cu ei dupa faptele lor, ar fi trebuit sai lase sa rataceasca singuri prin pustie. Dar in veci sa fie binecuvantat Numele Sau, caci El nu ne
face dupa pacatele noastre si nu se poarta cu noi, dupa nelegiuirile noastre. Gandurile Sale nu sunt gandurile noastre si caile Sale nu sunt
caile noastre. Cu toata necredinta, batjocura, incapatanarea copiilor lui Israel, cu toate ca intoarcerea lor in pustie n-a fost decat roada
purtarii lor, totusi Dumnezeu, in indurarea Sa binevoitoare si in dragostea Sa plina de rabdare, s-a intors cu ei, ca sa le fie tovaras de drum in
pustie, timp trist si lung de patruzeci de ani.

Daca pustia arata cine este omul, ea arata si cine este Dumnezeu; ba mai mult, ea arata si ce este credinta, caci losua si Caleb au trebuit sa
se intoarca cu toata adunarea fratilor lor necredinciosi si sa stea patruzeci de ani, departe de mostenirea lor, desi ei au fost mai mult decat
gata sa se suie in tara fagaduita. Aceasta ar parea o mare nedreptate, omul negresit poate sa gaseasca aici ca nu este drept ca doi oameni
credinciosi sa fie nevoii sa sufere si ei, din pricina necredintei altora. Credinta insa asteapta cu rabdare. Si-apoi, cum ar fi putut sa se planga
de acest drum indelungat losua si Caleb, cand vedeau ca Dumnezeu este gata sa-l faca El cu ei? Ei erau pregatiti sa astepte clipa randuita de
Dumnezeu, caci credinta nu este niciodata grabita fara de rost. Credinta slujitorilor era bine sprijinita de harul Stapanului.

Cuvintele, care incep acest capitol, sunt cu totul izbitoare, daca le punem alaturi de ceea ce cuprinde capitolul 14. Acolo totul parea intunecos
si fara nici-o raza de nadejde. Moise a trebuit sa spuna poporului: ,Nu va suiti, cdci Domnul nu este in mijlocul vostru! Nu cautati sa fiti batuti
de vrajmasii vostri” Ba, Dumnezeu le spusese: ,Pe viata Mea... ca va voi face intocmai cum ati vorbit in auzul urechilor Mele. Trupurile
voastre moarte vor cadea in pustia aceasta... nu veti intra in tara pe care jurasem ca va voi da-o s-o locuiti... iar cat despre voi, trupurile
voastre moarte vor cadea in pustie”.

lata ce gasim in capitolul 14, capitolul 15 insa urmeaza istorisirea, ca si cum nu s-ar fi intamplat nimic. Totul se arata linistit, limpede si senin,
cum numai Dumnezeu e in stare sa faca. Noi citim aceste cuvinte: ,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,Vorbeste copiilor lui Israel, si spune-le:
,Cand veti intra n tara pe care v-o dau ca sa va asezati locuintele in ea... etc.” Acesta e unul din, locurile cele mai alese din aceasta carte
minunata. intr-adevar aici avem locul cel mai deosebit nu numai din cartea Numerilor, dar din tot Cuvantul lui Dumnezeu. Cand citim
hotararea: ,Nu veti intra Tn tara...” ce lectie invatam de aici? Aceea ca suntem asa de zabavnici sa intelegem ca suntem stricati cu
desavarsire: ,,Omul e ca iarba”.

Pe de alta parte, cand citim cuvinte ca acestea: ,,Cand veti intra in tara pe care v-o dau ca sa va asezati locuintele in ea” ce lectie de pret
vrea sa ne invete Dumnezeu? Aceea ca mantuirea e a Domnului. De o parte vedem caderea omului, de alta credinciosia lui Dumnezeu. Daca
ne uitam la ce e bietul om, hotararea este: ,Nu veti intra in tara...” daca insa privim la indurarea lui Dumnezeu, putem schimba hotararea de
mai sus astfel: ,intr-adevar veti intra”. Astfel se infatiseaza lucrurile nu numai in Tmprejurarea de fata, dar chiar in intreaga carte, insuflata de
Duhul lui Dumnezeu, de la inceput pana la sfarsit. Omul pacatuieste in toate lucrurile, Dumnezeu insa a pregatit mijlocul de scapare. ,,Ce este
cu neputinta la oameni, este cu putinta la Dumnezeu” (Luca 18:27).

E nevoie sa strabatem toata cartea insuflata, ca sa incredintam pe cititor de adevarul acestui lucru? Sa ne aducem aminte de istoria lui Adam
in rai, de a lui Noe dupa potop, sau de a lui Israel in pustie, in tara Canaanului, sub Lege, sub randuielile levitice. Sa ne oprim la povestirea
greselilor omului in slujba proorocilor, preotilor, imparatilor? Sa aratam caderea Bisericii marturisitoare, ca alcatuire incarcata de raspundere
ne acest pamant? Oare n-a gresit omul totdeauna si in toate lucrurile? Da, acesta e adevarul. Acesta insa e doar o parte din tabloul nostru,
parte intunecoasa si umilitoare. Dar, binecuvantat sa fie Dumnezeu, ca este si o parte plina de lumina si de nadejde! Daca este un: ,nu veti
intra”, este si un: ,Veti intra negresit”. De ce? Pentru ca in aceasta prabusire a intrat Hristos si in El s-a savarsit totul in chip desavarsit, spre
slava lui Dumnezeu si spre vesnica binecuvantare a omului. Planul din vesnicie al lui Dumnezeu este de ,,a randui pe Hristos, drept capetenie
a tuturor lucrurilor”. Nu este un singur lucru in care sa fi gresit omul dintai si care sa nu fie statornicit de Hristos. Totul s-a asezat pe temelie
noua, in Hristos. El este capetenia noii zidiri, Mostenitorul tuturor fagaduintelor facute lui Avraam, Isaac si lacov, cu privire la tara fagaduita,
Mostenitorul tuturor fagaduintelor facute lui David, cu privire la scaunul de domnie. Imparatia va fi pusa pe umerii Sai si va fi imbracat in
slava. El este Prooroc, Preot si imparat. intr-un cuvant Hristos statorniceste tot ce a pierdut Adam si aduce mult mai mult decat a avut Adam.
Astfel, cand privim la cel dintai Adam si la lucrarile sale, hotararea este: ,Nu veti intra”. Nu veti ramanea in rai, nu veti pastra imparatia, nu
veti mosteni fagaduintele, nu veti intra in tara fagaduita, nu veti sta pe scaunul de domnie, nu veti intra in imparatie!

Dar, de alta parte, cand privim pe al doilea Adam si lucrarile Sale, tot sirul de ,nu” de mai tnainte trebuie schimbat. ,Nu”, trebuie scos pentru
totdeauna de aici, caci in Hristos Isus ,fagaduintele lui Dumnezeu, oricate ar fi ele, toate in El sunt ,da” de aceea si ,Amin”, pe care-l spunem
noi prin El, este spre slava lui Dumnezeu. Nu este nici-un ,nu”, cand e vorba de Hristos. Totul e ,da”, totul e randuit dumnezeieste si ca
dovada ca e asa, Dumnezeu a pus pecetea Sa, pecetea Duhului Sau, pe care-L au toti credinciosii acum: ,,Caci Fiul lui Dumnezeu, Isus Hristos,
care a fost propovaduit de noi in mijlocul vostru, prin mine, prin Silvan, si prin Timotei, n-a fost ,da” si ,nu”, ci in El nu este decat ,Da.” in
adevar, fagaduintele lui Dumnezeu, oricate ar fi ele, toate n El sunt ,,da” de aceea si ,Amin”, pe care-l spunem noi, prin El, este spre slava lui
Dumnezeu. Si Cel ce ne intareste impreuna cu voi, in Hristos, si care ne-a uns este Dumnezeu. El ne-a si pecetluit, si ne-a pus in inima arvuna
Duhului.” (2Corinteni 1:19-22).

Astfel cele dintai randuri ele capitolului 15 din Numeri trebuie citite la lumina intregii Carti a lui Dumnezeu. Ele fac parte din intreaga istorie a
cailor lui Dumnezeu pentru om, in aceasta lume. Israel pierduse orice drept la tara fagaduita. Ceea ce li s-ar fi cuvenit ar fi fost ca trupurile lor
sa cada moarte in pustie. Totusi atat e de necuprinsa indurarea lui Dumnezeu, incat El a putut sa le vorbeasca de intrarea lor in tara
fagaduita si sai invete ce vor avea de facut acolo.



Nimic nu poate fi mai binecuvantat si mai inviorator decat aceasta. Dumnezeu se ridica deasupra caderii si pacatului omului. E cu neputinta
ca macar o singura fagaduinta a lui Dumnezeu sa nu se implineasca. Era cu putinta oare ca purtarea semintiei lui Avraam, in pustie, sa
schimbe planul din vesnicii al lui Dumnezeu, sau sa impiedece implinirea fagaduintei, facuta parintilor? Daca cei iesiti din Egipt s-ar fi
impotrivit s& mearga in Canaan, Dumnezeu ar fi ridicat chiar niste pietre, fata de care si-ar fi implinit fagaduinta. Acest lucru ne va ajuta sa
I&murim cele dintai randuri ale capitolului nostru, cu o frumusete si o putere deosebit, dupa intdmplarile pline de injosire din capitolul 14. in
capitolul 14 soarele lui Israel pare coplesit de nori negri si amenintatori, in capitolul 15 insa se ridica cu stralucire senina, descoperind marele
adevar ca: ,Lui Dumnezeu nu-i pare rau de darurile si de chemarea facuta! (Romani 11:29).

Dumnezeu nu se caieste de chemarea si de darurile Sale si chiar daca o varsta de oameni necredinciosi carteste impotriva Lui de mii de ori,
El totusi implineste ce a fagaduit. in aceastd nadejde credinta isi gseste odihna in toate imprejurarile. Nadejdea aceasta este portul linistit al
sufletului Tn mijlocul naruirii tuturor planurilor si socotelilor omenesti. Orice lucru se sfarma si se strica in mainile omului, dar Dumnezeu, in
Hristos, ramane vesnic. Dumnezeu a inviat pe Hristos si toti cei ce cred in El sunt asezati pe o temelie cu totul noua si primiti in tovarasia
Capeteniei laudate si slavite si raman in aceasta stare pentru totdeauna. Aceasta tovarasie minunata nu va putea fi stricata niciodata. Ea
este asezatd pe o temelie, pe care nici puterile pamantului, nici ale iadului, nu vor fi in stare s-o darame vreodata.

Cititorule, ai luat tu aceste lucruri pentru tine insuti? Ai ajuns sa vezi, in lumina starii de fata a lui Dumnezeu, ca esti vinovat fnaintea Lui, ca
ai pacatuit in toate lucrurile si ca nu poti aduce nici-o dezvinuire? Ai luat tu ca rostite pentru tine cele doua hotarari asupra carora am staruit:
»Nu vei intra” si ,vei intra negresit”? iti dai tu seama de adevarul si taria acestor cuvinte: ,Pieirea ta, Israele, este ca ai fost impotriva Mea,
Tmpotriva Celui ce te va putea ajuta” (Osea 13:9). intr-un cuvant, ai venit tu la Isus, ca un pacétos cazut, vinovat, pierdut si ai gasit in El
rascumpararea pacea si iertarea?

Opreste-te, dragul meu, si judeca lucrurile acestea cu toata temeinicia. Nu socoti ca am scris aceste ganduri asupra cartii Numerilor, neavand
ce face altceva. Nu, ne-am gandit la sufletul tau si de aceea am scris aceasta carte. Fata de acest suflet al tau avem o datorie de seama si de
aceea ne vedem indemnati din cand in cand sa parasim pagina, pe care o cercetam si sa vorbim inimii si cugetului cititorului, indemnandu-I
cu staruinta, daca nu e inca intors la Dumnezeu sau sta in cumpana, sa lase la o parte aceasta carte si sa-si puie in fata cu tot dinadinsul
intrebarea atat de insemnata a starii sale de acum si din vesnicie, in fata lui Dumnezeu.

in fata acestei intrebéri, toate celelalte sunt aproape fara nici-o insemné&tate. Ce sunt toate planurile si toate lucrarile pe care le incepe omul,
le savarseste si le ispraveste aici, pe pamant, fata de vesnicie si fata de mantuirea sufletului sau nemuritor? Nimic alta decat ce ar fi un fir de
praf fata de o balanta, pe care s-a asezat. ,Ce ar folosi unui om sa castige toata lumea, daca si-ar pierde sufletul?” (Matei 16:26).

lubite cititor, in numele celor mai insemnate temeiuri ce s-a putea infatisa unui suflet omenesc, te rugam sa nu parasesti aceasta intrebare,
fnainte de a fi luat o hot&rare temeinica. in numele mare-i iubiri a lui Dumnezeu, in numele suferintelor lui Hristos, in numele puternicii
marturii @ Duhului Sfant, in numele vesniciei fara de sfarsit, in numele pretului nemarginit al sufletului tdu nemuritor, in numele tuturor
bucuriilor Cerului, Tn numele chinurilor iadului te indemnam staruitor sa vii la Isus. Nu mai améana! Nu mai sta in cumpana, nu te mai gandi
mult! Vino, vino acum, asa cum esti, cu toate pacatele tale, cu toata stricaciunea ta, cu intreaga ta viata, de care ti-ai batut joc, cu intregul sir
de Tndurdri pe care le-ai dispretuit, cu atatea daruri pe care nu le-ai intrebuintat cum ar fi trebuit, cu atatea prilejuri pe care le-ai cdlcat in
picioare, vino la Isus care te cheama, care cu bratele deschise si cu inima plina de iubire e gata sa te primeasca, vino la Isus care-ti arata
ranile mortii Sale ispasitoare pe cruce, care-ti spune sa te increzi in El si sa fii incredintat ca, de vei face lucrul acesta, nu vei fi dat de rusine.
Faca Duhul Sfant sa opresti acum aceasta chemare in inima ta si sa nu-ti dea deloc pace pana ce nu vei primi mantuirea, venind la Isus,
impacandu-te cu Dumnezeu si primind pecetluirea cu Duhul Sfant cel fagaduit.

Si acum s3 ne intoarcem la capitolul nostru. Nimic nu poate fi mai insemnat decat tabloul infatisat aici. In el g&sim juruintele, darurile de buna
voie, jertfele mistuite de foc si vinul imparatiei, toate intemeiate pe harul atotputernic, ce se vede stralucind. Din cel dintai el este o frumoasa
pilda si o icoana plina de maretie a starii viitoare a lui Israel. Ea ne face sa ne gandim la vedeniile minunate cu care se sfarseste cartea
proorocului Ezechiel. Nu mai e vorba aici de necredinta, de cartiri si impotriviri; toate au fost uitate. Dumnezeu se inchide in sfaturile Sale
vesnice, si de acolo priveste in vremurile viitoare, cand poporul Sau ii va aduce daruri de buna voie, sau fi va face juruinte, in vremurile in
care bucuriile imparatiei Sale vor umplea pentru totdeauna inimile lor (Ezechiel 45:3-12).

Ce loc pentru strain! Ce lectie pentru Israel! Ce marturie vesnica pentru Moise, preaiubitul si vrednicul de lauda! Strainul este pus pe aceiasi
treapta cu Israel. ,,Cu strainul sa fie ca si cu voi” si inca se adauga: ,Tnaintea Domnului” in Exod 12.48, citim: ,,Daca un strain care va locui la
tine va vrea sa faca Pastele Domnului, orice parte barbateasca din casa lui va trebui tdiata Tmprejur; apoi se va apropia sa le faca”. in Numeri
insa nu e deloc vorba de taiere imprejur. De ce? Un lucru atat de insemnat putea fi lasat la o parte? Nu. Noi credem insa ca aici, aceasta
masura luata de Dumnezeu, este de cea mai mare insemnatate. Israel calcase in picioare voia lui Dumnezeu. Varsta de oameni protivnica lui
Dumnezeu trebuia pusa deoparte si nimicita. Planul vesnic al lui Dumnezeu insa, datorit indurarii Sale, trebuia sa ramana in picioare si toate
fagaduintele Sale sa fie implinite. , Tot Israelul va fi mantuit”. El va lua in stapanire tara, va aduce daruri neprihanite, va face juruinte, si va
gusta bucuria imparatiei. Din ce pricina? Din pricina indurarii fara margini a lui Dumnezeu. Astfel, datorita tot acestei indurari a lui Dumnezeu,
a fost primit si ,strainul” si nu numai ca a fost primit, dar ,,cu strainul sa fie ca si cu voi, thaintea Domnului”.

Nu cumva ludeul are ceva de zis impotriva acestui lucru? Daca-i asa, sa cerceteze capitolul 13 si 14 din Numeri. Sa treaca apoi la capitolul 15
si dupa ce va fi invatat lectia, pe cere ne-o da Dumnezeu despre indurarea Sa, credem ca nu va mai putea sa inlature pe straini. Dimpotriva,
el insusi va marturisi ca este datornicul harului lui Dumnezeu si va recunoaste ca indurarea la care s-a facut partas el, se cuvine si strainului.
Atunci se va bucura ca are un astfel de tovaras, cu care sa mearga sa se adape din izvorul mantuirii, deschis prin indurarea Dumnezeului lui
lacov.

Invatatura scoasa de aici ne face s& ne gandim la planul minunat al carmuirii lui Dumnezeu, aratat in Romani 11:29: ,,Caci lui Dumnezeu nu-I
pare rau de darurile si de chemarea facuta. Dupa cum voi odinioara n-ati ascultat de Dumnezeu, si dupa cum prin neascultarea lor ati capatat
indurare acum, tot asa, ei acum n-au ascultat, pentru ca prin indurarea aratata voua sa capete si ei indurare. Fiindca Dumnezeu a inchis pe
toti oamenii in neascultare, ca sa aiba indurare de toti. O, adancul bogatiei, intelepciunii si stiintei lui Dumnezeu! Cat de nepatrunse sunt
judecatile Lui, si cat de neintelese sunt caile Lui! Si Tn adevar,”cine a cunoscut gandul Domnului? Sau cine a fost sfetnicul Lui? Cine I-a dat
ceva ntdi, ca sa aiba de primit inapoi?Din El, prin El, si pentru El sunt toate lucrurile. A Lui sa fie slava n veci! Amin” (Romani 11:29-36).



In versetele 22-31 ale capitolului nostru, gasim invataturi cu privire la pacatele savarsite fara voie si la cele sivarsite cu voia, deosebire
foarte insemnata. Pentru cele dintai, Dumnezeu, in indurarea si bunatatea Sa, S-a ingrijit in chip deosebit. Moartea lui Hristos este infatisata,
in aceasta parte, din capitolul nostru, sub cele doua fete deosebite: arderea de tot si jertfa de ispasire, adica cea dintai arata ascultarea in
totul de Dumnezeu, cea de a doua arata jertfa pe care a trebuit s-o faca drept ispasire a pacatelor noastre si in sfarsit tot aici gasim toata
vrednicia, mireasma vietii Sale si a slujbei Sale desavarsite, ca om in aceasta lume, infatisata prin turta facuta din parga plamadelii si prin
stropire.

in arderea de tot vedem isp&sirea Implinitd dupd masura ascultarii lui Hristos de Dumnezeu si dupa placerea pe care o giseste Dumnezeu in
ea. In jertfa pentru pacat vedem ispasirea implinitd dup& masura nevoilor pacatosului si a firii sale stricate. Luate impreuna, cele dou3 jertfe
infatiseaza moartea ispasitoare a lui Hristos in toata plinatatea ei. Apoi, in turta de aluat, vedem viata neprihanita a lui Hristos, si firea Sa
omeneasca, aratata in toate amanuntimile drumului si slujbei Sale pe acest pamant. Stropirea arata deplina Sa predare in mainile lui
Dumnezeu.

Nu vom fncerca acum sa desfasuram bogatele si minunatele Tnvataturi, ce rasar din feluritele jertfe, infatisate in acest capitol. Sfatuim insa
pe cititorul, care doreste sa cerceteze cu temeinicie acest subiect, sa ceteasca cartea ,,Ganduri asupra cartii Leviticului.” Aici ne marginim sa
aratam, intr-o masura foarte mica, ce insemneaza fiecare jertfa in parte, caci, daca am intra Tn amanuntimi, ar fi sa aratam iar ce am aratat in
alta parte.

Vom adauga doar ca Dumnezeu cere ca noi sa luam cunostinta de pacatele savarsite din nestiinta. Noi suntem gata sa spunem sau cel putin
sa gandim ca putem trece cu vederea astfel de pacate. Dumnezeu insa nu vede lucrurile tot asa. Sfintenia Sa nu trebuie coborata la masura
puterii noastre de pricepere

Harul s-a ingrijit de pacatele savarsite din nestiinta intrucat sfintenia cere ca astfel de pacate sa fie judecate si marturisite. Orice inima
deschisa va binecuvanta pe Dumnezeu pentru lucrul acesta. Ce s-ar intampla cu noi, daca prevederile harului n-ar fi de ajuns ca ca
indeplineasca cerintele sfinteniei lui Dumnezeu?

Aceste prevederi, de buna-seama, n-ar putea fi de ajuns, daca n-ar trece peste masura puterii noastre de pricepere.

Si totusi cu toate ca lucrul acesta este cunoscut 1i primit de toti - e dureros sa auzi, adesea, oameni, care spun ca sunt crestini si care isi
acopera vina savarsirii vreunui pacat, spunand cd n-au stiut, sau se slujesc de nestiinta, ca sa-si indreptateasca necredinta si greseala. in
astfel de imprejurari ar trebui mai degraba sa ne intrebam asa: din ce pricina suntem nestiutori cu privire la felul nostru de purtare, sau cu
privire la drepturile, pe care le are Hristos asupra noastra? Sa ne inchipuim ca se iveste o intamplare, care cere sa dam asupra ei o judecata
lamurita si sa luam fata de ea un fel anumit de purtare. Ce vom face? Vom spune ca nu stim? Dar la ce va sluji acest raspuns? Nu cumva
credem ca el va Tnlatura raspunderea noastra? Socotim oare ca Dumnezeu ne ingaduie sa trecem in chipul acesta peste un astfel de lucru?
Nicidecum. Am putea mai degraba sa ne intrebam: pentru ce nu stim? Ne-am dat noi toala straduinta, am intrebuintat noi toate mijloacele ce
ne stau la indemana, am facut noi tot ce ne-a stat in putinta, ca sa ajungem la o dezlegare hotarata, potrivit voii lui Dumnezeu? Sa ne
aducem aminte ca indatoririle adevarului si ale sfinteniei cer de la noi lucrul acesta. Si noi doar sa nu ne multumim cu mai putin.

Nu putem sa tagaduim, ca dac-ar fi vorba de foloasele noastre, de numele nostru, de cinstea noastra in fata oamenilor, de averea noastra, nu
cu putine tragere de inima am cerceta tot ce se leaga de o astfel de intamplare. Cand ar fi vorba de astfel de lucruri, n-am mai sta multa
vreme si n-am spune ca ,nu stim”. Daca ar fi nevoie de capatat |&muriri, am cauta sa facem rost de ele cat mai repede. intr-un cuvant, am
face tot ce ne-ar sta in putinta, ca sa cunoastem toate amanuntimile, tot ceea ce este pentru si impotriva, ca sa putem da o judecata
sanatoasa si sa luam o hotarare buna.

Nu este asa, iubite cititor? Si, daca intr-adevar este asa, atunci pentru ce marturisim ca ,,nu stim”, cand sunt in joc drepturile lui Hristos,
asupra noastra? Asta nu dovedeste oare ca, daca e vorba de noi ingine, suntem foarte grabiti, foarte plini de ravna, foarte staruitori si foarte
insufletiti, pe cand, daca-i vorba de Hristos, suntem nepasatori si molateci? Fara indoiala ca da.

O, de am recunoaste lucrul acesta si ne-am smeri din pricina lui! Duhul lui Dumnezeu sa ne faca mai veghetori in lucrurile care privesc pe
Domnul nostru Isus. Faca El ca noi si interesele noastre sa se micsoreze, iar Hristos si interesele Sale sa fie pretuite tot mai mult de noi! Si tot
El s& ne pund pe inima grija sfanta de a cerceta cu toatd luarea aminte lucrurile, in care este in joc slava Domnului Isus, fie chiar intr-o
masura cat de mica.

Sa nu indraznim vreodata sa vorbim, sa gandim sau sa lucram, ca si cum am lasa sa se inteleaga ca acesta e un lucru de care putin ne pasa.
Dumnezeu, in indurarea Sa cea mare, sa ne pazeasca de asta! Sa pretuim cum se cuvine lucrurile care ne privesc, dar, inainte de toate,
drepturile lui Hristos sa-si aiba cea mai inalta stapanire si pretuire din partea noastra. Tot ce am spus cu privire la nestiinta, am spus manati
de simtamantul raspunderii pe care-l avem fata de adevarul lui Dumnezeu si fata de sufletul cetitorului. Noi i-am simtit marea insemnatate in
viata de toate zilele.

Prea adesea noua ni se pare ca spunem ca ,nu stim”, pe cand adevarul e ca ,,suntem nepasatori”. Ce trist! Daca Dumnezeu, in nesfarsita-|
buntate s-a ingrijit s& g&seasca mijloc de scapare, chiar pentru pacatele savarsite din nestiinta, aceasta nu-i o pricina ca noi sa rdmanem la
adapostul dezvinovatirii ca ,n-am stiut”, mai ales ca avem la indemana lamuriri destul de amanuntite, cu privire la acest lucru si ne lipseste
doar hotararea neinfranta sa ne folosim de ele. N-am fi staruit poate atat de mult asupra acestui lucru, daca n-am avea incredintarea, ca am
ajuns la o clipa foarte insemnata a vietii noastre de crestini.

Nu suntem de loc impinsi sa vedem lucrurile in negru. Dimpotriva, este doar numai al nostru, al crestinilor, binele, la care ne-a facut partasi
Dumnezeu, de a fi curmat plini de cea mai senina incredere si de a avea inimile pazite de pacea lui Dumnezeu, care intrece orice pricepere.
,Caci Dumnezeu nu ne-a dai un duh de frica, ci de putere, de dragoste si de chibzuinta” (2Timotei 1:7)

Nu putem inchide ochii in fata unor lucruri destul de izbitoare si anume: drepturile lui Hristos, pretul adevarului, stapanirea Sfintei Scripturi
asupra cugetelor noastre, sunt tot mai mult Iasate la o parte zi cu zi, sdptamana cu saptamana, an cu an. Socotim deci, ca, daca ne apropiem



de vremea, cand se poate trece cu vederea orice, un singur lucru insa nu se poate trece cu vederea: adevarul lui Dumnezeu. Sa ne luam dar
insarcinarea sa veghem, ca in inimile noastre, Cuvantul lui Dumnezeu, sa-si abia locul, care i se cuvine si cugetul nostru sa fie carmuit, in
toate lucrurile, de indemnul lui cel sfant. Un cuget curat este o comoara dintre cele mai de pret, pe care, totdeauna o putem purta cu noi. Un
astfel de cuget zice ,da” la tot ce spune Dumnezeu in Cuvantul Sau si se supune fara cartire la indemnurile acestui Cuvant

Cand cugetul e intr-o astfel de stare sfanta, avem in el o putere, care carmuieste viata noastra de fiecare zi, in lucrurile cele mai marunte ca
si in cele mai insemnate. Cugetul poate fi asemanat cu cheile ceasornicului, cu care putem sa-I facem sa mearga mai repede sau mai incet.
Se poate intdmpla ca limbile ceasornicului sa nu mearga cum trebuie, insa cheia are inraurire asupra mersului lor, avem intotdeauna mijlocul
de a Indrepta mersul limbilor, incetinindu-I sau iutindu-l. Asa se intampla si cu cugetul. Cata vreme tine urechea indreptata spre indemnurile
Scripturii, insuflate de Duhul Sfant, este o putere carmuitoare, nemincinoasa si nesovaielnica. Dar, cand incepe sa se leneveascd, sa se
impietreasca sau sa se intineze, cand nu mai vrea sa zica ,da” la tot ce a spus Dumnezeu in Cuvantul Sau, atunci e semn rau. Cine are un
astfel de cuget, se afla intr-o stare asemanatoare cu cea infatisata in capitolul nostru: ,Dar daca cineva, fie bastinas, fie strain, pacatuieste cu
voie, huleste pe Domnul: acela va fi nimicit din mijlocul poporului sau, caci a nesocotit cuvantul Domnului, si a calcat porunca Lui, va fi nimicit
si isi va lua astfel pedeapsa pentru nelegiuirea lui” (Numeri 15:30-31).

Aici nu e vorba de un pacat savarsit din nestiinta, ci de un pacat savarsit cu voia sau din mandrie, pentru care nu ramane decat judecata
neimblanzita a lui Dumnezeu. ,Caci neascultarea este tot atat de vinovata ca ghicirea si impotrivirea nu este mai putin vinovata decat
inchinarea la idoli si serafimi” (1 Samuel 15:23). Acestea sunt cuvinte prea insemnate, rostite intr-o imprejurare, in care vointa omului se
desfasoara cu o putere deosebita. De obicei, in fata oamenilor, cel ce-si pune Tnhainte vointa sa ca dovada de multa barbatie. Scriptura insa
vede lucrurile cu totul altfel. Cele doua mari trasaturi ale desavarsirii omenesti, a adevaratei barbatii, sunt depinderea de Dumnezeu si
supunerea. Si aceste trasaturi ies cu atat mai mult la iveala, cu cat omul se leapada de sine. Aceste doua mari insusiri, cu totul deosebite si
aratate de la inceput pana la sfarsit, le vedem cand ne aruncam ochii asupra Celui ce a fost omul desavarsit - Omul Hristos Isus. Nici-o clipa
macar nu-L vedem pe El, in starea de neatarnare sau de nesupunere fata de Dumnezeu. Si daca ni s-ar cere sa dovedim pe larg acest adevar,
am avea la indemana intreaga Evanghelie. Cercetati doar istorisirea ispitirii de pe munte. Veti gasi acolo o dovada izbitoare a atarnarii si
supunerii Domnului Isus fata de Tatal. Raspunsul neschimbat, pe care-l da ispititorului, este: , Este scris” Nici o dovada, nici o judecata, nici o
intrebare. El asculta de Cuvantul lui Dumnezeu si astfel a biruit pe Satana, pentru ca a ramas neclintit in starea unui adevarat om. El atarna
de Dumnezeu si voia sa i se supund. Ce dorea Satana sa mai faca intr-o astfel de imprejurare? Nimic.

Isus este pilda noastra de vietuire. Dumnezeu ne-a facut copii ai Lui, ca sa trdim in atarnare si supunere necurmata, fata de El, adica sa
umblam carmuiti de Duhul. Acesta e drumul drept si fericit al crestinului. Neatarnarea si nesupunerea sunt surori. Ele merg mana-n mana,
dar n-au ce cauta in viata crestinului. Ele se gasesc in cel dintai om, pe cand atarnarea si supunerea sunt insusirile celui de al doilea. Adam,
in gradina Edenului, a ravnit sa nu mai atarne de Dumnezeu. Nu s-a multamit sa fie om si sa ramana in adevaratul loc si stare a omului si
astfel a urmat nesupunerea. In aceasta sta taina caderii omului. Cercetati-o unde veti voi: nainte de potop, dupa potop, fara lege sau sub
Lege, la Neamuri, la ludei, la Turci, sau la crestinii de nume, Pretutindeni nu veti vedea altceva decat neatarnare si nesupunere fata de
Dumnezeu.

Dar in veacul nostru, sub ce infatisare se arata omul? Sub aceea de ,imparat, care face ce vrea” si sub aceea de ,nelegiuit”, om fara lege.

0O, de am cugeta mai adanc la aceste lucruri, intr-un duh de supunere si de smerenie in Dumnezeu. ,lata spre cine imi voi indrepta privirile;
spre cel ce sufera si are duhul mahnit, spre cel ce se teme de Cuvantul Meu” (Isaia 66:2).

Faca Duhul lui Dumnezeu ca aceste cuvinte sa ne izbeasca urechile, sa se coboare n inimi si acolo sa trezeasca dorinta, pe care sa o spunem
lui Dumnezeu: Pazeste pe slujitorul tdu de pacatele facute din méandrie, ca ele sa nu stapaneasca asupra mea!

Vreau sa amintim, indeosebi, tinerilor crestini, ca pentru a ne putea feri de pacatele facute din nestiinta, trebuie sa cercetam Cuvantul lui
Dumnezeu, iar pentru a impiedeca savarsirea pacatelor izvorate din mandrie, trebuie sa ne supunem acestui Cuvant. Toti avem nevoie sa ne
amintim aceste lucruri, dar in deosebi fratii nostri mai tineri. Se vede o puternica pornire intre tinerii crestini de a intra in sivoiul veacului
acestuia si de a se adapa din duhul lui. De aici, neatarnarea, vointa darza, cartirile impotriva unei tineri de scurt, neascultarea de parinti,
incapatanarea, infumurarea, in ganduri si in apucaturi, ingamfarea, usurinta de a se crede mai intelepti decat cei mai in varsta, toate lucruri
urate in fata ochilor lui Dumnezeu si cu totul protivnice duhului crestinismului. Manati de un simtamant, indemnam cu staruinta pe fratii
nostri mai tineri, sa fuga de aceste lucruri si sa caute smerenia. Si sa-si aduca aminte ca mandrilor, Dumnezeu le sta impotriva, dar celor
smeriti le da har.

Ne réamane sa vedem ce s-a intdmplat cu omul care a calcat Sabatul si dupa aceea porunca cu privire la ,firul albastru”.

Acesta era un pacat savarsit din incapatanare, era o nesupunere vadita fatd de o porunca lamurita a lui Dumnezeu. lata prin ce se
deosebeste un pacat facut cu voia si pentru care nu e nici-o dezvinovatire. Nu-ti poti ascunde vina la adapostul nestiintei, cand e vorba de o
porunca lamurita a lui Dumnezeu.

Dar, poate ca se va gasi cineva, care sa intrebe: ,,Pentru ce au aruncat pe acel om in temnita?” Pentru ca, desi porunca era destul de
lamurita, nimeni nu s-a gandit la calcarea ei si deci nu s-a hotarat mai dinainte nici-o pedeapsa. Si, ca sa vorbim in felul oamenilor, am putea
spune ca Dumnezeu nu s-a asteptat niciodata la o fapta atat de nebuna, ca aceea a calcarii odihnei Sale de vreun om si de aceea n-a hotarat
mai dinainte nici-o pedeapsa. N-avem nevoie sa spunem ca Dumnezeu, cunostea sfarsitul lucrurilor, chiar de la inceput, caci in aceasta
imprejurare, lasase dinadins nehotdrata pedeapsa, pana ce se va ivi prilejul potrivit. Si nu e de mirare ca se si arata numaidecat, caci omul e
in stare sa faca orice bucluc. Putin i pasa lui de odihna randuita de Dumnezeu. Aprinderea focului intr-o zi de Sabat era nu numai o calcare
pe fata a Legii, ci era un fapt, care lasa sa se vada, ca cel ce-l savarseste s-a departat cu totul de gandul Celui ce a dat Legea, caci a lucrat
intr-o zi de odihna, munca, adica tocmai cei ace este icoana cea mai izbitoare a judecatii. Focul este si el icoana judecatii si ca si munca,
n-avea ce cauta in odihna Sabatului. Nu ramanea prin urmare decat ca cel ce a calcat Sabatul sa primeasca judecata, caci ,ceea ce semana
omul, aceea va si secera”.



Dumnezeul lui Israel voia ca poporul Sau sa-si aduca mereu aminte de poruncile Sale. De aceea randuieste ca ei sa-si faca niste ciucuri la
colturile vesmintelor si peste ciucuri sa puna un fir albastru. Prin aceasta Dumnezeu voia ca ei sa-si poata aduce aminte cat de des de
Cuvantul Sau. Orice Israelit care-si arunca ochii pe ciucurele cu fir albastru, trebuia sa se gandeasca la Dumnezeu si sa i se supuna cu
smerenie la toate oranduirile Sale.

Acesta era rostul acestor ciucuri. Daca cercetam insa versetul 5 din capitolul 23 din Matei, vedem la ce intrebuintare injositoare, a coborat
omul aceasta oranduire dumnezeiasca. ,Toate faptele lor le fac pentru ca sa fie vazuti de oameni. Astfel isi fac filacteriile late, isi fac poalele
vesmintelor cu ciucuri lungi”.

Astfel, chiar lucrul |asat ca sa-i faca sa-si aduca aminte de Dumnezeu si sa se supuna scumpului Sau Cuvant, a ajuns pentru ei lucrul, de care
sa se slujeasca pentru a se slavi pe ei insisi in trufia lor religioasa. ,Toate faptele lor le fac pentru ca sa fie vazuti de oameni”. Sa ne gandim
cu tot dinadinsul la lucrul acesta! Sa ludm seama sa nu schimbam orénduirea cereasca intr-un obicei pamantesc si sa facem din ceea ce
trebuie sa ne duca la o supunere smerita, un prilej ca sa ne slavim pe noi insine.

Capitolul 15, pe care I-am strabatut, rupe firul istoriei poporului lui Israel in pustie, afara doar de versetele, care ne vorbesc de omul care a
calcat Sabatul.

El ne-a dus cu gandurile in viitor, cand Israel, cu toate pacatele si nebunia sa, cu toate cartirile si impotrivirea sa, avea sa puna stapanire pe
tara Canaanului si s& aduca jertfe de multdmire si cantece de laudd Dumnezeului mantuirii sale. In capitolul 13 si 14 am vazut apoi pe
Dumnezeu netinand seama de necredinta si nesupunerea lui Israel si incepand implinirea planului Sau vesnic si a fagaduintelor facute lui
Avraam, Isaac si lacov.

Capitolul 16 leaga din nou firul rupt al istoriei poporului lui Israel in pustie, istorie trista si umilitoare pentru bietul om, dar plina de stralucire
si de binecuvantare din pricina rabdarii fara sfarsit si din pricina milei fara margini a lui Dumnezeu. Acestea sunt cele doud mari lectii, pe care
le invatam in pustie. Aici vedem ce este omul si in acelasi timp, cine e Dumnezeu. Aceste doua lucruri sunt imbinate in Cartea Numerilor.
Astfel, in capitolul 14, am vazut pe om si caile sale, in capitolul 15, am vazut pe Dumnezeu si cdile Sale. Mai departe, n capitolul 16, vom
vedea din nou infatisandu-se omul si caile sale.

Ce invatatura adanca si mult folositoare am putea scoate din aceasta indoita lectie!

Core, fiul lui Itehar, fiul lui Chehat, fiul lui Levi, s-a rasculat impreuna cu Datan si Abiram, fiii lui Eliab, si On, fiul lui Pelet, toti trei fiii lui Ruben.
S-au rasculat impotriva lui Moise impreuna cu doua sute cincizeci de oameni din copiii lui Israel, din fruntasii adunarii, din cei ce erau chemati
la sfat, si care erau oameni cu nume. Ei s-au adunat impotriva lui Moise si Aaron, si le-au zis: ,Destul! caci toata adunarea, toti sunt sfinti si
Domnul este in mijlocul lor. Pentru ce va ridicati voi mai presus de adunarea Domnului?” (Numeri 16:1-3).

in aceste versete ni se infatiseaza o intamplare, pe care Duhul Sfant, prin apostolul luda, o numeste ,rascoala lui Core”. R&scoala e pusa pe
seama lui Core, pentru ca el era capetenia ei religioasa. Se pare ca el a avut o puternica inraurire asupra celor din juru-i, daca a izbutit sa
stranga, imprejurul lui, un mare numar de oameni cu vaza - ,din fruntasii adunarii, din cei ce erau chemati la sfat, si care erau oameni cu
nume”.

intr-un cuvant e vorba aici de o réscoal3 destul de insemnat3 si de aceea vom céuta s&-i cercetdm pricinile si s& o judecdm in adevarata ei
lumina.

Adunarea, in care a inceput sa se arate un duh de ura, se afla intr-o stare foarte primejdioasa si daca un astfel de duh nu este inabusit,
urmari nimicitoare se vor aridta numaidecat. in fiecare adunare se gisesc oamenii care au in ei un duh de razvratire. E de ajuns s& se puna in
fruntea lor cineva, care sa aiba un suflet ambitios si dornic de a stapani peste altii, ca sa inrdureasca puternic asupra unor astfel de oameni si
sa faca sa se aprinda in flacari mistuitoare focul care ardea mocnit sub cenusa. Se gasesc totdeauna sute si mii de oameni sa se adune in
jurul steagului razvratirii, odata ce acesta a fost ridicat caci singuri n-ar indrazni sa-| ridice. Satana nu se slujeste de cel dintai venit, ca
unealtd, intr-o astfel de lucrare. Lui i trebuie un om viclean, dibaci, staruitor, un om care sa aiba o puternica inraurire asupra semenilor lui si
o vointa de fer, spre a-si implini planurile faurite. Satana imbraca cu aceste insusiri pe toti aceia, pe cari-i intrebuinteaza in slujba planurilor
lui. Oricum ar fi, sa stim, ca, de obicei, capeteniile tuturor rascoalelor, au fost oameni deosebiti, indemanateci sa carmuiasca dupa bunul lor
plac multimea nestatornica, intocmai ca oceanul ce se lasa framantat de toate vanturile.

Astfel de oameni stiu sa atate poftele semenilor lor, ca sa ajunga sa si implineasca telurile lor. Parghia cea mai puternica, cu care ridica ei
multimile, este a drepturilor si slobozeniei lor. Cand izbutesc sa vare in cap oamenilor ca slobozenia le este amenintata si ca drepturile lor
sunt calcate in picioare, atunci sunt incredintati ca strang in jurul lor un mare numar de suflete razvratite, carora le infatiseaza lucrurile cu
culori tot mai negre.

Asa s-a intamplat cu Core si cu tovarasii sai. Ei au cautat sa incredinteze poporul ca Moise si Aaron se poarta ca niste stapani cu fratii lor si sa
le atraga luarea aminte asupra drepturilor lor, ca madulare ale unei adunari sfinte, in care, dupa judecata lor, toti erau deopotriva st unde nici
unul nu avea vreun drept mai mult decat altul.

.Destul”. Acesta era temeiul invinovatirii aduse impotriva ,omului celui mai bland de pe fata intregului pamant”. Dar, ce luase Moise asupra
lui? O singura aruncatura de ochi asupra istoriei acestui iubit slujitor al lui Dumnezeu, ar fi de ajuns pentru un om nepartinitor sa se
incredinteze, ca Moise, in loc sa caute cu orice pret sa-i se dea insarcinari pline de vaza si de raspundere, s-a aratat gata sa nu le primeasca
atunci cand i s-au infatisat si s-a simtit coplesit sub greutatea lor, cand i s-au pus pe umeri. Asa fiind, se intelege ca acela, care invinovatea
pe Moise si-a luat prea multe pe seama lui, dadea dovada ca nu cunostea catusi de putin sufletul si firea adevarata a acestui om. Despre
acela care a putut sa spuna lui losua: ,Esti gelos pentru mine? Sa dea Dumnezeu ca tot poporul Domnului sa fie alcatuit din prooroci si
Domnul sa-si puna Duhul Lui peste ei!” nu se poate spune niciodata ca a cautat sa puna mana pe insarcinari pline de vaza.



Pe de alta parte, daca Dumnezeu alege si pune deoparte pe cineva pentru o lucrare, daca El isi curateste un vas si-l face bun pentru o
anumita intrebuintare, la ce bun sa vorbesti de rau darul si slujba incredintata cuiva de Dumnezeu? Ce lucru nebunesc! ,,Omul nu poate primi
decat ce-i este dat din cer.” (loan 3:27). Zadarnic dar se insealad cineva ca este sau are ceva, daca nu-i este dat de sus, O astfel de socotinta
se va prabusi odata, caci mai curand sau mai tarziu ambitiosii vor fi pusi la locurile lor si nimic nu va rdmanea, decat ceea ce este de la
Dumnezeu.

Core si ceata lui s-au ridicat prin urmare impotriva lui Dumnezeu, nu impotriva lui Moise si Aaron. Acestia fusesera chemati de Dumnezeu, sa
stea intr-un anumit loc si sa implineasca o anumita slujba si vai de aceia care li s-ar fi impotrivit si nu iar fi primit, caci nu ei au dorit acel loc,
sau si-au luai asupra lor acea slujba, ci Dumnezeu i-a sfintit pentru aceasta

Astfel ar fi trebuit sa judece toti lucrurile. Dar nu puteau sa vada astfel lucrurile razvratitii, care nu se gandeau decat la ei si cautau cu tot
dinadinsul sa faca rau adevaratilor slujitori ai lui Dumnezeu, ca sa se inalte pe ei insisi. Lucrul acesta il urmaresc toti cei ce atata razvratirile si
pornesc miscari de nemultumire. Adevarata lor tinta e sa ajunga oameni cu vaza. Ei vorbesc de drepturile poporului lui Dumnezeu cu
indrazneala si in asa fel, de parc-ar avea dreptate, dar, in toata aceasta straduinta, nu urmaresc altceva decat sa ajunga intr-o stare de vaza,
de care nu sunt vrednici si stapani pe lucruri, asupra carora n-au nici-un drept.

Si cu toate acestea lucrurile sunt cat se poate de l[amurite. N-avem decat sa ne intrebam: a incredintai Dumnezeu cuiva un loc si o lucrare, pe
care sa o faca? Cine ar putea tagadui? Daca-i asa, nu ramane decat ca fiecare sa-si recunoasca locul si sa-l ia, sa-si recunoasca lucrul
incredintat si sa-l faca. Un lucru nebunesc insa se intalneste atat de des in lume: atatia insi cauta sa ia locul altuia sau sa faca lucrarea pentru
care e randuit altcineva. Si am vazut lucrul acesta Cercetand capitolul 3 si 6 al acestei carti. De altfel asa va fi totdeauna. Core avea slujba sa
si Moise pe a sa. Pentru ce dar cel dintai pizmuia pe cel de-al doilea? Nu-i mai putin nebunesc lucru sa invinovatesti pe un slujitor imbracat cu
darurile lui Hristos si care primeste raspunderea intrebuintarii lor, decat sa bagi vina soarelui, lunii si stelelor, ca-si dau prea mare
insemnatate, cand stralucesc luminand locul ce le-a fost hotarat.

Acest lucru e de o insemnatate covarsitoare in fiecare adunare, mica sau mare si in orice Tmprejurare, in care crestinii sunt chemati sa
lucreze impreunad. Greseste cel ce-si inchipuie ca toate madularele trupului lui Isus sunt chemate in locuri de frunte si ca fiecare madular,
dupa bunul sau plac, ar putea sa-si aleaga in trup locul pe care-l doreste. Aceasta este pe dea-ntregul ceva care este randuit numai de
hotararea lui Dumnezeu.

Asa, cel putin, invatam destul de lamurit din 1 Corinteni 12:14-18: , Astfel, trupul nu este un singur madular, ci mai multe. Daca piciorul ar
zice: ,Fiindca nu sunt mana, nu sunt din trup”, nu este pentru aceasta din trup?Si daca urechea ar zice: ,Fiindca nu sunt ochi, nu sunt din
trup”, nu este pentru aceasta din trup? Daca tot trupul ar fi ochi, unde ar fi auzul? Daca totul ar fi auz, unde ar fi mirosul? Acum dar
Dumnezeu a pus madularele in trup, pe fiecare asa cum a voit EI”. Aici se gaseste adevaratul si singurul izvor al slujirii in Biserica lui
Dumnezeu, in trupul lui Hristos. ,Dumnezeu a pus madularele”. Nu este vorba aici de un om, care randuieste pe altul, nu e vorba de un om,
care se randuieste el insusi. Trebuie neaparat sa fii randuit de Dumnezeu, caci randuiala pe care o face un om nu e altceva decat o
indrazneata incalcare a drepturilor lui Dumnezeu.

Astfel, cercetand lucrurile la lumina minunatei invataturi din 1 Corinteni 12, ce am zice noi, daca picioarele ar invinovati mainile, sau daca
urechile ar invinovati ochii, ca-si dau prea mare insemnatate? N-ar fi acesta un lucru, care ne-ar face sa radem? Este adevarat ca aceste
madulare au un loc de frunte in trup, dar ne-am intrebat de ce? Pentru ca Dumnezeu le-a asezat acolo ,asa cum a voit EI”. Si ce fac ele in
acele locuri de frunte? Lucrul pe care Dumnezeu le-a dai sa-I faca. Si in ce scop? Spre binele intregului trup. Nu este un singur madular, oricat
de neinsemnat ar fi, care sa nu aiba un mic folos de pe urma lucrarilor, pe care le indeplineste un madular de frunte. De alta parte, madularul
de frunte se bucura si el si trage folos de pe urma lucrarii pe care o savarseste madularul cel mai neilnsemnat.

Cand ochii isi pierd puterea de a vedea, fiecare madular va suferi de pe urma aceasta. Cand un madular cat de neinsemnat nu e in stare sa-si
indeplineasca lucrarea sa, si madularul de frunte va suferi. Prin urmare nu e nevoie sa stim, daca am luai mult sau putin asupra noastra, ci
daca facem lucrarea ce ne-a fost incredintata si daca stam in adevaratul loc, ce ni s-a hotarat. Pe unirea stransa a tuturor madularelor, dupa
masura data fiecdruia, se intemeiaza cresterea si buna stare a trupului. Daca nu prindem acest adevar si daca nu staruim asupra lui, nu e cu
putinta nici-o crestere. Dimpotriva, ea va fi impiedecata: Ochiul Sfant este inabusit si intristat, drepturile lui Hristos sunt tagaduite, Dumnezeu
este batjocorit. Orice crestin trebuie sa se poarte potrivit acestei oranduieli dumnezeiesti si sa inlature tot ceea ce o intuneca sau o
tagaduieste.

Felul, in care sunt intocmite si carmuite bisericile moarte, ar trebui sa fie pentru credinciosi o pilda, de care sa se fereasca si tot odata si o
puternica imbarbatare ca sa pazeasca si sa traiasca dupa adevarul lui Dumnezeu, caci numai uitarea, parasirea si tagaduirea acestui adevar,
au adus prapadul in care se afla aceste biserici in ziua de azi.

Crestinul trebuie sa se supuna totdeauna gandurilor lui Dumnezeu, descoperite noua in Cuvantul Sau.

Sa faci din imprejurari o indreptatire pentru a pacatui sau pentru a nu tinea seama de adevarul lui Dumnezeu, inseamna sa te joci cu
descoperirea dumnezeiasca si sa arunci asupra lui Dumnezeu vina neascultarii tale. Dar despre acest lucru doar am amintit aici, intrucat este
legat de capitolul pe care-l cercetam mai departe.

,Cand a auzit Moise lucrul acesta, a cazut cu fata la pamant” (Numeri 16:4) Era cel mal bun lucru, pe care I-ar fi putut face. Nu e bine
niciodata sa cauti sa intinzi vorba si sa te dezvinovatesti fata de niste oameni nemultamiti si razvratiti. E mult mai bine sa-i lasi in mana
Domnului, caci, de fapt, cu El au a face. Cand Dumnezeu aseaza pe cineva intr-un loc si-i da o anumita lucrare de facut, daca oamenii ii cauta
cearta, din pricina ascultarii lor de Dumnezeu, atunci ei nu se ceartd cu un om, ci cu fnsusi Dumnezeu, care va sti s-o curme dupa
intelepciunea Sa. Aceasta incredintare da o liniste sfanta si o putere deosebita slujitorului Domnului, ori de cate ori oameni pizmasi si
razvratiti se ridica impotriva lui.

De altfel nu e cu putinta sa ai slujba la un loc de frunte sau sa fii folosit de Dumnezeu intr-un fel deosebit, fara sa intampini din timp in timp
loviturile unor oameni nemultumiti, pentru ca nu pot sa vada pe cineva intr-un loc mai de frunte decat ei. Dar cel mai bun mijloc, prin care



poti rdspunde unor astfel de oameni, e sa-ti pleci capul in smerenie cu simtamantul nimicniciei tale si apoi fii incredintat ca valul razvratirii ce
se va ridica asupra ta nu va fi in stare sa-ti faca nici-un rau.

lata ce inseamna sa-ti incredintezi pricina in mani bune. Moise pune Tnainte in intaiul rand drepturile pe care le are numai Dumnezeu.
,Domnul va arata” si ,Domnul va alege”. Nici-un cuvant despre el sau despre Aaron. Dumnezeu va arata si va alege pe cei ce au fost curati la
inima, in aceasta imprejurare. Cei doua sute cincizeci de razvratiti sunt asezati fata in fatda cu Dumnezeul cei viu. Ei sunt chemat sa se
infatiseze Tnaintea Lui cu cadelnitele Tn maini, pentru ca intreaga pricina sa fie cercetata si sa dea o hotarare fhaintea acestui mare scaun de
judecata, hotarare care nu mai poate fi schimbata cu nici-un chip. Nu s-ar fi cuvenit ca Moise si Aaron sa faca ei judecata, intrucat s-ar fi
putut spune ca ei si-au aparat drepturile lor. Dimpotriva, Moise insusi a dorit ca Tmpricinatii, si dintr-o parte si din alta, sa se infatiseze
inaintea lui Dumnezeu, ca El sa judece si sa curme neintelegerea.

lata ce insemneaza smerenie si intelepciune adevarata. Cand cineva cauta sa ia un loc insemnat, e bine sa-l lasi sa-si implineasca dorinta,
caci, chiar treapta la care a dorit sa ajunga cu atata patima va fi locul infrangerii si al buimacirii lui vrednice de plans. De cate ori nu vezi
atatia oameni, care pizmuise pe altii, din pricina locurilor, pe care le au s-au a lucrarilor pe care le indeplinesc si cauta cu tot dinadinsul sa-i
inlocuiasca.

N-au decat sa incerce astfel de oameni, dar sa fie incredintati ca nu dupa multa vreme se vor poticni si vor pleca rusinati si buimaciti, Domnul
fi va rusina pe toti.

Cel mai bun lucru, pentru cel ce sunt tinta loviturilor unor astfel de oameni, e sa cada cu fata la pamant fnaintea lui Dumnezeu si sa-i lase Lui
grija sa randuiasca lucrurile, cum va crede de cuviinta. Lucrul acesta aducandu-i multamiri.

Aici vedem pricina adevarata a acestei grozave razvratiri. Vedem aici pe omul care a atatat-o si in acelas timp si lucrul pe care la dorit. Moise
se indreapta spre Core si-l invinovateste ca a dorit sa ajunga preot. E insemnat lucru ca, cititorul sa prinda bine aceasta, dupa invatatura
Scripturii, si de aceea e bine sa stie cine era Core, ce lucrare avea de indeplinit si care era locul, pe care-l dorea cu atata patima.

Trebuie sa stim toate aceste lucruri, daca vrem sa intelegem cum se cuvine cuvintele din luda: «rascoala lui Core”.

Cine era Core? Un levit, care era chemat sa slujeasca si sa invete pe altul: ,,Ei invata pe lacov poruncile Tale si pe Israel legea Ta”
(Deuteronom 33:10). ,Dumnezeul lui Israel v-a ales din adunarea lui Israel lasandu-va sa va apropiati de El, ca sa fiti intrebuintati la slujba
cortului Domnului si sa va infatisati inaintea adunarii ca sa-i slujiti”. lata cine era Core si care era lucrarea, pe care trebuia s-o savarseasca el.
Dar ce dorea altceva? Preotia. ,Acum mai voiti si preotia?” Cine ar privi lucrurile doar pe deasupra, n-ar putea sa vada ca aici Core cauta ceva
pentru el Tnsusi. S-ar parea ca apara drepturile intrege-i adunari si cand colo Moise, prin Duhul lui Dumnezeu, da de gol pe acest om si arata
ca acesta era doar un temei, de care vrea sa se slujeasca, pentru ca sa puna mana pe preotie. E bine sa nu trecem cu vederea lucrul acesta.
Asa se intampla mai totdeauna: cei ce vorbesc mereu de slobozenia si drepturile poporului lui Dumnezeu, nu urmaresc decat ridicarea lor si
interesele lor. Nemultamiti cu lucrarea incredintata lor, ei cauta locuri, care nu li se cuvin. Lucrul acesta nu se vede dintr-odata, dar
Dumnezeu ne va face sa-l vedem mai curand sau mai tarziu, caci El este Acela care cantareste si judeca tot ce se pune la cale. Nimic nu-i mai
urat si mai de osandit, in adunarile copiilor lui Dumnezeu, decat sa cauti un loc pentru tine insuti. Vai de cel care urmareste astfel de lucruri,
caci in cele din urma va fi dat de rusine. Lucrul cel mai de capetenie pentru fiecare este sa fie gasit la locul sau, facand lucrarea, ce i s-a
incredintat, si cu atat mai de pret va fi aceasta lucrare, cu céat se va face cu smerenie, fara zgomot si in pace.

Core nu invatase insa acest lucru. Nemultumit de locul, pe care-l avea si de slujba pe care i-o incredintase Dumnezeu, nazuia dupa un lucru,
ce nu i se cuvenea catusi de putin. Voia sa ajunga preot. Pacatul sau era acela ca s-a razvratit impotriva preotului randuit de Dumnezeu.
Aceasta este ,rascoala lui Corespunzator”.

Lucrul acesta nefiind bine inteles, ti-e dat sa vezi uneori ca sunt invinovatiti de acest pacat toti aceia, cari cauta sa puna in lucrare vreun dar
incredintat lor de Capetenia Bisericii, adica de Hristos. Ei bine, o astfel de judecata e cu totul gresita, si neintemeiatad. Sa luam de pilda, pe
cineva, caruia Hristos, in chip vadit i-a incredintat darul vestirii Evangheliei. Putem noi sa-I invinovatim de pacatul lui Core, pentru ca in
puterea trimeterii si darului incredintat lui de Dumnezeu, porneste sa vesteasca Evanghelia? Trebuie s-o vesteasca sau nu? Este darul lui
Dumnezeu si chemarea Sa de ajuns? E un razvratit cel ce vesteste Evanghelia in astfel de imprejurari?

Acelas lucru se poate spune si despre un pastor de suflete sau despre un invatator in cele sfinte, dupa Cuvantul lui Dumnezeu. Poate un
astfel de om sa fie Tnvinovatit de pacatul lui Core, din pricind ca pune in lucrare darul deosebit, pe care |-a primit de la Capetenia Bisericii? Nu
poate darul lui Hristos sa faca pe cineva slujitor? De ce mai are nevoie, ca sa slujeasca? Nu e lamurit pentru orice minte sanatoasa, pentru
oricine primeste sa fie invatat de Scriptura,ca un dar, primit de sus, este tot ce trebuie ca sa faca din cineva un slujitor al lui Dumnezeu? Si nu
e apoi, pe de alta parte, tot atat de lamurit, ca un om poate sa aiba tot ce e cu putinta, dar, daca n-are acest dar din partea Capeteniei
Bisericii, nu este un slujitor al lui Dumnezeu? Marturisim ca nu putem sa intelegem cum de se mai pot naste nedumeriri in privinta unor
lucruri atat de lamurite.

in legétura cu cele spuse mai sus, s-ar putea spune c& sunt daruri, care privesc numai pe anumiti insi, spre a sluji in Biseric. (Evanghelistul
isi pune in lucrare darul sau in afara de Biserica. Prin slujba sa, sufletele, care primesc pe Domnul, se adaoga la turma Sa.) Fara indoiala insa
ca orice madular, al trupului lui Hristos are de implinit o slujba, are de facut un anumit lucru. Asta o intelege orice crestin intelept. Cresterea
trupului apoi nu se datoreaza numai catorva madulare de capetenie, ci este urmarea lucrarii pe care o fac toate madularele, fiecare la locul si
la randul sau, dupa cum citim in Efeseni 4:15-16: ,,Ci credinciosi adevarului, in dragoste, sa crestem in toate privintele, ca sa ajungem la Cel
ce este Capul, Hristos. Din El tot trupul, bine inchegat si strans legat, prin ceea ce da fiecare incheietura, isi primeste cresterea, potrivit cu
lucrarea fiecarei parti in masura ei, si se zideste in dragoste”.

Cat priveste insa darurile deosebite, cum ar fi, de pilda, acela de evanghelist, pastor de suflete, sau invatator, numai Hristos este Cel care le
da. Cand cineva a primit astfel de daruri, prin aceasta a ajuns sa fie un slujitor al lui Dumnezeu (Efeseni 4:11-12; 1 Corinteni 12:11). Pe de
alta parte, sa se stie ca toata invatatura si buna crestere, toate asezamintele si scolile omenesti de pe fata pamantului nu sunt in stare sa
faca din cineva un evanghelist, un pastor de suflete, sau un invatator, daca un astfel de om n-a primit acest dar de la Capul Bisericii, de la



Hristos. Socotim ca am spus destul pentru a dovedi cititorului ca este o mare greseala sa invinovatesti pe oameni de grozavul pacat al lui
Core, din pricina ca pun in lucrare darurile, care le-au fost date de Capul Bisericii. Vai de ei daca le-ar tinea in nelucrare.

Este insa o mare deosebire intre slujba si preotie. Core nu nazuia sa fie slujitor, caci era. El dorea sa ajunga preot. Acest lucru insa nu era cu
putinta, preotia era harazita lui Aaron si familiei sale.

Cineva, care n-ar fi facut parte din aceasta familie si ar fi adus jertfe, s-au ar fi implinit vreuna din slujbele preotesti, era socotit ca un calcator
al unor drepturi pe care nu le avea. Aaron insa era icoana inchipuitoare a Marelui si Singurului Preot, care s-a inaltat la ceruri, Isus, Fiul lui
Dumnezeu. Cerurile sunt locurile unde isi indeplineste El slujba. ,Daca ar fi pe pamant, nici n-ar mai fi preot” (Evrei 8:4). ,,Caci este vadit ca
Domnul nostru a iesit din luda, semintie, despre care Moise n-a zis nimic cu privire la preotie” (Evrei 7:14). Astazi nu e preotie pe pamant,
afara numai in intelesul ca toti credinciosii suni preoti. Astfel citim n Petru: ,Voi insa sunteti o semintie aleasa, o preotie imparateasca, un
neam sfant, un popor, pe care Dumnezeu si |-a castigat ca sa fie al Lui, ca sa vestiti puterile minunate ale Celui ce v-a chemat din intuneric la
lumina Sa minunata” (1 Petru 2:9). Orice crestin e preot in intelesul acestui verset. Cel mai neinsemnat credincios in Biserica lui Dumnezeu
este preot, asa cum era si Pavel.

Aceasta nu este o urmare a destoiniciei sau a invataturii cuiva in anumite asezaminte sau scoli omenesti, ci e o stare in care te aseaza numai
Dumnezeu. Toti credinciosii sunt preoti si deci chemati sa aduca jertfe duhovnicesti dupa cum se spune in Evrei 13:15-16: ,,Prin El sa aducem
totdeauna lui Dumnezeu o jertfa de lauda, adica rodul buzelor, care marturisesc Numele Lui. Si sa nu dati uitarii binefacerea si darnicia, caci
lui Dumnezeu jertfe ca acestea fi plac”.

Astfel se infatiseaza preotia crestina. Cititorul e rugat sa ia seama cu multa luare aminte ca, daca doreste o altfel de preotie decat aceasta,
daca nascoceste o alta slujba preoteasca, daca indreptateste intemeierea unei alte cete de preoti, daca socoteste ca o asemenea ceata e
ceva deosebit fata de ceilalti crestini, daca se impaca cu gandul ca un anumit numar de oameni trebuie pus deoparte si oranduit sa lucreze in
folosul semenilor lor s-au sa Tmplineasca in locul lor slujbe de inchinare si rugaciune s-au orice alta slujba preoteasca fnaintea lui Dumnezeu,
prin aceasta se face vinovat de pacatul lui Core. Nu vorbim aici de nici-o persoana, ci numai de o astfel de oranduire, in care samanta
pacatului e cat se poate de vadita. Rodul unei astfel de seminte nu va intarzia sa ajunga la deplina crestere.

Cititorul ar trebui sa fie cu cea mai mare luare aminte in cercetarea acestui adevar, care in aceste vremuri mai ales, este de o insemnatate
covarsitoare. De aceea el trebuie sa fie lamurit numai in lumina Sfintelor Scripturi si nicidecum sub inraurirea traditiei sau a istoriei
bisericesti, care sunt azi adevaratii vinovati de pacatul lui Core? Ceia ce cauta sa puna in lucrare un dar, oricare ar fi el, harazit lor de Capul
Bisericii sau aceia care indeplinesc o slujba, sau care marturisesc ca sunt in slujba preotiei, atarnand numai de Hristos insusi si nicidecum de
vreun om, sau vreun asezamant omenesc? Asa stand lucrurile, e nevoie ca acest adevar sa fie cercetat si [amurit numai in lumina Cuvantului
lui Dumnezeu. Sa-i cercetam dar in tihna, cerand lui Dumnezeu sa fie de fata si sa ramanem credinciosi Aceluia, care nu este numai
Mantuitorul nostru plin de indurare, ci si singurul nostru Domn!

Sfarsitul capitolului ne zugraveste in intr-un chip izbitor judecata, pe care o face Dumnezeu asupra lui Core si tovarasilor sai. Dumnezeu
curma repede pricina ridicata de acesti oameni razvratiti. Numai istorisirea faptului iti vara groaza in suflet. Ce trebuie sa fi fost insa acolo,
cand pedeapsa lui Dumnezeu s-a dezlantuit asupra celor razvratiti? ,,Pamantul si-a deschis gura si a inghitit pe cele trei capetenii ale
rascoalei, iar un foc iesit de la Domnul a mistuit pe cei doua sute cincizeci de oameni, care aduceau tamaia. (Numeri 16:35).

Moise pune astfel pricina numai intre Dumnezeu si cei razvratiti. El se indreapta catre Dumnezeu si incredinteaza totul in mainile Sale. lata
taina adevaratei puteri duhovnicesti. Omul, care nu cauta slava lui Tnsusi, care n-are alta tinta si alta dorinta decat slava lui Dumnezeu, poate
sa astepte cu incredere sfarsitul oricarei greutati. Pentru aceasta insa trebuie ca el sa aiba un ochi curat, o inima nefmpartita, ganduri curate.
Dorintele nesabuite, pizma si ingadmfarea nu pot rdmanea n picioare, cand pamantul isi deschide gura si cand focul Domnului mistuie tot
Tmprejurul sdu. E usor s faci pe infumuratul, s& te lauzi si s& spui vorbe mari, catd vreme totul e in pace. insa din clipa cand se arat&
Dumnezeu cu judecata Sa grozava, lucrurile se schimba grabnic si iau alta infatisare.

intr-adevar, ,ce infricosat lucru e sa cazi in mainile Dumnezeului Celui viu”. ,Dumnezeu e nespus de temut in adunarea sfintilor, El este
infricosat in mijlocul celor ce-L inconjoard”. ,,Caci Dumnezeul nostru este un foc mistuitor”. Ce bine ar fi fost pentru Core, sa se fi multumit cu
slujba sa de levit, care nu era deloc lipsita de cinste. Dimpotriva, ca Chehatit trebuia sa poarte vasele cele mai de pret ale altarului. El insa
dorea sa ajunga preot si de aceea a fost inghitit de pamant. Dar nu numai atat. De abia se inchisese pamantul, dupa ce inghitise pe razvratiti,
cand deodata ,un foc a iesit de la Domnul si a mistuit pe cei doua sute cincizeci de oameni, care aduceau tamaia”. Aceasta a fost o
tntamplare plind de groaza, o aratare infricosata a judecatii lui Dumnezeu asupra ambitiilor si dorintelor nesabuite ale omului. in zadar se
ridica bietul om Tmpotriva lui Dumnezeu, caci El sta impotriva celor mandri, dar celor smeriti le da har. Ce nebunie pe viermii pamantului, sa
se ridice ei impotriva Dumnezeului Atotputernic.

Daca si Core si tovarasii sai de razvratire ar fi fost smeriti supusi lui Dumnezeu, multamiti cu starea in care i-a asezat Dumnezeu, stare pe cat
de smerita pe atat de stralucita, ar fi fost cinstiti de Dumnezeu si n-ar fi umplut inimile fratilor lor de groaza si de jale. Au voit sa ajunga ce nu
trebuiau si de aceea au cdzut in prapastie. Sub carmuirea lui Dumnezeu, mandria este urmata neaparat de nimicire. Cercetarea capitolul 16
din Numeri ne invata ce mare pret are inaintea lui Dumnezeu o inima smerita. Traim in niste vremuri, cand omul cauta sa se ridice tot mai
sus. ,Tot mai sus” este o tinta foarte obicinuita acum. Sa luam seama cum o intelegem si cum o implinim. ,Oricine se inalta va fi smerit”.
Daca ne supunem oranduielii ce domneste Tn imparatia lui Dumnezeu, vom vedea ca singurul mijloc, prin care ne putem inalta, este sa ne
smerim. Acela, care sade acum in locul cel mai slavit din ceruri, a luat de buna voie, aici, pe pamant, locul cel mai smerit (Filipeni 2:5-11).

lata pilda noastra, a crestinilor. Aici se gaseste leacul dumnezeiesc impotriva mandriei si ambitiei aducatoare de razvratire a oamenilor
acestei lumi. Nimic nu-i mai trist decat sa vezi, intre cei ce marturisesc ca urmeaza pe Cel bland si smerit cu inima, pe cineva ingamfat,
increzut si nestatornic. Singurul leac impotriva mandriei si multumirii de tine Tnsuti e a te cerceta cat mai des, cautand sa fii numai tu singur
cu Dumnezeu. O, de ne-am cunoaste toate ascunzisurile inimii! Domnul sa-si arate mila Sa si sa ne faca smeriti in toate cdile noastre, sa ne
faca sa ne intemeiem numai pe El si s& nu mai punem nici un pret pe noi insine!



Cele din urma versete din capitolul nostru arata intr-un chip izbitor inima fireasca a omului, care nu se poate imbunatati cu nici-un chip. Ai
crede ca din lucrurile atat de infricosate petrecute cu putin mai inainte, poporul a invatat lectii adanci, pe care nu le poate uita niciodata.
Vazand pamantul deschizandu-si gura, auzind tipetele sfasietoare ale razvratitilor, care i-a inghitit adancul, vazand focul Domnului
coborandu-se si mistuind intr-o clipa doua sute cincizeci de capetenii ale adunarii, fiind martorul unei dovezi atat de izbitoare ale judecatii
dumnezeiesti, unei astfel de aratari a puterii si maretiei lui Dumnezeu, acest popor ar fi trebuit sa umble smerit, fara sa mai auzi din nou in
corturile lor vorbe de nemultumire si sa vezi intre ei porniri la rascoala. Firea omului insa e atat de rea, incat nu-i cu putinta vreo
imbunatatire. Acest adevar este spus in fiecare fila din Cuvantul lui Dumnezeu si in chip izbitor mai ales in cele din urma versete ale
capitolului 16: , A doua zi, toata adunarea copiilor lui Israel a cartit impotriva lui Moise si impotriva lui Aaron, zicand: ,Voi ati omorat pe
poporul Domnului!” Pe cand se strangea adunarea mpotriva lui Moise si Impotriva lui Aaron, si pe cand isi indreptau privirile spre cortul
intalnirii, iata ca l-a acoperit norul, si s-a aratat slava Domnului. Atunci Moise si Aaron au venit Tnaintea cortului intalnirii. Si Domnul a vorbit
lui Moise si a zis: ,,Dati-va la o parte din mijlocul acestei adunari, si-i voi topi intr-o clipa!” Ei au cazut cu fetele la pamant (Numeri 16: 41-45)!

lata pentru Moise un nou prilej s mijloceasca pentru altii. Adunarea intreaga este din nou amenintata sa fie grabnic nimicita. Parea ca nu mai
e nici-un chip de scapare, ingaduinta lui Dumnezeu parea ca s-a ispravit. Sabia judecatii e gata sa cada peste intreaga adunare si abia acum
se vede ca poporul nu gaseste scaparea in nimic altceva, decat in acea preotie pe care o dispretuise si ca acei oameni, care sunt invinovatiti
ca au omorat pe poporul Domnului, sunt uneltele lui Dumnezeu, care le scapa viata. ,,Ei au cazut cu fetele la pamant; si Moise a zis lui Aaron:
»la cadelnita, pune foc in ea de pe altar, pune tamaie in ea, du-te repede la adunare, si fa ispasire pentru ei, caci a izbucnit mania Domnului,
si a inceput urgia.” Aaron a luat cadelnita, cum zisese Moise, si a alergat Tn mijlocul adunarii; si iata ca Tncepuse urgia printre popor. El a
tamaiat si a facut ispasire pentru norod. S-a asezat intre cei morti si intre cei vii, si urgia a incetat. Patrusprezece mii sapte sute de insi au
murit de urgia aceasta, afara de cei ce murisera din pricina lui Core. Aaron s-a intors la Moise, la usa cortului intalnirii. Urgia incetase.”
(Numeri 16:45-50).

Aceasta preotie atat de dispretuita a fost in stare sa scape poporul indarjit si razvratit. E un lucru nespus de binecuvantai in aceste versete

din urma. Aaron, singurul preot al lui Dumnezeu, se aseaza intre cei morti si cei vii si din cadelnita lui se inalta pana la Dumnezeu un nouras
de tamaie, icoana vadita a Aceluia, care e mai mare decat Aaron, aducandu-se pe Sine jertfa de ispasire deplind, pentru pacatele poporului

Sau, se afla acum inaintea lui Dumnezeu in mireasma Fiintei si lucrarii Sale.

Preotia singura a putut sa calauzeasca poporul prin pustie, in ea se afla izvorul bogat si binefacator al harului dumnezeiesc. Numai datorita
mijlocirii, facute de marele preot, poporul a scapat de grozavele urmari ale cartirilor lui de razvratire. Daca el s-ar fi purtat cu ei cum ar fi
cerut dreptatea, n-ar fi avut decat sa zica, ,ingaduie-mi, si-i voi nimici intr-o clipa”.

Astfel este vorbirea curatei si neinduplecatei dreptati. Lucrarea dreptatii este nimicirea grabnica. Mantuirea este pe de-a-ntregul lucrarea
minunata si singura in felul ei a indurarii lui Dumnezeu, ,indurari imparatind prin dreptate”. Daca Dumnezeu, fata de poporul Sau, Sar fi
purtat numai cu dreptate, Numele Sau n-ar fi fost deplin marit, deoarece Numele Sau cuprinde in el pe langa dreptate si alte Tnsusiri cum
sunt: dragostea, bunatatea, indurarea si o mila adanca si nesfarsita pentru oameni. Niciuna din aceste insusiri n-ar fi fost cunoscute, daca
poporul ar fi fost nimicit intr-o clipa si prin urmare Numele lui Dumnezeu n-ar fi fost marit s-au nu s-ar fi aratat cum era intr-adevar. ,Din
pricina Numelui Meu, sunt indelung rabdator, pentru slava Mea Ma opresc fata de tine, ca sa nu te nimicesc. lata, te-am pus in cuptor, dar nu
te-am gasit argint; te-am [amurit in cuptorul urgiei. Din dragoste pentru Mine, din dragoste pentru Mine vreau sa lucrez. Caci cum ar putea fi
hulit Numele Meu? Nu voi da altuia slava Mea” (Isaia 48:9-11).

Ce lucru de pret ca Dumnezeu lucreaza fata de noi, pentru noi si in noi, ca sa-Si preamareasca Numele Sau! Ce lucru minunat ca slava Sa
straluceste pretutindeni si mai ales nicaieri nu s-a aratat mai deplin, decat in maretul plan, alcatuit in inima Sa, in care Se descopera ca
,Dumnezeu este drept si Mantuitor”. Ce nume de pret pentru un biet pacatos pierdut! in el se cuprinde tot de ce are nevoie omul pentru
vremea de acum ca si pentru vesnicie. El scoate pe pacatos din adancimea pacatoseniei sale, ca pe un osandit vrednic de iad, il poarta prin
feluritele lupte, incercari si dureri ale pustiului si in cele din urma il duce sus, in locasul fericit si binecuvantat, unde pacatul si intristarea nu
pot patrunde niciodata.

Aceste doua capitole alcatuiesc o parte deosebita prin aceea ca in ele ne sunt infatisate obarsia, raspunderile si drepturile pe care le are
numai preotia. Ea este un asezamant dumnezeiesc. ,Nimeni nu-si ia asupra-si aceasta cinste, decat daca este chemat de Dumnezeu, cum a
fost Aaron”. Acest lucru este bine aratat in capitolul 17.

Ce intelepciune fara seaman straluceste in aceasta oranduire! Pricina e cu desavarsire scoasa din mainile omului si pusa acolo unde trebuia,
adica in mainile Dumnezeului Celui viu. Nu mai e vorba aici de un om, care se oranduieste pe sine, s-au oranduieste pe altul, ci vedem pe
Dumnezeu alegand un om si asezandu-I intr-o slujba pe care El a intemeiat-o, intr-un cuvant, pricina trebuia astfel curmata, incat orice cartire
sa fie Tnabusita pentru totdeauna si nimeni sa nu mai poata invinovati pe marele preot al lui Dumnezeu, ca si-a luat asupra sa o insarcinare,
care nu i se cuvenea. Vointa omului nu putea sa faca nimic, in imprejurarea aceasta atat de insemnata. Douasprezece toiege, toate la fel au
fost aduse Thaintea lui Dumnezeu. Omul s-a dat la o parte si a lasat pe Dumnezeu sa lucreze. N-a fost loc nici prilej pentru amestecul omului.
in singuratatea desavarsita a cortului intalnirii, departe de orice gadnd omenesc, pricina atat de insemnata a preotiei, avea s& fie |amurita prin
hotararea dumnezeiasca, apoi odata lamurita Tn chipul acesta, nimeni nu mai putea s-o ridice vreodata din nou.

Ce izbitoare icoana inchipuitoare a Aceluia, care trebuia sa fie ,,dovedit cu putere ca este Fiul lui Dumnezeu, prin invierea mortilor” (Romani
1:4). Cele douasprezece toiege erau toate la fel, fara viata: dar Dumnezeu, Dumnezeul cel viu a venit si prin puterea pe care o are numai El, a
insufletit cu viata toiagul lui Aaron, care s-a infatisat purtand pe el roadele alese ale invierii. Cine ar putea tagadui lucrul acesta?

Necredinciosii pot sa-si bata joc-si sa puna mii de intrebari, pentru a se dumeri. Credinta se bucura privind acest toiag, incarcat de roade si
descopere in el icoana inchipuitoare a zidirii celei noi, in care toate lucrurile sunt din Dumnezeu, Necredinta poale sa ridice nedumeriri si sa
spuna ca nu-i cu putinta ca un toiag de lemn uscat sa inmugureasca, sa infloreasca si sa faca roade intr-o singura noapte. Necredinciosilor si
celor ce au indoieli, se intelege, lucrul acesta nu le poate intra in minte. De ce? Pentru ca ei totdeauna inlatura pe Dumnezeu. Sa tinem minte
bine lucrul acesta: necredinta inlatura totdeauna pe Dumnezeu. Ea isi alcatuieste judecatile ei din care scoate apoi incheieri. Nu se afla macar
0 singura raza de adevarata lumina in tot campul de lucru al necredintei. Ea inlatura singurul izvor de lumina si lasa inima infasurata in umbra
si in bezna intunericului.



E bine ca tanarul cititor sa se opreasca putin aici si sa cugete adanc la acest fapt atat de insemnai Sa se gandeasca in liniste si cu toata
temeinicia la urmarile nimicitoare ale necredintei.

Necredinciosul se apropie ca un nelegiuit si indraznet ,Cum?” de taina toiagului lui Aaron, care a inmugurit, a inflorit si a facut roade. Asa se
infatiseaza necredinta: ridica mii de intrebari, dar nu e in stare sa raspunda macar la una. Ea te invata sa te indoiesti de toate si sa nu crezi in
nimic.

Necredinta vine de la Satana, care a fost totdeauna, care e inca si care va fi pana la sfarsit, marele intrebator. El umple inima cu tot felul de
,dacd” si ,cum”, cufundand astfel sufletele in intunerecul cel mai adanc. Cand izbuteste sa ridice macar o singura intrebare, el si-a ajuns
tinta. Totusi el nu are pic de putere asupra unei inimi smerite, care crede ca Dumnezeu este si ca Dumnezeu a vorbit. lata raspunsul pe care-|
da credinta intrebarilor celui necredincios, dezlegarea dumnezeiasca a tuturor greutatilor, pe care le ridica necredinciosul. Credinta aduce
necurmat pe Acela, care inlatura totdeauna necredinta. Ea gandeste cu Dumnezeu, necredinta insa gandeste fara Dumnezeu.

O spunem deci cititorilor crestini si in deosebi celor tineri: Nu ngaduiti nici-o intrebare, cand a vorbit Dumnezeu! Daca faceti lucrul acesta,
Satana va va pune curand sub picioarele sale. Singurul mijloc, prin care va puteti impotrivi, este acest raspuns hotarat si nestramutat: , Este
scris”. Ce folos ar avea omul stand de vorba cu Satana, cu privire la incercarile, simtamintele si nelamuririle sale? Chipul nostru de a
raspunde oricarei neldmuriri trebuie sa fie numai si numai acesta: Dumnezeu este si El a vorbit. Satana nu poate sa faca nimic impotriva
acestei puternice dovezi, pe care n-o poate birui, care le nimiceste pe toate celelalte si care-l zapaceste si-l pune pe fuga. Acest lucru ne este
infatisat intr-un chip destul de vadit in ispitirea Domnului nostru. Vrajmasul, dupa felul lui obisnuit de a se purta, se apropie de Isus cu o
indoiala: ,,Daca Tu esti Fiul lui Dumnezeu”. Domnul inhsa nu cumva fi raspunde: Da, stiu ca sunt Fiul lui Dumnezeu, si am primit marturia
acestui fapt, cand s-au deschis cerurile si cand Duhul S-a pogorat si M-a uns, simt lucrul acesta, cred si dovedesc ca sunt Fiul lui Dumnezeu?
Nicidecum. Nu acesta este mijlocul prin care indeparteaza pe ispititor. ,Este scris” e raspunsul spus de trei ori, pe care-l dd@ Omul ascultator si
supus. Acesta trebuie sa fie si raspunsul nostru, daca vrem sa biruim si noi, la randul nostru.

Daca ar intreba cineva dar, cu privire la toiagul lui Aaron: ,,Cum s-a putut Intampla asa ceva? Doar e ceva potrivnic legilor firii. Ar putea
Dumnezeu si rastoarne niste legi, care carmuiesc firea ce ne inconjoara?” Raspunsul credintei este nespus de maret: Dumnezeu are putere
sa lucreze cum vrea. Cel ce a chemai lumile din nefiinta poate intr-o clipa sa faca sa inmugureasca, sa infloreasca si sa dea roade un toiag
uscat. Faceti loc lui Dumnezeu, Dumnezeului adevarat si viu si totul dobandeste o infatisare limpede si luminoasa. Lasati pe Dumnezei la o
parte, si totul se cufunda intr-un intunerec adanc. Cine socoteste ca Atotputernicul ziditor al intregii lumi trebuie sa se supuna legilor firii, nu
face altceva decat ii arunca o hula nelegiuita. Aceasta e mai rau chiar decat daca i-ar tagadui fiinta. E greu de spus daca e mai rau
necredinciosul care spune, ca nu este Dumnezeu, ori cel ce pretinde ca Dumnezeu nu poate sa faca ce vrea.

Toate aceste judecati gresite, intalnite cu duiumul Tn zilele noastre, isi au obarsia in faptul ca oamenii, in faurirea unor astfel de judecati,
inlatura total marturia Sfintei Scripturi si despart pe Dumnezeu de ceea ce a facut El. Mai ales tinerii trebuiesc instiintati, sa ia bine seama la
lucrul acesta. Trebuie sa li se arate marea deosebire, dintre faptele aratate de stiinta si incheierile, pe care le trag din ele oamenii invatati.
Faptul e fapt, oriunde s-ar intalni: in geologie (stiinta care se ocupa cu cercetarea scoartei pamantului), in astronomie (cunoasterea corpurilor
ceresti, soarele, luna, stelele, etc.), sau in orice ramura a stiintei, si deci nu se poate tagadui, pe cand incheierile si sustinerile invatatilor sunt
cu totul altceva. Scriptura nu ne aduce niciodata o cat de mica atingere faptelor adevarate pe care le-a putut scoate la iveala stiinta! Ea insa
va tagadui adevarul judecatilor si incheierilor, pe care le scot unii pretinsi invatati, cand ele sunt protivnice adevarului dumnezeiesc. Si ce
nenorocire ca se gasesc astfel de oameni! Totusi, ori de cate ori e nevoie, trebuie sa aratam cu indrazneala necredinta si sa spunem
impreuna cu apostolul: ,Dumnezeu sa fie gasit ca spune adevarul si tot omul mincinos”. Sa dam dar Sfintei Scripturi cel dintai loc Tn inimile
noastre. Sa ne plecam intr-o desavarsita supunere inaintea ei, zicand: ,Asa spune Domnul”, ,asa este scris”, iar nu: , Astfel spune Biserica”,
nici, asa spun preotii”, nici, ,asa spun oamenii invatati ai Bisericii”. Acesta este singurul nostru scut impotriva necredintei, care ameninta sa
nimiceasca temeliile gandurilor si simtirilor crestinilor.

Dar sa trecem din nou la cercetarea capitolului nostru.

Astfel a curmat Dumnezeu pricina ridicata. Preotia este intemeiata pe mila atotputernica a lui Dumnezeu care scoate viata din moarte. lata
obarsia preotiei. N-ar fi slujit la nimic sa se fi luat unul din cele unsprezece toiege uscate si sa se faca din el semnul slujbei preotesti. Toate
puterile omenesti de sub soare n-ar fi fost in stare sa aduca viata intr-un toiag uscat, s-au sa faca din acest toiag o pricina de binecuvantare
pentru suflete. Si iardsi, pe toate cele unsprezece toiege stranse la un loc, nu se gasea macar un singur mugur sau o singura floare. Dar acolo
se aflau dovezi de pret despre o putere care da viata, urme invioratoare de viata si de binecuvantare dumnezeiasca, roadele frumos
mirositoare ale indurarii, acolo si numai acolo trebuia sa se gaseasca izvorul slujbei preotesti, care avea sa calauzeasca prin pustie un popor
nu numai poftitor, ci si cartitor si incapatanat.

Dar de ce toiagul lui Moise n-a fost pus si el la un loc cu cele douasprezece? Raspunsul e destul de usor. Toiagul lui Moise era semnul puterii
si al stapanirii. Al lui Aaron, insa, e semnul indurarii care da viata celor morti si care cheama lucrurile care nu sunt ca si cum ar fi. Puterea si
stapanirea, singure, nu puteau sa duca poporul prin pustie. Puterea ar fi putut sa pedepseasca pe pacatosi, mila si indurarea erau insa
neaparat trebuincioase unei adunéri, alcituite din oameni, femei si copii poftitori, slabi si pacatosi. indurarea, care a putut face ca un lemn
uscat sa rodeasca migdale, putea de asemenea sa calduzeasca pe Israel in pustie. Numai despre toiagul inmugurit al lui Aaron a putut
Dumnezeu sa spuna: ,,sa pui astfel capat inaintea Mea cartirilor lor si sa@ nu moara”. Toiagul stapanirii putea sa nimiceasca pe cartitori, toiagul
indurarii insa putea sa faca sa inceteze cartirile.

Cititorul poate citi cu folos versetul de la inceputul capitolului 9 din epistola catre Evrei. Apostolul, vorbind de chivotul legamantului, spune:
+In chivot era un vas de aur cu mana, toiagul lui Aaron, care infrunzise si tablele legdmantului”. Toiagul si mana erau merindele indurarii
dumnezeiesti pentru drumurile si nevoile lui Israel in pustie. Dacd insd ne ducem la 1 imparati 8:9 citim: ,,in chivot nu erau decat cele dou&
table de piatra, pe care le-a pus Moise in el la Horeb, cand a facut Domnul legamant cu copiii lui Israel, la iesirea lor din tara
Egiptului”.Calatoria prin pustie fiind sfarsita si slava zilelor lui Solomon raspandind razele sale asupra tarii, toiagul Tnmugurit si mana au fost
trecute cu vederea. Nu ramane decat Legea lui Dumnezeu, temelia nepartinitoarei Sale judecati, in mijlocul poporului Sau. Ce bine-ar fi, daca
cititorul ar cauta sa prinda intelesul adanc si binecuvantat al acestui fapt [amurit, deosebirea dintre toiagul lui Moise si al lui Aaron.



Am vazut toiagul lui Aaron savarsind lucrarea sa insemnata de Dumnezeu, in alte timpuri si in alte Tmprejurari.

Am vazut tara Egiptului tremurand sub loviturile strivitoare ale acestui toiag. Urgie dupa urgie a cazut peste aceasta tara harazita nimicirii,
datorita ridicarii acestui toiag asupra ei. Am vazut apoi apele marii despicandu-se in doua, sub puterea acestui toiag, caci era un toiag de
putere si de stipanire, dar nedestoinic pentru a potoli cartirile copiilor lui Israel si s& cdlauzeasca poporul prin pustie. indurarea singura putea
sa faca lucrul acesta, indurarea curatd, nesilitd de nimeni si atotstapanitoare, inchipuita prin inmugurirea toiagului lui Aaron.

Acest lemn uscat, mort, era adevarata icoana inchipuitoare a starii firesti a lui Israel si a fiecaruia dintre noi. in el nu se gésea nici suc, nici
viata, nici putere. S-ar fi putut prea bine sa se spuna: e cu putinta sa iasa de aici ceva bun? Se intelege ca nimic, daca n-ar fi venit sa se
atinga de el indurarea lui Dumnezeu, si sa-l insufleteasca cu puterea sa datatoare de viata. Asa s-a intamplat cu Israelitii in pustie, asa se
intampla si cu noi azi. Cum au fost calauziti ei, zi dupa zi? Cum au fost sprijiniti in toate slabiciunile si nevoile lor? Cum le-au fost iertate toate
pacatele si toata nebunia lor? Raspunsul se gaseste in toiagul inmugurit al lui Aaron. Lemnul uscat si mort era aratarea starii inimii firesti.
Mugurii, florile si roadele arata indurarea vie si datatoare de viata a lui Dumnezeu, pe care era intemeiata slujirea preoteasca, singura care
putea sa cdlauzeasca adunarea in pustie.

Tot asa e si azi: orice slujire in Biserica lui Dumnezeu este rodul indurarii dumnezeiesti, un dar al lui

Hristos, Capul Bisericii, dupa cum spune Pavel Galatenilor, vorbind despre el insusi: ,,Pavel, apostol nu de la oameni, nici printr-un om, ci prin
Isus Hristos, si prin Dumnezeu Tatal, care L-a Tnviat din morti” (Galateni 1:1). Dupa cum se vede, aici este singurul izvor, de unde-si trage
obarsia orice slujire, nu din om. Omul poate sa faca rost de lemne uscate, sa le lucreze, sa le dea infatisarea pe care o vrea, poate sa le
sfinteasca, sa le puna intr-un anumit loc si sa le impodobeasca cu numiri, destul de rasunatoare. Dar ce folos? Nu-i de ajuns un singur mugur
ca sa arate, daca se gaseste in ele ceva dumnezeiesc? Si ce slujire poate sa aiba loc in Biserica, in lipsa unei astfel de dovezi? Numai darul lui
Hristos face dintr-un om un slujitor al Lui. Cu un cuvant: orice slujire este de la Dumnezeu, nu de la om, ea vine prin Dumnezeu, nu prin om.
Noul Testament nu spune nicaieri ca ar fi si o slujire pentru Dumnezeu, réanduita de om. Orice slujire vine de la Dumnezeu, vorbim aci de
darurile slujirii in ,,Biserica lui Dumnezeu”, nu de insarcinarile date Tn anumite adunari, cum ar fi acelea de prezbiteri sau diaconi.

Acestia puteau sa aiba si sa puna in lucrare un dar deosebit in slujba lor. Aici apostolul Pavel nu ia sfintit sau nu i-a randuit vreo data ca
slujitori in astfel de adunari, in vederea unui astfel de dar. Darurile duhovnicesti, oricare ar fi ele, venind de la Capul Bisericii, sunt ceva cu
totul deosebit de slujire in insarcinari locale.

E neaparata nevoie sa se faca bine deosebirea intre un dar duhovnicesc, pentru slujire in Biserica iui Dumnezeu, si o Tnsarcinare locala. Cu
privire la aceste doua feluri deosebite de slujire, domneste in intreaga biserica marturisitoare, o mare nelamurire. Urmarea acestui fapt este
ca slujirea nu este inteleasa, iar madularele trupului lui Isus nu-si cunosc nici locul, nici indatoririle pe care le au. O mai spunem inca odata
raspicat, ca, in Noul Testament nu se pomeneste nicaieri de amestecul autoritatii omului, pentru a forma, a alege, a randui, sau imputernici
pe cineva cu daruri, adica cu Tnsarcinari de slujire, in Biserica lui Dumnezeu.

Binecuvantat sa fie Dumnezeu! Slujirea in Biserici nu este ,,de la oameni, nici printr-un om, ci prin Isus Hristos si prin Dumnezeu Tatal, care
L-a fnviat din morti”. ,Dar fiecaruia din noi, harul i-a fost dat dupa masura darului lui Hristos. De aceea este zis: ,S-a suit sus, a luat robia
roaba, si a dat daruri oamenilor. Si acest: ,S-a suit”, ce inseamna decat ca Thainte Se coborase in partile mai de jos ale pamantului? Cel se
S-a coborat, este acelasi cu cel ce s-a suit mai presus de toate cerurile, ca sa umple toate lucrurile. Si El a dat pe unii apostoli; pe altii,
prooroci; pe altii, evanghelisti; pe altii, pastori si invatatori, pentru desavarsirea sfintilor, in vederea lucrarii de slujire, pentru zidirea trupului
lui Hristos, pana vom ajunge toti la unirea credintei si a cunostintei Fiului lui Dumnezeu, la starea de om mare, la inaltimea staturii plinatatii
lui Hristos” (Efeseni 4:7-13).

Aici toate treptele darurilor de slujire, de la apostoli si pana la evanghelisti si invatatori, se aseamana intr-o privinta si anume: toate sunt
daruite de Capul Bisericii. Odata daruite, fac raspunzatori pe cei ce, le-au primit, mai intai fata de Capul, care este in ceruri si apoi fata de
madularele care sunt pe pamant. Gandul ca primitorul unui dar vadit de la Dumnezeu ar trebui sa fie neaparat recunoscut de autoritatea
omeneasca, este o batjocura adusa lui Dumnezeu, tot atat de mare ca si aceea, care s-ar fi adus, daca s-ar fi cerut lui Aaron, sa se infatiseze
inaintea oamenilor, cu toiagul sau inmugurit, pentru a fi oranduit de ei in slujba preotiei.

Aaron era chemat de Dumnezeu si asta era de ajuns. Si in zilele noastre, toti cei ce au primit vreun dar dumnezeiesc, sunt chemati de
Dumnezeu sa-i slujeasca si nu mai au nevoie de nimic altceva, decat sa-si implineasca datoria, punand in lucrare darul, pe care I-au primit.

Slujirea in Biserica lui Hristos este de la Dumnezeu, atat in ceea ce priveste obarsia ei, cat si puterea si raspunderea. Stim ca de acest adevar
nu se va indoi nici-unul din aceia, care sunt fericiti sa fie invatati numai de Scriptura. Orice slujitor al lui Dumnezeu, oricare-ar fi darul, pe
care-l are, trebuie sa poata spune in ceea ce-l priveste: ,Dumnezeu m-a pus in slujba”. Dar, cand cineva se slujeste de aceasta vorbire fara
sa fi primit vreun dar de la Dumnezeu, face un lucru tot atat de murdar, daca ni mai rau, ca si cel ce, avand cu adevarat un dar primit de la
Dumnezeu, nu-l pune in lucrare, din pricina ca asteapta incuviintarea, s-au mai bine zis, imputernicirea omeneasca.

Copiii lui Dumnezeu pot sa vada usor un dar duhovnicesc adevarat, pentru ca puterea lui se va arata vadit si [amurit, acolo unde este pus in
lucrare. Madularele trupului sunt datoare sa deosebeasca slujirile si sa primeasca pe cele ce sunt date de Dumnezeu, caci sunt raspunzatoare
de lucrul acesta, dupa cum si madularele unui trup sunt si ele raspunzatoare, daca nu se slujesc de incheieturile lor. Daca se gasesc insa
oameni, care pretind ca au vreun dar sau putere de la Dumnezeu, fara insa sa le aiba intr-adevar, nebunia lor va fi data de gol curand, in fata
tuturor. Cele spuse aici privesc slujirea si preotia. Si una si cealaltd au o obarsie dumnezeiasca. Adevarata intemeiere a amandurora ne este
zugravita de toiagul inmugurit. Aaron putea sa spuna:. ,Dumnezeu mi-a dat preotia”. Daca cineva i-ar fi cerut dovezi, ar fi putut sa arate
toiagul, care purta roade. Pavel putea si el sa spuna: ,Dumnezeu m-a pus in aceasta slujba”. Daca cineva i-ar fi cerut dovezi, el ar fi putut sa
arate mii de roade vii, ca urmare a lucrarii darului sau. Astfel trebuie sa se petreaca totdeauna, cu orice fel de slujba. Slujirea nu trebuie sa se
arate numai in vorbe, s-au sa fie numai pe buze, nu, ea trebuie sa se arate in fapte si in adevar. Dumnezeu nu se uita la vorbe, ci la putere.

inainte de a trece la Iamurirea altor lucruri, socotim c& e bine s mai staruim asupra deosebirii dintre slujire si preotie. Pacatul lui Core era
acesta: nemultumit cd era numai slujitor, voia cu orice chip s& ajunga preot. Picatul acesta paste intreaga crestinatate. in loc s3 se



multumeasca cu slujirea Noului Testament si sa-i indeplineasca sarcinile legate de ea, oamenii au facut din ea o preotie, o ceata preoteasca,
ale carei madulare trebuie sa se deosebeasca de fratii lor, prin felul lor de a se imbraca, prin numirile pe care si le dau si prin drepturile si
indatoririle de care se bucura numai ei.

invatatura binecuvantata a Noului Testament e cu totul potrivnicd unei astfel de z&paceli. N-avem decat s& cercetdm: 1 Petru 2:9; Apocalipsa
1:5-6; Evrei 10:19-22; 13:15-16. Pe de alta parte, sfintii poporului Israel, nici ei macar, nu vedem in vreun loc, ca ar fi fost indemnati sa intre
in locul in care numai singur marele preot avea voie sa intre o data pe an si atunci doar pentru cateva clipe. Nicdieri nu vedem ca ar fi fost
invatati ca ei trebuiau sa aduca jertfele s-au sa indeplineasca indatoririle anumite ale preotiei. Daca si noi vom primi sa fim invatati numai de
Scriptura, am scapa de zdpaceala in care am ajuns din pricina ca ne-am lasat Tnvatati de porunci, Tnvataturi si randuieli omenesti. Nu toti
crestinii sunt apostoli, prooroci, invatatori, pastori sau evanghelisti, toti insa sunt preoti. Cel mai nefnsemnat madular al Bisericii este un
preot, ca si Petru, Pavel, lacov sau loan. Aceasta e o stare pe care o are din pricina sangelui lui Hristos si nicidecum datorita destoiniciei sau
puterii sale duhovnicesti. Nicaieri nu se gaseste in Noul Testament vreun loc, in care sa se vorbeasca de o anumita ceata de oameni, care sa
aiba stare mai ridicata s-au mai apropiata de Dumnezeu, decat ceilalti frati. Lucrul acesta e cu totul protivnic crestinismului, este o tagaduire
nerusinata a poruncilor Cuvantului lui Dumnezeu si a tuturor invataturilor prea iubitului nostru Domn si invatator.

Aceste lucruri izbesc insesi temeliile crestinismului. N-avem decat sa deschidem ochii, sa privim in jurul nostru si sa vedem urmarile ce
izvorasc din amestecul ce se face intre slujire si preotie.

Nu este departe chiar vremea, in care aceste urmari vor lua o infatisare infricosatoare si vor atrage pedepsele cele mai grozave ale
Dumnezeului Celui Viu. Pana acum noi n-am vazut inca aratandu-se pe de-a-ntregul pacatul ,rdscoalei lui Core” in asa zisa crestinatate, nu va
mai intarzia insa mult si de aceea instiintam cu tot dinadinsul pe cititorul crestin sa ia seama si sa nu cada in greseala de a amesteca doua
lucruri cu totul deosebite unul de altul: slujirea ti preotia. il indemnam s& cerceteze cu luare aminte acest lucru, la lumina Sfintei Scripturi si
sa se supuna Cuvantului ei dumnezeiesc. Este vorba de un singur asezamant cu vaza, de o oranduiala ce pare folositoare, de o slujba placuta,
pastrata prin predanie, s-au vazuta bine de mii de oameni de frunte. Daca toate acestea nu-si au un temei in Sfanta Scriptura, nu sunt
altceva decat o greseald, un lucru rau, o cursa draceasca si care nu urmareste altceva decat sa ne doboare sufletele si sa ne departeze de la
simplitatea, care este n Hristos. De pilda, daca spune cineva ca in Biserica lui Dumnezeu este o ceata preoteasca, alcatuita din oameni mai
sfinti, mai cu vaza si mai aproape de Dumnezeu decat fratii lor crestini de rand, ce face altceva decat inviaza iudaismul si-l imbraca intr-o
haina crestina! Si ce urmare are o astfel de incredintare, decat aceea, ca lipseste pe copiii lui Dumnezeu de drepturile lor, i tine departe de
Dumnezei si le pune pe grumaz lanturile robiei?

Socotim ca am spus destul, cu privire la acest lucru. Cititorul care vrea sa cerceteze cu temeinicie aceasta invatatura, va putea s-o faca mai
pe larg el singur.

Cele din urma versete ale capitolului 17 ne dau o dovada puternica de repeziciunea cu care trece omul de la un lucru la altul, cu totul
potrivnic. in capitolul 16, am vazut o trufie plina de indrazneala chiar in fata maretiei lui Dumnezeu, cand te-ai fi asteptat, mai mult ca
oricand, sa vezi o adanca smerenie. Aici, in fata harului dumnezeiesc si a bogatiilor Sale, vedem teama si neincredere.

Asa se intampla totdeauna. Firea omeneasca nu intelege nici sfintenia, nici indurarea. Uneori auzi cuvinte ca acestea: , Toata adunarea, toti
sunt sfinti si alte ori: ,lata ca murim, pierim cu totii”. Duhul firii pamantesti se semeteste, cand ar trebui sa se smereasca si se arata
neincrezator, tocmai cand ar trebui sa se increada.

Totusi, toate aceste lucruri, prin bunatatea lui Dumnezeu, ajung sa fie un prilej, prin care sa ni se arate, intr-un chip desavarsit si
binecuvantat, raspunderile sfinte ca si drepturile nepretuite ale preotiei. Cata bunatate din partea lui Dumnezeu, ca se foloseste de greselile
poporului Sau, spre a-l face sa-i cunoasca mai adanc caile Sale! Binecuvantat sa fie Numele Sau, caci numai El e in stare sa scoata binele din
rau, si sa faca ,Din cel ce mananca sa iasa ce se mananca, si din cel tare sa iasa dulceata” (Judecatori 14:14). ,Rascoala lui Core” prilejuieste
o nesfarsita bogatie de invataturi, date prin mijlocirea toiagului lui Aaron. Asupra lor indreptam acum luarea aminte a cititorului.

Aici avem raspunsul lui Dumnezeu la intrebarea ridicata de copiii lui Israel: ,Va trebui oare sa murim cu totii?” ,Nu”, raspunde Dumnezeul
milei si al indurarii. Si pentru ce nu? Pentru ca ,,Aaron si fiii sdi vor fi indatorati sa pazeasca toate cele privitoare la sfantul locas si altar ca sa
nu mai fie manie Tmpotriva copiilor lui Israel”. Astfel poporul invata, ca trebuie sa si caute izbavirea si adapostul sigur, tocmai in acea preotie,
pe care a dispretuit-o atat de mult si impotriva careia a vorbit atat de mult.

Trebuie sa luam seama ca fiii lui Aaron si casa tatalui sau erau tovarasi la raspunderile si la drepturile preotiei. Levitii erau incredintasi lui
Aaron ca un dar, ca sa faca slujba cortului intalnirii. Ei trebuiau sa slujeasca sub carmuirea lui Aaron, capetenia casei preotesti. Lucrul acesta
ne arata o frumoasa lectie, atat da trebuincioasa crestinilor din zilele noastre. Toti avem nevoie sa ne aducem aminte ca orice slujire, ca sa
fie de pret si primita, trebuie facuti cu supunere si sub calauzirea Marelui nostru Preot. Apropie de asemenea de tine, pe fratii tai, semintia lui
Levi, semintia tatalui tau, ca sa fie legati de tine si sa-ti slujeasca. Aceasta da o insemnatate deosebita tuturor amanuntimilor slujbei levitului.
O semintie intreaga de lucratori era alipita de Marele Preot, si-i era supusa. Totul se facea sub carmuirea si sub controlul sau. Tot asa trebuie
sa lucreze si in zilele noastre toti lucratorii lui Dumnezeu. Orice slujire a crestinului trebuie facuta din incuviintarea si sub calduzirea Marelui si
Singurului nostru preot, intr-o desavarsita supunere, altfel ea n-are nici-un pret. Poate cineva sa lucreze mult, s& desfasoare multa munca
pentru lucrul lui, daca Hristos nu este tinta de capetenie a dorintelor sale, daca autoritatea si calauzirea Sa nu sunt recunoscute pe deplin,
lucrul sau n-are nici-un pret si nu va sluji la nimic.

Pe de alta parte, cea mai mica lucrare de slujire, cel mai mic lucru, facut sub privirea lui Hristos si in legatura stransa cu El, isi are pretul sau
in ochii lui Dumnezeu si-si va primi negresit rasplata. Ce mangaiere si cata imbarbatare pentru lucratorul plin de ravna! Levitii trebuiau sa
lucreze sub carmuirea lui Aaron? Crestinii trebuie sa lucreze sub carmuirea lui Hristos. Fata de El suntem raspunzatori. Bun lucru si destul de
frumos e sa mergem intr-o deplina intelegere cu scumpii nostri tovarasi de lucru si sa ne supunem unii altora, in frica de Domnul. Departe de
noi sa fie gandul de a avea un duh de neatarnare trufasa, sau orice alta stare de suflet, care ar impiedeca o intovarasire din toata inima si
plina de bucurie cu fratii nostri, pentru orice lucrare buna. Toti Levitii erau ,legati de Aaron” in ce priveste lucrul lor si prin urmare erau legati
si unii de altii. Ei trebuiau deci sa lucreze impreuna. Daca un Levit ar fi intors spatele fratilor sai, I-ar fi intors chiar lui Aaron. Am putea sa ne
inchipuim pe un Levit suparandu-se pe fratii sai, din pricina purtarii lor si zicand: ,Nu pot sa merg mai departe impreuna cu fratii mei. Trebuie



sa merg singur. Voi sluji mai departe lui Dumnezeu si voi lucra sub calauzirea lui Aaron, dar voi cauta sa stau departe de fratii mei, pentru ca
nu ma pot intelege cu ei, in privinta chipului cum trebuie sa lucram”.

Usor putem vedea subrezenia si greseala unei astfel de judecati. Ce si-ar fi ales o astfel de purtare, ar fi dat nastere la turburare. Toti erau
chemati sa lucreze Tmpreuna, oricat de deosebit ar fi fost lucrul incredintat fiecaruia.

E bine s& ne amintim ca insarcinarile lor erau deosebite si ca fiecare, era chemat s& lucreze sub poruncile lui Aaron. intr-o lucrare savarsita de
toti laolalta, fiecare i1si avea raspunderea sa. Noi dorim din toata inima sa imbarbatam in toate chipurile unitatea in lucrarea pentru Domnul,
dar niciodata nu trebuire sa ingaduim ca ea sa incalce felul deosebit de slujire al fiecaruia dintre noi, s-au sa se amestece cineva in legaturile
lucratorului cu Domnul. Biserica este un mare camp de lucru, pentru tot felul de lucratori ai Domnului. Nu trebuie sa cautam sa-i facem sa
lucreze toti intr-un chip asemanator, s-au sa inchidem feluritele daruri ale slujitorilor lui Hristos in fagasurile si vechile noastre obisnuinte.
Lucrul acesta nu va fi niciodatd binecuvantat. Unirea cea mai stransa va merge mana in mana cu cele mai deosebite feluri de a sluji, dupa
darul dat fiecaruia, daca toti la un loc si fiecare in parte, ne vom aduce aminte ca suntem chemati sa slujim impreuna sub calduzirea lui
Hristos.

lata marea taina: toti laolalta sub caldauzirea lui Hristos. Sa ne amintim necurmat lucrul acesta. El ne va ajuta sa recunoastem si sa pretuim
felul de a lucra al altuia, care poate fi deosebit de al nostru, toi el ne va pazi de orice simtamant de mandrie fata de partea noastra de slujire,
fnvatandu-ne ca si unii si altii, nu suntem decat niste tovarasi, intr-un singur si in acelas cdmp de lucru, si ca marea dorinta a inimii
Stapanului nu se poate implini decat atunci, cand fiecare lucrator isi urmeaza felul sau deosebit de lucru si-l urmeaza intr-o fericita intelegere
cu toti ceilalti.

Se gasesc persoane care au un obicei de a vorbi de rau lucrul pe care-l fac altii. Sa ne pazim de lucrul acesta cu multa grija. Daca toti ar lucra
in acelas fel, unde ar mai fi acea felurime care deosebeste lucrarea si pe lucratorii Domnului in lume? Si nu e vorba numai de felul lucrarii ci si
de felul deosebit in care lucreaza fiecare lucrator in parte. Veti intalni doi evanghelisti insufletiti amandoi de o vie dorinta sa manuiasca
sufletele, predicand fiecare acelas adevar si totusi vei vedea o mare deosebire, in ce priveste felul in care va cauta fiecare sa ajunga la
aceeasi tinta. Trebuie sa ne asteptam la lucrul acesta si nu numai aici, ci in toate ramurile slujirii crestinesti. Crestinul n-ar trebui sa faca
nimic care sa nu fie Tn atarnare si sub carmuirea lui Hristos. Si tot ce poate sa fie facut astfel, va fi negresit facut in partasie si in intelegere cu
cei ce merg cu Hristos.

intorcandu-ne acum la fiii lui Aaron, vom cugeta asupra bogétiei lucrurilor de hrana, daruite lor din bun&tatea lui Dumnezeu si asupra
deosebitelor insarcinari ce le-au fost incredintate, in legatura cu slujirea lor preoteasca.

Aici poporul lui Dumnezeu ne este aratat sub alta infatisare si anume: nu ca lucrator, ci ca inchinator, nu ca levit, ci ca preot. Toti credinciosii,
toti copiii lui Dumnezeu sunt preoti. Un corp preotesc deosebit de ceilalti crestini, este un lucru nu numai necunoscut in crestinism, dar chiar
cu totul protivnic

duhului sau.

Acest adevar I-am cercetat mai inainte si am aratat si feluritele locuri din Scriptura, care vorbesc de lucrul acesta. Noi avem un singur Mare
Preot, care a strabatut cerurile, caci, daca ar fi pe pamant, nici n-ar mai fi preot (vezi Evrei 4:14; 8:4). ,,Domnul nostru a iesit din luda,
semintie despre care Moise n-a zis nimic cu privire la preotie” (Evrei 7:14). Prin urmare, un preot care slujeste pe pamant este o tagaduire
fatisa a adevarului Scripturii si o desavarsita nimicire a faptului minunat, pe care s-a intemeiat crestinismul: rdéscumpararea deplina. Daca e
nevoie acum de un preot, sa aduca jertfe pentru pacate, s-ar intelege ca rascumpararea nu s-a savarsit pe deplin. Scriptura insa, in sute de
locuri, marturiseste ca rascumpararea s-a savarsit pe deplin, deci noi nu mai avem nevoie sa aducem jertfe pentru pacat. ,,Dar Hristos a venit
ca Mare Preot al bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare si mai desavarsit, care nu este facut de maini, adica nu este din zidirea
aceasta, si a intrat, o data pentru totdeauna, in Locul preasfant, nu cu sange de tapi si de vitei, ci cu insusi sdngele Sau, dupa ce a capatat o
rascumparare vesnica” (Evrei 9:11-12). Mai departe, in capitolul 10, citim: ,Caci printr-o singura jertfa El a facut desavarsiti pentru totdeauna
pe cei ce sunt sfintiti” (Evrei 10:14) si: ,,Si nu-Mi voi mai aduce aminte de pacatele lor, nici de faradelegile lor”. Dar acolo unde este iertare de
pacate, nu mai este nevoie de jertfa pentru pacat” (Evrei 10:17-18).

Aceste locuri din Scriptura lamuresc marea si insemnata fnvatatura a preotiei si a jertfei pentru pacat. Crestinii nu trebuie sa treaca
nepasatori, s-au in chip usuratic pe langa ea, fiindca sade la temelia adevaratului crestinism. Ea cere o adanca si staruitoare luare aminte din
partea tuturor celor ce doresc sa mearga in lumina unei mantuiri desavarsite, luand in stapanire si pastrand adevarata stare, in care este pus
cel ce crede in Domnul Isus. Este in zilele noastre o puternica pornire spre iudaism, in intelesul ca se cauta cu indarjire sa se altoiasca forme
crestine pe vechea tulpina iudaica.

Cand sufletele nu sunt bine lamurite s-au statornice, cand nu sunt duhovnicesti, cand mai sunt stapanite de duhul Legii, cand sunt
pamantesti sau intinate de duhul lumii, atunci vezi in astfel de suflete dorinta de a avea o preotie omeneasca. Si nu e greu sa vezi pricina
unei astfel de dorinte. Cand omul se gaseste intr-o stare, in care el insusi nu se poate apropia de Dumnezeu, se simte usurat daca pune pe un
altul, sa se apropie de Dumnezeu, in locul sau. Este prea adevarat ca nici-un om nu se afla in starea, in care ar putea sa se apropie de un
Dumnezeu sfant, daca nu crede, s-au nu stie ca pacatele sale sunt iertate, daca nu are un cuget curatit cu desavarsire, se afla intr-o stare de
suflet nesigura, posomorita si legata de lucrurile Legii. Ca sa putem intra cu indrazneala in locul prea sfant, trebuie sa stim ce a facut sangele
lui Hristos pentru noi, trebuie sa stim ca suntem facuti preoti pentru Dumnezeu si ca, prin puterea mortii ispasitoare a lui Hristos, suntem
adusi aproape de Dumnezeu si astfel nu-i este ingaduit nimanui, oricine ar fi el, si cu atat mai putin unui numar mic sau chiar unei cete
intregi de oameni, sa se aseze intre noi si intre Dumnezeul si Tatal nostru. ,A Lui, care ne iubeste, care ne-a spalat de pacatele noastre cu
sangele Sau, si a facut din noi o imparatie si preoti pentru Dumnezeu, Tatal Sau: a Lui sa fie slava si puterea in vecii vecilor! Amin”
(Apocalipsa 1:5-6). ,Voi insa sunteti o semintie aleasa, o preotie imparateasca, un neam sfant, un popor, pe care Dumnezeu si |I-a castigat ca
sa fie al Lui, ca sa vestiti puterile minunate ale Celui ce v-a chemat din intuneric la lumina Sa minunata ,, (1 Petru 2:9). ,,Si voi, ca niste pietre
vii, sunteti ziditi ca sa fiti o casa duhovniceasca, o preotie sfanta, si sa aduceti jertfe duhovnicesti, placute lui Dumnezeu, prin Isus Hristos” (1
Petru 2:5). ,Prin El, sa aducem totdeauna Iui Dumnezeu o jertfa de lauda, adica, rodul buzelor care marturisesc Numele Lui. Si sa nu dati
uitarii binefacerea si darnicia; cici lui Dumnezeu jertfe ca acestea i plac.” (Evrei 13:15-16).



Vedem aici cele doua feluri de jertfe duhovnicesti, pe care noi, ca preoti, am primit harul sa le aducem si anume: lauda lui Dumnezeu si
binefacere oamenilor. Acest lucru poate sa-l inteleaga si crestinul de curand intors la Dumnezeu si cel prea putin Tncercat, ca si cel neinvatat.
S-ar gasi cineva in familia lui Dumnezeu, in casa preoteasca a Singurului nostru Mare Preot, care sa nu poata sa spuna din inima: ,,Domnul sa
fie [dudat!” s-au care sa nu poate sa faca cu mainile sale ceva bun pentru aproapele sau?

lata inchinarea si slujba preoteasca, inchinarea si slujba, la care trebuie sa ia parte fara deosebire, toti adevaratii crestini. Este adevarat ca
masura si puterea duhovniceasca pot sa fie deosebite, toti copiii lui Dumnezeu insa sunt facuti preoti, toti fara nici-o deosebire, pe aceeasi
treapta.

Capitolul 18 din Numeri ne arata in chip desavarsii partea data lui Aaron si casei sale, ca o lcoana inchipuitoare a darului duhovnicesc al
preotiei crestine, Nu putem sa citim aceasta istorisire, fara sa intelegem ce parte imparateasca este acest dar al nostru, de a fi preoti ai lui
Dumnezeu. ,toate darurile din jertfele lor de mancare, toate jertfele lor de ispasire, si toate jertfele pentru vina, pe care Mi le vor aduce:
lucrurile acestea preasfinte sa fie ale tale si ale fiilor tai. Sa le mancati intr-un loc preasfant; orice barbat sa manance din ele; sa le priviti ca
sfinte” (verset 9-10).

Trebuie o mare putere de patrundere duhovniceasca, pentru ca sa prindem adancimea si insemnatatea acestui loc minunat din Scriptura: sa
mananci jertfele de ispasire si jertfele pentru vina, inseamna a te face una cu pacatele altuia. Acesta e un lucru prea sfant. Nu poate nimeni
sa se faca una cu pacatul fratelui sau. Ca sa mai spunem ca a face noi ispasire pentru el, e un lucru cu neputinta de implinit de noi, cred ca
nu mai e nevoie sa spunem. Unul singur a putut sa faca lucrul acesta si binecuvantat sa fie pentru totdeauna Numele Sau! El a facut lucrul
acesta 1n chip desavarsit.

Putem si noi insa sa facem ceva si anume: sa luam pacatul fratelui nostru si sa-l infatisam inaintea lui Dumnezeu, ca si cum ar fi chiar al
nostru. Lucrul acesta este inchipuit prin lucrarea fiilor lui Aaron, care mancau jertfele de ispasire intr-un loc prea sfant. Acest lucru il faceau
numai fiii. ,Orice barbat s& manance din ele”. Aceasta e indatorirea cea mai de pret a slujbei preotesti. ,Sa le priviti ca prea sfinte”. Avem
nevoie sa fim cat mai aproape de Hristos, pentru ca sa prindem intelesul acestor lucrari si sa le implinim cand este nevoie. Aceasta este o
lucrare nespus de minunata, de sfanta si binecuvantata si nimeni nu-i poate patrunde adancimile ei minunate, decat in fata lui Dumnezeu.

Pornirea noastra obisnuita este sa judecam, si sa vorbim de rau pe fratele nostru, cand a pacatuit, ne purtam parc-am fi niste judecatori
neinduplecati si privim pacatul lui ca un lucru cu care noi n-avem nimic a face. Ce trist! Purtandu-ne astfel, lasam neimplinite indatoririle
noastre de preoti: nu voim sa mancam jertfa pentru ispasire si pentru vina in locul prea sfant.

A te face una cu un frate ratacit, pana intr-acolo Tncat sa poti sa te incarci cu pacatul sau, ca si cum ar fi al tau si astfel sa-l infatisezi, prin
Duhul inaintea lui Dumnezeu, iata un rod al harului.

Aceasta este o treapta inalta a slujirii preotesti, care cere o mare bogatie de Duh si o stapanire deplina a gandului lui Hristos. Numai o inima
duhovniceasca va putea intelege cu adevarat lucrul acesta. O! si ce putini sunt printre noi cei cu adevarat duhovnicesti! ,Fratilor, chiar daca
un om ar cade deodata in vreo greseala, voi, care sunteti duhovnicesti, sa-I ridicati cu duhul blandetii. Si ia seama la tine insuti, ca sa nu fii
ispitit si tu. Purtati-va sarcinile unii altora si veti implini astfel legea lui Hristos” (Galateni 6:1-2). Domnul Isus sa ne dea harul sa implinim
aceasta ,lege” binecuvantata. Ce putin seamana ea cu ceia ce se gaseste in noi! Sa fim asemenea lui Hristos, in privinta aceasta, ca si in
orice alta privinta!

O alta indatorire a slujirii preotesti, nu mai putin naltd decat cea aratata pana aici, ne este infatisata in versetul urmator: ,lata ce va mai fi al
tau: toate darurile pe care le vor aduce copiii lui Israel prin ridicare si leganandu-I intr-o parte si in alta, ti le dau tie, fiilor tai si fiicelor tale
fmpreuna cu tine, printr-o lege vesnica. Oricine va fi curat in casa ta sa manance din ele” (versetul 11). Fiicele lui Aaron nu aveau dreptul sa
manance darurile din jertfele pentru ispasire si din jertfele pentru vina. Lor li s-au dat fnsarcinari, in masura puterilor lor. Erau insa indatoriri
pe care ele nu puteau sa le indeplineasca, anumite insarcinari, cari treceau peste puterile lor, anumite raspunderi, cari ar fi fost prea
apasatoare pentru umerii lor. Este mult mai usor sa te intovarasesti cu un altul, ca sa aduci un dar, decat sa iei asupra ta pacatul altuia.
Lucrul acesta din urma cere o mai mare masura de putere preoteasca, si Isi gaseste o icoana inchipuitoare in ,fiii” lui Aaron si nu in ,fiicele”
sale. Trebuie sa ne asteptam la aratari de puteri deosebite, in ceea ce fac parte din casa preoteasca. Binecuvantat sa fie Dumnezeu, caci toti
suntem pusi prin credinta in aceeasi stare, toti avem aceleasi drepturi, toti suntem deopotriva, puterile noastre insa se deosebesc.

De aceea trebuie sa nazuim spre cea mai inalta treapta a slujirii preotesti, dar sa stim ca nu e de nici-un folos pentru noi sa cautam sa facem
un lucru cand nu suntem destoinici sau n-avem puterea trebuincioasa sa-l facem.

Un lucru totusi ne este lamurit in versetul 11, Trebuie sa fim curati ca sa ne putem bucura de drepturile preotiei, s-au ca sd mancam din
darurile cuvenite preotului, curati prin sangele lui Hristos care spala cugetul nostru, curati prin indrumarea si calauzirea legaturilor, cailor si
celor mai mici lucruri din viata noastra, potrivit Cuvantului Scripturii. Cand suntem curati in felul acesta, oricare-ar fi puterile noastre, cea mai
vor aduce Domnului: tot ce va fi mai bun din untdelemn, tot ce va fi mai bun din must si grau. Cele dintai roade ale pamantului lor, pe care le
vor aduce Domnului sa fie ale tale. Oricine va fi curat in casa ta sa manance din ele” (versetele 12-13). Cititorul sa nu inteleaga versetele
acestea aidoma si sa le puna pe seama unei anumite cete preotesti in Biserica lui Dumnezeu. Ele trebuiesc intelese duhovniceste. Aici avem
o icoana inchipuitoare a hranei daruite tuturor copiilor lui Dumnezeu, ca unei familii preotesti. Aceasta hrana este Hristos in toata bogatia,
frumusetea si plinatatea Lui. De buna seama avem aici o portie imparateasca data tuturor celor ce sunt facuti preoti pentru Dumnezeu. Ei
trebuiau sa capete partea cea mai buna si cele dintai roade, din tot ce producea pamantul. Era acolo ,vin, care inveseleste inima omului,
untdelemn, care-i infrumuseteaza fata, si paine, care-i intareste inima” (Psalmul 104:15).

Ce frumos este aratata aici partea pe care o avem noi n Hristos: maslinele si strugurii erau pusi in teasc, iar bobul de grau era macinat ca,
astfel, untdelemnul, mustul si faina sa slujeasca de hrana si sa inveseleasca pe preotii lui Dumnezeu.

Strivirea acestor lucruri, ca sa dea ca hrana ce e mai bun din ele, ne indreapta gandurile spre Hristos, care, din pricina indurari Sale
nemarginite a fost strivit si omorat si astfel, prin trupul si sdngele Sau, a putut sa dea casei Sale viata, puterea si bucuria. El, bobul de grau



fara de pret, a cazut in pamant si a murit, pentru ca noi sa putem trdi, iar sucul acestui butuc viu s-a varsat ca sa umple paharul mantuirii, din
care bem noi acum si din care vom bea fara incetare, inaintea Dumnezeului nostru.

Se poate ceva mai mult, decat aceasta putinta atat de insemnata, sa ne bucuram de bogatia si partea atat de scumpa, pe care o avem
intr-un Mantuitor rastignit, inviat si slavit? Putem sa spunem: ,Avem de toate si suntem in belsug” (Filipeni 4:18). Dumnezeu ne-a dat tot ce
putea sa ne dea, ce a avut mai bun. El ne-a chemat sa traim cu El intr-o legatura sfanta si fericita si sa ne hraneasca din vitelul cel gras. El a
randuit lucrurile astfel, ca sa ajunga la urechile si la inimile noastre, macar intr-o slaba masurd, aceste minunate cuvinte: ,5Sa mancam si sa
ne veselim” (Luca 15:23).

O! de-am pretul mai mult gandul acesta nespus de ales, ca Duhul lui Dumnezeu nu poate fi multumit pe deplin, decat cand vede poporul Lui
adunat in juru-i, hranindu-se cu lucrurile in care isi gaseste El insusi placerea. ,Si partasia noastra este cu Tatal si cu Fiul Sau, Isus Hristos” (1
loan 1:3). Ce putea sa faca mai mult pentru noi chiar dragostea lui Dumnezeu? Si pentru cine a facut cel mai minunat lucru? Pentru cei ce
erau morti in greselile si in pacatele lor, pentru strdini, vrajmasi, razvratiti, pentru neamuri, pentru cei ce erau departe de El, fara nadejde si
fara Dumnezeu in lume, pentru cei ce n-ar fi fost vrednici decat de flacarile vesnice ale iadului. O! ce indurare minunata! Ce adancimi
nemasurate ale milei dumnezeiesti! Si putem adauga, ce dumnezeiasca si pretuita jertfa ispasitoare, care pune pe asemenea vinovati in
aceasta stare de nespusa binecuvantare, incat sa faca din ei preoti pentru Dumnezeu, dupa ce ne-am dezbracat toti de hainele cele murdare,
pentru ca sa ne aduca curatiti, impodobiti, incununati thaintea lui Dumnezeu si spre lauda Sa! Sa-L laudam! Sa-l laude inima noastra si sa-L
slaveasca viata noastra!

Sa ne deprindem sa ne bucuram de locul ce ni s-a dat si de partea ce ni s-a facut, de a fi preoti. Noi nu putem sa facem nimic mai bun aici pe
pamant, decat sa aducem lui Dumnezeu prin Isus Hristos, rodul buzelor care binecuvanteaza Numele Sau. Aceasta va fi vesnica noastra
slujire in acel loc, in care vom fi dusi in curand, ca sa locuim acolo pentru totdeauna cu Dumnezeu si cu Mantuitorul nostru binecuvantat
,care ne-a iubit si S-a dat pe El insusi pentru noi”.

in cele cuprinse de la versetul 14 pana la versetul 19, vedem invataturi, care privesc pe ,orice intai nascut din orice trup... atat din oameni
cat si din dobitoace”. Sa bagam de seama ca, aici, omul este pus pe aceiasi treapta cu dobitoacele necurate. Si omul si dobitocul trebuia
rascumparat. Dobitocul necurat nu era bun pentru Dumnezeu, tot astfel si omul, daca nu era rascumparat prin sange. Dobitocul curat, Tnsa,
nu trebuia sa fie rascumparat. El era bun pentru Dumnezeu si era dat ca hrana pentru toata casa preotului, fiilor si fiicelor, fara deosebire.
Aici avem o imagine inchipuitoare pentru Hristos. in El si numai in El Dumnezeu isi gaseste odihna des&varsits si o deplina placere. Ce gand
minunat! Tocmai pe El ni L-a dat noua, casei Sale preotesti, ca sa fie hrana, lumina, bucuria noastra si totul pentru noi in veci de veci
(Cititorul, care doreste sa capete lamuriri mai amanuntite cu privire la cele cuprinse in Numeri 18:14-19, sa citeasca , Ganduri asupra
Exodului” cap. 13. (Cat e cu putintd, cautdm sa nu mat spunem iar lucrurile despre care am vorbit).

Cititorul va fi bagat de seama in acest capitol, ca si in altele de altfel, ca fiecare subiect nou incepe prin cuvintele: ,Si Domnul a zis lui Moise,
s-au lui Aaron”. Astfel versetele 20-32, ne invata ca preotii si levitii inchinatorii si lucratorii lui Dumnezeu nu trebuiau sa aiba mostenire
printre copiii lui Israel, ci trebuiau s& atéarne numai de Dumnezeu, pentru intretinerea si nevoile lor. O stare dintre cele mai binecuvantate.
Nimic nu poate fi mai atragator, ca tabloul infatisat aici. Copiii lui Israel trebuiau sa-si aduca darurile lor si sa le puna la picioarele Domnului,
care, in indurarea Sa fara margini, poruncea lucratorilor Sai, sa stranga aceste daruri de pret, roadele iubirii poporului Sau, si sa le manance
fnaintea Sa cu inimi recunoscatoare. lata ce loc aveau el in cercul binecuvantarilor: Dumnezeu se ingrijea de toate nevoile poporului Sau.
Acesta apoi avea cinstea sa faca parte din roadele daruite de darnicia lui Dumnezeu, preotilor si levitilor. Acestia din urma, la randul lor,
aveau harul sa guste placerea aleasa, de a aduce lauda si multamire lui Dumnezeu, pentru bunurile pe care le raspandise peste ei. Ce
oranduire dumnezeiasca! lata aici ce trebuie sa infaptuim noi totdeauna in Biserica lui Dumnezeu, pe pamant. Dupa cum am vazut, poporul
lui Dumnezeu ne este aratat, in aceasta carte, sub doua infatisari deosebite si anume: ca lucrator si ca inchinator. Sub toate aceste infatisari,
el ni se arata intr-o atarnare desavarsita de Dumnezeul cel viu. In luptele noastre, in lucrul nostru, in slujba noastra de inchinare, atarndm de
Dumnezeu. ,Toate Izvoarele noastre sunt in EI”. Ce ne trebuie mai mult? Sa ne indreptam spre om, sau spre lume, ca sa avem sprijin si cele
trebuincioase? Sa ne fereasca Dumnezeu de una ca asta! Singura noastra tinta sa fie sa dam dovada, in toata viata noastra, in orice parte a
lucrului nostru, ca Dumnezeu este de ajuns inimilor noastre.

Ce trist, cand vezi pe copiii lui Dumnezeu si pe slujitorii lui Hristos asteptand de la lume mijloacele lor de trai, s-au tremurand la gandul ca
aceste mijloace le-ar putea lipsi.

Sa fTncercam numai sa ne inchipuim Biserica lui Dumnezeu, in zilele lui Pavel, sprijinindu-se pe stapanirea romana, ca sa-si intretina
prezbiterii, invatatorii si evanghelistii sai. Nu, drag cititor. Biserica privea pentru toate nevoile la Capetenia ei dumnezeiasca, care este in
ceruri si la Duhul Sfant, care este pe pamant. De ce ar fi altfel acum? Lumea este totdeauna lume, iar Biserica, nefiind din lume, nu trebuie sa
caute aurul sau argintul lumii. Dumnezeu va ingriji de poporul Sau si de slujitorii Sai, numai ei sa se increada in El. Sa fim incredintati ca darul
lui Dumnezeu pretuieste cu mult mai mult pentru Biserica decat darul pe care-l da stapanirea. Ba mai mult decat atat: in ochii unui crestin
duhovnicesc alaturarea intre unul si celalalt nici nu se poate face.

O, de si-ar indrepta inimile, cu tot dinadinsul spre aceste lucruri sfintii lui Dumnezeu si slujitorii lui Hristos! Domnul Isus sa ne dea harul sa
dam dovada in viata noastra de fiece clipa si in fata unei lumi nelegiuite, necredincioase si fara Hristos, ca Dumnezeul cel viu ne este El
singur de ajuns ca sa ingrijeasca de nevoile noastre!

Avem acum sub ochi una din partile cele mai insemnate din cartea Numerilor. Ea cuprinde oranduirea atat de insemnata si plina de invataturi
a ,vacii rosii”. in cele dintai sapte capitole din Levitic, avem o ardtare am&nuntita a invataturilor despre jertfe si totusi nu se pomeneste nimic
aici despre ,vaca rosie”. De ce?

Ce putem invata din faptul ca aceasta frumoasa oranduire este aratata in aceasta carte si nicaieri in alta parte? Credem ca acest fapt ne da o
noua si izbitoare dovada despre felul deosebit de a fi al acestei carti. Vaca rosie e ceva care tine numai de pustie. Ea era leacul lui Dumnezeu
impotriva pangaririlor drumului. Ea infatiseaza moartea lui Hristos, pentru curatirea pacatelor si ca raspuns la toate nevoile noastre, in timpul
calatoriei noastre printr-o lume stricata, ca sa ajungem in patria noastra cereasca. Faca Duhul Sfant, care ne-a dat cunostinta acestui lucru
sa-l intelegem bine si sa ne slujim de el cand va fi nevoie!



Daca privim pe Domnul Isus cu ochiul credintei, vedem aici nu numai pe Cel care era fara nici-o pata in sfanta Sa Persoana, ci si pe Acela care
n-a purtat niciodata jugul pacatului. Duhul Sfant este totdeauna un pazitor gelos al slavei lui Hristos, si-i place sa-L infatiseze sufletului in
toata stralucita si nepretuita Sa stralucire. lata pentru ce fiecare lucru care-L inchipuie pe El, care vrea sa ni-L infatiseze pe El, marturiseste
totdeauna aceasta grija de seama. Mantuitorul nostru s-a pastrat cu desavarsire curat si neintinat de nici-o urma de pacat. Niciodata jugul
nelegiuirii n-a apasat grumazul Sau. Cand vorbea de ,jugul Sau” (Matei 11: 29), acesta era jugul supunerii desavarsite fata de voia Tatalui, in
toate lucrurile. Acesta a fost singurul jug pe care L-a purtat si pe care nu 1-a lasat nici-o clipa, din leaganul in care se odihnea ca copil slab si
micut si pana la crucea pe care a murit ca jertfa.

Cand S-a suit pe cruce, ca sa ne ispaseasca pacatele noastre si sa puna temelia desavarsitei noastre curatiri de orice pacat, a facut lucrul
acesta ca Acela, care niciodata Tn timpul sfintei Sale vieti, n-a purtat jugul pacatului. El era ,fard pacat” si astfel era cu desavarsire vrednic si
singurul in stare sa faca marea si slavita lucrare a ispasirii. ,Fara pata... si care sa nu fi fost pusa la jug”. Aceste doua cerinte sunt
intrebuintate de Duhul Sfant, ca sa arate desavarsirea Domnului Isus, care era fara pata nu numai in firea Sa, dar si in legaturile Sale cu cei
din jurul Sau. Nici in Fiinta Sa si nici in legaturile Sale cu lumea din afara, El nu S-a supus in nici-un fel indemnurilor pacatului si mortii. El a
cunoscut ca adevarat imprejurarile si starea noastra, insa in El nu era pacat si jugul pacatului n-a apdsat deloc asupra Lui.

in preot si in dobitocul adus jertfd, avem o indoita infitisare a Persoanei lui Hristos. El a fost totdeodatd si preot si jertfa. Totusi El n-a inceput
sa-si implineasca indatoririle Sale de preot, Thainte de a-si ispravi lucrarea Sa ca fiinta care trebuia sa se aduca jertfa. Asa se lamuresc
cuvintele de la sfarsitul versetului 3: ,,Sa fie junghiata Tnaintea lui”. Moartea lui Hristos a avut loc pe pamant; ea nu putea deci, cu nici-un
chip, sa fie infatisata ca o fapta a preotiei, intrucat cerul, nu pamantul, este locul slujirii Sale ca Mare Preot Apostolul, in epistola catre Evrei,
spune lamurit in aceasta privinta: ,Punctul cel mai insemnat al celor spuse este ca avem un Mare Preot, care S-a asezat la dreapta scaunului
de domnie al Maririi, in ceruri, ca slujitor al Locului preasfant si al adevaratului cort, care a fost ridicat nu de un om, ci de Domnul. Orice mare
preot este pus sa aduca lui Dumnezeu daruri si jertfe. De aceea, era de trebuinta ca si celalalt Mare Preot sa aiba ceva de adus. Daca ar fi pe
pamant, nici n-ar mai fi preot, fiindca sunt cei ce aduc darurile dupa Lege” (Evrei 8:1-4).

,Dar Hristos a venit ca Mare Preot al bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare si mai desavarsit, care nu este facut de maini,
adica nu este din zidirea aceasta, si a intrat, o data pentru totdeauna, in Locul preasfant, nu cu sange de tapi si de vitei, ci cu insusi sangele
Sau, dupa ce a capatat o rascumparare vesnica”. ,Caci Hristos n-a intrat intr-un locas de inchinare facut de mana omeneasca, dupa chipul
adevaratului locas de inchinare, ci a intrat chiar in cer, ca sa Se infatiseze acum, pentru noi, inaintea lui Dumnezeu” (Evrei 9:11-12, 24). ,El,
dimpotriva, dupa ce a adus o singura jertfa pentru pacate, S-a asezat pentru totdeauna la dreapta lui Dumnezeu” (Evrei 10:12).

Aceste locuri din Scriptura puse in legatura cu Numeri 19:3, ne invata doua lucruri si anume: moartea lui Hristos nu este o lucrare a slujirii
Sale preotesti si ca cerul, si nicidecum pamantul, este locul in care se savarseste aceasta slujire. Este insemnat lucru insa sa privim cu luare
aminte tot ce cauta sa dovedeasca desavarsirea si potrivirea uimitoare a Sfintelor Scripturi. Nu este, intr-adevar, uimitor, sa gasesti un
adevar lucind stralucitor in filele Noului Testament, adevar care sa fie cuprins si in vreo oranduire sau fapt din slujba din Vechiul Testament?
Astfel de descoperiri sunt totdeauna bine venite, pentru un ucenic al Cuvantului. Adevarul, fara indoiala, este acelas oriunde s-ar gasi. Cand
insa el ni se arata cu o stralucire desavarsita in Noul Testament, si pe langa aceasta, dupa intelepciunea dumnezeiasca, il gasim inchipuit si
in Vechiul Testament, atunci nu numai ca adevarul este intarit astfel, dar da o puternica dovada ca intreaga Carte are o unitate desavarsita.

Locul unde se savarsea moartea dobitocului jertfit trebuie sa ne atraga si el luarea aminte. ,S-o0 scoata din tabara”. Nu numai ca preotul si
jertfa la un loc inchipuie pe Hristos, dar s-a mai addogat: ,,Sa fie junghiata thaintea lui”, pentru ca moartea lui Hristos nu putea sa fie
infatisata ca o lucrare a preotiei Sale.

Aceasta minunata potrivire nu se poate gasi decat intr-o carte, in care fiecare rand si fiecare cuvant izvoraste chiar din Dumnezeu insusi.
Daca ar fi fost scris: ,,El o va injunghia”, atunci capitolul 19 din Numeri nu s-ar mai fi potrivit cu epistola catre Evrei, dar asa potrivirea cartii se
arata cu maretie. Sa cerem harul de a ne incredinta bine de lucrul acesta, pentru ca sa ne bucuram de el! De fapt, Isus a patimit dincolo de
poarta: ,De aceea si Isus, ca sa sfinteasca norodul cu Thsusi sangele Sau, a patimit dincolo de poarta” (Evrei 13:12). El si-a ales un loc, in care
era cu totul despartit de lume si de acolo, glasul Sau se indreapta catre inimile noastre. N-ar trebui sa ne gandim noi mai adanc la locul, in
care a murit Isus? Ne putem noi multumi numai cu darurile izvorate din moartea Sa, fara sa cautam sa avem partasie cu El in lepadarea pe
care a avut-o din partea lumii? Cu nici-un pret! ,Sa iesim dar afara din ,, Tabara”, despre care e vorba aici, este ,ludaismul”. Nu-i mai putin
adevérat ca prin ea se poate intelege orice sistem religios, ficut de oameni si carmuit de duhul si gandurile acestui veac rau si stricat. ,Sa
iesim dar afara din tabara la El si sa suferim ocara Lui.” (Evrei 13:13). Este o putere uimitoare in aceste cuvinte. Ele ar trebui se trezeasca tot
duhul si toata fiinta noastra si sa le faca sa urmareasca despartirea de lume si o alipire desavarsita de Mantuitorul nostru, lepadat de oameni.
Cum putem noi sa-L vedem murind afara din tabara si sa ne bucuram de darurile mortii Sale. RaAmanand in tabara, fara sa suferim ocara Lui?
Sa cautam noi o locuinta, un loc, un nume si o stare buna, Tn aceasta lume, in care Domnul nostru a fost lepadat? Sa dorim noi sa propasim in
aceasta lume care, ca si atunci, nici astazi n-ar ingadui pe Cel Prea lubit, in care trebuie sa ne gasim fericirea noastra vremelnica si vecinica?
Sa umblam noi dupa cinste, dupa o stare cu vaza fnaintea oamenilor, dupa bogatie, aici, pe pamant unde Stapanul nostru n-a avut decat o
iesle, o cruce si un mormant imprumutat?

Vorbirea inimilor noastre ar trebui sa fie: ,,Departe de noi astfel de ganduri!”. ,Departe de noi astfel de lucruri!” O, de-am raspunde cum se
cuvine prin harul lui Dumnezeu, acestui indemn al Duhului: , iesiti”!

Cetitor crestin, sa nu uiti niciodata ca atunci, cand privim moartea lui Hristos, vedem doua lucruri si anume: moartea unei fiinte ca ispasire

pentru altii si moartea unui martor al adevarului, o fiinta jertfita sub mana omului. El a suferit pentru pacat, pentru ca noi sa nu mai suferim
niciodata. Binecuvantat sa fie Numele Sau pentru totdeauna! Suferintele Sale ca martor, suferintele Sale pentru adevar, sub mana omului,

trebuie sa fie impartasite si de noi.

,Caci cu privire la Hristos, voua vi s-a dat harul nu numai sa credeti in El, ci sa si patimiti pentru EI” (Filipeni 1:29) - intr-adevar, este un har
de pret s& suferi pentru Hristos. 1l pretuim noi? Privind moartea lui Hristos, asa cum este infatisata in oranduirea cu vaca rosie, vedem nu
numai stergerea desavarsita a pacatului, ci si judecata asupra acestui veac stricat. ,El S-a dat pe sine Thsusi pentru pacatele noastre, ca sa
ne smulga din acest veac rau, dupa voia Dumnezeului nostru si Tatal” (Galateni 1:4). Aceste doua lucruri, aici, sunt unite si nici noi nu trebuie
sa le despartim vreodata. Avem mai intai judecata pacatului de la radacina si pana la cele din urma ramuri si apoi judecata acestei lumi. Cea



dintai da o impdacare deplina unui cuget trudit si nelinistit, pe cand cea de a doua dezleaga inima de legaturile si inrauririle amagitoare ale
lumii, Tn Infatisarile lor cele mal deosebite. Cu alte cuvinte, cea dintai curata cugetul de orice simtamant de vinovatie, cea de a doua sfarama
lanturile care leaga inima de lume.

Se intalnesc adesea persoane serioase, care au fost aduse sub puterea induplecatoare si vie a Duhului Sfant, dar care n-au cunoscut inca,
pentru linistirea cugetului lor turburat, pretul desavarsit al mortii ispasitoare a lui Hristos, care a sters pentru totdeauna pacatele lor si i-a
apropiat de Dumnezeu, iara nici o pata pe sufletul sau pe cugetul lor. Daca si cetitorul se gaseste intr-o astfel de stare, n-are decat sa
asculte, cu luare aminte, intaia parte din stihul amintit: ,El S-a dat pe Sine insusi pentru pacatele noastre”. Este un adevar dintre cele mai
binecuvantate, pentru un suflet turburat si muncit. El dezleaga orice intrebare cu privire la pacatele noastre. Daca este adevarat ca Hristos
S-a dat pe El insusi pentru pacatele mele, nu-mi ramane decat sa ma bucur, ca pacatele mele sunt toate sterse. Acel care a luat locul meu,
care S-a incarcat cu pacatele mele, care a suferit pentru mine, este acum la dreapta lui Dumnezeu, incununat cu slava. Aceasta imi este de
ajuns. Pacatele mele sunt nimicite pentru totdeauna. Daca n-ar fi asa, Hristos n-ar fi acolo, unde este acum. Cununa de slava, care
impodobeste fruntea Sa cea sfanta, este dovada ca pacatele mele sunt cu desavarsire ispasite deci, o pace deplina este partea mea, o pace
atat de desavarsita, cum numai lucrarea lui Hristos o poate aduce. Numai sa nu uitam niciodata ca aceiasi lucrare, care a ridicat pentru
totdeauna pacatele noastre, ne-a smuls din acest veac rau. Aceste doua lucruri sunt nedespartite. Hristos m-a dezlegat nu numai de urmarile
pacatelor mele, dar si de puterea de acum a pacatului ca si de indemnurile si inrauririle acestui sistem, pe care Scriptura il numeste ,lumea”.
Toate aceste lucruri se vor intelege si mai lamurit urmand cercetarea capitolului nostru.

Avem aici temelia nezguduita a adevaratei curatiri. Este vorba aici numai de o ,sfintire pentru curatirea trupului” (Evrei 9:13). Noi trebuie sa
vedem insa lucrul adevarat dincolo de cel care doar il inchipuia, sa vedem trupul deasupra umbrei, in intadia stropire cu sangele vacii rosi,
inaintea cortului intalnirii, avem infatisarea desavarsita a sangelui lui Hristos in fata lui Dumnezeu, ca singurul loc de intalnire intre Dumnezeu
si cugetul omenesc. Numarul ,sapte”, dupa cum stim, arata desavarsirea dumnezeiasca. Aici avem moartea lui Hristos, ca ispasire pentru
pacat, adusa lui Dumnezeu in toata desavarsirea ei si tot astfel primita de Dumnezeu. Totul se intemeiaza pe aceasta lucrare dumnezeiasca.
Sangele s-a varsat si dupa aceia a fost infatisat inaintea unui Dumnezeu sfant, ca o deplina ispasire a pacatului.

Lucrul acesta, primit prin credinta, poate sa scoata din cuget orice simtamant de vinovatie si orice teama de pedeapsa. Nimic nu este
inaintea lui Dumnezeu, decat desavarsita lucrare ispasitoare a lui Hristos. Pacatul a fost sters cu desavarsire, prin nepretuitul sange al lui
Hristos. Cine crede lucrul acesta, capata o pace deplina a cugetului sau.

Cetitorul trebuie sa ia seama ca nu se mai pomeneste in nici-o alta parte din acest capitol despre stropirea sangelui. Lucrul acesta se afla
intr-o potrivire desavarsita cu cele cuprinse in Evrei cap. 9 si 10. Este inca o dovada despre dumnezeiasca alcatuire si unitate a acestei
minunate carti. Jertfa lui Hristos fiind desavarsita, nu e nevoie sa se repete. Puterea ei dumnezeiasca este vesnica: ,Dar Hristos a venit ca
Mare Preot al bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare si mai desavarsit, care nu este facut de maini, adica nu este din zidirea
aceasta, si a intrat, o data pentru totdeauna, in Locul preasfant, nu cu sange de tapi si de vitei, ci cu insusi sangele Sau, dupa ce a capatat o
rascumparare vesnicd. Caci, daca sangele taurilor si al tapilor si cenusa unei vaci, stropita peste cei intinati, 1i sfinteste si le aduce curatirea
trupului, cu cat mai mult sangele lui Hristos, care, prin Duhul cel vesnic S-a adus pe Sine insusi jertfa fara pata lui Dumnezeu, va va curati
cugetul vostru de faptele moarte ca sa slujiti Dumnezeului cel viu!” (Evrei 9:11-14). Luati seama la puterea cuvintelor: , 0 data pentru
totdeauna” si ,vesnica”. Ele arata desavarsirea si puterea dumnezeiasca a jertfei lui Hristos. Sangele s-a varsat o singura data pentru toti si
pentru totdeauna. Sa gandeasca cineva ca aceasta minunata lucrare trebuie repetata, ar fi sa tdgaduiasca pretul ei vesnic si desavarsit si s-o
coboare la treapta sangelui taurilor si al tapilor.

Si mai departe: ,,Dar, deoarece chipurile lucrurilor care sunt in ceruri, au trebuit curatite in felul acesta, trebuia ca insesi lucrurile ceresti sa
fie curatite cu jertfe mai bune decat acestea. Caci Hristos n-a intrat intr-un locas de inchinare facut de mana omeneasca, dupa chipul
adevaratului locas de inchinare, ci a intrat chiar in cer, ca sa Se infatiseze acum, pentru noi, inaintea lui Dumnezeu. Si nu ca sa Se aduca de
mai multe ori jertfa pe sine Tnsusi, ca marele preot, care intra in fiecare an in Locul preasfant cu un séange, care nu este al lui; fiindca atunci ar
fi trebuit sa patimeasca de mai multe ori de la intemeierea lumii, pe cand acum, la sfarsitul veacurilor, S-a aratat o singura data, ca sa
stearga pacatul prin jertfa Sa” (Evrei 9:23-26). Pacatul deci a fost sters. El nu poate sa fie sters si in acelasi timp sa apere si cugetul
credinciosului. Acest lucru este destul de bine arat in versetele, care ispravesc acest capitol: ,,Si, dupa cum oamenilor le este randuit sa
moara o singura data, iar dupa aceea vine judecata, tot asa, Hristos, dupa ce S-a adus jertfa o singura data, ca sa poarte pacatele multora,
Se va arata a doua oara, nu in vederea pacatului, ci ca sa aduca mantuirea celor ce-L asteapta” (Evrei 9: 27-28). Ce lucru minunat se vede in
grija rabdatoare, cu care lamureste Duhul sfant intreaga invatatura. El ne desfasoara adevarul maret al desavarsirii jertfei lui Isus, si lucrul
acesta 1l face in asa fel, incat incredinteaza sufletul si ridica de pe cuget povara care-l apasa. Nemarginirea indurarii lui Dumnezeu s-a aratat
nu numai prin aceia ca a savarsit lucrarea rascumpararii vecinice pentru noi, dar si prin faptul ca a cercetat cu multa rabdare si deplin, a
lamurit si a dat atatea dovezi in privinta acestei lucrari, incat nimeni sa nu mai poata ridica nici cea mai mica impotrivire. Sa ascultam mai
departe si alte lamuriri ale acestei indurari si faca Duhul sfant ca ele sa se intipareasca in inima cetitorului!

.in adevar, Legea, care are umbra bunurilor viitoare, nu infitisarea adevérata a lucrurilor, nu poate niciodat, prin aceleasi jertfe care se
aduc neincetat in fiecare an, sa faca desavarsiti pe cei ce se apropie. Altfel, n-ar fi incetat ele oare sa fie aduse, daca cei ce le aduceau, fiind
curatiti o data, n-ar mai fi trebuit s& mai aiba cunostinta de pacate? Dar aducerea aminte a pacatelor este fnnoita din an in an, tocmai prin
aceste jertfe;caci este cu neputinta ca sangele taurilor si al tapilor sa stearga pacatele” (Evrei 10:1-4). Ceia ce nu putea sa faca niciodata
sangele taurilor si al tapilor, a facut pentru totdeauna sangele lui Isus. Tot sangele care a curs in jurul altarelor lui Israel - milioanele de jertfe
aduse dupa cerintele slujbei mozaice, n-au putut sterge macar o singura pata de pe cuget si n-au putut sa dea lui Dumnezeu, care uraste
pacatul, dreptul sa primeasca macar un singur pacatos. ,Este cu neputinta ca sangele taurilor si al tapilor sa stearga pacatele”. ,De aceea,
cand intrd in lume, El zice: , Tu n-ai voit nici jertfa, nici prinos, ci Mi-ai pregatit un trup; n-ai primit nici arderi de tot, nici jertfe pentru pacat.
Atunci am zis: ,latd-Ma (in sulul Cartii este scris despre Mine), vin sa fac voia Ta, Dumnezeule!” Dupa ce a zis intai: ,, Tu n-ai voit si n-ai primit
nici jertfe, nici prinoase, nici arderi de tot, nici jertfe pentru pacat” (lucruri aduse toate dupa Lege), apoi zice: ,lata-Ma, vin sa fac voia Ta,
Dumnezeule.” El desfiinteaza astfel pe cele dintai, ca sa puna in loc pe a doua. Prin aceasta ,voie” am fost sfintiti noi, si anume prin jertfirea
trupului lui Isus Hristos, o data pentru totdeauna” (Evrei 10:5-10).



Sa bagam de seama: Dumnezeu nu privea deloc cu placere sirul nesfarsit de jertfe ce | se aduceau potrivit legii. Ele n-aveau nici-o putere sa
implineasca ceea ce Dumnezeu avea pe inima, pentru poporul Sau si anume: dezlegarea desavarsita de sarcina pacatului si asezarea lui
intr-o deplina pace a cugetului. Lucrul acesta insa 1-a facut Isus, prin jertfirea scumpului sdu sange. El a facut voia lui Dumnezeu si
binecuvantat sa fie Numele Sau, caci n-are de ce sa mai savarseasca din nou acea lucrare! Noi putem sa nu credem ca lucrarea s-a savarsit,
putem opri sufletele noastre sa se supuna puterii sale, putem lepada pacea, care sta gata sa-si faca loc in cugete, putem sa nu vrem sa ne
bucuram de slobozenia de duh pe care poate sa ne-o dea ea, totusi lucrarea ramane imbiata credintei noastre, in pretul ei nepieritor, inaintea
lui Dumnezeu.

Dovezile Duhului, cu privire la aceasta lucrare, raman si ele in picioare in toata puterea si stralucirea lor si nici imbrobodirile intunecoase ale
Satanei, nici judecatile noastre necredincioase, nu vor fi in stare sa le aduca vreo atingere. Ele pot, cel mult, sa impiedice inimile noastre, sa
se bucure de indurarea lui Dumnezeu si lucrul acesta il fac; adevarul ramane intotdeauna acelas.

»Si, pe cand orice preot face slujba in fiecare zi, si aduce de multe ori aceleasi jertfe, care niciodata nu pot sterge pacatele, El, dimpotriva,
dupa ce a adus o singura jertfa pentru pacate, S-a asezat pentru totdeauna la dreapta lui Dumnezeu, si asteapta de acum ca vrajmasii Lui
sa-l fie facuti asternut al picioarelor Lui. Caci printr-o singura jertfa El a facut desavarsiti pentru totdeauna pe cei ce sunt sfintiti” (Evrei
10:11-14).

Pe temeiul sangelui lui Hristos, ni s-a dat o desavarsire vecinica si putem adauga cu toata incredintarea ca, datorita tot séngelui acestuia,
sufletele noastre pot gusta si trai aceasta desavarsire. Sa nu-si inchipuie cineva ca pretuieste lucrarea lui Hristos, sau ca primeste marturia
data de Duhul Sfant despre varsarea si stropirea cu sangele lui Hristos, cata vreme nu vrea sa primeasca iertarea deplina a pacatelor,
castigata si daruita lui de sangele crucii. Nu da semn de adevarata credinta si evlavie cel ce fagaduieste ce a facut indurarea lui Dumnezeu
pentru noi si ce ne infatiseaza Duhul Sfant in paginile Cartii sfinte.

Cetitor crestin, cercetator nelinistit, nu ti se pare ciudat ca Cuvantul lui Dumnezeu ne arata pe Hristos asezat la dreapta lui Dumnezeu, dupa
ce a savarsit o rascumparare vecinica si totusi noi sa nu fi mers mai departe decat ludeii, care aveau doar un preot dintre oameni, care facea
slujba in fiecare zi si aducea de multe ori aceleasi jertfe?

Noi avem un Preot Dumnezeu, care S-a asezat pentru totdeauna la dreapta lui Dumnezeu. ludeii n-aveau decat un preot om, care nu putea
niciodata, in slujba Sa, sa puna capat jertfelor si sa se aseze la dreapta lui Dumnezeu, pentru totdeauna. Si totusi in ce priveste starea
duhului, a sufletului si a cugetului nostru, suntem noi intr-o stare mai buna decat ei? E cu putinta ca, avand o jertfa desavarsita, pe care
putem sa ne sprijinim, sufletele noastre sa nu cunoasca niciodata pacea deplina? Duhul Sfant, dupa cum am vazut, din feluritele locuri scoase
din epistola catre Evrei, n-a lasat la o parte nimic din ce ar putea sa faca lumina desavarsita in sufletele noastre, cu privire la faptul minunat
al deplinei stergeri a pacatului, prin sangele lui Hristos. Pentru ce dar nu te bucuri chiar acum de pacea trainica si deplind, pe care o da el
cugetului tau? Cum, sangele lui Hristos n-a facut pentru tine nimic mai mult, decat ce facea pentru inchinatorul iudeu sangele unui taur?

S-ar putea totusi ca cetitorul, drept raspuns la toate acestea, sa spuna: ,Nu am nici pic de indoiala in privinta puterii sangelui lui Hristos. Cred
ca el curats orice pacat. Cred de asemenea c3, toti cei ce-si pun increderea in acest sange, sunt deplin fericiti, vor fi vecinic fericiti. in privinta
acestor lucruri n-am nici-o greutate. Ceea ce ma framanta, nu este puterea sangelui lui Hristos, in care cred deplin ci gandul, sau mai bine zis
intrebarea daca pot avea in mine ihsumi o dovada a puterii acestui sange. Aici e toata taina greutatilor mele. Adevarul despre sangele lui
Hristos e limpede ca lumina zilei, dar intrebarea, daca eu pot gasi in mine o dovada vie a acestui sange, este invaluita intr-un intunerec
adanc”.

Daca aceasta e intrebarea, care se ridica in sufletul cetitorului, este dovada ca are nevoie sa cugete adanc la stihul 4 al capitolului nostru din
Numeri.

El va gasi ca adevarata temelie a curatirii pacatelor sta in aceea ca séngele jertfei a fost adus inaintea lui Dumnezeu si a fost primit de El.
Acesta e un adevar prea insemnat, dar prea putin inteles. Cat de insemnat e ca un suflet nelinistit, sa aiba o vedere lamurita in privinta
adevarului ispasirii! Noi avem pornirea fireasca sa ne ingrijim de gandurile si de simtamintele noastre, cu privire la sangele lui Hristos, in loc
sa ne umplem chiar de insusi acest sange si de gandurile cu care il priveste Dumnezeu. Daca sangele a fost infatisat Tnaintea lui Dumnezeu,
daca El I-a primit, daca El S-a slavit pe Sine Tnsusi stergand pacatul, ce mai ramane atunci unui cuget tulburat, decat sa-si gaseasca linistea si
pacea deplina in acest sange, care a impacat toate drepturile lui Dumnezeu si toate insusirile Sale si a castigat acel loc minunat, in care, un
Dumnezeu care uraste pacatul se poate intalni cu un sarman pacatos pierdut, din pricina pacatului? Pentru ce sa varam aici intrebarea
despre dovezile din noi, cu privire la puterea minunata de curatire a sangelui lui Hristos, ca si cum aceasta lucrare n-ar putea fi deplina fara
ceva din mine, oricum s-ar numi acest ceva: interes, simtaminte, incercari, etc. De ce s& nu ne intemeiem numai si numai pe Hristos? in El
vom avea dovezi nezguduite, insa din clipa cand inima cauta sa gaseasca in ea insasi astfel de dovezi - din clipa in care ochiul nostru isi ia
privirile de la acest minunat si dumnezeiesc sange, pe care ni-l pune inainte Cuvantul lui Dumnezeu si Duhul Sfant, isi fac loc nedumeririle si
negurile intunecoase, ce nvaluie sufletul si-l framanta in neliniste, facandu-l sa priveasca spre sardacacioasele si inselatoarele sale
simtaminte, in loc sa se bucure de desavarsita lucrare a sangelui lui Hristos. Binecuvantat sa fie Dumnezeu, caci avem aici temelia
neclatinata a ,,curatirii pacatului” si a pacii depline pentru cuget! Lucrarea ispasitoare s-a facut. Totul s-a savarsit. Persoana inchipuita prin
vaca rosie a fost junghiata. El S-a dat mortii sub mania si judecata unui Dumnezeu drept, pentru ca toti cei ce-si pun increderea in El sa poata
sa cunoasca, in adancul inimilor lor, curatirea dumnezeiasca si pacea deplina. Cugetul nostru este curatit nu prin gandurile noastre despre
sange, ci prin insusi sangele.

Trebuie sa staruim asupra acestui lucru. Dumnezeu insusi a facut ca dovada pe care ne intemeiem noi, sa aiba pret si aceasta dovada se
gaseste numai in sangele lui Isus. O, ce scump e sangele lui Isus! El da o pace deplina oricarui suflet turburat, care se increde in vesnica Sa
putere. Pentru ce insa adevarul binecuvantat despre sangele lui Isus este atat de putin inteles si atat de putin pretuit? Pentru ce se cauta sa
se mai vare aici si altceva? Duhul Sfant sa calauzeasca pe cetitorul care n-are pace, sa-si indrepte inima si cugetul spre jertfa ispasitoare a
Mielului lui Dumnezeu!

Daca in sange avem moartea lui Hristos ca singura ispasire pentru o deplina curatire a pacatului, in cenusa avem amintirea si puterea acestei
morti, folosita de inima noastra prin Duhul si cu ajutorul Cuvantului, ca sa stearga petele dobandite in mersul nostru zilnic. Dumnezeu nu S-a



ingrijit numai de pacatele trecute, ci si de curatirea de orice intinare facuta dupa ce ne-am intors la El, pentru ca totdeauna sa putem sta
fnaintea Lui, in starea pe care o da lucrarea desavarsita a lui Hristos. El vrea sa fim cu desavarsire curati, ca astfel sa putem sa ne infatisam
inaintea scaunului harului, Tnaintea sfinteniei Sale. Si nu numai El insusi ne vede astfel curati, dar, in veci fie binecuvantat Numele Sau, El ar
vrea sa fim tot asa si Tn adancul cugetului nostru. El vrea ca, prin Duhul si Cuvantul Sau, sa ne dea o incredintare adanca, despre desavarsita
curatenie in care suntem vazuti de ochii Sai, pentru ca izvorul nevazut al partasiei noastre cu El, sa poata curge limpede si fara nici-o
piedeca. ,Daca umblam in lumina, dupa cum El insusi este in lumina, avem partasie unii cu altii si sangele lui Isus Hristos, Fiul Lui, ne
curateste de orice pacat” (1loan 1:7). Dar daca nu umblam in lumina si daca ne intinam cu lucruri necurate, ce este de facui? Cum vom
ajunge iarasi la partasia noastra cu EI? Numai prin curatirea intinaciunii. Si cum trebuie sa facem lucrul acesta? Chemand in inimile si in
cugetele noastre adevarul de pret al mortii lui Hristos. Duhul Sfant lucreaza ca sa ne judecam noi insine si face sa ne aducem aminte ca
Hristos a suferit moartea si pentru intinaciunile si greselile, de care ne facem vinovati adesea, atat de usor. Nu este deloc vorba de o noua
stropire si varsare a sangelui lui Hristos, caci lucrul acesta e necunoscut in Scriptura, ci numai de amintirea mortii Sale, intr-o mai mare
putere si aceasta prin ajutorul si mijlocirea Duhului Sfant, ,Vaca sa fie arsa sub ochii lui... Preotul sa ia lemn de cedru, isop si carmaz si sa le
arunce n mijlocul flacarilor care vor mistui vaca... Un om curat sa stranga cenusa vacii si s-o puna intr-un loc curat afara din tabara; s-o
pastreze pentru adunarea copiilor lui Israel, ca sa faca apa de curatire. Aceasta este o apa de ispasire” (Numeri 19:5-9). Dorinta lui
Dumnezeu este ca si copiii Sai sa fie curatiti de orice intinaciune si sa mearga despartiti de acest veac rau, in care totul este moarte si
stricaciune. Aceasta despartire o lucreaza in inimile noastre Cuvantul, prin puterea Duhului Sfant. ,Har si pace voua de la Dumnezeu Tatal, si
de la Domnul nostru Isus Hristos! El S-a dat pe sine Tnsusi pentru pacatele noastre, ca sa ne smulga din acest veac rdu, dupa voia
Dumnezeului nostru si Tatal” (Galateni 1:3-4). Si mai departe; , asteptand fericita noastra nadejde si aratarea slavei marelui nostru Dumnezeu
si Mantuitor Isus Hristos. El S-a dat pe Sine Thsusi pentru noi, ca sa ne rascumpere din orice faradelege, si sa-Si curateasca un norod care sa
fie al Lui, plin de ravna pentru fapte bune” (Tit 2:13-14). Este vrednic de luat in seama, cum Duhul lui Dumnezeu leaga totdeauna, foarte
strans, deplina curatire a cugetului de orice simtamant de vinovatie, de despicarea de sub orice inraurire a acestui veac stricat. Sa luam
seama, drag cetitor crestin, sa pastram si noi intreaga aceasta legatura. De buna seama, noi nu putem sa facem lucrul acesta, decat prin
puterea Duhului Sfant, trebuie sa cautam insa cu staruinta sa intelegem si sa aratam din purtarea noastra zilnica, legatura binecuvantata,
care e intre moartea lui Hristos, privitd intai ca ispasire pentru pacat si apoi ca pricina si puterea care ne desparte de aceasta lume. Multi
copii ai lui Dumnezeu nu trec mai departe de cel dintai adevar, daca au ajuns pana la el. Multi se multamesc doar sa stie ca au iertarea
pacatelor, prin lucrarea ispasitoare a lui Hristos, fara sa fie morti fata de lume, din pricina mortii lui Hristos. Ei nu vor sa se faca una cu
Hristos, In moartea Lui.

Daca ne gandim adanc la moartea vacii rosii prin foc si cercetam gramada de cenusa ramasa, ce vom descoperi? S-ar putea raspunde destul
de bine: Acolo gasim pacatele noastre, intr-adevar, multumiri fie aduse lui Dumnezeu si Fiului dragostei Sale! Noi gasim acolo, e adevarat,
pacatele noastre, faradelegile noastre, greselile noastre, adanca noastra vinovatie toate acestea insa prefacute in cenusa. Atat si nimic mai
mult? Mai vedem apoi aici firea veche in fiecare timp al vietii ei, de la cel mai thalt pana la cel mai de jos punct al istoriei sale. Mai vedem
apoi aici si sfarsitul intregii mariri a acestei lumi. Cedrul si isopul inchipuiesc firea omeneasca in toata intinderea ei, de la ce are mai insemnat
pana la ce are mai de pret. Solomon a vorbit despre copaci, de la cedrul din Liban pana la isopul care creste pe zid (1 Regi 4:33). ,Carmazul”
este privit de cei ce au cercetat cu grija Scriptura, ca lucrul care inchipuie maretia omeneasca, stralucirea lumii, slava ei si a omului. Mai
vedem apoi in cenusa ramasa de la arderea vacii, sfarsitul maririi acestei lumi si a oricarei slave omenesti si inlaturarea firii omenesti, cu tot
ce se tine de ea. Aceasta intelegere a arderii vacii rosii este de o insemnatate adanca si ne infatiseaza un adevar.

Sa vedem acum la ce si cum se intrebuinta apa de curatire pregatita din cenusa vacii. E destul de serios sa ai a face cu Dumnezeu, sa umbli
cu El zilnic in mijlocul unei lumi stricate si cu putere de a strica tot ce e in ea. Dumnezeu nu poate trece cu vederea nici-un lucru necurat, in
aceia cu care binevoieste sa umble si in care locuieste El. El poate sa ierte si sa ridice pacatele, El poate vindeca si curati si drege; insa nu
poate sa treaca cu vederea, la ai Sai, un rau, care n-a fost judecat. Daca ar face lucrul acesta, ar fi sa-si tagaduiasca Numele si Fiinta Sa. De
la intaia vedere, acest adevar se arata maret si binecuvantat.

Dar ce lucru minunat! Numai noi avem bucuria sa avem a face cu Acela, a carui stare de fata cere si asigura sfintenia. Noi trecem prin lumea
in care suntem impresurati de inrauriri stricacioase. Adevarata intinare nu are loc, cand te atingi de ,vreun mort sau, de vreun trup omenesc
mort sau, de vreun mormant”, Acestea erau, dupa cum stim, umbra lucrurilor viitoare duhovnicesti, de care noi suntem in primejdie sa ne
atingem fin fiece clipa. Nu ne indoim ca, cei ce au mult a face cu lucrurile acestei lumi, simt nevoia si marea greutate de a iesi din ele cu
mainile curate. Asa fiind, cata nevoie avem sa veghem cu sfintenie asupra tuturor lucrarilor si legaturilor noastre, ca sa nu capatam intinari,
care ar rupe legatura noastra cu Dumnezeu! El vrea sa fim intr-o stare vrednica de El insusi: ,Fiti sfinti, caci si eu sunt sfant”.

Cetitorul crestin, a carui inima suspina dupa sfintenie, ar putea intreba. Ce trebuie sa facem atunci, cand suntem impresurati din toate partile
de inrauriri vatamatoare si porniti sa ne intinam atat de usor? Si mai departe: daca e cu neputinta sa avem partasie cu Dumnezeu, cata
vreme mainile noastre sunt necurate si cata vreme cugetul ne osandeste, ce este de facut? Raspundem: inainte de toate, fii veghetor.
Sprijineste-te in totul si cu tot dinadinsul pe Dumnezeu. El este credincios si plin de indurare, un Dumnezeu care asculta rugaciunea si o
implineste, un Dumnezeu darnic, caruia nu-i pare rau de ceea ce iti da. ,El da un har si mai mare”. Aceasta fagaduinta este ca o polita, pe
care poti scrie suma, pe care o doresti. Doresti cu adevarat sa Tnaintezi in viata dumnezeiasca si sa cresti in sfintenie? la seama atunci sa nu
umbli, nici macar o singura clipa, in atingere cu ceia ce intineaza mainile, iti raneste cugetul, intristeaza pe Duhul Sfant si strica legatura cu
Tatal. Fii hotarat! Ai o inima intreaga! Paraseste numaidecat orice lucru necurat! Oricat de mult te-ar costa, paraseste-l. Orice pierdere ti-ar
aduce, desparte-te de el! Nici-un interes lumesc, nici-un castig pamantesc nu pot sa cumpaneasca pierderea unui cuget curat, a pacii inimii si
a bucuriei stralucite de a vedea fata Tatalui. Nu esti incredintat de lucrul acesta? Daca esti, cauta de traieste aceasta incredintare!

Se poate insa ca cineva sa intrebe: Ce trebuie sa fac, cand m-am intinat cu un lucru necurat? Cum pot scdpa de aceasta intinaciune? Asculta
vorbirea cu talc a capitolului 19 din Numeri.

Este o indoita lucrare infatisata in versetele 12-20 si anume: cea din ziua a treia si cea din ziua a saptea. Amandoua erau deopotriva de
trebuincioase, spre a sterge pata dobandita n timpul umblarii, din pricina atingerii cu feluritele infatisari ale mortii, ardtate mai sus. Ce
inchipuia aceasta indoita lucrare? Ce lucru 1i raspunde din viata noastra, in legatura cu Dumnezeu? De buna seama acesta: Cand din pricina
lipsei de veghere si de putere duhovniceasca, ne atingem de ceva necurat si ne murdarim, noi putem sa trecem cu vederea lucrul acesta;
Dumnezeu insa cunoaste totul si in aceasta privinta. El se ingrijeste de noi si vegheaza asupra noastra, nu ca un judecator aprins de manie, ci



ca un tata plin de iubire, care nu ne va baga nici-o vina, caci toatd vina a pus-o pe umerii Aceluia, care a murit in locul nostru. Binecuvantat
sa fie Numele Sau!

Cu toate acestea El nu va lasa ca noi sa nu simtim adanc vina noastra. El este un, pazitor credincios, care ne arata lucrul necurat si va face
lucrul acesta cu atat mai puternic, cu cat il vom dori mai mult si vom tinea socoteala de el. Duhul Sfant ne aduce in fata pacatul savarsit si
lucrul acesta ne pricinuieste in inima intristare si framantare adanca. Aceasta framantare poate sa tie mai mult timp. Ea poate tinea cateva
clipe, cateva zile, cateva luni si chiar cativa ani. Am cunoscut un tanar crestin, care a fost nefericit trei ani de zile, din pricina ca a facut o
excursie cu niste prieteni din lume. Aceasta lucrare doveditoare a Duhului Sfant este infatisata prin lucrarea din a treia zi. Duhul ne aduce
aminte de pacat si dupa aceea ne aduce aminte, cu ajutorul Cuvantului scris, de pretul mortii lui Isus, care a dat raspuns intinaciunii, de care
ne-am facut vinovati atat de lesne. Aceasta lucrare a Duhului, prin care suntem spalati de orice intinaciune si prin care a inceput iarasi
partasia cu Tatal, este inchipuita de lucrarea savarsita a saptea zi. Sa luam bine seama, ca nu e cu putinta sa scapam de intinarea pacatului,
printr-un alt mijloc, oricare-ar fi el. Putem sa cautam sa uitam rana, sau sa lasam timpului grija sa stearga pacatul din mintea noastra.
Degeaba. Nu e nimic mai primejdios decat sa te porti in chipul acesta cu cugetul si cu drepturile Sfinteniei.

Lucrul acesta este pe cat de nebunesc, pe atat de primejdios, caci Dumnezeu, in indurarea Sa, a avut grija sa ne lase un mijloc, prin care sa
ne curatim de orice intinare, pe care a descoperit-o si a osandit-o Sfintenia Sa. Daca intinarea n-a fost spalatd, legatura cu El este rupta:
,Daca nu te spal Eu, nu vei avea parte deloc cu Mine” (loan 13:8). Ruperea legaturii unui credincios este infatisata prin izgonirea unui
madular al adunarii lui Israel, din mijlocul ei. Crestinul nu poate niciodata sa fie despartit de Hristos, dar partasia sa cu El poate sa fie rupta
doar printr-un singur gand vinovat. Trebuie deci ca acel gand vinovat sa fie judecat si marturisit, pentru ca astfel intinarea sa fie curatata si
partasia cu Ei sa fie innoita.

Drag cetitor, noi trebuie sa pastram un cuget curat pazit prin sfintenia lui Dumnezeu, caci altfel vom cadea din credinta si in cele din urma ne
vom prabusi cu totul. Domnul Isus sa ne ajute sa umblam in pace si cu grija, veghind si rugandu-ne, pana ce vom parasi acest trup al
pacatului si al mortii si ne vom duce in acel loc binecuvantat si plin de stralucire, unde pacatul, intinaciunea si moartea sunt necunoscute!

Cercetand oranduielile levitice, nimic nu te izbeste mai mult, ca grija plina de gelozie, cu care vegheaza Dumnezeul lui Israel asupra
poporului Sau, ca sa-l pazeasca de orice inraurire stricacioasa. Din zi pana in noapte, fie ca sunt treji s-au dorm, in casa sau afara, in sanul
familiei s-au in singuratate, ochii Sai erau asupra lor.

El veghea asupra hranei lor, asupra vesmintelor lor, asupra obiceiurilor lor si asupra treburilor lor gospodaresti. El 1i invata cu grija ce sa
manance si ce sa bea.

El le-a aratat lamurit gandirea Sa chiar cu privire la manuirea lucrurilor. intr-un cuvant, El le-a pus o multime de stavile, numai ei s& fi luat
seama, ca sa opreasca raurile de intin&ciune, care amenintau s& dea peste ei din toate partile. in toate acestea, vedem I&murit sfintenia lui
Dumnezeu, dar in acelas timp si indurarea Sa purtatoare de grija. Daca sfintenia dumnezeiasca nu putea sa sufere nici-o pata pe poporul Sau,
indurarea dumnezeiasca apoi s-a ingrijit pe deplin de curatirea ei. Aceste griji se arata in capitolul nostru sub doua infatisari: sangele ispasitor
si apa pentru stropire.

Ce izvoare de pret, Daca n-am cunoaste nesfarsitele bogatii ale harului dumnezeiesc, drepturile neinduplecate ale sfinteniei lui Dumnezeu
ne-ar strivi; pe cand acum, cunoscand indurarea Lui, putem sa ne bucuram din toata inima in sfintenie. Un Israelit putea sa tremure auzind
aceste cuvinte: ,Cine se va atinge de vreun mort, de vreun trup omenesc mort, sa fie necurat timp de sapte zile”. Si apoi: , Cine se va atinge
de un mort, de trupul unui om mort, si nu se va curati, pangareste cortul Domnului; acela sa fie nimicit din Israel”. Astfel de cuvinte puteau
intr-adevar sa-i inspaimante inima. Atunci fnsa cenusa vacii si apa de curatire 1i infatisa amintirea mortii ispasitoare a lui Hristos, primita de
inima, prin puterea Duhului lui Dumnezeu: ,Sa se curete cu apa aceasta a treia zi si a saptea zi si va fi curat dar, daca nu se curateste a treia
zi si a saptea zi, nu va fi curat”.

Sa luam seama ca nu e vorba nici de aducerea unei noi jertfe, nici de o noua primire a sangelui. E insemnat lucru sa vedem si sa intelegem
bine aceasta. Moartea lui Hristos nu poate fi repetata: ,intrucat stim ca Hristosul inviat din morti nu mai moare: moartea nu mai are nici o
stapanire asupra Lui. Fiindca prin moartea de care a murit, El a murit pentru pacat, o data pentru totdeauna; iar prin viata pe care o trdieste,
traieste pentru Dumnezeu” (Romani 6:9-10). Prin harul lui Dumnezeu, noi suntem partasi deplinei lucrari a mortii lui Hristos, dar, fiind
impresurati din toate partile de ispite si de curse, carora raspund pornirile firii pamantesti, care este inca in noi, avand mai mult un vrajmas
puternic totdeauna la panda, gata sa se repeada, asupra noastra si sa ne scoata de pe drumul adevarului si al curatiei, n-am putea sa
fnaintam o clipa, daca Dumnezeul nostru, in indurarea Sa, nu S-ar fi ingrijit de toate nevoile noastre, prin moartea de pret si prin mijlocirea
atotputernica a Dumnezeului nostru Isus Hristos. Sangele lui Hristos nu numai ca ne-a spalat de toate pacatele noastre si ne-a impacat cu un
Dumnezeu sfant, dar tot prin el insusi ,,avem un mijlocitor la Tatal, pe Isus Hristos, cel neprihanit”. ,El este totdeauna viu ca sa mijloceasca
pentru noi”. Si ,El poate sa mantuiasca in chip desavarsit pe cei ce se apropie de Dumnezeu, prin El”. El este fara-ncetare fnaintea lui
Dumnezeu pentru noi. El este acolo mijlocitorul nostru si ne pastreaza in starea dumnezeiasca desavarsita, in care ne-a asezat prin moartea
Sa ispdsitoare. Pricina noastra nu poate fi niciodata pierdutd, cata vreme se afla in mainile unui astfel de Mijlocitor. Noi suntem una cu El si El
cu noi. Asa stand lucrurile, cetitor crestin, care ar trebui sa fie urmarea tuturor acestor haruri asupra inimilor si asupra vietii noastre?

Cand ne gandim la moartea si la arderea jertfei la sange si la cenusa, la jertfa de ispasire si la mijlocirea Marelui Preot si Mijlocitorului nostru,
ce inraurire ar trebui sa aiba toate acestea asupra sufletelor noastre? Cum ar trebui sa lucreze aceste ganduri asupra cugetelor noastre? Ne
vor invata ele sa nu prea luam in seama pacatul? Ne vor face nestatornici si usuratici in caile noastre? Cu Nici-un pret! Putem sa fim
incredintati de un lucru: Daca cineva vede in bogatiile harului dumnezeiesc o indreptatire ca sa se poarte in chip usuratic, este dovada ca el
cunoaste foarte putin, sau mai bine zis nu cunoaste deloc adevarata fiinta a harului, inraurirea sa si bogatiile sale.

Ne-am. putea inchipui o singura clipa macar, ca cenusa vacii, sau apa de curatire facea pe Israelit fara grija, cu privire ia mersul sau? Hotarat
ca nu. Dimpotriva, faptul ca se ingrijea astfel sa curete o patad oarecare, trebuia sa-l faca sa simta ca e un lucru insemnat sa te intinezi cu
ceva rau. Gramada de cenusa, asezata intr-un loc curat, dddea o marturie indoita: marturisea bunatatea lui Dumnezeu si grozavia si
uraciunea pacatului. Era dovada ca Dumnezeu nu putea sa sufere necuratia in mijlocul poporului Sau si in acelasi timp; ca Dumnezeu a gasit
mijlocul, prin care se poate spala acea necuratie.



E cu neputinta ca adevarul binecuvantat al sangelui varsat, al cenusii si al apei de curatire sa fie inteles si gustat, fara sa lase in inima groaza
de pacat, sub toate infatisarile. Si mai putem spune ca cine a simtit odata chinul unui cuget manjit de pacat, nu vrea sa se mai manjeasca din
nou. Un cuget curat este o comoara de pret, pentru ca usor vezi cand s-a intinat cu ceva; pe cand un cuget manjit este o povara foarte grea,
intrucat se Tncarca tot mereu, cu multa usurinta.

Dar, binecuvantat sa fie Dumnezeul oricarui har, El s-a ingrijit de toate nevoile noastre in chip desavarsit si nu ca sa ne faca fara nici-o grija,
ci ca sa ne faca veghetori. ,,Copilasilor, va scriu aceste lucruri, ca sa nu pacatuiti. Dar daca cineva a pacatuit, avem la Tatal un Mijlocitor, pe
Isus Hristos, Cel neprihanit. El este jertfa de ispasire pentru pacatele noastre si nu numai pentru ale noastre, ci pentru ale intregii lumi” (1
loan 2:1-2).

Incd un cuvant asupra celor din urmé versete ale capitolului nostru. in versetul 18, am vazut c& era nevoie de o persoana curati, ca sa
stropeasca pe cel necurat. Aici vedem ca si cel ce facea stropirea era socotit necurat pana seara. Punand fata-n fata aceste doua lucruri,
invatam urmatoarele: Cel ce are a face cu pacatul altuia, chiar daca face lucrul acesta pentru ca sa curate pe aproapele sau, se manjeste si el
de pacat. Nu este tot atat de vinovat, e drept, dar totusi nu putem sa venim in atingere cu pacatul fara sa ne manjim si noi. Mai invatam apoi
ca, pentru ca sa facem pe altul sa se bucure de puterea curatitoare a lucrarii lui Hristos, trebuie sa ne bucuram mai intai noi insine. Oricine
stropea cu apa de curatire pe altul, trebuia sa-si spele el insusi hainele in apa si apoi seara era curat (versetul 19).

O, de-ar prinde bine inimile noastre lucrul acesta. Sa cautam sa traim fara incetare in simtamantul curatiei desavarsite, pe care ne-a dat-o
moartea iui Hristos si in care ne tine lucrarea Sa de Mare Preot, Sa nu uitam niciodata ca atingerea cu pacatul ne manjeste si pe noi. Asa era
in timpul oranduirilor mozaice, asa este si in zilele noastre.

Capitolul pe care il cercetam acum, ne infatiseaza o pilda vrednica de luat in seama, cu privire la viata si incercarile din pustie. Vedem aici pe
Moise, slujitorul lui Dumnezeu, trecand prin imprejurarile cele mai triste ale vietii sale. Intai moare Maria. Aceea, al carei glas inaltase cantec
de biruinta, Tn mijlocul intamplarilor stralucite din capitolul 15 al Exodului, moare, iar ramasitele sale sunt ingropate in pustie la Cades.
Cantecele s-au pierdut in tacerea rece a mortii. Maria nu mai poate sa carmuiasca jocurile sfinte. Cantase ea frumos in vremurile ei. Gasise
intr-un chip fericit tonul acelui cantec maret de lauda, Thaltat pe tarmul invierii de la Marea Rosie. Cantecul sau infatisa adevarul de capetenie
al Rascumpararii: ,,Cantati Domnului, caci si-a aratat slava: A napustit in mare pe cal si pe cdlaret” (Exod 15:21).

Intr-adevér, cantecul acesta era pricinuit de un lucru maret. Era cel mai potrivit cant, in acea imprejurare fericiti. Acum, insa, prorocita nu
mai este in mijlocul poporului. Cantecul de biruinta de altadata se schimba in cartiri si strigate de razvratire. Viata din pustie ajunge
obositoare, incercarile pustiei pun firea omului la incercare. Ele dau la o parte mahrama de pe inima si ne lasa sa vedem ce este in ea.
Patruzeci de ani de osteneli si de munca aduc mari schimbari Tn popor. E lucru rar, intr-adevar, sa gasesti crestini, care sa-si fi pastrat vliaga si
fragezimea vietii duhovnicesti, in toate imprejurarile vietii si in toate luptele ce le-au dus. Si n-ar trebui sa fie asa, ci dimpotriva, caci toate
incercarile, toate lucrurile intalnite pe cararea noastra din aceasta lume, sunt tot atatea prilejuri ca sa vedem cine este Dumnezeu.
Binecuvantat sa fie Numele Sau! El se foloseste de orice greutate, peste care dam in drumul nostru, pentru a ni se face cunoscut in toata
gingdsia si mangaioasa Sa dragoste, care nu se schimba nici-odata. Nimic nu poate stavili izvoarele Tndurarii, care sunt in Dumnezeul cel viu.
El va ramanea totdeauna acelas, in ciuda tuturor rautatilor noastre. Dumnezeu va ramanea Dumnezeu, oricat de necredincios si de vinovat ar
ajunge omul.

Gandul ca avem a face cu Dumnezeul cel viu ne da mult curaj, ne umple de bucurie si este izvorul puterii noastre. Orice s-ar intampla, El nu
va lipsi sa se arate la inaltimea tuturor imprejurarilor, dandu-ne din belsug tot de ce avem nevoie, in orice imprejurare. Harul Sau poate sa
sufere multele noastre lipsuri, caderile si ratacirile noastre. Puterea Sa se arata in chip desavarsit in slabiciunile noastre. Credinciosia Sa nu
s-a sfarsit nici-odata. Bunatatea Sa se va arata din vecinicie Tn vesnicie. Prietenii se Tnseald de multe ori unul pe altul sau se despart.
Legaturile celei mai duioase iubiri se sfarama in aceasta lume rece si fara inima. Tovarasii de lucru se parasesc unii pe altii. Maria si Aaron
mor. Dumnezeu insa ramane. Aici este taina adanca a fericirii adevarate si temeinice. Daca avem cu noi inima si mana Dumnezeului celui viu,
n-avem sa ne temem de nimic. Daca putem spune: ,Domnul este pastorul nostru”, putem sa si addugam, cu toata incredintarea, ,Nu vom
duce lipsa de nimic”.

Totusi, sunt in pustie imprejurari si incercari, prin car trebuie sa trecem. Lucrul acesta il vedem din ceea ce s-a intdmplat lui Israel, in capitolul
pe care-l cetim. Ei trebuiau sa intampine vanturile aspre ale pustiei, si le-au intdmpinat cu cartiri si strigate de nemultamire.

Aceasta a fost o clipa dintre cele mai grele pentru inima lui Moise. Noi nu putem sa ne dam seama prea bine ce insemna pentru Moise, sa
stea in fata a sase sute de mii de nemultamiti, sa le asculte ocarile si sa i se arunce in spinare vina tuturor nenorocirilor, care au venit peste
ei, numai din pricina necredintei lor. Aceasta nu era o incercare, in care avea nevoie de putina rabdare. Nu. Nu trebuie sa ne miram ca acest
vrednic slujitor se gasea intr-o imprejurare foarte grea pentru el. ,Moise si Aaron au plecat de la adunare si s-au dus la usa cortului intalnirii.
Au cazut cu fata la pamant, si li s-a aratat slava Domnului” (Numeri 20: 6). Este prea miscator sa vezi pe Moise cazand, fara preget, cu fata la
pamant thaintea Domnului. Aceasta era o adanca usurare pentru el. Plecand dinaintea unei multimi razvratite impotriva lui, el se indreapta
spre Acela, care, singur, avea la indemana mijloace, cari sa fie la inaltimea oricarei imprejurari. ,,Au cazut cu fata ia pamant, si li s-a aratat
slava Domnului”. Ei n-au incercat sa caute sa raspunda poporului. ,,Au plecat de la adunare” pentru ca sa se intemeieze pe Dumnezeul cel
viu. Cine altul, afara de Dumnezeul oricarui har putea sa acopere miile de nevoi ale vietii din pustie? Moise spusese bine la inceput: ,Daca nu
mergi Tu insuti cu noi, nu ne lasa sa plecam de aici” (Exod 33:15). De buna seama ca avea dreptate si a fost toarte cuminte, cand a vorbit
asa. Starea de fata a lui Dumnezeu era singurul raspuns la intrebarile unei asemenea adunari si era totdeodata raspunsul, care trebuia.
Comorile lui Dumnezeu sunt nesfarsite. El nu poate nici-odata sa faca sa duca vreo lipsa inima, care se increde in El. Sa ne aducem bine
aminte de lucrul acesta. Dumnezeu iubeste pe cine il cauta din toata inima. El nu oboseste sa se ingrijeasca de nevoile poporului Sau. Daca
aceste adevaruri ar fi totdeauna de fata in inimile noastre, n-am mai auzi glasuri de nerabdare si de nemultumire, ci mai degraba am auzi
numai cantece de lauda si de recunostinta,

Dar, dupa cum vom fi bagat de seama fiecare, viata din pustie este pentru oricine o piatra de incercare, care arata ce este in noi, si care -
binecuvantat sa fie Dumnezeu - ne dezvaluie si cine e El pentru noi.



In aceste versete, doud lucruri atrag luarea aminte a cetitorului si anume: ,stanca” si ,toiagul”. Amandoud infatiseaza pe Hristos, dar fiecare
ntr-un fel deosebit. in 1 Corinteni 10:4 cetim: ,Toti au baut aceiasi bduturd duhovniceasca ce venea dupa ei; si stdnca era Hristos”. Lucrul
acesta este limpede ca lumina zilei si nu mai lasa loc la nici-o inchipuire. ,Stanca era Hristos” - Hristos lovit pentru noi.

in sfarsit, in ce priveste ,toiagul”, s& luam seama, ca aici nu trebuia s& g&sim toiagul lui Moise - toiagul de carmuire si semnul puterii. Acesta
nu era la locul lui, in aceasta imprejurare, isi ispravise lucrarea. Izbise stanca odata si era de ajuns. Lucrul acesta ne invata capitolul 17 din
Exod, unde cetim: ,,Domnul a zis lui Moise: , Treci inaintea poporului, si ia cu tine vreo cativa din batranii lui Israel; ia-ti in mana si toiagul cu
care ai lovit raul, si porneste. lata, Eu voi sta inaintea ta pe stanca Horebului; vei lovi stanca, si va tasni apa din ea, si poporul va bea.” Moise
a facut asa, in fata batranilor lui Israel” (Exod 17:5-6). Prin aceasta ne este infatisat Hristos lovit pentru noi, de mana lui Dumnezeu, prin
judecata. Cetitorul sa ia bine seama la porunca lui Dumnezeu: ,la-ti In mana si toiagul, cu care ai lovit raul”. Pentru ce este amintita aici
lovitura pe care a dat-o toiagul raului?

lata raspunsul: ,Moise si Aaron au facut cum le poruncise Domnul. Aaron a ridicat toiagul, si a lovit apele raului, sub ochii lui Faraon si sub
ochii slujitorilor lui; si toate apele raului s-au prefacut in sange” (Exod 7:20).

Acelas toiag care prefacuse apele in sange trebuia sa loveasca ,stanca aceea care era Hristos, pentru ca un rau de viata si de inviorare sa
poatd curge pentru binele nostru. Dar aceasta lucrare de a lovi pe Hristos - ,stanca” - nu putea sa aiba loc decat o singura data. Ea nu se
poate repeta. ,intrucat stim ca Hristosul inviat din morti nu mai moare: moartea nu mai are nici o stapanire asupra Lui. Fiindca prin moartea
de care a murit, El a murit pentru pacat, o data pentru totdeauna; iar prin viata pe care o traieste, traieste pentru Dumnezeu” (Romani
6:9-10). ,fiindca atunci ar fi trebuit sa patimeasca de mai multe ori de la intemeierea lumii, pe cand acum, la sfarsitul veacurilor, S-a aratat o
singura datad, ca sa stearga pacatul prin jertfa Sa. Si, dupa cum oamenilor le este randuit sa moara o singura data, iar dupa aceea vine
judecata, tot asa, Hristos, dupa ce S-a adus jertfa o singura data, ca sa poarte pacatele multora, Se va arata a doua oara, nu in vederea
pacatului, ci ca sa aduca mantuirea celor ce-L asteapta” (Evrei 9:26 - 28). ,Hristos, de asemenea, a suferit o data pentru pacate, El, Cel
neprihdnit, pentru cei nelegiuiti, ca sa ne aduca la Dumnezeu. El a fost omorat in trup, dar a fost inviat in duh” (1 Petru 3:18). Moartea lui
Hristos, asa dar, nu se poate repeta, deci Moise a gresit ca a lovit stanca de doua ori cu toiagul sau - a gresit ca a lovit-o din nou. Dumnezeu
poruncise lui Moise sa ia ,toiagul dinaintea Domnului” (versetul 9) - toiagul lui Aaron, toiagul preotului si apoi sa vorbeasca stancii. Lucrarea
ispasitoare fiind savarsita, Marele si Singurul nostru Preot a intrat in ceruri, ca sa se infatiseze acolo pentru noi, inaintea lui Dumnezeu. Ape
de Tnviorare duhovniceasca curg de acolo, din Thaltime asupra noastra, din izvorul rascumpararii depline, datorite slujbei preotesti de mijlocire
a lui Hristos, Infatisata in chip minunat prin toiagul odraslit al lui Aaron.

Era deci o mare greseala din partea lui Moise sa loveasca stanca a doua oara - si o alta greseala s-o loveasca cu toiagul sdu (versetul 11). Si
chiar daca ar fi, lovit cu toiagul lui Aaron, nu ne e greu sa pricepem, ca i-ar fi prapadit dragalasele flori. Cu toiagul preotiei - adica al indurarii
- un singur cuvant ar fi fost de ajuns. Moise n-a putut sa vada lucrul acesta si n-a stiut sa slaveasca pa Dumnezeu. El a vorbit nechibzuit cu
buzele sale si drept urmare a fost oprit sa treaca lordanul. Toiagul, sau n-a putut sa duca poporul in tara fagaduita - caci ce putea sa faca
doar puterea de carmuire asupra unei gloate Tharmate, care cartea? - si nici chiar lui nu i s-a Thgaduit sa intre in ea, pentru ca nu sfintise pe
Dumnezeu inaintea adunarii copiilor lui Israel.

Dumnezeu se ingrijeste de slava Sa. Cu toate cartirile si greselile sale, cu toata greseala lui Moise, adunarea copiilor lui Israel a vazut tasnind
izvoare de apa din stanca lovita. indurarea lui Dumnezeu a biruit si s-a aratat nu numai fatd de adunarea razvratit, care si-a potolit setea, ci
si fatd de Moise insusii a stralucit Tn chip minunat, dupa cum putem vedea in Deuteronom 34. Aceasta indurare a dus pe Moise pe varful
muntelui Pisga, si I-a facut sa vada de acolo tara Canaanului, in tovarasia lui Dumnezeu, decat sa intre in ea, in tovarasia lui Israel. Totusi nu
trebuie sa uitam ca Moise n-a putut sa intre in tara fagaduita, din pricina ca a vorbit intr-un fel necugetat (versetul 10). Dumnezeu, lucrand in
carmuire, a tinut pe Moise la hotarele Canaanului; lucrand insa in indurare, |-a dus pe varful muntelui. Aceste doua fapte din viata lui Moise
ne aratd lamurit deosebirea intre indurare si cArmuire - lucru de o insemnétate adanca si de mare pret pentru viat3. indurarea iart3 si
binecuvanteaza; carmuirea insa isi urmeaza cursul sau. Sa ne aducem aminte totdeauna ca ,ceea ce seamana omul aceea va si secera”.
Acest adevar se gaseste in toate caile lui Dumnezeu, in ce priveste carmuirea si nimic nu poate fi mai serios decat aceasta: , harul” insa
»domneste prin neprihanire, ca sa dea viata vecinica prin Isus Hristos, Domnul nostru”.

in versetele 14-21 ale acestui capitol, avem tocmelile urmate intre Moise si imparatul Edomului. Este interesant s& vedem tonul fiecdruia
dintre ei si sa-i asemanam cu istorisirea aratata in capitolele 32 si 33 din Geneza. Esau (sau Edom) avea o ura mare pe lacov si, cu toate ca
puterea lui Dumnezeu nu i-a Ingaduit sa se atinga de un singur fir de par din capul fratelui sau, totusi, pe de alta parte, Israel, urmasul lui
lacov, care inlocuise pe Esau, nu trebuia sa turbure nici el Edomul, in stapanirile sale. ,,Da urmatoarea porunca poporului: ,Acum aveti sa
treceti prin hotarele fratilor vostri, copiii lui Esau, care locuiesc in Seir. Ei se vor teme de voi; dar sa va paziti bine. Sa nu va Tncaierati cu ei,
caci nu va voi da in tara lor nici macar o palma de loc: muntele Seir I-am dat in stapanire lui Esau. Sa cumparati de la ei cu pret de argint,
hrana pe care o veti manca, si sa cumparati de la ei cu pret de argint, chiar si apa pe care o veti bea” (Deuteronom 2:4-6). Astfel, acelas
Dumnezeu, care nu putea sa ingaduie ca Esau sa atinga pe lacov (Geneza 33), nu vrea acum sa ingaduie, ca Israel sa raneasca pe Edom.

Sfarsitul capitolului nostru este foarte miscator, Cetitorul va face bine sa-I ceteasca si sa-l asemene, cu grija, cu cele aratate in Exod 4:1-17.
Moise crezuse ca tovarasia lui Aaron i este neaparat trebuincioasa; mai tarziu insa a privit-o ca un spin in coasta sa, si in cele din urma i s-a
poruncit sa-l dezbrace de vesmintele sale, ca sa-I vada murind, adaogandu-se la poporul sau. Sub orice infatisare am privi lucrurile acestea,
fie cele care privesc pe Moise, fie cele care privesc pe Aaron, ele sunt pline de invataturi pentru noi. Am vorbit despre lucrul acesta in alta
parte, si deci nu ne oprim la el mai mult. Faca Domnul Isus, ca invataturile scoase din aceasta lectie, sa se intipareasca adanc in inimi!

Acest capitol cuprinde intamplarea destul de cunoscuta a ridicarii sarpelui de arama.

O! totdeauna acelasi lucru: ,Cartirile din pustie”! li era de folos lui Israel s& ias& din Egipt, cAnd pedepsele grozave ale lui Dumnezeu cideau
repede, una dupa alta peste aceasta tara. Acum insa el a uitat pedepsele acelea si nu-si mai aduce aminte decat de oalele cu carne. ,,Pentru
ce ne-ati scos din Egipt, ca sa murim in pustie? Caci nu este nici paine, nici apa, si ni s-a scarbit sufletul de aceasta hrana proasta.” Omului i
place mai bine sa sada langa oalele cu carne in tara mortii si a intunericului, decat sa mearga cu Dumnezeu in pustie si sa manance acolo
paine din cer. Domnul isi purta slava prin nisipurile pustiei, caci acolo erau cei rascumparati ai Sai. Stiind mai dinainte ca au sa carteasca, El
se coborase intre ei ,ca sa se ingrijeasca de ei in pustie”.



Atata indurare ar fi trebuit sa nasca in ei un simtdmant de supunere smerita si recunoscatoare. Dar nu: de abia li s-a parut ca sunt incercati si
a fost de ajuns sa scoata un strigat: ,,Nu erau oare morminte in Egipt, ca sa nu mai fi fost nevoie sa ne a-duci s& murim in pustie?” (Exod
14:11).

Din pricina aceasta au trebuit sa guste curand roadele cartirilor lor. ,,Atunci Domnul a trimes impotriva poporului niste serpi infocati, care au
muscat poporul asa incat au murit multi oameni in Israel” (versetul 6). Sarpele era izvorul nemultamirii lor. Starea lor, dupa ce erau muscati
de serpi, era cea mai potrivita sa le descopere adevarata infatisare a razvratirii lor. Daca poporul nu vrea sa mearga vesel si multumit cu
Dumnezeu, va invata sa cunoasca puterea sarpelui - putere infricosatoare, de care nu-si poale da seama cu adevarat, decat cel ce a suferit
grozavia ei.

Muscatura sarpelui a facut pe Israel sa-si recunoasca pacatul: ,Poporul a venit la Moise, si a zis: ,Am pacatuit, caci am vorbit impotriva
Domnului si impotriva ta. Roaga-te Domnului, ca sa departeze de la noi acesti serpi” (versetul 7). Acum este timpul sa se arate indurarea
dumnezeiasca. Fiecare nevoie a omului este un prilej ca Dumnezeu sa-si arate mila si indurarea Sa. Din clipa in care Israel putea spune: ,Am
pacatuit”, indurarea putea sa se reverse. Dumnezeu avea putere sa lucreze si asta era indeajuns. Cand Israel cartea, drept raspuns, a primit
muscaturi de serpi. Din clipa in care-si marturiseste pacatele, ii raspunde indurarea lui Dumnezeu.

in cea dintai imprejurare, sarpele era pricina suferintei lor; in a doua, era pricina vindecarii si binecuvantérii lor. ,Domnul a zis lui Moise: ,Fa-ti
un sarpe infocat, si spanzura-I de o prajina; oricine este muscat si va privi spre el, va trai” (versetul 8). Chiar chipul celui ce adusese raul,
ajunge vasul, prin care indurarea dumnezeiasca putea sa se reverse, fara piedica peste sarmanii pacatosi raniti. Ce minunata icoana
inchipuitoare a lui Hristos pe cruce!

Este o greseala foarte des intalnita, sa privesti pe Domnul Isus mai degraba ca pe Acela care a inlaturat mania lui Dumnezeu, decat ca pe
vasul prin care se revarsa dragostea Sa. Ca asupra Lui s-a dezlantuit mania lui Dumnezeu este foarte adevarat; dar nu e numai atat. El s-a
coborat pe acest pamant stricat, ca sa moara pe lemnul blestemat, pentru ca, prin moartea Sa, sa deschida izvoarele vesnice ale dragostei
lui Dumnezeu inimilor sarmanilor pacatosi. Nimic nu poate sa dea unui pacatos o stare de adevarata fericire si sfintenie, decat o incredere
nestramutata Tn dragostea lui Dumnezeu si o bucurie de copil, din pricina acestei dragoste. Cea dintai silinta a sarpelui, cand a lovit pe omul
nevinovat, a avut ca scop sa-i darame increderea in indurarea si dragostea lui Dumnezeu, si sa-l faca nemultamit de starea in care |-a asezat
Dumnezeu. Caderea omului a avut loc numaidecat cand el s-a indoit de dragostea lui Dumnezeu. Mantuirea omului trebuie deci sa izvorasca
din credinta Tn aceasta dragoste, caci insusii Fiul lui Dumnezeu a zis: , Atat de mult a iubit Dumnezeu lumea, ca a dat pe singurul Lui Fiu,
pentru ca oricine crede in El sa nu piara, ci sa aiba viata vecinica” (loan 3:16).

Aceasta e in stransa legatura cu cele aflate mai inainte. Domnul Isus ne invata ca El este cel inchipuit prin sarpele de arama. Ca Fiu al lui
Dumnezeu trimes de Tatal, El era darul si aratarea dragostei lui Dumnezeu, pentru o lume care pierea. Astfel dar, El trebuia sa fie inaltat pe
cruce ca sa ispaseasca pacatul, pentru ca dragostea lui Dumnezeu nu putea sa raspunda altfel potrivit dreptatii, cerintelor starii in care se
afla pacatosul pierdui: ,Si, dupa cum a inaltat Moise sarpele in pustie, tot asa trebuie sa fie inaltat si Fiul omului, pentru ca oricine crede in El,
Sa nu piara, ci sa aiba viata vecinica”. Orice om nascut pe pamant a simtit muscatura de moarte a sarpelui. Dumnezeul oricarui har a randuit
fnsd un leac puternic, in Acela care a fost ridicat pe lemnul blestemat si acum, prin Duhul Sfant coborat din cer, cheama pe toti aceia care se
simt muscati, sa priveasca la Isus, ca sa aiba viata si pacea.

Hristos a fost randuit de Dumnezeu sa dea o mantuire deplina si in dar tuturor pacatosilor, o mantuire potrivita in totul cu insusirile Fiintei lui
Dumnezeu si cu toate cerintele scaunului de judecata al lui Dumnezeu, asa incat Satana sa nu poata sa ridice nici-o nedumerire, in privinta
aceasta. invierea este chezésia dumnezeiasca a lucrarii crucii si slava Celui ce a murit pe ea, asa c& orice credincios poate s& se bucure de o
deplina iertare si pace. Dumnezeu isi gaseste toata placerea in Isus si, fiindca priveste pe toti credinciosii in El, isi gaseste de asemenea toata
placerea siin ei.

Credinta este unealta prin care pacatul apuca mantuirea lui Hristos. Israelitul muscat de sarpe trebuia doar sa priveasca spre a trai, sa
priveasca nu la el insusii, nu la ranile sale, nici la cei din jurul sau, ci de-a dreptul si numai la leacul dat de Dumnezeu. Daca nu voia, s-au
intarzia sa priveasca acolo, nu-i ramanea altceva, decat sa moara. El trebuia sa-si indrepte, cu luare aminte, privirile spre leacul lui
Dumnezeu, ridicat in asa fel, incat toti sa-1 poata vedea. Nu era de nici-un folos sa priveasca in alta parte, pentru ca porunca spunea: ,Oricine
este muscat, si va privi spre el, va trai”. Israelitul muscat n-avea decat sarpele de arama, deoarece acesta era singurul mijloc de scapare,
oranduit de Dumnezeu.

Tot asa este si acum. Pacatosul este chemat sa priveasca spre Isus. Nu i se spune sa priveasca la invataturi, la Biserica, la oameni sau la
fngeri. Nu e nici-o scapare n toate acestea.

Pacatosul e chemat sa priveasca numai la Isus, a carui moarte si inviere sunt temelia vecinica a pacii si a oricarei nadejdi. Dumnezeu spune
ca ,oricine crede in El nu va pieri, ci are viata vecinica”. Aceasta ar trebui sa linisteasca cu desavarsire orice inima turburata din pricina
pacatului si orice cuget muncit. Dumnezeu este Tmpacat. Si noi trebuie sa fim tot asa. A te indoi de lucrul acesta, inseamna a tagadui
Cuvantul lui Dumnezeu. Din clipa in care pacatosul poate sa arunce o privire plind de credinta spre Isus, pacatele sale pier. Sangele lui Isus se
varsa peste cugetul sau, curata orice pata, sterge orice murdarie si orice lucru rau; la lumina sfinteniei lui Dumnezeu, nici-o umbra de pacat
nu poate rdmanea. in sfarsit, Incd un lucru trebuie s& tinem Tn seama: fiecare Israelit muscat de sarpe trebuia s priveasca el insusii spre
sarpele de arama. El nu putea sa puna pe un altul sa priveasca in locul sau. Viata era intr-o privire, intr-o legatura personala, intr-o legatura
stransa a fiecaruia cu leacul dumnezeiesc. Asa este si astazi. Trebuie sa avem a face cu Isus fiecare din noi, personal. Biserica nu poate sa ne
mantuiasca, nici vreo ceata de preoti sau de slujitori. Trebuie o legatura de-a dreptul cu Isus; fara aceasta, nu este viata. , Oricine era muscat
de un sarpe, si privea spre sarpele de a rama, traia”. Asa era randuiala lui Dumnezeu atunci, asa este randuiala Lui si in zilele noastre. caci
»,dupa cum a fnaltat Moise sarpele in pustie, tot asa trebuie sa fie inaltat si Fiul omului”. Sa luam seama la cele doua cuvinte: ,,dupa cum” si
Jtot asa”. Ele se potrivesc fiecarui amanunt al lucrului care inchipuia, ca si al celui care era inchipuit, Credinta priveste pe fiecare in parte, tot
astfel si pocainta si mantuirea. Este adevarat ca ucenicii lui Isus sunt una si pastreaza intre ei legatura frateasca, fiecare in parte insa, trebuie
sa aiba a face cu Hristos si sa mearga cu Hristos fiecare pentru el. Noi nu putem sa avem viata, nici sa traim prin credinta altuia.



Dea Dumnezeu ca cetitorul sa se gandeasca adanc la aceste lucruri si sa ia pentru sine adevarul cuprins in pilda sarpelui de arama, pentru ca
astfel sa poata privi spre crace cu o credinta mai adanca si mai vie si sa patrunda mai adanc minunata taina ce se afla acolo!

Aceasta intamplare, pusa fata in fata cu cele petrecute mai inainte, este vrednica de luat in seama. Cartirile nu se mai aud. Poporul se
apropie de hotarele tarii fagaduite. Urmarile muscaturii serpilor nu se mai vad. Acum, fara nici-un toiag, fara sa loveasca ceva cu el, poporul
este plin de inviorare. Cu toate ca Moabitii si Amonitii sunt in jurul lor, cu toate ca puterea lui Sihon le stavileste drumul, Dumnezeu poate sa
faca sa tasneasca o fantana pentru poporul sau si sa-i puna in inima si pe buze, un cantec de biruinta, in ciuda tuturor greutatilor din jur. O!
Cine este ca Dumnezeul nostru? Ce lucru plin de mangaiere e sa cugeti asupra tuturor lucrurilor si cailor Sale, aratate poporului Sau, in toata
cutreierarea lor prin pustie! O, de-am invata sa ne incredem fn El in totul, ca sa umblam cu El zi de zi, intr-o supunere sfanta si fericita! Numai
asa vom avea o carare plind de pace si binecuvantare.

Aceste trei capitole alcatuiesc o parte deosebita a cartii noastre - parte in adevar minunata, bogata in invataturi. Mai intai ne infatiseaza pe
proorocul lacom si apoi proorociile lui minunate. E ceva groaznic in istoria lui Balaam. Se intelege ca el iubea banii. Vai, dragostea obicinuita
din zilele noastre. Aurul si argintul lui Balac au fost, pentru acest ticdlos, o momeala prea atragatoare ca sa i se poata impotrivi. Dracul isi
cunostea omul si pretul cu care putea fi cumparat

Daca inima lui Balaam ar fi fost in randuiala cu Dumnezeu, ar fi ispravit numaidecat cu vestile lui Balac; n-ar fi avut nici-o clipa de sovaiala
fnainte ca sa-i dea raspunsul. Insa inima lui Balaam era intr-o stare primejdioasa; de la inceput il vedem in starea tristd a unui om tulburat de
simtaminte care se bat cap in cap. Cu inima s-ar fi dus, fiindca poftea aurul si argintul; dar in acelas timp avea un fel de respect pentru
Dumnezeu, o paruta evlavie de slujitor, ca o haina cu care sa-si acopere lacomele lui apucaturi. Suspina dupa bani; insa dorea sa puna mana
pe ei intr-un chip religios. Ticdlos om! Numele lui se gaseste pe paginile insuflate ca dovada unei schimbari groaznice si intunecate in istoria
de cadere a omului. ,Vai de ei! - zice luda - Caci au urmat pe calea lui Cain! S-au aruncat in ratacirea lui Balaam, din dorinta de castig! Au
pierit intr-o rascoala ca a lui Core!” De asemenea Petru infatiseaza pe Balaam ca pe cea mai primejdioasa pilda a omenirii cazute, - ca o pilda
care a inraurit asupra unora, dand nastere in ei la lucruri vrednice de dispret. El vorbeste de aceia carora ,Le scapara ochii de preacurvie, si
nu se satura de pacatuit. Momesc sufletele nestatornice, au inima deprinsa la lacomie, sunt niste blestemati! Dupa ce au parasit calea cea
dreapta, au ratacit, si au urmat calea lui Balaam, fiul lui Bosor, care a iubit plata faradelegii. Dar a fost mustrat aspru pentru calcarea lui de
lege: o magarita necuvantatoare, care a inceput sa vorbeasca cu glas omenesc, a pus frau nebuniei proorocului” (2 Petru 2:14-16). Aceste
locuri din Biblie ne arata lamurit adevarata fire si duhul lui Balaam. Inima lui era lipita de bani, caci ,a iubit plata faradelegii” si istoria lui a
fost scrisa cu condeiul Duhului Sfant, ca o Tnstiintare strasnica pentru toti cei ce traiesc in acest pacat, ca sa se fereasca de iubirea de bani,
caci e o inchinare la idoli. Cititorul sa-si aminteasca de privelistea aratata in Numeri 22. Acolo se arata doua chipuri insemnate: un imparat
viclean si un prooroc lacom si incapatanat. Sa cercetam acum minunatele proorocii spuse de Balaam fnaintea lui Balac, imparatul Moabitilor.

E de mare Tnsemnatate sa privim intamplarea care se desfasoara pe inaltimile lui Baal. Cat de putin banuia Israel ce se petrece intre
Dumnezeu si vrajmas. Poate ca ei carteau in corturile lor, chiar in clipa cand Dumnezeu le vestea desavarsirea prin gura lacomului prooroc.
Balac ar fi vrut ca Israel sa fie blestemat; insa Dumnezeu nu ingdaduie nimanui sa blesteme pe poporul Lui. Putea El insusii sa le spuna in
ascuns multe lucruri; insa nu ingaduie ca altcineva sa vorbeasca impotriva lor. Putea sa nu le crute toate abaterile; Thsa acest lucru nu putea
sa-l ingaduie altuia.

Acesta este unul din cele mai de seama adevaruri, intrebarea cea mare nu este atat sa stim ce poate crede vrajmasul despre poporul lui
Dumnezeu, nici ce crede poporul despre el insusi, sau ce cred ei unii despre altii; adevarata si insemnata intrebare este aceasta: Ce crede
Dumnezeu despre poporul Lui? El stie tot cu privire la popor: tot ce este el, tot ce facuse si tot ce era in el. Totul este descoperit in intregime
supt privirea Lui patrunzatoare. Cele mai lduntrice ascunzisuri ale firii pamantesti si ale vietii, toate 1i sunt cunoscute. Nici ingerii, nici
oamenii, nici dracii nu ne cunosc cum ne cunoaste Dumnezeu. El ne cunoaste in chip desavarsit; si tocmai cu El avem a face si totusi putem
spune cu apostolul: ,Daca Dumnezeu este pentru noi, cine va fi impotriva noastra?” Dumnezeu ne vede, se gandeste la noi, vorbeste despre
noi, lucreaza in noi potrivit cu lucrarea facuta de El in noi, potrivit cu desavarsirea lucrarii Lui. Privitorii pot sa vada multe greseli in noi; insa in
ce priveste starea noastra in Hristos, Dumnezeul nostru nu ne vede decat in frumusetea lui Hristos; suntem , desavarsiti in EI”.

Cand Dumnezeu priveste pe poporul Sau, vede in el insasi lucrarea Lui; si sade bine slavei Numelui Sau sfant si mantuirii Lui, cand nu poate
descoperi nici-o vina in ai Lui, in cei pe care i-a infiat in harul Sau desavarsit. Firea Lui, Numele, slava si desavarsirea lucrarii Lui sunt in joc in
starea inaintea Lui a celor pe care i-a adus la El. lata deci, cand vrajmasul, sau parasul incepe sa lucreze, Dumnezeu insusi vine ca sa
primeasca para si sa-i raspunda; si raspunsul Lui este intemeiat totdeauna nu pe ceea ce este poporul in el insusi, ci pe ceea ce Dumnezeu
l-a facut sa fie, potrivit cu desavarsirea lucrarii Sale. Slava Lui a unit-o cu ei si aparandu-i, isi apara slava Lui. lata de ce Dumnezeu se aseaza
intre ei si parasii lor. Slava Lui cere sa fie infatisati in toata frumusetea in care i-a imbracat El. Daca vrajmasul vine sa blesteme si sa parasca,
Dumnezeu fi raspunde aratandu-si vecinica placere in cei alesi ai Lui, pe care i-a facut vrednici sa stea totdeauna Tnaintea Lui.

Aceasta se arata in chip izbitor in capitolul 3 al proorocului Zaharia. Si aici vrajmasul vine sa se impotriveasca loctiitorului poporului lui
Dumnezeu. Cum {i réspunde Dumnezeu? Curatand, imbracand si incununand pe acela pe care Satana ar fi voii sa-l blesteme si sa-l parasca;
urmarea este ca Satanei i se inchide gura pentru totdeauna. Hainele murdare sunt luate si acela, care odinioara era un taciune, acum e preot
impodobit cu mitra; acela, care nu era vrednic decat de focul gheenei, acum e vrednic sa mearga si sa vie in curtea casei lui Dumnezeu.
Citind Cantarea Cantarilor, vedem acelas lucru. Acolo, mirele, gandindu-se la mireasa, {i zice: ,Esti frumoasa de tot, iubito, si n-ai nici-un
cusur” (Cantarea Cantarilor 4:7). Vorbind de ea insasi, ea nu poate decat sa strige: ,,Sunt neagra” (Cantarea Cantarilor 1:4-5). Tot asa, in loan
13, Domnul Isus priveste pe ucenici si le zice: ,Voi sunteti curati,” desi, dupa cateva ceasuri, unul din ei s-a lepadat de El si a jurat ca nu-L
cunostea; asa de mare deosebire este intre ceea ce suntem in noi insine si ce suntem in Hristos, intre adevarata noastra stare in El, care e
neschimbator si intre starea noastra in noi insine, care e schimbacioasa.

Oare acest maret adevar al desavarsirii starii noastre in Hristos, sa ne faca nepdsatori in viata? Departe de noi acest gand! De cunostinta
starii noastre, desavarsite in Hristos, se slujeste Duhul Sfant ca sa ne indemne sa alergam spre desavarsire. Ascultati aceste cuvinte
puternice ale apostolului insuflat de Duhul: ,,Daca, deci, ati inviat impreuna cu Hristos, sa umblati dupa lucrurile de sus, unde Hristos sade la
dreapta lui Dumnezeu. Ganditi-va la lucrurile de sus, nu la cele de pe pamant. Caci voi ati murit, si viata voastra este ascunsa cu Hristos in
Dumnezeu. Cand Se va arata Hristos, viata voastra, atunci va veti arata si voi impreuna cu El in slava. De aceea, omorati madularele voastre



care sunt pe pamant: curvia, necuratia, patima, pofta rea si lacomia, care este o inchinare la idoli. (Coloseni 3:1-5). Nu trebuie sa ne
masuram starea noastra in Hristos dupa umblarea noastra; ci dimpotriva, sa ne judecam umblarea dupa starea noastra in Hristos. Scoborand
starea in Hristos la nivelul umblarii in viatd, inseamna sa dam lovitura de moarte intregii inaintari in viata crestina.

Adevarul acesta este lamurit in cele patru cuvantari ale lui Balaam. N-am fi avut niciodata aceasta minunata cunostinta despre Israel, dupa
,vedenia Celui Atotputernic” - de pe ,varful muntelui” - prin ,,omul cu ochii deschisi”, daca n-ar fi cautat Balac sa-I blesteme. Dumnezeu
poate numaidecat sa deschida ochii unui om asupra adevaratei stari a poporului Sau inaintea Lui si asupra hotararii luate pentru el.
Dumnezeu fisi arata gandurile cu privire la ei. Balac si Balaam cu toate capeteniile Moabului pot sa se adune sa asculte blestemul lui Israel;
pot ,sa zideasca sapte altare” si ,,sa aduca pe fiecare altar cate un vitel si cate un berbece”, aurul si argintul lui Balac pot sa straluceasca
inaintea ochilor lacomi ai proorocului mincinos; dar toate silintele unite ale pamantului si iadului, ale oamenilor si dracilor nu pot sa aduca nici
cea mai mica adiere de blestem sau de invinuire impotriva Israelului lui Dumnezeu, dupa cum zadarnic ar fi cautat vrajmasul sa descopere o
meteahna in zidirea frumoasa a facerii lumii despre care Dumnezeu spusese ca-i ,foarte buna”, tot asa, zadarnic incerca el sa aduca vreo
invinuire impotriva celor mantuiti de Dumnezeu. Ei stralucesc in toata frumusetea in care ia imbracat El si, pentru ca sa-i vedem astfel,
n-avem decat sa ne urcam pe ,varful stancii” - apoi sa avem ,ochii deschisi”, si sa privim din punctul de vedere al lui Dumnezeu, adica in
,vedenia Celui Atotputernic”.

in cea dintai din minunatele cuvantari a lui Balaam, se vede despartirea hotarata a poporului lui Dumnezeu de toate neamurile: ,,Cum s&
blestem eu pe cel ce nu-l blestema Dumnezeu? Cum sa defaim eu pe cel ce nu-I defaima Domnul? il vad din varful stancilor, il privesc de pe
inaltimea dealurilor: este un popor care locuieste deoparte, si nu face parte dintre neamuri. Cine poate sa numere pulberea lui lacov si sa
spuna numarul unui sfert din Israel? O, de as muri de moartea celor neprihaniti si sfarsitul meu sa fie ca al lor!” (Numeri 23:8:10). Sarman
Balaam! Nenorocit om! Dorea sa moara de moartea celor dupa voia lui Dumnezeu. Era lucru prea mare sa doreasca aceasta, fiindca uitase ca
pentru ca sa mori de moarta oamenilor dupa voia lui Dumnezeu, trebuie sa ai si sa traiesti viata oamenilor dupa voia lui Dumnezeu. Multi,
vai, foarte multi, ar vrea sa moard de moartea celor dupa voia lui Dumnezeu, dar vor sa si traiasca viata lor. lar altii ar vrea sa puna mana pe
aurul si argintul lui Balac, scriindu-se in cartea Israelului lui Dumnezeu. Zadarnic gand, nenorocita amagire. ,Na putem sluji lui Dumnezeu si
lui Mamona”. Aici Israel e ales si pus deoparte ca sa fie un popor despartit si deosebit, un popor care, dupa gandul lui Dumnezeu privitor la el,
nu trebuia sa se amestece niciodata cu neamurile si nici sa fie socotiti printre ele, ori care ar fi fost imprejurarile, s-au pentru orice pricina.
»Este un popor care locuieste deoparte”, e nenumarat si puternic. Dupa slova e adevarat cu privire la samanta lui Avraam, si tot atat de
adevarat pentru credinciosii de acum. Din acest mare adevar ies o multime de urmari practice. Poporal lui Dumnezeu trebuia sa fie deoparte
pentru Dumnezeu; nu pentru ca ar fi mai bun decat altele, ci numai avand in vedere ce este Dumnezeu si ce vrea El sa fie poporul Sau. Nu
vom urmari mai departe acest adevar, pentru ca cititorul singur sa cugete asupra lui la lumina cuvantului dumnezeiesc: ,,Un popor care
locuieste deoparte si nu face parte dintre neamuri”.

Dar daca lui Dumnezeu fi place, in harul Sau desavarsit, sa se uneasca cu un popor; daca il cheama sa fie un popor despartit, - sa traiasca
singur in lume si sa straluceasca pentru El in mijlocul celor ce stau inca in intunerec si In umbra mortii, trebuie ca acest popor sa fie intr-o
stare placuta Lui. Dumnezeu trebuia sa-I faca asa cum voia sa-I aiba, ca sa fie la inaltimea marelui si slavitului Sau Nume. lata de ce, in a
doua cuvantare, proorocul arata ceva mai mult: ,,Balaam si-a rostit proorocia, si a zis: ,,Scoala-te, Balac, si asculta! la aminte la mine, fiul lui
Tipor! Dumnezeu nu este un om ca sa minta, nici un fiu al omului, ca sa-I para rau. Ce a spus, oare nu va face? Ce a fagaduit, oare nu va
implini? lata ca am primit porunca sa binecuvantez. Da, El a binecuvantat, si eu nu pot intoarce. El nu vede nici o faradelege in lacov. Nu
vede nici o rautate in Israel. Domnul, Dumnezeul lui, este cu el. El este impé&ratul lui, veselia lui. Dumnezeu i-a scos din Egipt. Taria Lui este
pentru el ca a bivolului. Descantecul nu poate face nimic impotriva lui lacov, nici vrajitoria impotriva lui Israel. Acum se poate spune despre
lacov si Israel: Ce lucruri mari a facut Dumnezeu! Da, poporul acesta se scoald ca o leoaicd, si se ridica intocmai ca un leu: nu se culca pana
ce n-a mancat prada, si n-a baut sangele celor ucisi” (Numeri 23:18-24).

Aici ne aflam pe un loc intr-adevar ridicat, si tot atat de tare. Este ,varful stancii” - aerul curat si privelistea intinsa ,de pe inaltimea
dealurilor”, unde poporul lui Dumnezeu nu este privit decat in ,vedenia Celui Atotputernic” - vazut cum il vede El, fara cusur, fara zbarcitura,
fara altceva de felul acesta, - toate uraciunile fiind sterse din vedere, din pricind c& sunt imbracati in frumusetea lui Dumnezeu. in aceast3
cuvantare minunata, binecuvantarea si siguranta lui Israel nu atarna de ei insisi, ci de adevarul si credinciosia lui Dumnezeu. ,,Dumnezeu nu
este un om ca sa minta, nici un fiu ai omului, ca sai para rau”. Lucrul acesta pune pe Israel intr-un loc de siguranta, Dumnezeu trebuie sa fie
adevarat fata de El insusi. Este vreo putere care sa-L poata impiedeca sa-Si tina cuvantul si juramantul Sau? Negresit ca nu. ,El a
binecuvantat, si eu nu pot intoarce”. Dumnezeu nu vrea si Satana nu poate intoarce binecuvantarea.

Astfel se sfarseste totul. ,Totul este pe deplin asezat si chezasuit”. in cea dintai cuvantare, spunea: ,Dumnezeu n-a blestemat”. Este o vadita
crestere, in timp ce Balac poarta din loc in loc pe lacomul prooroc, Dumnezeu are prilejul sa dea pe fata noi trasaturi de frumusete in poporul
Sau si noi pricini de siguranta in starea lui, inaintea lui Dumnezeu. Astfel El nu arata numai ca este un popor despartit, locuind deoparte; ci si
un popor mantuit, avand pe Dumnezeu cu el si cu un cantec imparatesc de biruinta in mijlocul lui. ,El nu vede nici-o faradelege in lacov, nu
vede nici-o rautate n Israel.” Cu toate acestea, vrajmasul putea spune ca e faradelege si stricaciune in mijlocul lui. Da, insa cine poate sa
faca pe Dumnezeu sa-i vada altfel, cand Lui i-a placut sa-i acopere, ca si cand i-ar acoperi un nor gros, pentru dragostea Numelui Sau? Daca
i-a aruncat faradelegile Thapoia Lui, cine poate sa i le aduca in fata Lui? ,Dumnezeu este Acela care-i iarta; cine mai poate sa-i osandeasca?”
Dumnezeu vede pe poporul Sau atat de desavarsit, mantuit de orice ar putea sa-I osandeasca, incat poate sa-si aseze locuinta in mijlocul lui
si sa-i asculte graiul. Asadar, pe drept cuvant, putem striga: ,Ce a facut Dumnezeu”, nu este ,cea facut Israel”. Balac si Balaam ar fi gasit
destule pricini de blestem, daca ar fi avut in vedere purtarea lui Israel. Ladudat fie Dumnezeu, ca din pricina lucrarii Lui, poporul Sau sta in
picioare; aceasta temelie pe care se bizuie poporul este tot atat de nezguduita, ca si scaunul de domnie al lui Dumnezeu. ,,Dacad Dumnezeu
este pentru noi, cine va fi impotriva noastra?” Daca Dumnezeu sta intre noi si vrajmasii nostru, de cine sa ne mai temem? Daca El incepe sa
raspunda oricarui paras in sprijinul nostru, atunci negresit ca avem parte de o pace desavarsita.

Cu toate acestea, imparatul Moabului nadajduia si mai incerca sa-si ajunga tinta; si fara indoiala ca Balaam facea la fel, fiindca ei se unisera
fmpotriva Israelului iui Dumnezeu, dupa cum fiara si proorocul mincinos au sa se ridice si sa joace in viitorul lui Israel un rol groaznic. ,Balaam
a vazut ca Domnul gaseste cu cale sa binecuvinteze pe Israel, si n-a mai alergat ca in celelalte randuri la descantece, ci si-a intors fata spre
pustie. Balaam a ridicat ochii, si a vazut pe Israel tabarat in corturi, dupa semintiile lui. Atunci Duhul lui Dumnezeu a venit peste el. Balaam
si-a rostit proorocia, si a zis: ,lata ce zice Balaam, fiul lui Beor, omul cu ochii deschisi, cel ce aude cuvintele lui Dumnezeu, cel ce vede



vedenia Celui Atotputernic, cel ce cade cu fata la pamant, si ai carui ochi sunt deschisi: ,Ce frumoase sunt corturile tale, lacove! Locuintele
tale, Israele! Ele se intind ca niste vai, ca niste gradini langa un rau. Ca niste copaci de aloe pe care i-a sadit Domnul, ca niste cedri pe langa
ape. Apa curge din galetile lui, si samanta lui este udatd de ape mari. impéaratul lui se Tnaltd mai presus de Agag, si imparatia lui ajunge
puternica. Dumnezeu l-a scos din Egipt. Taria lui este ca a bivolului pentru el. El nimiceste neamurile care se ridica impotriva lui, le sfarma
oasele, si le prépadeste cu sagetile lui. indoaie genunchii, se culca intocmai ca un leu, ca o leoaica: Cine-l va scula? Binecuvantat s3 fie
oricine te va binecuvanta si blestemat sa fie oricine te va blestema!” (Numeri 24:1-9).

»~Mai sus, tot mai sus”, asa este hotararea lui Dumnezeu aici. Putem sa strigam dar: , Tot mai sas”, pe masura ce ne suim pe varful stancilor si
ascultam izbitoarele cuvinte pe care era silit proorocul mincinos sa le spuna. Pentru Israel era din bine in mai bine; pentru Balac din rau in
mai rau. El trebuia sa auda nu numai binecuvantarea lui Israel, ci si blestemul pentru cel ce incercase sa-I blesteme. Ce bogatie de har
straluceste in aceasta a treia cuvantare; ,,Ce frumoase sunt corturile tale, lacove! Locuintele tale, Israele!” Daca s-ar fi pogorat cineva sa
cerceteze aceste corturi si locuinte in ,vedenia” omului, ar fi putut sa i se arate ,negre cum sunt corturile Chedrului”, insa vazute in ,vedenia
Celui Atotputernic”, erau ,frumoase” si oricine nu le vedea astfel, avea nevoie sa-i fie ,ochii deschisi”. Daca voi privi pe copiii lui Dumnezeu
»din varful stancii”, ii voi vedea asa cum ii vede Dumnezeu, adica imbracati in frumusetea lui Hristos - desavarsiti in El - primiti in Cel
Preaiubit. Aceasta este pricina care-mi va ingadui sa merg cu ei, sa fiu impreuna cu ei, sa trec peste greutatile si greselile lor, peste caderile
si neputintele lor. Aceasta nu atinge deloc disciplina si randuiala din casa lui Dumnezeu. Suntem datori sa judecam raul moral si invataturile
gresite si sa ne despartim de cel ce nu umbla dupa dreptarul Cuvantului scris (1 Corinteni 5:12-13). Daca nu-i privesc de pe acest loc ridicat,
de pe acest pamant dumnezeiesc, sunt incredintat ca imi voi opri ochii asupra unei greseli, asupra unei ticalosii care imi vor tulbura in totul
mersul meu cu ei, s-au imi vor vatama dragostea.

Ceea ce este Israel, in el insusi nu in Hristos, ne va arata capitolul ce urmeaza. Vom vedea acolo in ce rdau grozav a cazut. Oare va schimba
aceasta judecata lui Dumnezeu? Fireste ca nu. ,El nu este un fiu al omului, ca sai para rau”. El ii judeca si-i pedepseste pentru pacatele lor,
pentru ca-i sfant si nu poate ihgadui niciodata, in poporal Sau, ceva nepotrivit cu firea Sa; insa nu putea niciodata sa-si calce cuvantul in
pretuirea pe care o facuse. Dumnezeu cunostea tot ce-i privea pe ei, El stia ce erau si ce faceau ei, si atunci zisese: ,,Eu nu vad nici-o
faradelege in lacov, nu vad nici-o rautate in Israel. Ce frumoase sunt corturile tale, lacove! Locuintele tale, Israele!” Luase El putin in seama
pacatele lor? Gandul acesta ar fi o hula. El putea sai pedepseasca pentru pacatele lor; dar indata ce un vrajmas se infatiseaza sa-i blesteme
sau sa-i parasca, El ii sta impotriva si zice: ,Eu nu vad nici-o faradelege.... Ce frumoase sunt corturile tale!”

Cititorule, socotesti ca un astfel de chip de a privi harul dumnezeiesc duce la o nepotrivire de pareri? Departe de noi acest gand! Putem fi
incredintati ca nu suntem niciodata mai departati de acest rau groaznic, decat atunci cand tragem in piept aerul curat si sfant de pe ,varful
stancii” din acest loc ridicat, de pe inaltimea careia e cercetat poporul lui Dumnezeu, nu dupa ceea ce este el in el insusi, ci dupa ceea ce
este Tn Hristos; - nu dupa gandurile omului, ci dupa ale lui Dumnezeu. De altfel, singurul chip adevarat si folositor ca sa ne inaltam purtarea
morald, este sa ramanem in credinta acestui adevar atat de scump si linistitor, cd Dumnezeu ne vede desavarsiti in Hristos.

Nu numai locuintele lui Israel sunt frumoase inaintea ochilor lui Dumnezeu, ci insusi poporul ne este infatisat ca folosind vechile izvoare ale
darului si mijlocirii care se gasesc in Dumnezeu. ,Ele se intind ca niste vai, ca niste gradini langa un rau, ca niste copaci de aloe pe care i-a
sadit Domnul, ca niste cedri pe langa ape”. Ce minunat si desavarsit in frumusete! Sa ne mai gandim cat suntem de datori acestor minunate
descoperiri in tovarasia ratécita a lui Balac cu Balaam! insd e mai mult decat atat. Nu numai c& vedem pe Israel sorbind din izvoarele vecinice
ale harului si méantuirii; dar ca totdeauna, 1l vedem ajungand un mijloc de binecuvantare pentru altii. ,Apa curge din galetile lui”. E gandul lui
Dumnezeu aici, pentru ca cele douasprezece semintii ale lui Israel vor mai fi un izvor bogat de binecuvantare pentru toate colturile
pamantului. Acelas lucru invatam din Ezechiel 47 si Zaharia 14, capitole care arata frumusetea minunate a acestor doua cuvantari. Cititorul
poate sa adanceasca singur, cu mare folos duhovnicesc, aceste locuri si altele asemanatoare cu ele, dar sa se fereasca de felul nenorocit de
a Intelege Scriptura, luand pentru Biserica vie toate binecuvantarile anume facute pentru casa lui Israel si neldasand acesteia din urma decat
blestemele unei legi calcate. Putem fi incredintati ca Dumnezeu nu va intari un astfel de gand. Israel e prea iubit din pricina parintilor si , lui
Dumnezeu nu-i pare rau de darurile si de chemarea facuta” (Romani 11:29).

Vom ispravi acest capitol prin cercetarea fugara a celei din urma cuvantari a lui Balaam. Balac, auzind marturisirea izbitoare facuta cu privire
la viitorul lui Israel si la nimicirea tuturor vrajmasilor lui, a fost grozav de fnversunat.

Piatra din varf este asezata pe aceastd mareata zidire, intr-adevar har si slava in cea dintai cuvantare, vedem deplina despartire a poporului;
in a doua, desavarsita lui mantuire; in a treia, frumusetea si belsugul lui moral; in sfarsit, in cea de a patra, suntem chiar pe inaltimea
dealurilor, pe creasta cea mai thalta a stancilor, si privim adanc campiile nemarginire ale slavei, desfasurandu-se in departare intr-un viitor
ntins si fard margini. Vedem pe Leul din semintia lui luda. 1l auzim mugind, il vedem apucand pe toti vrajmasii si nimicindu-i. Adevaratul
David se suie pe scaunul de domnie al Tatdlui Sau, Israel stapaneste pe pamant si toti vrajmasii sunt acoperiti de rusine si de vesnic dispret.

E cu neputinta sa ne inchipuim ceva mai maret decat aceste cuvantari; si sunt cu atat mai insemnate, cu cat se arata chiar la sfarsitul
calatoriei lui Israel in pustie, dupa ce dadusera multe dovezi de ceea ce erau - din ce stofa erau facuti - si cum erau apucaturile si privirile lor.
Dar Dumnezeu e mai presus de toate si nimic nu-i schimba dragostea. Pe cei pe care i iubeste, El ii iubeste pana la capat; iata de ce
tovarasia de la urma dintre ,Fiara si proorocul mincinos” trebuie sa dea gres. Israel, fiind binecuvantat de Dumnezeu, nu trebuia sa fie

sn

blestemat de nimeni, ,Balaam s-a sculat, a plecat, si s-a intors acasa. Balac a plecat si el acasa”.

Aici ni se aratd o noud Tntamplare. Am fost pe varful muntelui Pisga si am ascultat marturia lui Dumnezeu cu privire la Israel; acolo totul era
stralucitor, frumos, fara nor si fara cusur. Dar acum ne aflam in campiile Moabului si totul s-a schimbat. Acolo am avut a face cu Dumnezeu si
cu gandurile Sale; aici avem a face cu poporul si caile lui. Ce nepotrivire! Aceasta ne aduce aminte de inceputul si sfarsitul capitolului 12 din 2
Corinteni. In cele dintai versete, avem starea adevarata a crestinului in Hristos; in Cele de la sfarsit, starea in care poate s& cada, dacad nu
vegheaza. Unele ne arata ,,un om in Hristos” vrednic sa fie rapit in cer in orice clipa; altele ne arata pe sfintii lui Dumnezeu in stare sa se
arunce in orice fel de pacate si nebunii.

Tot asa este si cu Israel: il avem vazut ,,din varful stancilor” in ,,vedenia Celui Atotputernic” si apoi vazut in campiile Moabului. in cea dintai
intdmplare avem starea lor desavarsita in Hristos, iar in cea din urma starea lor nedesavarsita pe pamant. Cuvantarile lui Balaam ne dau
pretuirea pe care o face Dumnezeu celei dintai stari si sdgeata lui Fineas ne da judecata Sa asupra celei din urma. Dumnezeu nu-si va cdlca



nici-odata hotdrarea cu privire la starea pe care a dat-o poporului Sau fnaintea Sa; cu toate acestea, trebuie sa-I judece si sa-I pedepseasca
atunci cand mersul lui nu se potriveste cu aceasta stare. Dragostea Sa binevenita vrea ca starea lor in El sa raspunda cu purtarea lor in viata.
Dar aici, vai, firea pamanteasca isi da roadele. iTngaduim firii pAmantesti s& lucreze in felurite chipuri si atunci Dumnezeul nostru e silit s3 ia
toiagul carmuirii ca sa opreasca raul pe care |-am lasat sa se cuibareasca.

Balaam, dupa ce n-a izbutit sa blesteme pe Israel, izbuteste prin viclesugurile lui sa-i faca sa pacatuiasca, nadajduind ca astfel sa-si ajunga
tinta. Slava lui Dumnezeu si binele lui Israel erau cele cari hotarau purtarea credinciosului Fineas. Era o clipa primejdioasa. El intelegea ca
trebuia sa lucreze in chipul cel mai hotarat. Nu mai era vorba de nici-o ingaduinta. Sunt vremuri in istoria copiilor lui Dumnezeu cand
ingaduinta fata de om ajunge necredinciosie fata de Dumnezeu si judecata sanatoasa e de cea mai mere fnsemnatate in astfel de imprejurari.
luteala lui Fineas a mantuit intreaga adunare, a slavit pe Dumnezeu in mijlocul poporului Sau si a zadarnicit in totul planurile vrajmasului.
Balaam s-a intors la Madianitii judecati; Fineas ajunge capul unei preotii vesnice.

Dumnezeu sa ne dea prin Duhul Sau un simtamant atat de mare al desavarsirii noastre in Hristos, incat mersul nostru sa arate tot mai mult
aceasta desavarsire si in viata de toate zilele.

Aici avem a doua numaratoare a copiilor lui Israel, cand erau gata sa intre in tara fagaduintei. Ce jalnic e cand ne gandim ca, din sase sute de
mii de barbati de razboi care au fost numarati la inceput, numai doi mai traiau: losua si Caleb. Trupurile tuturor celorlalti ,,cazusera in pustie”.
Doi oameni a caror credinta fusese tare mai vietuiau ca sa-si primeasca rasplata.

Ce instiintare si invatatura pentru noi! Necredinta impiedeca cea dintai varsta de oameni sa intre in tara Canaanului si ii face sa moara in
pustie. E faptul pe care Duhul Sfant isi intemeiaza indemnurile si instiintarile cele mai puternice in tot cuprinsul cartii insuflate. , Luati seama
dar, fratilor, ca nici unul dintre voi sa nu aiba o inima rea si necredincioasa, care sa va desparta de Dumnezeul cel viu. Ci indemnati-va unii pe
altii in fiecare zi, cata vreme se zice: ,,Astazi”, pentru ca nici unul din voi sa nu se impietreasca prin inselaciunea pacatului. Caci ne-am facut
partasi ai lui Hristos, daca pastram pana la sfarsit increderea nezguduita de la inceput, cata vreme se zice:, Astazi, daca auziti glasul Lui, nu
va impietriti inimile, ca in ziua razvratirii.” Cine au fost, in adevar, cei ce s-au razvratit dupa ce auzisera? N-au fost oare toti aceia, care
iesisera din Egipt prin Moise? Si cine au fost aceia de care S-a dezgustat El patruzeci de ani? N-au fost oare cei ce pacatuisera, si ale caror
trupuri moarte au cazut in pustie? Si cui S-a jurat El ca n-au sa intre in odihna Lui? Nu S-a jurat oare celor ce nu ascultasera? Vedem dar ca
n-au putut sa intre din pricina necredintei lor. Sa luam dar bine seama, ca atata vreme cat ramane in picioare fagaduinta intrarii in odihna
Lui, nici unul din voi sa nu se pomeneasca venit prea tarziu. Caci si noua ni s-a adus o veste buna ca si lor, dar lor cuvantul care le-a fost
propovaduit, nu le-a ajutat la nimic, pentru ca n-a gasit credinta la cei ce l-au auzit” (Evrei 3:12-19; 4:1-2). Aici se gaseste marea taina a
vietuirii crestine: Cuvantul lui Dumnezeu sa gaseasca credinta. Singurul lucru care poate folosi in adevar oricui! Putem sa ascultam mult, sa
vorbim, sa marturisim mult; insa hotarat ca masura adevaratei puteri duhovnicesti ca sa trecem peste greutati si sa infrangem lumea este:
primirea Cuvantului lui Dumnezeu cu credinta. Acest cuvant e asezat pentru totdeauna in ceruri si daca el e infipt in inimile noastre prin
credinta, o legatura dumnezeiasca ne uneste cu cerul si cu tot ce tine de el; apoi, pe masura ce inimile noastre vor fi astfel unite cu cerul si
cu Hristos care-i acolo vom fi neaparat despartiti de veacul de acum si ridicati deasupra inrauririi lui. Credinta pune stapanire pe tot ce-a dat
Dumnezeu. Ea patrunde astfel dincolo de perdea, sta in picioare, ca vazand pe Cel care nu se vede, se uita la ce nu se vede si-i vesnic, nu la
ce se vede si-i trecator. Omul socoteste ca bunurile pamantului sunt trainice; credinta nu cunoaste nimic trainic decat pe Dumnezeu si
Cuvantul Sau. Credinta ia Cuvantul lui Dumnezeu, il aseaza in adancimile inimii si-l pastreaza ca pe o comoara de pret, singurul lucru vrednic
sa fie numit o comoara. Cine are aceasta comoara este in totul neatarnat de lume. Poate fi sarac de bogatiile acestei lumi trecatoare; dar,
daca e bogat in credinta, stapaneste bogatii negraite ,bunurile vesnice si sfinte”, ,,bogatiile nepatrunse ale lui Hristos”. Daca vrei sa iei pe
Dumnezeu pe Cuvant, sa crezi ce spune El, tocmai fiindca spune El - si asta este credinta - atunci ai in adevar o comoara care aduce celui ce
o are deplina slobozenie fata de pamant, unde oamenii nu merg decat prin vedere. Credinta nu cunoaste altceva vazut si adevarat decat
Cuvantul lui Dumnezeu.

Si tocmai lipsa acestei credinti binecuvéantate a fost pricina tinerii departe a lui Israel de Canaan si caderea celor sese sute de mii de trupuri
omenesti in pustie. Tot lipsa acestei credinte tine miile de copii ai lui Dumnezeu in robie si in intunerec, in timp ce ar trebui sa mearga in
lumina si in slobozenie; i tine in deznadejde si intristare, cand ar trebui sa mearga in bucurie si in puterea plinatatii mantuirii lui Dumnezeu, i
tine 1n frica judecatii, cand ar trebui sa mearga in nadejdea slavei; in indoiala de a nu sti ca au scapat de sabia nimicitorului din Egipt, cand ar
trebui sa se hraneasca cu graul din tara Canaanului.

Domnul sa raspandeasca lumina si adevarul Sau ca sa faca pe copiii Lui sa se bucure de plinatatea celor ce au in Hristos, pentru ca sa-si ia
adevaratul lor loc pe pamant, marturisindu-L cum trebuie aici in asteptarea slavitei Lui veniri.

Purtarea fetelor lui Telofhad, asa cum ne este istorisita la inceputul acestui capitol, se deosebeste de necredinta despre care am vorbit.
Fireste ca ele nu erau ca aceia care totdeauna sunt gata sa paraseasca taramul dumnezeiesc, sa aplece scara dumnezeiasca si sa nu
primeasca darurile harazite lor prin harul lui Dumnezeu. Ele erau hotarate prin har, sa puna piciorul credintei pe pamantul cel mai ridicat si cu
un curaj sfant si nestramutat, sa ia in stapanire tot ce le ddduse Dumnezeu.

lata ceva neobisnuit de minunat. Astfel de cuvinte fac cu atat mai mult bine inimii, cu cat intr-un timp ca acesta se ia asa de putin in seama
starea si partea copiilor lui Dumnezeu in Hristos, cand atati oameni se multumesc sa mearga din zi in zi si din an in an, neangrijindu-se macar
sa cerceteze lucrurile care le sunt date in dar de Dumnezeu. E trist sa vezi nepasarea pe care o au multi crestini adevarati pentru lucruri asa
de insemnate ca: starea in Hristos, mersul in viata si nadejdea credinciosului si Bisericii lui Dumnezeu. Asta inseamna sa pacatuiesti
impotriva harului si sa necinstesti pe Domnul, aratandu-te nepasator fata de ceea ce ni s-a descoperit asupra starii in Hristos si mersului pe
pamant: fie a Bisericii, fie a harului crestin. Daca Dumnezeu, in harul Sau, a binevoit sa ne dea daruri de pret, ca crestini, nu trebuie oare sa
cdutdm s& cunoastem care sunt aceste daruri? Nu trebuie oare s& cdutdm sa ni le insusim prin credintd? inseamna oare ca cinstim pe
Dumnezeul nostru si descoperirile Lui, cand putin ne pasa sa stim daca suntem robi sau fii, dacd avem sau nu Duhul Sfant in noi; daca
suntem supt lege sau supt har; daca chemarea noastra este cereasca sau pamanteasca? Fireste ca nu. Daca e ceva mai lamurit in Scriptura,
este faptul ca Dumnezeu isi gaseste placerea in cei ce pretuiesc si se bucura de ce ne-a dat dragostea Lui si in cei care isi gasesc bucuria in
El. Vedem pe aceste fete ale lui losif - fiindca le putem numi astfel - fara tata, slabe si parasite, omeneste vorbind. Moartea rupsese legatura
vazuta care le unea cu adevarata mostenire a poporului. S-au multumit ele sa se lepede de ea cu nepasare? Le era totuna ca au s-au n-au un



loc sau o parte de mostenire cu Israelul lui Dumnezeu? O, nu! Aceste femei alese ne dau o pilda ca s-o Tnvatam si s-o traim, o ravna care
racoreste inima lui Dumnezeu. Erau incredintate ca era pentru ele, in pamantul fagaduit, o parte de mostenire pe care nici moartea, nici vreo
alta intamplare din pustie nu putea sa le-o ia vreodata. ,Pentru ce sa se stinga numele tatalui nostru din mijlocul familiei lui, pentru ca n-a
avut fii?” Moartea, lipsa partii barbatesti, nimic Tn lume nu poate nimici bunatatea lui Dumnezeu! E cu neputinta. ,,Da-ne si noua deci o
mostenire intre fratii tatalui nostru”.

Cuvinte minunate, care se suie drept la scaunul de domnie si la inima Dumnezeului lui Israel. Ele facusera si o marturie din cele mai puternice
inaintea intregii adunari. Moise e luat pe neasteptate. El era un slujitor si insa unul binecuvantat si ales, cu toate acestea, in minunata Carte a
pustiei - Numeri - s-au ivit intamplari, pe care Moise n-a fost Tn stare sa le lamureasca, asa, de pilda, e intamplarea oamenilor necurati din
capitolul 9 si aceasta a fetelor lui Telofhad.

latd o biruinta stralucita inaintea intregii adunari. Credinta plina de indrazneala totuna e rasplatita. Ea slaveste pe Dumnezeu, i aduce cinste.
in tot Vechiul si Noul Testament, vedem acest mare adevar, cd Dumnezeu isi gaseste placerea intr-o credinta plina de indrézneal3, care
foloseste si tine cu tarie tot ce a dat El, neprimind, nici chiar in fata slabiciunii omenesti si a mortii, sa paraseasca cea mai mica parte din
mostenirea dumnezeiasca. Chiar daca oasele lui Telofhad zaceau in nisipul pustiei si nici-o samanta de barbat nu mai era ca sai pastreze
numele, credinta putea sa se ridice deasupra tuturor acestor lucruri si sa se bizuiasca pe credinciosia lui Dumnezeu care va face tot ce
fagaduise Cuvantul Sau. ,Fetele lui Telofhad au dreptate”. Si ele au totdeauna. Cuvintele lor sunt cuvintele credintei si deci sunt totdeauna
drepte Tnaintea lui Dumnezeu. E grozav sa pui margini ,Sfantului lui Israel”. Lui i place sa ne incredem si sa ne folosim de El. Pentru credinta,
bogatiile lui Dumnezeu nu seaca niciodata. Dumnezeu n-ar putea sa amageasca credinta, dupa cum n-ar putea sa se fagaduiasca pe El
tnsusii. In aceasta lume, singurul lucru care in adevéar poate s& bucure si s& racoreasca inima lui Dumnezeu este credinta; si o credinta care
poate sa se increada numai in El totdeauna il va putea iubi, sluji si lauda.

Suntem deci indatorati fata de fetele lui Telofhad. Ele ne dau o lectie de mare pret, mai mult, purtarea lor a fost pricina descoperirii unui nou
adevar, care trebuia sa fie temelia unei oranduieli dumnezeiesti pentru toate varstele de oameni viitoare. Dumnezeu a poruncit lui Moise si ia
zis: ,,Cand un om va muri fara sa lase fii, sa treceti mostenirea lui asupra fetei lui” (Numeri 27:8).

Aici avem o mare oranduire privitoare la mostenire, despre care, omeneste vorbind, n-am fi stiut nimic fara credinta si purtarea credincioasa
a acestor femei alese. Daca ar fi ascultat de glasul temerii si necredintei; daca n-ar fi voit sa se infatiseze Thaintea adunarii pentru cererea
drepturilor credintei, nu numai ca ar fi pierdut mostenirea si binecuvantarea lor personald, ci pentru viitor toate fetele din Israel, care sar fi
gasit intr-o stare asemanatoare, ar fi fost la fel lipsite de partea lor de mostenire. Pe cand, lucrand in puterea credintei, ele isi pastreaza
mostenirea, dobandesc binecuvantarea si primesc marturia lui Dumnezeu, numele lor stralucesc pe filele insuflate si purtarea lor a fost
pricina unei hotarari dumnezeiesti, care trebuia sa carmuiasca toate varstele de oameni viitoare.

Cea din urma parte a capitolului 27 e minunata. Caile carmuirii morale a lui Dumnezeu ne sunt aratate intr-un fel care ne misca inima.

Moise nu trebuia sa treaca lordanul. Nu numai ca nu i se mai incredinta trecerea poporului, dar nici chiar el insusi nu putea trece. Asa era
randuiala dreaptd a carmuirii morale a lui Dumnezeu. De alta parte, vedem harul stralucind intr-o lumina neobisnuita, in faptul ca Moise este
dus chiar de mana lui Dumnezeu pe varful muntelui, ca sa vada de acolo tara fagaduita in toata maretia ei: nu numai asa cum a avut-o Israel,
ci si cum le-a harazit-o Dumnezeu la inceput.

Acest rod al harului se arata si mai deplin la sfarsitul Deuteronomului, unde ni se spune ca Dumnezeu a ingropat pe iubitul Sau rob.
intr-adevar cad nu mai e ceva asemanator in istoria sfintilor lui Dumnezeu. Nu ne vom opri asupra acestui adevar. Moise vorbind fara
socotinta, nu i-a mai fost Thgaduit sa treaca lordanul. Dumnezeu lucra aici Tn carmuirea Lui morald. Dar Moise a fost dus pe varful muntelui
Pisga, pentru ca sa aiba, Tn tovarasia lui Dumnezeu, o vedere deplina a mostenirii; apoi, Dumnezeu a facut un mormant si 1-a ingropat acolo.
Aici Dumnezeu era in har, prin care face totdeauna ca ,din cel ce mananca sa iasa ce se mananca si din cel tare sa iasa dulceata”. E minunat
sa ai parte de un asa har! Sa ne bucuram tot mai mult de el.

Ispravind, vom spune cat de dezbracat de sine este Moise in asezarea urmasului sau. Acest om sfant al lui Dumnezeu s-a deosebit totdeauna
printr-un duh cu totul dezbracat de sine. Un har minunat si destul de putin intalnit. Nu-l vedem niciodata cautand foloasele lui; dimpotriva, ori
de cate ori a avut prilejul sa-si faca nume mare de avere, el a aratat hotarat ca slava lui Dumnezeu si binele poporului sau il stapaneau si-i
umpleau inima, neldsandu-i nici-un loc pentru sine insusi.

Asa stau lucrurile in cea din urma parte a acestui capitol. Cand Moise intelege ca nu trebuie sa treaca lordanul, in loc sa-i para rau, nu se
gandeste decat la foloasele adunarii.

Cat de placute erau aceste cuvinte pentru Cel ce-si iubea atat de mult poporul si care il ingrijea necurmat! Moise era multamit, numai nevoile
lui Israel sa fie implinite. Numai lucrarea sa se faca, incolo putin ii pasa cine ar fi lucratorul. Cat despre el, poate sa-si paraseasca linistit
foloasele lui si s&-si incredinteze soarta in mainile lui Dumnezeu, care va ingriji de el. Insa inima lui iubitoare este miscata de duiosie pentru
poporul preaiubit al lui Dumnezeu si indata ce vede pe losua pus povatuitor al lor, e gata sa plece ca sa intre in odihna vesnica. O, de ar fi
printre noi un numar mai mare de astfel de slujitori, deosebiti prin duhul minunat al lui Moise! Dar, vai! trebuie sa spunem din nou cuvintele
apostolului: ,Toti umbla dupa foloasele lor si nu dupa ale lui Isus Hristos”. O, Doamne, ia-ne inimile ca sa doreasca o mai adanca predare a
duhului, sufletului si a trupului nostru in slujba Ta binecuvantata. De am putea invata tn adevar sa nu mai traim pentru noi insine, ci pentru
Acela care a murit pentru noi; care S-a coborat din ceruri pe acest pamant pentru pacatele noastre; care s-a inaltat de pe pamant la ceruri,
unde are grija de slabiciunile noastre; si care va veni iarasi spre slava si mantuirea noastra vesnica.

Acest capitol trebui citit impreuna cu 29. Ele alcituiesc o parte deosebitd a cartii, plind de folos si de invatatura. inceputul capitolului 28 ne
lamureste pe scurt cuprinsul intregii parti.

Aceste cuvinte dau cititorului cheia intregii parti. E [dmurit. ,Darul Meu de mancare”, ,hrana jertfelor Mele”, ,imi sunt de un placut miros”.
Toate acestea sunt apasate cu putere. Aici vedem ca gandul de capetenie este Hristos, in legatura cu Dumnezeu. Hristos nu atat ca
raspunzand nevoilor noastre - ceea ce este adevarat - ci mai cu seama Hristos care bucura inima lui Dumnezeu. E ,jertfa lui Dumnezeu”,



numire intr-adevar minunata, la care putini ne gandim si putini o intelegem. Suntem foarte porniti sa privim pe Hristos numai ca pe urzitorul
mantuirii noastre, ca pe Cel prin care suntem iertati si scapati de iad si nu ca pe Acela de care se slujeste Dumnezeu, ca sa-si verse
binecuvantarile asupra noastra. Da, ,El este Urzitorul mantuirii vecinice pentru toti cei ce se incred in EI”. El a purtat pacatele noastre in
trupul Sau, pe lemn. A murii, El, Cel neprihanit, pentru pacatosi ca sa ne aduca la Dumnezeu. El ne mantuieste de pacate, de puterea lor de
acum si de urmarile lor pentru viitor.

Toate acestea sunt adevarate si de aceia in aceste doua capitole, ca si in fiecare parte din ele, e vorbe de darul de méncare adus pentru
pacat (Vezi cap. 28:15, 22, 30; 29:5, 11, 16, 19, 22, 25, 28, 31, 34, 38), Mai mult de treisprezece ori se pomeneste de darul de mancare al
ispasirii pentru pacat; si totusi se vede cat de colo ca gandul de capetenie al acestor capitole nu este numai pacatul s-au ispasirea lui. Nu ni
se vorbeste despre aceasta in versetul pomenit - cu toate ca acest verset ne da, pe scurt, cuprinsul celor doua capitole; nici nu lasa macar sa
se inteleaga ceva in aceasta privinta, inainte de versetul cincisprezece. Poate ca mai e nevoie sa adaugam ca, in ce priveste pe om, darul de
mancare pentru pacat, ii arata neaparat ca-i pacatos.

Ar fi cu neputinta sa vorbim de om, apropiat de Dumnezeu si in legatura cu El, fara sa aducem ca temelie, neaparat trebuincioasa, moartea
ispasitoare a lui Hristos. E lucrul pe care inima il recunoaste cu adanca bucurie. Minunea scumpei jertfe a lui Hristos va fi, in toate veacurile
viitoare, un izvor de nviorare pentru sufletele noastre.

Dar in Hristos si-n moartea Sa e ceva mai mult decat purtarea pacatelor si implinirea nevoilor noastre! Putem citi oare capitolele 28 si 29 din
Numeri, fara sa vedem adevarul acesta? Sa ne gandim la un fapt care izbeste chiar pe un copil: sunt saptezeci de versete in acest capitol; si
numai treisprezece din ele sunt cu privire la darul pentru pacat, pe cand cele cincizeci si sapte nu vorbesc decat de jertfele de un placul
miros.

Intr-un cuvant, gandul de cipetenie in acest capitol este placerea ce o gdseste Dumnezeu in Hristos. Dimineata si seara, zi cu zi, saptamana
dupa saptamana, dintr-o luna intr-alta, de la inceputul pana la sfarsitul anului, Hristos este mirosul placut si pretul cel mai mare inaintea lui
Dumnezeu. E adevarat ca, prin harul lui Dumnezeu si al lui Isus Hristos, Fiul Sau, pacatele ne sunt ispasite, judecate si sterse pentru
totdeauna, greselile ne sunt iertate si vina nimicita. Dar, afara de aceasta si mai pe sus de toate, inima lui Dumnezeu e hranita, racorita si
inveselita de Hristos. Ce infatisa Mielul de dimineata si Mielul de seara? Este un dar de mancare pentru pacat sau o ardere de tot?

Ce erau cei doi miei pentru Sabat (versetul 9-10)? Un dar de méncare pentru pacat s-au o ardere de tot ,Aceasta este arderea de tot pentru
fiecare zi de Sabat”. Trebuia sa fie indoita, pentru ca sabatul inchipuia odihna care ramane pentru poporul lui Dumnezeu cand va avea loc o
indoita pretuire a lui Hristos. Felul acestui dar de mancare este destul de invederat, Hristos era placerea lui Dumnezeu; asa era gandul de
capetenie al arderii de tot. Darul de mancare pentru pacat este Hristos in legatura cu noi. in darul pentru pacat e vorba de chipul uracios al
pacatului; in arderea de tot, e vorba de pretul nemasurat al lui Hristos, dupa insasi pretuirea lui Dumnezeu.

Tot asa era la inceputul lunilor. intr-un cuvant, in tot sirul sarbatorilor, gandul de capetenie este Hristos de un miros placut. Darul de méancare
pentru pacat nu lipseste niciodata; insa darurile de mancare de un miros placut iau cel dintai loc, cum usor se vede. Nu putem sa citim
aceasta parte, insemnata din Scriptura, fara sa bagam de seama deosebirea dintre locul pe care-l are darul de mancare pentru pacat si locul
pe care-l are arderea de tot. Cu prilejul celei dintai jertfe, nu se vorbeste decat de ,,un tap” in timp ce a doua ni se Infatiseaza cu treisprezece
vitei, patrusprezece miei”, etc.

De ce ne-om fi oprind atata asupra lor? Numai ca sa aratam cititorului crestin adevaratul fel de inchinare pe care il cere Dumnezeu si-n care
se desfateaza El. Dumnezeu isi gaseste placerea in Hristos, iar ndzuinta noastra statornica trebuie sa fie sa infatisam lui Dumnezeu pe Acela
in care-si gaseste El placerea. Hristos ar trebui sa fie totdeauna materialul inchinarii noastre si va fi pe masura ce vom fi manati de Duhul lui
Dumnezeu. De cate ori, insa, nu e dimpotriva! Fie in inchinarea laolalta, fie in oddita noastra, de atatea ori cuvantul e slab, duhul trist si greu.
Suntem plini de noi insine, in loc sa fim plini de Hristos; si atunci Duhul Sfant, in loc sa-si poata face lucrarea Sa, care sta in a lua lucrurile lui
Hristos si a ni le da noua, e silit sa lucreze cu noi insine ca sa ne judece, pentru ca mersul nostru n-a fost curat.

Starea aceasta este de plans si cere multa bagare de seama din partea noastra, fie ca e vorba de adunare, fie de evlavia noastra personala.
Pentru ce sunt adunarile noastre de atatea ori asa de lipsite de viata, atat de slabe si adormite? Pentru ce cantarea si rugaciunile sunt atat de
putin ce ar trebui sa fie? De ce sunt in mijlocul nostru atat de putine lucruri de care ar putea Dumnezeu vorbi ca fiind , hrana jertfelor Lui
mistuite de foc, care ii este de un miros placut?” Fiind plini de noi insine, de nevoile sau greutatile noastre, nu suntem in stare sa aducem lui
Dumnezeu ,carnea jertfei Lui”. Ti ludm tocmai ce-i suntem datori si ce doreste inima Sa.

Dar trebuie oare sa tagaduim ispitele, greutatile si nevoile noastre? Nu; insa trebuie sa le incredintam Lui. El ne spune sa aruncam asupra Lui
toate ingrijorarile noastre, fiindca El poarta grija de noi. Nu e asta de ajuns? Nu trebuie sa fim destul de izbaviti de noi insine, cand ne
adunam in Numele Lui, ca sa-i aratam altceva decat ce ne priveste pe noi? Fireste ca nu ne putem inchipui ca pacatele, greutatile sau
necazurile noastre ar fi hrana jertfei lui Dumnezeu. Aceste lucruri e drept ca El le-a luat asupra Lui; insa nu pot fi infatisate ca hrana Sa.

Sa cautam sa ne pastram intr-o stare de suflet care sa ne faca sa infatisam Iui Dumnezeu ceea ce numeste El ,hrana jertfelor”.

Sa fim mai plini de Hristos ca ,miros placut lui Dumnezeu”. Asta nu inseamna ca trebuie sa pretuim mai putin jertfa pentru pacat; departe de
noi acest gand! Numai sa ne aducem aminte ca in Isus Hristos este ceva mai mult decat iertarea pacatelor si mantuirea sufletelor. Arderea de
tot si stropirea ne infatiseaza pe Hristos ca un miros placut, ca hrana jertfei lui Dumnezeu, ca bucuria inimii Lui. Mai trebuie sa staruim asupra
faptului ca Acela care este un miros placut lui Dumnezeu, este Acelasi care a fost facut blestem pentru noi? Fireste ca orice crestin
recunoaste aceasta. Suntem foarte porniti s ne marginim numai la lucrarea facuta de Hristos, uitand ce este El pentru Dumnezeu.

in ,,Ganduri asupra Leviticului”, am infatisat cititorului ce ne-a ardtat Dumnezeu asupra jertfelor si sarbatorilor, asa c& nu ne mai oprim aici
asupra lor. Cartea aceea se poate cumpara de la tipografie (a se citi lamuririle in capitolele 1-8 si 3).

Nu putem sa citim aceasta parte, insemnata din Scriptura, fara sa bagam de seama deosebirea dintre locul pe care-| are darul de mancare
pentru pacat si locul pe care-| are arderea de tot. Cu prilejul celei dintai jertfe, nu se vorbeste decat de ,,un tap” in timp ce a doua ni se



infatiseaza cu treisprezece vitei, patrusprezece miei”, etc.

De ce ne-om fi oprind atata asupra lor? Numai ca sa aratam cititorului crestin adevaratul fel de inchinare pe care il cere Dumnezeu si-n care
se desfateaza El. Dumnezeu isi gaseste placerea in Hristos, iar nazuinta noastra statornica trebuie sa fie sa infatisam lui Dumnezeu pe Acela
in care-si gaseste El placerea. Hristos ar trebui sa fie totdeauna materialul inchinarii noastre si va fi pe masura ce vom fi manati de Duhul lui
Dumnezeu. De cate ori, insa, nu e dimpotriva! Fie in inchinarea laolalta, fie in oddita noastra, de atatea ori cuvantul e slab, duhul trist si greu.
Suntem plini de noi nsine, in loc sa fim plini de Hristos; si atunci Duhul Sfant, in loc sa-si poata face lucrarea Sa, care sta in a lua lucrurile lui
Hristos si a ni le da noua, e silit sa lucreze cu noi insine ca sa ne judece, pentru ca mersul nostru n-a fost curat.

Starea aceasta este de plans si cere multa bagare de seama din partea noastra, fie ca e vorba de adunare, fie de evlavia noastra personala.
Pentru ce sunt adunarile noastre de atatea ori asa de lipsite de viata, atat de slabe si adormite? Pentru ce cantarea si rugaciunile sunt atat de
putin ce ar trebui sa fie? De ce sunt in mijlocul nostru atat de putine lucruri de care ar putea Dumnezeu vorbi ca fiind ,hrana jertfelor Lui
mistuite de foc, care 1i este de un miros placut?” Fiind plini de noi insine, de nevoile sau greutatile noastre, nu suntem in stare sa aducem lui
Dumnezeu ,carnea jertfei Lui”. Ti ludm tocmai ce-i suntem datori si ce doreste inima Sa.

Dar trebuie oare sa tagaduim ispitele, greutatile si nevoile noastre? Nu; insa trebuie sa le incredintam Lui. El ne spune sa aruncam asupra Lui
toate Tngrijorarile noastre, fiindca El poarta grija de noi. Nu e asta de ajuns? Nu trebuie sa fim destul de izbaviti de noi insine, cand ne
adunam in Numele Lui, ca sa-i aratam altceva decat ce ne priveste pe noi? Fireste ca nu ne putem inchipui ca pacatele, greutatile sau
necazurile noastre ar fi hrana jertfei lui Dumnezeu. Aceste lucruri e drept ca El le-a luat asupra Lui; insa nu pot fi infatisate ca hrana Sa.

Sa cautam sa ne pastram intr-o stare de suflet care sa ne faca sa infatisam lui Dumnezeu ceea ce numeste El ,hrana jertfelor”.

Sa fim mai plini de Hristos ca ,,miros placut lui Dumnezeu”. Asta nu inseamna ca trebuie sa pretuim mai putin jertfa pentru pacat; departe de
noi acest gand! Numai sa ne aducem aminte ca in Isus Hristos este ceva mai mult decat iertarea pacatelor si mantuirea sufletelor. Arderea de
tot si stropirea ne infatiseaza pe Hristos ca un miros placut, ca hrana jertfei lui Dumnezeu, ca bucuria inimii Lui. Mai trebuie sa staruim asupra
faptului ca Acela care este un miros placut lui Dumnezeu, este Acelasi care a fost facut blestem pentru noi? Fireste ca orice crestin
recunoaste aceasta. Suntem foarte porniti sa ne marginim numai la lucrarea facuta de Hristos, uitand ce este El pentru Dumnezeu.

in ,Ganduri asupra Leviticului”, am infatisat cititorului ce ne-a ardtat Dumnezeu asupra jertfelor si sarbatorilor, asa c& nu ne mai oprim aici
asupra lor. Cartea aceea se poate cumpara de la tipografie (a se citi lamuririle Tn capitolele 1-8 si 3).

Aceastd mica parte are in vedere caile lui Dumnezeu cu Israel. Ea se potriveste numai pentru Israel si vorbeste de juruinte si legdminte. intre
barbat si femeie aici este o deosebire insemnata. La fel si cu o femeie maritata: Barbatul ei putea sa intareasca sau sa strice juruintele sau
juramintele ei.

Asa era legea asupra juruintelor. Omul nu putea sa-si calce juruintele. Era dator sa implineasca tot ce spusese. Orice lucru inceput era tinut
fara sovaire pana la sfarsit. Nu era nici-o usa de scapare, nici un alt mijloc.

Si stim cine este Acela care, in harul Sau, desavarsit, a luat aceasta tinta si de buna voie a primit sa Tmplineasca voia lui Dumnezeu, oricare
ar fi fost ea. Stim cine este Acela care a zis: ,,imi voi implini juruintele facute Domnului, in fata intregului sau popor” (Psalmul 116:14). ,,Omul
Isus Hristos”, luand asupra Lui juruintele, le-a indeplinit in chip desavarsit spre slava lui Dumnezeu si pentru binecuvantarea vecinica a
poporului S&u. il auzim strigand in nelinistea adanca a sufletului, in gradina Ghetsimani: ,Dacé voiesti, departeaza paharul acesta de la
Mine!” Dar nu era cu putinta, El avea de savarsit lucrarea de mantuire a omului; trebuia sa treaca prin apele adanci si negre ale mortii, ale
judecatii si méniei;

trebuia sa dea piept cu toate urmarile starii omului. Avea sa fie botezat cu un botez si a fost la stramtoare pana la savarsirea lui. Cu alte
vorbe, trebuia sa moara, pentru ca prin moarte, sa deschida zagazurile, lasand sa curga slobod peste poporul Sau valurile puternice ale
dragostei vecinice si dumnezeiesti. Lauda si inchinare se cuvine in veci Numelui Sau scump.

Cand e vorba de fata sau femeie, ele inchipuiesc pe poporul israelit in doua stari: sub stapanirea sau carmuirea morala a lui Dumnezeu si sub
har. Daca privim pe Israel din punct de vedere al carmuirii morale a lui Dumnezeu, Dumnezeu care-i in acelas timp Tata si Sot, a tacut, pentru
ca juruintele si legamintele lui Israel sa rdmana in picioare si pana azi neamul acesta sufere urmarile cuvintelor: ,Mai bine sa nu faci nici-o
juruinta, decat sa faci o juruinta si sa n-o implinesti” (Eclesiastul 5:5).

De alta parte, privind pe Israel din punct de vedere al harului, Tatal si Sotul a luat asupra Sa totul pentru ca Israel sa fie iertat si mai tarziu
adus Tn plinatatea binecuvantarii; nu numai pe temeiul juruitelor implinite sau pe juramintele intarite, ci pe temeiul harului si indurarii si prin
sangele legamantului vecinic. Cat de insemnat este sa vedem pe Hristos pretutindeni! El e miezul si temelia, inceputul si sfarsitul tuturor
cailor lui Dumnezeu. De ne-ar fi totdeauna inimile pline de El! De L-ar lauda buzele si viata noastra! De ne-ar face dragostea Sa sa traim
pentru slava Sa, cate zile vom avea pe acest pamant, pana cand vom ajunge in locuinta noastra din cer, ca sa fim vesnic nedespartiti cu El.

Am dat aici ce-am socotit ca ar fi gandul de capetenie al acestui capitol, dar nu ne indoim ca s-ar putea potrivi in parte si fiecarui ins; pentru
ca aceasta parte, ca toate din Scriptura, a fost scrisa pentru fnvatatura noastra. Aceasta trebuie sa fie totdeauna desfatarea crestinului, sa
adanceasca toate caile lui Dumnezeu, fie in har sau in stapanirea Lui morala, caile Sale pentru Israel ca si pentru Biserica, in sfarsit, caile Sale
pentru toti si pentru fiecare.

Aici este cea din urma infatisare a vietii oficiale a lui Moise, dupa cum in Deuteronom 34 este sfarsitul istoriei lui personale.

E o parte foarte insemnata. Dumnezeu a zis lui Moise: ,,Razbuna pe copiii lui Israel impotriva Madianitilor”. Poporul fusese ispitit prin vicleniile
fetelor lui Madian, din pricina inrauririi primejdioase a lui Balaam, fiul lui Beor si acum sunt chemati sa se curateasca deplin de toata
intindciunea luata prin lipsa de veghere. Sabia trebuia scoasa impotriva Madianitilor; toatd rdmasita lor trebuia sa treaca fie prin focul
judecatii, fie prin apa stropirii. Tot raul trebuia judecat.



Acest razboi am putea spune c3 era nefiresc. intr-adevar, poporul n-ar fi trebuit s& aiba nici-un prilej s&-1 faca. Nu era unul din razboaiele
Canaanului, ci numai urmarea necredintei lor, sau a legaturilor nelegiuite cu cei netaiati imprejur. De aceea, cu toate ca losua, fiul lui Nun,
fusese pus urmas lui Moise, drept carmuitor al adunarii, nu-l vedem luand parte la acest razboi. Dimpotriva, carmuirea acestui razboi e
incredintata lui Fineas, fiul preotului Eleazar, care-l incepe ,.cu uneltele sfinte si trambitele rasunatoare”.

Preotul este persoana de capetenie; uneltele sfinte suni instrumentele de capetenie. E vorba sa se stearga intinaciunea pricinuita de
intovarasirea necurata cu vrajmasul si prin urmare, in loc de un general cu sulita si sabie, se arata intai un preot cu uneltele altarului, ce-i
drept este si sabie, dar nu ea este lucrul de capetenie, ci preotul si uneltele sfinte. Si acest preot este acelas om care a implinit cel dintai
judecata asupra aceluiasi rau, care trebuia razbunat acum.

invatatura pe care o scoatem de aici este lamurita, Madianitii ne infatiseaza inraurirea pe care o are lumea asupra inimilor copiilor lui
Dumnezeu, puterea fermecatoare si amagitoare, intrebuintata de Satana ca sa ne impiedece sa ne bucuram de partea noastra cereasca.
Israel n-ar fi trebuit sa aiba deloc a face cu acesti Madianiti; insa prin lipsa de veghere, fiind tarati in tovarasia lor, nu le mai ramanea decat
sa lupte si sa-i nimiceasca pe toti.

Tot asa este si cu noi crestinii. Datoria noastra este sa trecem prin aceasta lume ca niste calatori si straini, neavand a face cu ea, decat ca
martori rabdatori ai harului lui Hristos si stralucind astfel ca niste lumini in mijlocul acestui intunerec moral. Ne lasam tarati in tovarasia lumii
si de aceea ne trezim incurcati in necazuri si in lupte care nu se potrivesc deloc cu noi. Razboiul cu Madian nu facea parte din lucrarea
adevarat3 a lui Israel. Israel singur si- facuse. insd Dumnezeu e plin de har, de aceea printr-o intrebuintare deosebita a slujbei preotestii, ei
nu numai ca au putut sa biruiasca pe Madianiti, dar au adus si multa prada de razboi. Dumnezeu, in bunatatea Sa nemarginita, scoate binele
din rdu; Ei se Indura chiar sa primeasca o parte din prazile luate de la Madianiti. Cu toate acestea, raul trebuie judecat in totul. ,Toti barbatii”
trebuiau ucisi toti aceia in care fusese puterea raului trebuiau nimiciti cu desavarsire; iar la urma focul judecatii si apa stropirii si-au facut
lucrarea asupra prazii, Tnainte ca Dumnezeu sau poporul Sau sa fi atins cea mai mica parte din ea.

Dumnezeu sa ne faca sa fim despartiti in totul de lume si sa ne urmarim calea ce tine de cer ca oameni a caror parte este acolo sus!

Faptul istorisit in acest capitol a dat loc la multa vorba. Pareri foarte deosebite au fost date asupra purtarii celor doua semintii si jumatate.
Aveau dreptate sa-si aleaga mostenirea pe malul lordanului, care tine de pustie sau nu? Purtarea lor in aceasta lucrare este dovada de
putere, ori de slabiciune? Cum se putea ajunge la o judecatd sanatoasa in aceasta privinta?

Mai intai, unde era locul adevarat al lui Israel, mostenirea fagaduita de Dumnezeu? Fireste, de partea cealalta a lordanului, in tara Canaan. Ei
bine, n-ar trebui sa fie de ajuns acest lucru? O inima care ar fi gandit, simtit si judecat cu Dumnezeu, ar fi mai putut oare sa se gandeasca sa
aleaga o alta parte decat aceia pe care i-o hotarase si da-se Dumnezeu? Cu neputinta. Nu-i nevoie sa mergem mai departe. Era o greseala si
o lipsa de credinta din partea lui Ruben, Gad si a jumatatii de semintie a lui Manase, sa-si aleaga un hotar dincoace de lordan. Purtarea lor
era carmuita de pricini personale si lumesti. Ei s-au minunat de ,tara lui laezer si de tara Galaadului” si le-au pretuit numai dupa foloasele lor,
fara nici-o privire la judecata si voia lui Dumnezeu. Daca ar fi privit numai la Dumnezeu, nu s-ar fi gandit niciodata sa se aseze dincoace de
lordan.

Daca nu suntem cu inima curata, ajungem in imprejurari care ridica tot felul de intrebari. E foarte insemnat sa pot urma, prin harul
dumnezeiesc, o linie de purtare si sa calci pe o cale care n-ar putea aduce vreo indoiala. Dreptul nostru sfant si fericit este sa ne purtam in
asa chip ca sa nu se poata ivi nici-o incurcatura. Taina unei astfel de purtari este s& umblam cu Dumnezeu si sa avem astfel purtarea
randuita in totul dupa Cuvantul Sau.

Aceasta istorie ne arata ca Ruben si Gad nu s-au purtat asa. Erau oameni cu inima impartita si cu gandurile amestecate; oameni care cautau
foloasele lor si nu lucrurile lui Dumnezeu. Daca inimile le-ar fi fost pline de acestea din urma, nimic n-ar fi putut sa-i impinga sa se aseze
departe de adevaratele lor hotare.

E vadit ca lui Moise nu-i placea dorinta lor. Lui, judecata lui Dumnezeu nu-i ingaduia sa treaca lordanul, cu toate ca inima lui era in pamantul
fagaduit. Cum ar fi putut el ingadui purtarea unor oameni care doreau sa se aseze in alia parte? Credinta nu poate niciodata sa fie multumita
Cu ce nu se potriveste pentru poporul lui Dumnezeu. Un ochi neprefacut nu poate vedea, o inima credincioasa nu poate simti altceva decat
mostenirea data de Dumnezeu. lata de ce Moise a osandit indata dorinta lui Ruben si Gad. E drept cad mai pe urma le-a dat incuviintare.
Fagaduinta de a trece lordanul iTnarmati in fruntea fratilor lor, a facut pe Moise sa le dea un fel de invoire. Se pdrea ca fagaduinta arata din
partea lor o deosebita lepadare de sine si de orice interes, cand spuneau ca lasa pe toti ai lor in urma si trec lordanul ca sa se bata in folosul
fratilor lor. Dar unde lasa pe ai lor? li lasa afara de hotarele puse de Dumnezeu, ii lipsisera de un loc si o parte in adevarata tara a
fagaduintei, mostenire despre care Dumnezeu vorbise lui Avraam, Isaac si lacov. De ce? Numai ca sa aiba o pasune buna pentru vite. Pentru
o astfel de pricina, cele doua semintii si jumatate isi parasesc locul din hotarele adevarate ale Israelului lui Dumnezeu.

Si acum s& vedem care au fost urmarile acestei purtari. in losua, capitolul 22, avem cea dintai urmare tristd a purtarii indoielnice a lui Ruben
si Gad. Sunt siliti sa zideasca un altar, ,altar a carui marime izbea privirile”, de teama ca pe viitor sa nu se lepede de ei fratii lor. Ce
dovedeste aceasta? Ca, asezandu-se dincoace de lordan, au avut mari neajunsuri. Bagati de seama ce rasunet a avut acest altar asupra
intregii adunari. La inceput, se parea ca ar fi o adevarata razvratire. ,,Cand au auzit copiii lui Israel lucrul acesta, toata adunarea copiilor lui
Israel s-a strans la Silo, ca sa se suie impotriva lor si sa se bata cu ei. Copiii lui Israel au trimis la fiii lui Ruben, la fiii lui Gad si la jumatatea din
semintia lui Manase, in tara Galaadului, pe Fineas, fiul preotului Eleazar” (Ca si cum cele doua semintii si jumatate erau in chip hotarat
desfacute de casa lui Israel.) si zece capetenii cu el, cate o capetenie de fiecare casa parinteasca pentru fiecare din semintiile lui Israel; toti
erau capetenii de casa parinteasca intre miile lui Israel. Ei au venit la fiii lui Ruben, la fiii lui Gad si la jumatate din semintia lui Manase, in tara
Galaadului, si le-au vorbit, astfel: ,,Asa vorbeste toata adunarea Domnului: (cele doua semintii si jumatate nu faceau parte din ea?) Ce
inseamna pacatul acesta pe care |-ati savarsit fata de Dumnezeul lui Israel, si pentru ce va abateti acum de la Domnul, zidindu-va un altar ca
sa va razvratiti azi impotriva Domnului? Privim oare ca o nimica nelegiuirea lui Peor, a carui pata n-am ridicat-o pana acum de peste noi, cu
toata urgia pe care a adus-o ea asupra adunarii Domnului? Si voi va abateti astazi de la Domnul! Daca va razvratiti azi impotriva Domnului,
maine El Se va méania impotriva intregii adunari a lui Israel. Daca priviti ca necurata tara care este mosia voastra, treceti in tara care este
mosia Domnului, unde este asezata locuinta Domnului, si asezati-va in mijlocul nostru; dar nu va razvratiti impotriva Domnului, si nu va



despartiti de noi zidindu-va un altar, afara de altarul Domnului, Dumnezeului nostru!” (losua 20:12-19).

Asa dar, toata aceasta primejdioasa neintelegere, toata razvratirea si groaza erau urmarea greselii lui Ruben si Gad. E adevarat ca puteau sa
l&mureasca si s& multumeasca pe fratii lor cu privire la altar. ins& n-ar fi fost nevoie nici de altar, nici de I&murire, n-ar fi fost nici-o spaima,
daca de la inceput n-ar fi ramas dincoace de lordan.

Aici era izvorul raului; si e insemnat sa pricepem bine acest adevar si sa scoatem o Tnvatatura de seama pentru noi. Orice om chibzuit si
duhovnicesc, care cerceteaza cu bagare de seama toate laturile acestei neintelegeri, nu se poate indoi ca cele doua semintii si jumatate n-ar
fi avut nici-un neajuns daca nu s-ar fi oprit dincolo de lordan si nu si-ar fi asternut locuinta acolo. Daca ar mai trebui si alte dovezi, le gasim si
n faptul c& aceste semintii au cazut cele dintai in mainile vrajmasului (1 impéarati 22:3).

Aceasta parte din istoria lui Israel ne Tnstiinteaza in chip vadit sa veghem necurmat, ca sa nu rdmanem mai pe jos de chemarea noastra,
multamindu-ne cu lucrarile acestei lumi, ci sa ne luam tinuta duhovniceasca si adevarata de morti fata de lume si vii in Hristos, cum ne
infatiseaza lordanul (Fara indoiala, sunt multi crestini adevarati care nu vad chemarea cereasca a Bisericii, necunoscand latura deosebita a
adevarului invatat in epistola catre Efeseni, si care totusi dupa lumina lor sunt plini de ravna si predati din toata inima Domnului; dar suntem
incredintati ca astfel de oameni pierd o mare binecuvantare pentru sufletele lor si raman afara de adevarata marturie crestina.)

E mare lucru sa fim in totul pentru Hristos, sa fim hotarati in totul pentru El si sa n-avem inima impartita. Ceea ce fsi zic crestini, dar
tagaduiesc chemarea lor cereasca, sau lucreaza ca si cum ar fi cetatenii acestei lumi, fac mari neajunsuri lui Dumnezeu si marturiei lui
Hristos. Ei ajung uneltele de care Satana stie sa se foloseasca. Un crestin nehotarat, cu inima impartita, este mai rau decat un om cu totul din
lume sau decat un adevarat necredincios.

Marturia acestor crestini este mai vatamatoare pentru Dumnezeu, decéat toata stricaciunea morala la un loc. Adevarul acesta poate parea
prea aspru, dar asa este. Crestinii care suni numai locuitori de margine, oameni cu ganduri amestecate si cu purtari indoielnice, sunt cei ce
fac cele mai mari neajunsuri lucrarii lui Dumnezeu si care inlesnesc foarte mult planurile vrajmasului lui Hristos. Oameni cu inima neimpartita,
sinceri si martori indrazneti ai lui Isus Hristos, la care totul dovedeste ca sunt ,in cautarea unei patrii mai bune”, oameni plini de ravna, straini
de lume, iata ce se cere in zilele grele prin care trecem.

lubite cititor crestin, sa luam seama la aceste lucruri. Sa ne cercetam cu tot dinadinsul inaintea lui Dumnezeu si sa lepadam tot ce ne-ar
putea impiedeca sa fim in totul cu duh, suflet si trup, pentru Acela ce ne-a iubit si s-a dat pe Sine nhsusi pentru noi. De am putea, cum spune
losua (22), sa ne purtam in asa fel, ca sa nu mai avem nevoie de un altar izbitor la vedere care sa arate de ce tara tinem, cui ne inchinam, ai
cui suntem si cui slujim. Atunci totul, in jurul nostru, va fi limpede si de netagaduit; marturia noastra va fi curata, iar sunetul trambitei lamurit
si hotarat. Pacea va curge ca o apa linistita, mersul si purtarea noastra vor fi spre lauda Aceluia al carui nume il purtam. Dumnezeul bunatatii
sa intoarca inima poporului Sau, in aceste zile de nesuferita nepasare, de lancezeala si de viata usuratica, la o deplina lepadare de sine si de
tot ce nu e dupa Scriptura, la o adevarata predare fata de Hristos si la o incredere nezguduitd in Dumnezeul cel viu.

Acest capitol ne da o istorisire amanuntita a calatoriilor poporului lui Dumnezeu in pustie. E cu neputinta ca citindu-le sa nu fim adanc miscati
de atata dragoste si ingrijire aratata de Dumnezeu intr-un chip asa de deosebit in timpul acestor calatorii. El a binevoit sa pastreze istorisirea
faptelor sarmanului Sau popor, din clipa iesirii din Egipt pana ce a trecut lordanul, din tara mortii si a intunericului in tara unde curge lapte si
miere. ,,caci Domnul, Dumnezeul tau, te-a binecuvantat in tot lucrul mainilor tale si ti-a cunoscut calatoria in aceasta mare pustie. lata, de
patruzeci de ani de cand Domnul Dumnezeul tau este cu tine, si n-ai dus lipsa de nimic” (Deuteronom 2:7).

El a mers inaintea lor, fiecare pas al calatoriei a cutreierat toate popasurile pustiei; in toate intristarile lor, El a fost intristat. El a purtat grija
de ei ca o doicd plina de dragoste. in timpul celor patruzeci de ani, n-a I&sat s |i se invecheasc& imbracamintea, nici s& le oboseasca
picioarele. El le-a croit drumul pe care mana Sa ia purtat, insemnand cu grija fiecare pas al acestei minunate calatorii si fiecare loc de
poposire in pustie. Ce calatorie! Ce tovaras de drum!

E foarte mangaietor pentru inima sarmanului calator trudit, sa fie incredintat ca fiecare popas al calatoriei lui in pustie este hotarat de
dragostea nemarginita si de intelepciunea fara gres a lui Dumnezeu. El duce pe poporul Sau pe un drum drept: nu este nici-o greutate in
fmprejurarile lor, nici-o bautura in paharul lor, care sa nu fie randuita de El insusi in legatura cu binele lor de acum si cu fericirea lor vesnica.
De ar fi singura noastra dorinta sa mergem cu El zilnic intr-o incredere de copil, aruncand asupra Lui toate ingrijorarile noastre si lasandu-ne
deplin Tn mainile Sale cu tot ce avem! Aceste este adevaratul izvor al pacii si al binecuvantarii in tot timpul calatoriei. Apoi, cand trecerea prin
pustie se va ispravi si vom fi ajuns la cel din urma popas, El ne va lua ca sa fim totdeauna cu El. Atunci plini de bucurie, in lacasul cel de sus,
vom privi inapoi la luptele, primejdiile si grozaviile care ne turburau inimile si nu le vom mai vedea urma. Vrajmasii vor fi biruiti, iar mana Lui
ne va sterge lacrimile. Ne vom aduce aminte de acest drum pamantesc, unde inima simte acum bogatia cerescului Sau har si al dragostei
dumnezeiesti. Inimile noastre vor fi pline atunci de o veselie sfanta.

Capitolul 34 ne arata hotarele mostenirii, asa cum le trasese méana lui Dumnezeu. Aceiasi mancare le indreptase caile, le pune hotarele
locuintei. Vai! n-au luat niciodata in stapanire pamantul asa cum il daduse Dumnezeu. El le daduse tara intreaga si pentru totdeauna. El n-au
luat nsa decat o parte si numai pentru o vreme. Dar, slava lui Dumnezeu, se apropie, clipa cand samanta lui Avram va intra in deplina si
vesnica stapanire a acestei frumoase mosteniri, de care este lipsitda acum. Dumnezeu isi va Implini toate fagaduintele si va da poporului Sau
toate binecuvantarile intarite prin legamantul vesnic, legamant pecetluit cu sdngele Mielului. Nici-o iota sau frantura de slova nu va trece din
tot ce a spus El. Fagaduintele Sale sunt toate ,Da” si ,Amin” in Isus Hristos, care este acelasi ieri, astazi si in veci.

Cele dintai randuri ale acestui capitol atat de interesant ne infatiseaza o grija plina de indurare din partea lui Dumnezeu pentru slujitorii Sai:
Levitii. Fiecare din semintiile lui Israel, dupa starea lor, avea dreptul ca sa nu zicem ca era datoare, sa dea Levitilor un numar oarecare de
cetati cu locul in jurul lor.

Slujitorii lui Dumnezeu atarnau in totul de El pentru partea lor de mostenire. El nu aveau nici mostenire nici stapanire, decat in Dumnezeu.
Binecuvantata mostenire! Ce parte scumpa! Asa o priveste credinta. Ferice de cei care intr-adevar pot zice Domnului: , Tu esti partea mea de
mostenire si paharul meu”. Dumnezeu purta grija de slujitorii Sai si Tngaduia intregii adunari a lui Israel sa guste bucuria sfanta de a lucra



fmpreuna cu El pentru ingrijirea de nevoile celor care de buna voie, parasind totul, se predasera in slujba Lui.

Asa dar, vedem ca, in cele douasprezece semintii ale lui Israel, patruzeci si opt de cetati cu imprejmuirile lor trebuiau date Levitilor; din acest
numar Levitii aveau dreptul sa aleaga sase cetati ca sa slujeasca de scapare bietului ucigas fara voie. Ce masura plina de indurare.

Cetatile de scapare erau asezate: trei la rasarit si trei la apusul lordanului. Putea Ruben si Gad sa fi avut sau nu dreptate asezandu-se la
rasaritul acestui insemnat hotar; Dumnezeu in indurarea Sa nu voia sa lase insa pe ucigasul fara voie fara adapost impotriva razbunatorului
sangelui. Dimpotriva, potrivit dragostei Sale, a voit ca aceste cetati care erau hotarate ca adapost sa fie la indemana lui. Totdeauna era o
cetate la indemana celui care putea fi in primejdie de sabia razbunatorului séngelui. Lucrul acesta era vrednic de Dumnezeul nostru. Daca se
intdmpla ca un ucigas fara voie sa cada in mainile razbunatorului sangelui, nu era din pricina c-ar fi lipsit adapostul, ci pentru ca n-a stiut sa-I
foloseasca. Fusesera luate toate masurile trebuincioase; cetatile aveau nume; erau bine hotarate si cunoscute de toti. Total era cat se poate
de lamurit si usor. Asa erau caile pline de indurare ale lui Dumnezeu.

Fara indoiala, era datoria ucigasului fara voie sa-si puna toata puterea ca sa ajunga in cetatea de scapare si fireste ca o facea. Nu este
ingaduit ca cineva sa fie asa de orb sau nechibzuit, incat sa incruciseze bratele cu nepasare, spunand:Daca mi-o fi scris sa scap, voi scapa;
silintele mele nu sunt de trebuinta. Daca n-o fi sa scap, nu voi scapa; silintele mele nu sunt folositoare. Nu ne putem inchipui un ucigas fara
voie vorbind asa, s-au facandu-se vinovat de o asa orbie! El stia bine ca, daca razbunatorul sangelui ar fi pus mana pe el, asemenea pareri nu
i-ar fi slujit la nimic, N-avea sa faca decat un singur lucru sa-si scape viata: sa fuga numaidecat de judecata si sa ajunga la un adapost sigur,
in l[duntrul portilor cetatii de scapare. Odata ajuns acolo, putea sa rasufle in buna voie. Nici-un rau nu putea sa-l atinga, era intr-o siguranta
deplina. Daca i s-ar fi putut atinge un singur par al capului in hotarele cetatii, ar fi fost o necinste si ocara adusa oranduirii dumnezeiesti. E
adevarat ca trebuia sa fie cu bagare de seama. Nn trebuia sa se arunce in primejdie iesind afara din porti. inlauntru era in siguranta depling,
afara era totdeauna in primejdie. Nu putea sa-si cerceteze nici prietenii. Era surghiunit de la casa parinteasca. Cu toate acestea, nu era un
rob fara nadejde. Fara ai lui si lipsit de locasul dragostei inimii lui, astepta moartea marelui preot, dupa care avea sa fie slobod in totul si
asezat iar in mostenirea lui si n mijlocul a lor lui.

Credem ca aceasta frumoasa oranduire priveste in deosebi pe Israel. Ei au ucis pe Domnul vietii; dar e vorba sa stim cum sunt vazuti de
Dumnezeu: ca ucigasi de rand s-au ca ucigasi fara voie? Daca El ii vede ca ucigasi cu voia, nu mai este nici-o scapare si nici-o nadejde pentru
ei. Nici-un ucigas cu voia n-ar fi putut sa se adaposteasca intr-o cetate de scapare. lata legea in aceasta privinta, asa cum se gaseste in losua
20: ,Domnul a vorbit lui losua, si a zis: ,Vorbeste copiilor lui Israel, si spune-le: ,,Hotarati-va cum v-am poruncit prin Moise, cetati de scapare,
unde sa poata fugi ucigasul care va omori pe cineva fara voie, fara sa aiba de gand sa-l omoare; ele sa va fie un loc de scapare impotriva
razbunatorului sangelui. Ucigasul sa fuga intr-una din aceste cetati, sa se opreasca la intrarea portii cetatii, si sa spuna intamplarea lui
batranilor cetatii aceleia; ei sa-I primeasca la ei in cetate, si sa-i dea o locuintd, ca sa locuiasca impreuna cu ei. Daca razbunatorul sangelui il
va urmari, ei sa nu dea pe ucigas in mainile lui; caci fara sa vrea a omorat pe aproapele lui, si fara sa-i fi fost vrajmas mai thainte. El sa
ramana in cetatea aceasta pana se va infatisa Thaintea adunarii ca sa fie judecat, pana la moartea marelui preot care va fi atunci in slujba.
Atunci, ucigasul sa se intoarca si sa intre iarasi in cetatea si in casa lui, Tn cetatea de unde fugise” (losua 20:1-6). Dar pentru ucigasul cu voie,
legea era aspra, neinduplecata.

Israel deci, prin harul binevoitor al lui Dumnezeu, va fi privit ca un ucigas fara voie si nu ca un ucigas de rand: ,Tata, iarta-i, caci nu stiu ce
fac”! Aceste cuvinte puternice s-au suit la urechea si inima Dumnezeului lui Israel. Poporul acesta acum este sub blestemul lui Dumnezeu. Ei
sunt surghiuniti din tara si casa parintilor lor; insa vine vremea, cand vor fi asezati iarasi in tara nu prin moartea adevaratului Mare Preot,
Isus, caci El nu mai poate muri niciodata, ci El va parasi locul unde e acum si se va aréta intr-altfel, ca Preot impé&rat, ca s& sad& pe scaunul
Sau de domnie. Atunci si numai atunci Israel se va intoarce in tara lor, multd vreme pierduta si in mostenirea parasita. Ucigasul fara voie
trebuie sa locuiasca departe de ai lui pana la timpul hotarat; insa nu va fi privit ca un ucigas de rand, pentru ca a ucis fara sa stie. ,macar ca
mai fnainte eram un hulitor, un prigonitor si batjocoritor. Dar am capatat indurare, pentru ca lucram din nestiinta, Tn necredinta!” (1 Timotei
1:13). ,,Si acum, fratilor, stiu ca din nestiinta ati facut asa, ca si mai marii vostri” (Fapte 3:17).

Aceste versete, impreuna cu mijlocirea de pret a Celui care a fost ucis, pun pe Israel pe taramul ucigasului fara voie, nu pe al unui ucigas de
rand. Dumnezeu a pregatit poporului Sau prea iubit o scapare si un adapost si la vremea hotarata, ei se vor intoarce in lacasurile pierdute
mult timp, Th acel pamant pe care Dumnezeu I-a dat ca un dar pentru totdeauna prietenului Sdu Avraam.

lata adevaratul inteles al asezarii cetatilor de scapare. Daca le-am privi ca potrivindu-se pentru pacatosul care gaseste scapare in Hristos,
ne-am izbi de o multime de nepotriviri. Fiindca mai intai, ucigasul, in cetatea de scapare, nu era scutit de osanda, cum vedem in losua 20:6.
Pentru credinciosul in Isus, nu este si nici nu poate fi osanda, pentru ca Hristos a purtat osanda in locul lui. Se putea ca cel care ucisese fara
voie, sa cada in mainile razbunatorului, daca ar fi iesit afara din portile cetatii. Credinciosul nu poate pieri niciodata; el este in tot atata
siguranta ca fnsusi Mantuitorul.

in sfarsit, pentru ucigasul fard voie, era vorba de o siguranta si viatd vremelnica in aceastd lume. Pentru credinciosul in Isus, e vorba de viata
si mantuire vecinica Tn lumea viitoare. De fapt, aproape in fiecare amanunt, este o deosebire izbitoare. Numai intr-un loc se potrivesc
amandoua: in darea in vileag a primejdiei si nevoia grabnica de fuga spre a gasi scapare. Daca ar fi fost o ciudata prostie din partea
ucigasului fara voie sa se opreasca sau sa sovaiasca o clipa, nainte ca sa se gaseasca in siguranta cetatii de scapare, ar fi o nebunie si mai
ciudata din partea pacatosului sa intarzie s-au sa sovaiasca de a veni la Hristos. Razbunatorul putea sa nu izbuteasca sa puna mana pe
ucigas, cu toate ca nu se ascunsese in cetate; dar osanda trebuie sa ajunga negresit pe orice pacatos care nu-i in Hristos. Nu este alt mijloc
de scapare, chiar daca numai un fir de par desparte sufletul de Hristos. Ce gand adanc! De ar putea el sa aiba adevarata insemnatate pentru
oricare dintre cititorii care traiesc inca in pacate! Sa nu poata gasi nici-o clipa de liniste pana nu vor alerga sa gaseasca scaparea si sa apuce
nadejdea data in Evanghelie! Osanda sta gata sa se dezlantuie Tn chip hotarat. Si nu e vorba numai ca poate veni razbunatorul; ci osanda
trebuie sa cada peste toti cei ce nu sunt in Hristos.

O, cititor neintors la Dumnezeu, nepasator si usuratic, daca ti-ar cadea in maini aceasta carte, asculta glasul acesta de instiintare: Fugi ca
sa-ti mantuiesti viata! Te rugam cu staruinta: nu mai zabovi. Zabava inseamna nechibzuinta. Fiecare clipa este de pret. Nu stii clipa cand ai
putea fi secerat de moarte si trimes in locul unde nu vei avea nici-o raza, nici cea mai slaba licarire de nadejde, in locul de intuneric,
nenorocire si zbuciumare vesnica.



Scumpe prieten, ingaduie-ne sa te rugam, in aceste randuri de la urma, sa vii acum, asa cum esti, la Isus, care sta cu bratele si inima plind de
dragoste, gata sa te primeasca, sa te adaposteasca, sa te mantuiasca, sa te binecuvanteze potrivit cu dragostea Sa si cu pretul desavarsit al
Numelui si jertfei Sale. Dumnezeu, prin puterea Duhului celui vesnic, sa te indemne sa vii acum: ,Veniti la Mine”, zice Domnul si Mantuitorul
plin de dragoste, ,toti cei truditi si Tmpovarati si Eu va voi da odihna”. Ce cuvinte de pret - De ar cadea ele cu putere dumnezeiasca, intr-o
inima cat de trudita!

Ispravim gandurile asupra acestei minunate parti din Cartea lui Dumnezeu izbiti de adancimea si bogatia comorii la care am incercat sa
indreptam pe cititor, dar incredintati si de slabiciunea si saracia insemnarilor, lamuririlor si gandurilor pe care le-am dat. Cu toate acestea,
avem increderea ca Dumnezeul cel viu va face, prin Duhul Sfant, ca inima si duhul cititorului crestin sa se foloseasca de adevarul Sau de pret
si sa-1 puna in slujba Sa, in aceste zile rele, pentru ca Numele Domnului Isus Hristos sa fie preamarit si adevarul pastrat in toata puterea lui.

Acum trebuie sa ne aducem aminte ca este o primejdie chiar in vrednicia si starea aleasa pe care o da credinta celor ce o au, prin har. Sa ne
pazim cu grija de aceasta primejdie. Aceasta este aratata in chip izbitor la sfarsitul istoriei fetelor Iui Telofhad.

,Parintii” casei lui losif trebuie sa fie ascultati ca si ,fetele”. Credinta acestora din urma era din cele mai frumoase; insa se temeau ca in locul
deosebit unde le ridicase credinta lor, sa nu uite drepturile altora, marind hotarele mostenirii parintilor lor. Avem nevoie sa fim paziti din toate
partile, pentru ca plinatatea credintei si a marturiei sa fie pastrate cum se cuvine.

Asa s-a oranduit totul. Lucrarea credintei este carmuita de adevarul lui Dumnezeu, drepturile personale se potrivesc cu foloasele adevarate
ale tuturor; in acelasi timp, slava, lui Dumnezeu este asa de deplin pastrata, ca in anul de veselie, in loc de amestecare in hotarele lui Israel,
mostenirea este asigurata nestirbita dupa randuiala dumnezeiasca.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/numeri-2715-23-c-h-mackintosh/

	Numeri - Comentarii C. H. Mackintosh

