clickbible.org

Leviticul - Comentarii W. McDonald

A. Ofranda arsa de tot (cap. 1)

Levitic incepe cu momentul Tn care Domnul il cheama pe Moise, vorbindu-i din cortul intalnirii. Dupa cum a remarcat Bonar, in citatul de la
inceputul comentariului asupra cartii Levitic, nici o alta carte ,,nu cuprinde mai multe din insesi cuvintele rostite de Dumnezeu decat Levitic,
fapt de natura sa demonstreze necesitatea de a o studia cu si mai multa ravna si daruire."

La inceput Domnul prescrie cinci jertfe: arsa de tot, de mancare, de pace, pentru pacat si pentru calcare de lege. Primele trei erau cunoscute
sub denumirea de jertfe de o placuta mireasma iar ultimele doua ca jertfe pentru pacat. Primele trei erau voluntare, ultimele doua obligatorii.

Primul mesaj pe care doreste Dumnezeu sa-l transmita copiilor lui Israel este ca ei au datoria de a aduce ofrande Domnului din animalele lor -
atat din cirezile, cat si din turmele lor de oi.

Capitolul 1 se ocupa de jertfa arsa de tot (ebr. olaki) Existau trei trepte, in functie de posibilitatile materiale ale celui ce aducea jertfa: un taur
din turma (v. 3; cf. v, 5), deci un animal de parte barbateasca fara cusur; un berbec sau un tap (v, 10), deci un animal de parte barbateasca
fara cusur; turturele sau pui de porumbei (v. 14). Toate acestea erau animale pasnice; nici un animal de natura salbatica nu era jertfit pe
altarul Domnului.

Peter Pell sugereaza ca taurul 1l reprezinta pe Domnul nostru ca Lucratorul neobosit si rabdator, care intotdeauna implineste voia Tatalui in
viata Sa de slujire desavarsita si in moartea Sa de jertfa desavarsita. Oile il reprezinta pe Domnul in ipostaza Celui bland si smerit, care se
supune de buna voie si fara murmur voii lui Dumnezeu. Oaia il reprezinta pe Cristos ca inlocuitor sau Substitut al nostru. Turturica ni-L
prezinta ca fiind Cel ceresc si de asemenea ca Om al durerilor (turturica fiind asociata cu sentimentele de jale).

"lata, Victima fara pata moare, Pe lemnul crucii plateste pentru pacatele mele Mielul lui Dumnezeu, Jertfa desavarsita, Care S-a daruit pentru
mine!” - Autor anonim

indatoririle celui ce aducea jertfa: El aducea jertfa la usa cortului intalnirii, 1anga altarul de bronz (v. 3); punea mana pe capul victimei (v. 4))
(sau: ,se rezema cu mana de victima, se bizuia pe ea"); injunghia taurul (v. 5) sau tapul sau capra (v. 11); jupuia animalul si-l taia in bucati
(v. 6, 12); spala maruntaiele si picioarele cu ap& (v. 9,13). in versetul 3 sintagma: , de bun voie" este tradusa in unele versiuni prin ,ca sa fie
primit" sau ,ca sa fie placut Thaintea Domnului", Observati versetul 4.

indatoririle preotilor: Ei stropeau sangele animalului de jur imprejur pe altar (v. 5,11); faceau, foc pe altar si puneau lemne pe foc (v. 8,12).
Tot ce se afla pe altar ardea, in afara de pielea animalului (v. 13;7:8). in cazul pasarilor, preotul fi rupea capul, I4sand s3 i se scurga sangele
in partea laterala a altarului. Apoi punea gusa cu penele ei si le arunca in partea de est a altarului, dupa care despica trupul pasarii fara sa-I
taie Tn bucati si ardea pasarea pe altar. Verbul folosit pentru descrierea actiunii de ardere este identic cu cel folosit in cazul arderii tamaiei; in
schimb n cazul jertfelor pentru pacat, se foloseste un alt verb.

Distribuirea jertfei: Tot ce ardea pe altar apartinea lui Dumnezeu; pielea era data preotilor (7:8); ofertantul nu primea nici o parte din aceasta
jertfa.

Persoana care aducea o jertfa de ardere de tot exprima completa sa predare si devotamentul integral pentru Domnul. Aflam din alte parti ale
Scripturii ca aceasta ofranda era adusa in diverse si multiple ocazii. (Pentru amanunte, consultati un dictionar biblic.)

De obicei, jertfa arsa de tot il infatiseaza pe Cristos, Cel fara pata, jertfindu-Se pe de-a-ntregul lui Dumnezeu. Pe altarul de la Calvar Mielul lui
Dumnezeu a fost mistuit cu totul de flacarile justitiei divine. Admirabilul imn compus de Amelia M. Huli surprinde cu acuratete spiritul acestei
jertfe:

"Am fost la altar si L-am vazut pe Miel Cum a fost prefacut in cenusa pentru mine; Si am urmarit dulcea mireasma suindu-se la cer, Fiind bine
primita de Tine, o, Tata.”

B. Ofranda de cereale (cap. 2)

Numita si jertfa de mancare, aceasta ofranda de cereale (ebr. minhah) era o jertfa din floarea fainii sau din gréane (termenul ,meat" din
versiunea KJV (,carne" in engleza contemporand) avea in 1611, cand a aparut aceasta traducere, sensul de alimente solide, prin opozitie cu
lichidele. in engleza secolului al 17-lea pentru carne se folosea termenul flesh. Unii carturari considerd c& termenul minhah ar deriva din

radacina verbului ,a conduce" sau ,a calauzi").

Jertfa propriu-zisa: Existau diverse tipuri de ofrande de cereale, dupa cum urmeaza: din floarea fainii, cu untdelemn si cu tamaie (v. 1).
Aceasta nu se gatea, ci se lua doar un pumn din ea si se ardea pe altar (v. 2). Existau trei tipuri diferite de paine sau turte:

(a) coapta in cuptor (v. 4);
(b) coapta in tigaie (v. 5);

(c) gatita intr-un vas acoperit (v. 7; KJV si RSV spun: ,tigaie pentru friptura", dar unii cred ca aceasta ofranda era fiarta in apa, ca in cazul
galustelor; versiunea romana Azimioara: ,coapta pe gratar"). Mai erau apoi grauntele, reprezentand roadele dintai ale recoltei, care erau
prajite in foc (v. 14). Versetul 12 se refera la o ofranda speciala de mancare (23:15-21) care nu era arsa pe altar, deoarece continea dospeala.


https://clickbible.org/post/leviticul-2523-28-w-mcdonald/

Nu era voie sa se foloseasca nici o dospeala sau miere, la nici una din aceste ofrande de mancare (v. 11), intrucat acestea presupuneau
fermentare si dulceata in stare nativa. Dar la ofrande se adauga sare, ca semn al legamantului incheiat intre Dumnezeu si Israel, sarea
aceasta fiind numita: sarea legamantului (v. 13) si semnificand faptul ca legdmantul nu putea fi desfacut, anulat sau desfiintat. Vezi Num
18:19;2Cron 13:5:Ezec 43:24, unde se fac alte referiri la ,legamantul sarii".

indatoririle ofertantului: El pregatea ofranda acasa si o aducea la preoti (v. 2,8).
indatoririle preotului: Preotul prezenta ofranda la altar (6:14); apoi lua un pumn din ofranda si ardea acest pumn memorial pe altar (v. 2,9).

Distribuirea ofrandei: Acest ,pumn memorial", ars pe altar impreuna cu toata tamaia, era al Domnului; preotii aveau voie sa ia pentru ei
restul ofrandei, ca hrana (v. 3,10). Preotul care oficia slujba avea dreptul sa ia din tot ce se cocea sau gatea intr-un vas sau intr-o tigaie (7:9).
Tot ce era amestecat cu untdelemn si tot ce era uscat apartinea restului preotilor (7:10); ofertantul nu primea nici o parte din aceasta
ofranda.

Persoana care aducea jertfa de mancare recunostea belsugul de lucruri bune pe care i I-a daruit Domnul in viata, reprezentat prin faina,
tamaie, untdelemn (si vin, in cazul jertfei de bautura).

Pe plan simbolic aceasta ofranda reprezinta perfectiunea morala a vietii Mantuitorului (floarea fainii), nepatata de rau (absenta dospelii), de o
mireasma placuta inaintea lui Dumnezeu (tamaia) si plina de Duhul Sfant (untdelemnul) - idee exprimata admirabil de autorul acestui imn:

"Viata plina de iubire, ce se varsa inmiresmata si sfanta!

Viata asezata intre spinii unei lumi pline de cruzime,

in mijlocul careia stréluceste si mai luminos, dandu-si parfumul ales!
Viata, din care fata iubirii lui Dumnezeu se arata in toata splendoarea ei,
dar plind de smerenie, indemnandu-ne si pe noi, o, Doamne,

la picioarele Tale sa ne plecam!”

C. Ofranda de pace (cap. 3)

Jertfa de pace (de partasie sau de multumire) (ebr.: shelem - cuvantul acesta, redat aproape intotdeauna in forma sa de plural shelamim,
este Tnrudit cu binecunoscutul shalom din limba ebraica. Gama de semnificatii a termenului in limba ebraica este mult mai cuprinzatoare
decat absenta ostilitatii, incluzand si ideea de prosperitate, bunastare, intregire si pace cu Dumnezeu. Un al doilea sens al cuvantului este o
jertfa de comuniune in prezenta lui Dumnezeu. De obicei (nu Thsa in cazul de fatd) jertfa de pace ocupa ultimul loc, drept care unii carturari
considera ca termenul ar proveni dintr-un cuvant vechi, cu intelesul de ,,a completa", ,a incheia". Carr face o aplicatie adecvata pe marginea
acestei semnificatii: ,Daca sensul acesta este sensul avut in vedere, referirile din NT la Cristos ca Pacea noastra (de ex. Efes 2:14) capata o
semnificatie deosebita, intrucat El este jertfa finala pentru noi - cf. Evr 9:27; 10:12") celebra pacea cu Dumnezeu, intemeiata pe eficacitatea
sangelui ispasitor. Era o sarbatoare a bucuriei, iubirii si comuniunii.

Ofranda propriu-zisa: Si la aceasta jertfa existau trei trepte: un animal din turma (boi sau vite), de parte barbateasca sau femeiasca (v.
1-5); un miel din turma, de sex masculin sau feminin (v. 6-11); o capra din turma, de sex masculin sau feminin (v. 12-17).

indatoririle ofertantului: El aducea animalul inaintea Domnului la poarta curtii (v. 1,2,7,12); isi punea méana pe capul victimei (v. 2,8,13); o
injunghia la usa cortului (v. 2,8,13); separa anumite parti din animal - grasimea, rinichii si grasimea de pe ei, de pe coapse si prapurul
ficatului, pe care-l va dezlipi de langa rinichi - pe care le ardea apoi pe altar (v. 2,4,9,10,14,15).

indatoririle preotilor: Ei stropeau sangele pe altar de jur imprejur (v. 2,8,13); ardeau partea care se cuvenea Domnului (grasimea, etc.)
deasupra jertfei arse de tot (v.5).

Distribuirea ofrandei: Partea Domnului, numita mancarea unei jertfe mistuite de foc (v. 11), era grasimea, rinichii si grasimea de pe ei, de pe
coapse si prapurul ficatului; in Levitic 7:32,33 aflam ca preotul care oficia slujba primea coapsa dreaptd dupa ce aceasta fusese prezentata
mai intai ca ofranda leganata; ceilalti preoti primeau pieptul animalului (7:31). Acesta era prezentat mai intai ca jertfa leganata inaintea
Domnului; ofertantul primea restul jertfei (7:15-21). Este singura ofranda in care ofertantul primea o portiune din ea. Probabil el organiza apoi
un ospéat pentru familia si prietenii lui, un fel de masa a partasiei. in felul acesta ofranda promova pacea intre israelitii aflati sub prevederile
legamantului.

Persoana care aducea aceasta ofranda exprima recunostinta si bucuria sa pentru pacea care ii umplea inima, in starea sa de partasie cu
lehova. O persoana putea aduce o ofranda de pace si in legatura cu vreun juramant pe care |-a facut Domnului sau ca prinos de recunostinta
pentru o favoare deosebita ce i s-a facut.

De asemenea jertfa mai are o semnificatie tipica (simbolica), dupa cum arata Peter Pell:

"Lucrarea ispravita a lui Cristos in relatie cu credinciosul se vede limpede in aceasta jertfa de pace. Domnul Isus este pacea noastra (Efes 2:
14), dupa ce a facut pace prin sangele Sau varsat pe crace (Col 1:20). El a predicat aceasta pace celor care erau departe si celor care erau
aproape (Efes 2:17), surpand astfel zidul mijlociu al despartirii dintre evrei si neamuri. in Cristos Dumnezeu si pacatosul se intalnesc in pace;
dusmania de care aveam parte a disparut. Dumnezeu este satisfacut pentru ca s-a facut ispasire pentru pacat, pacatosul este reconciliat si
ambii sunt satisfacuti cu Cristos si cu tot ce a facut EL.”



Imnul compus de Lordul Adalbert Cecil preamareste lucrarea savarsita de Cristos pentru noi:

"0, pace minunata ce izvoraste de-a pururi din gandurile nutrite de Dumnezeu fata de Fiul Sau! O, pace minunata de a sti ca toate s-au
rezolvat la cruce.

Pace cu Dumnezeu! Sangele din cer imi spune ca sunt iertat in vremea de acum. Pace cu Dumnezeu! Domnul e viu in vecii vecilor!
Neprihanirea mi-a fost trecuta acum in cont, facandu-ma liber cu adevarat.”

Israelitilor li s-a interzis s& manance grasimea sau sangele, intrucat acestea apartineau Domnului. Pe langa sensul ei simbolic, aceasta regula
privitoare la grasime a fost, desigur, un fel de medicina preventiva. Astazi medicii recomanda o reducere a consumului de grasime, cu scopul
de a diminua cazurile de hipertensiune, boli cardio-vasculare si maladii pulmonare.

Aceste prime trei jertfe - cea arsa de tot, cea de mancare si cea de pace - au avut locul lor bine stabilit in viata de inchinare publica a natiunii,
dar, desigur, puteau fi aduse oricand Domnului si de catre persoane individuale, pe baza voluntara. Israelitilor li s-a poruncit insa sa aduca
urmatoarele doua jertfe in cazul in care cineva a pacatuit. Vedem astfel cum sunt ingemanate aceste doua concepte, inchinarea voluntara si
ispasirea obligatorie, in cadrul jertfelor.

D. Ofranda pentru pacat (4:1-5:13)

Jertfa pentru pacat (ebr.: hattath - oricat de ciudat ar parea acest lucru, termenul ebraic de aici, ce apare de aproape 300 de ori in VT, poate
insemna fie ,pacat", fie ,jertfa pentru pacat) a fost randuita pentru un popor rascumparat. Ea nu se refera la un pacatos care vine la Domnul
cautand mantuirea, ci il are in vedere pe un israelit, guvernat de legamantul incheiat de Domnul cu poporul Sau, care cauta iertare. Are de a
face cu pacatele savarsite fara stiinta si fara intentie.

Jertfa propriu-zisa: Existau diferite trepte de jertfe, in functie de persoana care a pacatuit: Preotul uns - adica marele preot, daca prin pacatul
sau acesta a adus vina asupra poporului (v. 3) - aducea un vitel f&ra cusur. intreaga adunare (v. 13) aducea de asemenea un vitel; o
capetenie (v. 22) aducea un tap fara cusur; o persoana obisnuita (v. 27) aducea o iada fara cusur (v. 28) sau un miel de sex feminin, fara
cusur (v. 32). (Termenul din ebraica indica faptul ca erau animale ajunse la maturitate.)

indatoririle celor ce aduceau jertfa: in general ofertantul aducea animalul la poarta curtii tabernacolului, il prezenta Domnului, isi punea méana
pe capul sau, il injunghia si despartea grasimea, rinichii si prapurul ficatului. Batranii Israelului efectuau aceasta operatie in locul adunarii (v.
15). Moartea victimei era considerata, simbolic, drept moartea pacatosului.

indatoririle preotului: Pentru el si pentru adunare, marele preot ducea sangele jertfei in locul sfant din tabernacol, il stropea de sapte ori in
fata perdelei (v. 5,6,16,17) si pe coarnele altarului de aur al tamaierii (v. 7,18). Apoi turna restul sangelui la temelia altarului jertfei arse de
tot (v. 7,18). In cazul unui dregator sau al oamenilor de rand, un preot stropea sangele pe coarnele altarului arderii de tot, turnand restul
sangelui in partea inferioara a altarului (v, 25,30,34). Pentru toate categoriile de israeliti el ardea grasimea, rinichii, grasimea de deasupra
ficatului, ficatii si prapurul ficatului pe altarul arderii de tot (v. 8-10,19,26,31). in cazul jertfei pentru marele preot sau pentru intreaga
adunare, restul animalului era dus afara din tabara si ars (v. 11,12,21).

Distribuirea ofrandei: Partea Domnului era cea care se ardea pe altar - grasimea, rinichii, prapurul ficatului, etc. Preotului i se permitea sa
manance carnea ofrandelor unui dregator sau ale unui om de rand, intrucat sangele acestor jertfe nu era introdus n sanctuar (7:30), cum era
cazul la ofrandele marelui preot si ale adunarii (4:5,6,16,17). De asemenea el putea manca ofrandele descrise la 5:6,7,11, din acelasi motiv.
Nici o parte a ofrandelor de mai sus nu era pusa deoparte pentru ofertant.

Trupul oricarei ofrande pentru pacat al carei sange a fost introdus in locul sfant era ars afara din tabara. Tot asa si Domnul nostru, prin
sangele Sau propriu, a intrat in locul sfant o data pentru totdeauna (Evr 9:12) dupa ce a suferit in afara orasului lerusalim. Suntem indemnati
,Sa iesim la El afara din tabara, purtand ocara Lui" (Evr 13:13).

Nota: sintagma , pacat comis din nestiinta" pare sa insemne mai mult decat simpla nestiinta cu privire la acel pacat, sensul fiind probabil
acela ca pacatul nu a fost comis in mod intentionat, ca nu a fost savarsit ca act de sfidare sau de razvratire. Nu exista jertfa pentru pacatul
comis cu voia, ci acesta reclama pedeapsa cu moartea (Num 15:30).

Persoana care aducea o jertfa de pacat recunostea ca a pacatuit, dar fara intentie, ci din slabiciune sau nebagare de seama. El voia sa obtina
iertarea pentru pacate si curatirea ceremoniala.

Jertfa pentru pacat ne indreapta privirile, in mod simbolic, spre Cristos, care ,a fost facut pacat" pentru noi, desi El nu a cunoscut nici un
pacat, pentru ca noi sa fim neprihanirea lui Dumnezeu in El. Unii sugereaza ca jertfa pentru pacat il intruchipeaza pe Cristos care Se ocupa de
ceea ce suntem, pe cand jertfa pentru nelegiuire il infatiseaza ocupandu-Se de ceea ce am facut.

"Pe El, cel sfant, care n-a cunoscut nici un pacat, Dumnezeu L-a facut pacat pentru noi;

Pe acea cruce a rusini

Mantuitorul a murit ca sufletele sa ni le castige.

Sangele Lui scump a fost singurul care a putut

Sa spele ale noastre pacate, indepartandu-le.

Prin slabiciune El asupra iadului a triumfat



Prin moarte El biruinta a castigat.”
Hannah K. Budingiiam

Primele 13 versete din capitolul 5 par sa descrie jertfa pentru nelegiuire (vezi v. 6), dar in general se recunoaste ca aceste versete au de a
face cu alte doua trepte ale jertfei pentru pacat. Motivul pentru care nu le tratam in cadrul jertfei pentru nelegiuire este faptul ca nu se spune
nimic despre restitutie, care constituia o parte importanta a jertfei pentru nelegiuire. (Dar se recunoaste de comun acord ca versetele 1-13
sunt strans inrudite atat cu jertfa pentru pacat, cat si cu cea pentru nelegiuire).

In loc s& se ocupe de anumite categorii de oameni, aceste jertfe au de a face cu diverse tipuri de pacate:

Versetul 1 descrie omul care desi stie ca s-a comis o infractiune, refuza sa depuna marturie dupa ce marele preot il pune sub prestare de
juramant. Ca evreu care traia sub lege, Isus a depus marturie cand marele preot L-a pus sub stare de juramant (Mt 26:63,64).

Versetul 3 descrie necuratia contractata prin atingerea de o persoana bolnava de lepra, de o rana supuranda, etc. Versetul 4 are de a face cu
rostirea unor juraminte pripite sau facerea unor promisiuni pe care cineva constata ulterior ca nu le poate indeplini.

Ofranda propriu-zisa: Existau trei tipuri de jertfe pentru aceste pacate, in functie de capacitatea ofertantului de a plati:
- un animal de sex feminin din turma, o oaie sau o capra, ca jertfa pentru pacat (v. 6);

- doua turturele sau doi pui de porumbel, unul ca jertfa pentru pacat, iar celalalt ca ardere de tot (v. 7);

- a zecea parte dintr-o efa de floarea fainii, fara untdelemn si fara tamaie (v. 11.).

Aceast? jertfa era la indeméana pana si a celui mai sarac israelit. Tot asa, nimeni nu este exclus de la iertarea care se capata prin Cristos. In
versetele 11-13 se naste intrebarea: ,Cum poate o ofranda de mancare sa constituie o ofranda pentru pacat, cand stim ca fara varsare de
sange nu exista iertare de pacate?" (Evr 9:22). Raspunsul e ca aceasta ofranda era adusa deasupra unei jertfe ce ardea pe altar si care avea
sange, jertfa de mancare capatand astfel valoarea unei jertfe de sange.

Indatoririle ofertantului: Mai intai de toate, el isi marturisea vinovatia (v. 5), apoi aducea ofranda sa la preot (v. 8).

indatoririle preotului: in cazul unei oi sau capre, el o aducea in conformitate cu instructiunile din capitolul 4, privind ofranda pentru p&cat,
daca ofranda consta din doua pasari, el oferea o pasare ca jertfa pentru pacat, rupandu-i gatul, stropind o parte din sange in partea laterala a
altarului si Iasand restul sa curga la temelia altarului (v. 8,9). Apoi aducea a doua pasare ca jertfa mistuita, arzand-o de tot pe altarul de
bronz (v. 10). Daca ofranda consta din floarea fainii, preotul lua un pumn din ea si-l ardea pe altarul arderii de tot. El il ardea deasupra altor
jertfe ce presupuneau varsarea de sange, conferindu-i astfel caracterul unei jertfe pentru pacat (v. 12).

Distribuirea jertfei: Partea Domnului consta din tot ce ardea pe altar. Preotul avea dreptul la tot ce ramanea (v. 13).
E. Ofranda pentru nelegiuire (5:14-6:7)

Ofranda sau jertfa pentru nelegiuire (ebr.: asham) - desi versiunile RSV si NEB traduc aici ,jertfa pentru vinovatie", este preferabila
traducerea traditionald - este descrisa in pasajul cuprins intre 5:14 si 6:7. Trasatura distinctiva a aceste jertfe este faptul ca trebuia sa se faca
restitutie pentru pacatul comis inainte de a fi fost adusa ofranda (5:16).

Existau mai multe tipuri de pacat pentru care trebuie sa se aduca o ofranda.

Nelegiuirea comisa fata de Dumnezeu: A nu-l acorda Domnului ceea ce era a Lui - zeciuielile si ofrandele, consacrarea roadelor dintai sau a
intailor nascuti, etc. (5:14). Comiterea din nestiinta a unei fapte interzise de Domnul (5:17) si dupa cate se pare o fapta care reclama
restitutie. ,In cazurile in care nu se putea stabili cine a fost nedreptatit, israelitul ce tinea cu tot dinadinsul sa respecte legea aducea totusi o
ofranda de vinovatie in mod separat".

Nelegiuirea impotriva omului: Tratarea cu inselaciune a aproapelui in chestiunea unei depuneri sau targ sau un act de jaf sau de asuprire
(6:2).

Gasirea unui obiect pierdut si declaratia sub juramant ca nu a fost gasit (6:3).

Se cerea o ofranda pentru nelegiuire si in cazul comiterii unei fapte de imoralitate cu o sclava care era logodita (19:20-22); de asemenea
pentru curatirea unui lepros (14:10-14) si intinarea unui nazireat (Num 6:6-12).

Ofranda propriu-zisa: Un berbec fara cusur (5:15,18;6:6) sau un miel de sex masculin in cazul unui lepros (14:12) sau a unui nazireat (Num
6:12).

indatoririle ofertantului: in cazul unei nelegiuiri comise Impotriva lui Dumnezeu, mai intai ofertantul aducea preotului restitutia, cu un adaos
de douazeci de procente. Apoi aducea animalul la preot, la intrarea in curtea tabernacolului, il prezenta Domnului, isi punea mana pe capul
animalului si-l injunghia. Apoi scotea grasimea, coada, rinichii si prapurul ficatului. Procedura era aceeasi ca in cazul unei nelegiuiri comise
Tmpotriva aproapelui. in ambele cazuri, ofertantul trebuia sa achite o penalitate de dou&zeci la sutd, menita s&-i aducd aminte ca pacatul nu
este aducator de profit, ci, dimpotriva se plateste si inca foarte scump!

indatoririle preotului: El stropea sangele pe altarul de bronz de jur imprejur (7:2); apoi ardea grasimea, coada, grdsimea care acoperd
maruntaiele, rinichii si prapurul ficatului pe altar (7:3,4).



Distribuirea jertfei: Partea Domnului era cea care ardea pe altar (7:5). Preotul care oficia slujba primea pielea berbecului (7:8). Toti preotii se
infruptau din carnea animalului (7:6). Ofertantul nu primea nici o parte din jertfa pentru pacat sau pentru nelegiuire.

Dupa cum am aratat, persoana care aducea o jertfa pentru nelegiuire cauta ispasire pentru o actiune de-a sa care a provocat pierderi sau
daune altcuiva.

Pe plan simbolic, jertfa pentru nelegiuire ne indreapta privirile spre acel aspect ai lucrarii lui Cristos prin care El a restaurat ceea ce de la
inceput El nu luase (Ps 69:4b). Prin pacatul omului, Dumnezeu a fost jefuit de slujire, inchinare, ascultare si slava. lar omul insusi a fost jefuit
de viata, pace, bucurie si partasie cu Dumnezeu. Ca jertfa noastra pentru nelegiuire. Domnul Isus nu numai ca a restaurat ceea ce se furase
prin pacatul omului, ci a adaugat pe deasupra. Asta intrucat Dumnezeu a primit mai multa slava prin lucrarea incheiata a lui Cristos decat
daca pacatul n-ar fi patruns deloc in lume. lar noi o ducem mai bine in Cristos decat am fi dus-o vreodata daca Adam n-ar fi cazut.

"De straiele sale divine El S-a lepadat,
invelindu-Si Dumnezeirea intr-o mantie de lut;
Si in acel vesmant Si-a etalat maiastra-l iubire.
Restituind ceea ce de fapt nu luase niciodata.”
Autor anonim

Sectiunea cuprinsa intre 6:8 si 7:38 prezinta ,legea jertfelor". in multe privinte, este foarte similara cu cele precedente, cu deosebirea c& se
adreseaza preotilor, pe cand instructiunile precedente erau destinate copiilor lui Israel (1:2).

Legea jertfei mistuite: Detalii suplimentare sunt date cu privire la vesmintele purtate de preot, maniera in care detasa cenusa ramasa de la
arderea de tot si atentia pe care trebuia s-o0 acorde ca focul de pe altar sa nu se stinga niciodata. Cenusa era asezata mai intai in partea de
est a altarului, dupa care era dusa afara din tabara, intr-un loc curat.

Legea jertfei de cereale: Aici aflam ca preotii trebuiau sa manance partea lor din jertfa in interiorul curtii tabernacolului si ca nu trebuia sa se
foloseasca dospeala, deoarece era prea sfanta pentru Domnul.

Oricare din copiii de sex masculin ai lui Aaron puteau sa manance jertfa de cereale, dar trebuiau sa fie sfinti, adica curati din punct de vedere
ceremonial. Acesti preoti nu deveneau sfinti atingandu-se de jertfe. Sfintenia nu se transmitea prin atingere, dar intinarea se transmitea in
felul acesta (Hag 2:11-13). Keil si Delitzsch interpreteaza ultima parte a acestui verset in sensul ca , orice mirean care se atingea de aceste
lucruri prea-sfinte devenea sfant in urma contactului cu ele, in consecinta el trebuind sa se pazeasca de intinare in acelasi mod ca si preotii
sfintiti."

Versetele acestea descriu o jertfa speciala de cereale pe care marele preot trebuia s-o aduca dimineata si seara, incontinuu. Era o jertfa arsa
de tot, mistuita de foc.

Legea jertfei pentru pacat: Cum am aratat deja, preotul avea voie sa manance portiuni din anumite jertfe pentru pacat (cele descrise in Lev
4:22-5:13), in cazul carora sangele nu era dus in sanctuar). Jertfele trebuiau mancate in curtea tabernacolului. Observati ca aceasta jertfa era
prea sfanta. Daca un mirean se atingea de carnea jertfei, trebuia sa fie sfant sau consacrat si trebuia sa se curateasca de intinare
ceremoniald, asemenea preotilor, desi nu putea sa exercite functiile preotesti. Daca o parte a sangelui era stropita pe o haina, acea haina
trebuia spalata - nu pentru ca era necurata, ci pentru ca sangele prea sfant sa nu fie scos din sanctuar si introdus in viata de toate zilele, fiind
astfel profanat. Un vas de lut folosit pentru prepararea carnii jertfei de pacat trebuia spart, intrucat vasele de lut, fiind poroase, absorbeau o
parte a sangelui si puteau fi folosite ulterior in scopuri profane. Un vas de bronz trebuia frecat bine si clatit cu apa, pentru ca nu cumva vreo
particica a jertfei prea sfinte pentru pacat sa intre in contact cu vreun alt lucru comun sau necurat. Jertfa pentru pacat, asemenea jertfei
pentru vinovatie, trebuia injunghiata in locul unde se injunghia jertfa pentru ardere de tot, adica in partea de nord a altarului (1:11), locul
umbrelor.

Primele sapte versete ale capitolului 7 fac o trecere in revista a legii jertfei pentru nelegiuire, tratata aproape integral la 5:14-6:7.
Versetul 8 se refera la jertfa arsa de tot si arata ca preotul care oficia slujba avea dreptul sa primeasca pielea animalului.
Versetul 9 indica portiunea din jertfa de cereale care ii revenea preotului oficiant iar versetul 10 ce le revenea celorlalti preoti.

Legea jertfei de pace este data in 7:11-21. Existau trei tipuri de jertfe de pace, in functie de motivul sau scopul ofrandei: pentru... multumire
(v. 12), pentru a-l aduce lauda lui Dumnezeu pentru vreo binecuvantare deosebita; pentru un juramant (adica o ofranda votiva) (v. 16), ,ca
implinire a unei promisiuni sau angajament facut lui Dumnezeu pentru ca a daruit raspunsul la 0 anumita cerere facuta in rugaciune; de
exemplu, pazirea de primejdii intr-o calatorie plind de pericole"; de buna voie sau voluntare (v. 16,17). ,Aceasta era dupa cate se pare sub
forma unei expresii spontane de lauda la adresa lui Dumnezeu, in semn de recunostinta pentru ceea ce S-a revelat El a fi." Jertfa pentru pace
propriu-zisa era un animal de sacrificiu (cap. 3), dar aici aflam ca era insotita de turte si paine. Turtele ce trebuiau sa insoteasca o jertfa de
multumire sunt listate in versetele 12 si 13. Ofertantul trebuia sa aduca unul din fiecare pentru o jertfa leganata si aceasta era data preotului
oficiant (v. 14). Carnea jertfei de multumire (v. 15) trebuia mancata in aceeasi zi, pe cand ofranda votiva si ofranda de bunavoie puteau fi
mancate Tn prima sau in a doua zi (v. 16). Orice ramanea mai mult de doua zile trebuia ars (v. 17); a consuma aceasta carne ar fi insemnat ca
persoana respectiva sa fie ,,0 uraciune" si, prin urmare, sa fie excomunicat sau exclus de la privilegiile acordate celorlalti israeliti. ,Asta
arata" - spune John Reid - ,,ca partasia cu Dumnezeu trebuie sa fie proaspata si nu prea indepartata de lucrarea de pe altar."

Cand carnea intra in contact cu vreun lucru necurat, nu avea voie sa fie consumata, ci trebuia arsa. Numai persoanele care erau curate din
punct de vedere ceremonial puteau sa manance carnea curata. Orice persoana care era necurata din punct de vedere ceremonial si care



totusi consuma jertfa de pace urma sa fie excomunicata.

Faptul ca portiuni diferite ale jertfei erau desemnate pentru Domnul, pentru preoti si pentru ofertant indica faptul ca era un timp de partasie.
Dar intrucat Dumnezeu nu poate avea partasie cu pacatul sau cu necuratia, cei care participau ia aceasta masa festiva trebuiau sa fie curati.

Grasimea, considerata partea cea mai buna a jertfei, apartinea Domnului si era arsa pentru El pe altar, nefiind mancata (v. 22-25). Tot asa
sangele, fiind viata trupului, apartine lui Dumnezeu si deci nu trebuia consumat (v. 26,27). Astazi multi evrei continuad sa respecte aceste legi
dietetice. Pentru ca sa poata fi consumata, deci sa se incadreze in categoria de alimente ,cuser", ea trebuie curatita de sange. Pentru a se
evita consumul de grasime, multe familii de evrei nu folosesc sapunuri care contin grasimi animale. Ei cred ca pana si utilizarea unor
asemenea produse la spalarea vaselor ar constitui o incalcare a statului de cuser al vaselor. Pe langa motivatia spirituala care interzice
consumul grasimii, exista, desigur, si rationamentul de ordin medical, dupa cum arata Dr. S. |. McMillen:

"In ultimii ani stiinta medicala a descoperit faptul c& consumul de grasime animala este una din cauzele principale ale artero-sclerozei.
Aceastd grésime formeaza tumori minuscule de colesterol in interiorul peretilor arterelor, care produc perturbatii in circuitul sangelui. in
prezent, in deceniul actual, reviste, programe de radio si televiziune transmit stirea imbucuratoare conform careia putem reduce ravagiile
cauzate de cel mai mare dusman care provoaca decesele la oameni, prin reducerea consumului de grasimi animale. Desi suntem, evident,
bucurosi ca medicina si-a spus, in sfarsit, cuvantul asupra acestui subiect, nu putem sa nu remarcam ca cercetarile noastre ultramoderne
sunt, de fapt, cu circa trei mii cinci sute de ani in urma Cartii cartilor.

Ofertantul legana pieptul ofrandelor de pace inaintea Domnului, dupa care acesta devenea portia preotilor. Coapsa dreapta era leganata
inaintea Domnului, dupa care era data preotului oficiant ca hrana pentru el si familia sa.

Versetele acestea reitereaza faptul ca pieptul si coapsa dreapta au fost portia lui Aaron si a fiilor sai din ziua in care Dumnezeu i-a uns prima
oara ca preoti. Dupa cum s-a aratat anterior, pieptul simbolizeaza afectiunea divina iar coapsa puterea divina.

Cu paragraful acesta se incheie sectiunea despre legea jertfelor, care a inceput la 6:8. Dumnezeu a consacrat mult spatiu in Cuvantul Sau
jertfelor si randuielilor legate de acestea, deoarece ele sunt importante pentru El. Aici In minunata suité de simboluri se pot vedea Persoana
si lucrarea Fiului Sau, in cele mai mici detalii. Asemenea multiplelor fatete ale unui diamant, aceste tipuri reflecta cu toate stralucita glorie a
Celui ,care prin Duhul etern S-a oferit pe Sine fara pata lui Dumnezeu" (Evr 9:14). Domnisoara F. T. Wigram exprima in cuvintele unui imn
lauda sa catre Dumnezeu:

"Persoana lui Cristos,

Cuprinzand orice har,

El, Cel Tnjunghiat candva,

dar acum viu in vecii vecilor,

in cer la dreapta Tatalui e vrednic de toata lauda noastra.”
A. investirea preotilor de catre Moise (cap. 8)

in Exod 28 si 29, Dumnezeu i-a dat lui Moise instructiuni detaliate pentru operatiunea de consacrare a lui Aaron si a fiilor s&i ca preoti. Acum
in Levitic 8-10 citim cum Moise a adus la indeplinire aceste instructiuni. El a convocat adunarea, atat pe preoti, cat pe ceilalti oameni, la usa
cortului ntalnirii. A fost un serviciu public de Tnvestire.

Moise I-a spalat atat pe Aaron, cat si pe fiii sdi cu apa. Apoi Moise I-a imbracat pe Aaron cu intregul rand de vesminte ale marelui preot:
tunica, braul, mantia, braul efodului, pieptarul, Urim si Tumim, turbanul si cununa sfanta. Ce solemna si impresionanta scena!

Apoi Moise a uns tabernacolul si toate piesele mobilierului sau, sfintindu-le.

Faptul ca a turnat (nu a stropit) untdelemn pe capul lui Aaron este o minunata intruchipare a Duhului Sfant care este turnat fara masura
asupra Domnului Isus, Marele nostru Preot.

in continuare, Moise i-a imbracat pe fiii lui Aaron cu tunici, braie si scufii.

Apoi Aaron si fui sai si-au pus mainile pe capul taurului pentru jertfa pentru pacat si Moise a Tnjunghiat jertfa. Pana si cei mai elevati lideri
religiosi; atat din vremea lui Moise, cat si din vremea noastra, nu sunt altceva decat niste pacatosi care au nevoie de jertfa de ispasire a lui
Dumnezeu, in aceeasi masura ca si cel mai putin important membru al comunitatii.

Tot asa Moise a luat un berbec pentru o jertfa de ardere de tot pentru Aaron si fiii sai, indeplinind ritualurile prescrise.

Ofranda de consacrare a lui Aaron si a fiilor sai s-a numit de asemenea berbecul consacrarii (sau, mai literal, berbecul ,ofrandei de umplere").
Aceasta se deosebea de jertfele obisnuite de pace, in ce priveste aplicarea sangelui (v. 23,24) si in privinta arderii coapsei drepte si a turtelor
de paine, care ar fi fost consumate in mod obisnuit. intrucat el a fost oficiantul, Moise a primit pieptul ca parte a sa.

Sangele a fost aplicat pe urechea, méana si pe piciorul lui Aaron si ale fiilor sai, amintindu-ne ca sangele lui Cristos trebuie sa afecteze
ascultarea, slujirea si umblarea noastra.

Moise a stropit pe Aaron si pe fiii lui cu o parte din sange si cu o parte din untdelemnul de ungere de la jertfa. Preotii au fost instruiti sa
manance carnea jertfei de pace cu paine.



Ritualul de consacrare descris mai sus a fost repetat timp de sapte zile, in care nu li s-a permis sa iasa afara pe usa tabernacolului.
Comentand asupra acestui capitol, Matthew Henry discerne unicul lucru care lipseste de aici:

"Dar dupa toate ceremoniile care au fost folosite la consacrarea lor, mai era un punct al ratificarii care era rezervat ca onoarea si stabilirea
preotiei lui Cristos, anume faptul ca ei au fost facuti preoti fara un juramant, dar Cristos cu un juramant, deoarece nici acesti preoti, nici
preotia lor nu putea sa dureze, dar preotia lui Cristos este perpetua si neschimbatoare.

B. Ofrandele prezentate de Aaron (cap. 9)

Aaron si fiii sai si-au preluat Indatoririle oficiale Tn ziua a opta. Mai intai, ei trebuiau sa aduca jertfe pentru ei insisi un tauras pentru o jertfa
pentru pacat si un berbec pentru jertfa arsa de tot. Apoi trebuiau sa aduca jertfe pentru popor: un tap pentru jertfa pentru pacat; un vitel de
un an si un miel pentru jertfa mistuita; un taur si un berbec pentru jertfele de pace; o jertfa de cereale.

Toata adunarea s-a adunat in prezenta Domnului, in fata cortului. Cand Aaron a terminat de indeplinit toate ritualurile conform instructiunilor
date de Moise cu privire la jertfa pentru pacat, jertfa mistuita, jertfa poporului, jertfa de cereale, jertfele de pace si jertfa leganata (v. 5-21), a
ridicat mana si a binecuvantat poporul (v. 22,23).

Apoi un foc a iesit din locul prea sfant al cortului intalnirii si a mistuit arderea-de-tot ce se afla pe altarul de bronz, prin asta indicandu-se ca
Dumnezeu a acceptat ofranda. Focul acesta al Domnului trebuia sa arda incontinuu pe altarul arderii-de-tot.

C. Sacrilegiul lui Nadab si Abihu (cap. 10)

Nadab si Abihu, fii lui Aaron, au pus Fiecare foc in cadelnita si au pus tamaie pe foc, aducand inaintea Domnului foc strain - probabil foc ce nu
fusese luat de pe altarul de bronz. intrucat altarul simbolizeaza Calvarul, gestul lor a echivalat cu incercarea de a te apropia de Dumnezeu in
alt fel decat prin lucrarea ispdsitoare a jertfei lui Cristos. Apoi a iesit foc dinaintea Locului Preasfant si i-a mistuit, Tn timp ce stateau in fata
altarul de aur din locul sfant. Moise |-a avertizat pe Aaron, ca orice plangere din partea lui va fi socotitd o razvratire impotriva modului drept
de a se purta al lui Dumnezeu.

Dupa ce Misael si Eltafan au dus trupurile moarte ale lui Nadab si Abihu din locul unde se aflau initial, in fata cortului intalnirii la un loc in
afara taberei, Moise i-a spus Iui Aaron si celorlalti doi fii ai sdi sa nu jeleasca, ci sa ramana Tn cortul intalnirii, In timp ce intreaga casa a
Israelului a jelit revarsarea maniei lui Dumnezeu.

Unii au dedus din porunca de a nu se consuma nici vin, nici bautura ametitoare in cortul intalnirii ca Nadab si Abihu au fost probabil beti cand
au adus foc strain.

Moise le-a poruncit lui Aaron si Eleazar si lthamar, ceilalti fii ai lui Aaron, care i-au mai ramas, sa manance ofranda de cereale (v. 12, 13) si
pieptul ofrandei leganate (v. 14,15). Cand Moise a cautat tapul ce fusese folosit ca jertfa de pacat pentru popor, a constatat ca Eleazar si
Itamar... fiii lui Aaron au ars jertfa, in loc s& o0 manance in locul sfant. (Poate ca ei s-au temut de mania lui Dumnezeu, care tocmai se
revarsase peste fratii lor.) Regula era ca daca sangele jertfei de pacat era adus in locul sfant, atunci jertfa trebuia arsa (6:30). Da]' daca nu
era, atunci trebuia mancata.(6:26). Moise le-a amintit ca, Tn acest caz, sangele nu fusese adus in locul sfant; prin urmare, ei ar fi trebuit sa
manance carnea (v. 16-18).

Ca raspuns la mustrarea lui Moise, Aaron a explicat ca ei au dus afara jertfa de pacat si jertfa mistuita, asa cum se cerea, dar, avand in
vedere pedeapsa severa aplicatd lui Nadab si Abihu, el s-a intrebat daca Domnul ar fi acceptat ca el sa manance jertfa pentru pacat. Moise a
acceptat aceasta scuza.

Cu capitolul 10 se incheie sectiunea despre preotie.
A. Alimente curate si necurate (cap. 11)

Un animal curat era unul care avea copitele despicate si care rumega. Sintagma (in textul englez): ,tot ce despica copita, avand copite
despicate" pare sa insemne acelasi lucru, ideea fiind repetata. Dar cuvintele iTnseamna ca copita trebuia sa fie complet despicata. Animale
curate erau: boii, vitele, oile, caprele, caprioarele, etc. Animale necurate erau: porcul, camila, bursucul, iepurele, etc. Aplicatia spirituala este
ca crestinii trebuie sa mediteze la Cu-vantui lui Dumnezeu (rumegarea) si sa aiba o umblare despartita de lume (copita despicata).

Dar Dumnezeu mai urmarea un scop prin aceste interdictii. Ei proteja sanatatea poporului Sau, interzicandu-i sa consume carne capabila de a
transmite boli in acele timpuri cand nu existau frigidere si nu se cunosteau antibioticele in cresterea animalelor.

Un peste curat era cel care avea si aripioare, si solzi. Pesti cum ar fi: macroul, tiparul si crustaceele erau considerati necurati. Solzii sunt
adesea interpretati ca fiind armura crestinului, ce-l apara intr-o lume ostila, pe cand aripioarele intruchipeaza puterea divina care-I
invredniceste sa navigheze prin lume fara sa fie biruit de ea.

Pasarile pradatoare erau considerate necurate - spre exemplu: vulturul, gripsorul, soimul, liliacul. (Desigur, liliacul nu este o pasare, dar
sensul termenului ebraic pentru pasari este mai cuprinzator decat termenul birds din engleza, avand intelesul de ,,orice zboara.")

Versetele 20-23 se ocupa de anumite forme de insecte zburdtoare. Numai cele care aveau picioare cu incheieturi erau curate: lacusta,
lacusta soiam, lacusta hargol si lacusta hagab.

Atingerea de starvul oricareia dintre vietatile necurate il facea pe acei om sa fie necurat pana seara. Sunt mentionate in mod special aici
animalele cu patru picioare care umbla pe labele lor, cum ar fi pisicile, cainii, leii, tigrii, ursii, etc.



Afte animale taratoare sunt descrise in continuare: cartita, soarecele si soparla dupa .speciile lor... ariciul, broasca, broasca testoasa, melcul
.si cameleonul. O persoana care se atingea de starvurile acestor animale era necurata pana seara. Daca cadavrul vreuneia dintre aceste
vietati cadea peste vreun vas, acesta trebuia spalat cu apa si era necurat pana seara, cu exceptia unui vas de lut, care trebuia spart. Orice
alimente comestibile aflate intr-un vas de lut deveneau necurate si nu era voie sa fie consumate. Sunt date doua exceptii: un izvor de apa
curgatoare nu devenea necurat prin contact cu cadavrul unuia dintre aceste animale, dupa cum nu devenea necurata samanta pentru
insamantare, daca nu fusese inmuiata in apa.

Contactul uman cu cadavrul unui animal curat ce a murit, dar nu a fost injunghiat sau consumul carnii acestuia fara intentie il facea pe omul
respectiv necurat pana seara. Hainele sale trebuiau spalate.

Versetele 41-43 se refera la viermi, serpi, rozatoare si insecte. Oricine le consuma devenea necurat. Cand a dat aceasta lege privitoare la
creaturile curate si necurate. Dumnezeu a vrut ca poporul Sau sa invete lectia privitoare la sfintenia Sa si la necesitatea ca oamenii Sai sa fie
sfinti, cum si Ei este Sfant (v. 4-47).

La Marcu 7:18, 19 Domnul Isus a declarat toate alimentele curate din punct de vedere ceremonial. lar Pavel ne invata ca nici un aliment nu
trebuie refuzat daca este primit cu multumire (1Tim. 4:1-5). Dar in aceste alimente curate nu sunt incluse cele contaminate, cele
inacceptabile din punct de vedere cultural sau cele care i produc cuiva indigestie.

B. Purificarea ulterioara nasterii (cap. 12)

Capitolul 12 se ocupa de necuratia legata de nasterea de copii. O femeie care nastea un baiat era necurata timp de sapte zile, asemenea
zilelor necuratiei datorate ciclului ei menstrual. in ziua a opta, baiatul era circumcis (v. 3), asta pentru ca ziua a opta era cea mai ferita de
pericole pe planul coagularii sangelui. in vremea noastrd problemele legate de coagularea sangelui se rezolva prin efectuarea unor injectii cu
vitamina K. Apoi lduza radmanea acasa inca treizeci si trei de zile, pentru ca sa nu se atinga de nici un lucru sfintit si sa nu intre in sanctuar -
adica Tn curtea care inconjura tabernacolul.

Daca mama nastea o fetitd, era necurata timp de doua saptamani, ramanand acasa inca saizeci si doua de zile.

La sfarsitul perioadei de purificare, lauzei i se poruncea sa aduca un miel de un an pentru arderea-de-tot si un pui de porumbel sau o turturea
pentru jertfa de pacat. Mama Domnului nostru a adus doua pdsari (Luca 2:22-24), un indiciu al paupertatii in care S-a nascut Isus.

La prima vedere ni s-ar putea parea oarecum ciudata asocierea necuratiei cu nasterea unui copil, intrucat casatoria a fost instituita inainte de
a fi patruns pacatul in lume, Scriptura prezentand casatoria drept sfanta, in contextul in care chiar Dumnezeu le-a poruncit oamenilor sa se
reproduca. Necuratia constituie probabil o atentionare a faptului ca, in afara de Domnul nostru, noi toti suntem adusi pe lume in necuratie si
conceputi in pacat (Ps. 51:5). Perioada suplimentara de necuratie a lduzei in cazul nasterii unui copil de sex feminin are probabil rolul de a ne
aminti ca barbatul a fost creat inaintea femeii si ca femeia a fost creata pentru barbat; ca femeii i s-a repartizat un loc de supunere
pozitionala in fata barbatului (supunere ce nu presupune insa nici o inferioritate intrinsecd), precum si faptul ca femeia a fost aceea care a
pacatuit prima. Williams vede in aceasta legislatie grija manifestata de Dumnezeu prin protejarea lauzei de pericolele la care s-ar putea
expune din partea unor vizitatori, intr-o perioada critica in care starea ei de slabiciune si pericolul infectiei sunt la o cota maxima.

Capitolul 13 se ocupa de diagnosticarea leprei iar capitolul 14 de curatirea de lepra. Exista o divergenta de opinii cu privire la natura leprei
despre care citim in Biblie. Astfel leprosii sunt prezentati ca fiind in stare sa se deplaseze liberi din ioc in ioc, lipsiti de deformatii, inofensivi
chiar atunci cand erau total acoperiti de lepra, fiind uneori tamaduiti.

in anumite privinte, preotul indeplinea rolul de medic - aluzie subtild la relatia stransa dintre latura spirituala si cea fizica, intrucat omul este o
fiinta tripartita, ori de cate ori una din cele trei componente ale sale este afectata aceasta se va repercuta asupra celorlalte doua.

Trebuie sa recunoastem ca al treisprezecelea capitol este dificil, datorita tratarii unor chestiuni de ordin tehnic legata de bolile de natura
leproasa si neleproasa, precum si de lepra prezenta in case si pe articole vestimentare. Dr. R. K, Harrison, care pe langa eruditia in materie
de studii ebraice mai poseda si cunostinte temeinice de medicina, ne atrage atentia ca desi ,,nu exista nici o traducere care sa redea
satisfacator toate conditiile descrise de termenul acesta in originalul ebraic, traducerea trebuie totusi sa fie suficient de cuprinzatoare pentru
a include ceea ce numim boala lui Hansen."

in continuare Dr. Harrison prezintd succint ceea ce se cunoaste in prezent despre acest termen ebraic si modul in care a fost redat in greaca
(prin filiera careia ne-au parvenit termenii: lepra, lepros):

Termenul ebraic sar'at provine din radacina al carei inteles este ,.a suferi o Tmbolnavire a pielii, avand un sens generic, mai degraba decat
descrierea unei anumite stari. in acceptiunea Vechiului Testament termenul avea o arie larga de intrebuintare, cuprinzand mucegaiul care
crestea pe panzeturi, secretiile minerale aparute pe zidurile cladirilor si ciuperca ce se formeaza in structura unor atari materiale. in
Septuaginta termenul ebraic a fost redat prin grecescul lepra, care, la randul sau, pare sa fi avut o natura si un sens nedefinite. Autorii unor
texte medicale redactate in limba greaca foloseau termenul lepra pentru a defini o boala ce provoaca exfolierea pielii, pe cand Herodot o
mentioneaza in legatura cu afectiunea dermatologica cunoscuta sub denumirea de leuke, un fel de eruptie cutanee, aparent sinonima cu
boala numita in greaca elephaniiasis (elefantiazis) si deci similara cu lepra clinica din epoca moderna (boala lui Hansen).

in primul paragraf este descrisd examinarea de catre preot a unui barbat, pentru a depista simptomele leprei biblice.

Apoi este prezentata in detaliu procedura corecta pentru cazurile susceptibile de lepra. Persoana bolnava de lepra era pusa in carantina timp
de sapte zile. Daca pata nu s-a raspandit, omul era izolat pe o perioada suplimentara de sapte zile. Abia dupa aceea, daca boala parea adusa
sub control, preotul il declara curat pe omul in cauza. Daca eruptia de pe piele s-a raspandit in intervalul scurs de la ultima examinare,
preotul 1l declara necurat.

Cand lepra era mai veche sau cronica, preotul il declara pe lepros necurat.



Ciudat este faptul ca atunci cand o persoana devenea alba peste tot corpul, boala nu mai era activa, prin urmare preotul declarandu-I pe
lepros curat.

Cand corpul unei persoane prezenta zone de carne vie, preotul o declara necurata, fiind vorba de un caz de lepra.
Atunci cand, la un caz de lepra, carnea vie s-a vindecat, facandu-se alba, persoana respectiva era declarata curata.

in continuare sunt prezentate trei posibile diagnostice referitoare la o bub&. Cand preotul isi dddea seama c& buba este mai adanca decat
pielea si parul s-a facut alb. preotul trebuia sa-I declare pe pacient necurat (v. 18-20). Cand pata persoanei aflate in carantina s-a raspandit in
timpul perioadei de sapte zile, asta insemna ca persoana este bolnava de lepra (v. 21, 22). in cazul in care nu se rdspandea, persoana era
declarata curata (v. 23).

in aceste versete este descris cazul unei arsuri ce ar putea indica prezenta leprei. CAnd simptomele indicau c& intr-adevar este vorba despre
lepra, preotul declara persoana respectiva drept necurata (v. 24, 25). Apoi urma o perioada de testare de sapte zile, pentru a se vedea daca
se raspandea acest simptom, confirméand astfel prezenta leprei (v. 26,27). Cand insa nu era decat o umflatura rezultata in urma arsurii,
persoana respectiva nu era bolnava de lepra (v. 28).

in continuare este examinat cazul unei rani la cap sau la barba. Cand simptomele constatate la un barbat sau la o femeie indicau cu adevarat
prezenta leprei, persoana respectiva trebuia declarata necurata (v. 29, 30). Cand insa nu se putea sti cu precizie (v. 31-37), persoana era
izolata timp de sapte zile. Daca nu se constata o raspandire a starii respective, persoana se radea in cap si astepta inca sapte zile. Daca rana
se raspandea, persoana era necurata. Dar daca se constata ca rana a fost adusa sub control, persoana era curata.

O persoana - de sex masculin sau feminin - cu pete albe pe pielea sa era declarata necurata din punct de vedere ceremonial. Traducerea
semi-tehnica a lui Harrison reda textul in felul urmator: , 0 impestritare care s-a ivit pe piele."

De obicei se facea distinctie intre chelia obisnuita (alopecia) si cea cauzata de lepra.

Viata unui lepros era neinchipuit de dificila, intrucat era scos afara din tabara Israelului si trebuia sa poarte haine rupte, avand capul
descoperit. Ori de cate ori se apropiau de el alti oameni, el trebuia sa-si acopere buza de sus sau mustata si sa strige: ,Necurat! Necurat!"
Vedem in aceste versete un exemplu timpuriu al medicinei preventive. Izolarea este o procedurd medicala acceptabild, in scopul prevenirii
raspandirii infectiei.

Cazul leprei din imbracaminte se refera probabil la un gen de mucegai de pe lana sau de pe panza de in. Harrison arata cat de intelepta a fost
masura luata, prin care se dispunea distrugerea hainelor astfel contaminate: Mucegaiul este un gen de ciuperca ce se dezvolta pe cadavre
sau pe materii vegetale sau animale aflate in descompunere, prezentandu-se sub forma unor pete de diverse tonalitati.

Apoi el face aplicatia spirituala a mucegaiului: Dezvoltarea ciupercii afecteaza tot obiectul pe care se afla, dupa cum si pata pacatului original
afecteaza toate domeniile personalitatii umanei Oamenii lui lehova trebuie sa fie curati, atat in exterior, cat si in exterior:

Daruieste-mi, Doamne, o inima care sa Te laude,
O inima de pacat eliberata:

O inima care se increde in sangele

Ce de buna voie pentru mine a fost varsat.
O inima smerita si caita,

increzatoare, statornica si curata.

Pe care nici moartea, nici viata sa n-o poata
desparte

De Cel ce inauntrul ei sdlasluieste.

- C. Wesley

D. Curatirea de lepra (cap. 14)

In aceste versete ni se prezinta ritualul privitor la curdtirea unui lepros care a fost vindecat. Mai inti, el era inspectat de preot afara din
tabara. Daca se constata ca este vindecat, el aducea o ofranda formata din doua pasari vii si curate, impreuna cu lemn de cedru, carmaz si
isop - deci un pom falnic si o planta umila, care semnifica judecata varsata de Dumnezeu peste toti oamenii si peste intreaga lume, de la
lucrurile cele mai elevate pana la cele mai umile. Carmazul reprezinta in Isaia 1:18 pacatul. Prin urmare, aici ar putea insemna judecata lui
Dumnezeu asupra pacatelor. Una din aceste pasari era injunghiata, deasupra unei ape curgatoare. lar pasarea vie, impreuna cu carmazul si
cu isopul era inmuiata in sangele pasarii injunghiate. Leprosul curatit era stropit cu sange de sapte ori, fiind declarat curat. Apoi pasarii vii i se
dadea drumul.

in multe privinte, lepra este o intruchipare a pacatului, care il ficea pe un israelit necurat, excluzandu-I din tabara lui Dumnezeu si aducand
asupra sa o sumedenie de ponoase. De aceea era nevoie sa se aplice sange (sangele lui Cristos) si apa curgatoare (lucrarea de regenerare pe
care o face Duhul Sfant) in curatirea unui lepros. in vremea de azi, cAnd un pacatos se intoarce la Domnul cu pocainta si credintd moartea si
invierea lui Cristos (intruchipate aici prin cele doua pasari) ii sunt trecute in contul sau. Apoi se aplica sangele, prin puterea Duhului si astfel,



n ochii lui Dumnezeu persoana respectiva este curata.
Cel ce Te-ai deschis mie. Stanca de mantuire; Apa si acel sange. Care din coasta-Ti curge, Sutletul sa-l mantuie, De pacat sa ma spele.

(traducerea clasicei cantari crestine compusa de Augustus M Toplady, asa cum apare in ,,Cantarile Evangheliei", editia a X-a, 1968, editura
Uniunii Comunitatilor Crestine Baptiste din RSR)

Leprosul curatit isi spala hainele, isi radea tot parul de pe cap si-si spala trupul (v. 8). Apoi i se permitea sa intre in tabara, dar in cortul sau
inca tot nu putea patrunde pentru inca sapte zile. Dupa sapte zile se spala din nou si se radea, fiind declarat curat (v. 9). in ziua a opta
aducea ofrande Domnului (v. 10,11): jertfa pentru vina(v. 12-18); jertfa pentru pacat (v. 19); jertfa mistuita (arderea de tot, v. 20). Preotul
aplica sangele pe urechea, mana si piciorul leprosului (v. 14). Asta semnifica auzirea Cuvantului lui Dumnezeu, implinirea voii lui Dumnezeu si
umblarea pe caile lui Dumnezeu.

Daca leprosul curatit era prea sarac, neputand aduce toate animalele prescrise, i se permitea sa aduca doua turturele sau doi pui de
porumbel, unul pentru jertfa de pacat si altul pentru arderea de tot. Dar pentru jertfa pentru vina trebuia sa aduca un miel.

O ofranda de mancare insotea fiecare din jertfele pentru vina pentru pacat si arderea de tot.

In fine sunt prezentate legile pentru detectarea leprei intr-o casa. Acestea aveau sa se aplice dupa sosirea israelitilor in Canaan, cand aveau
sa locuiasca in case permanente, iar nu in corturi. Lepra din casa era probabil un gen de ciuperca sau mucegai si incingerea lemnului.
Domnul a avut grija sa asigure golirea casei inainte de sosirea preotului, asa incat continutul ei sa nu devina necurat sau sa trebuiasca sa fie
pus Tn carantina (v. 36, 38). La inceput se scoteau din casa doar pietrele afectate. Dar daca lepra continua sa faca ravagii, casa era daramata
(v. 39-45). in cazul in care se constata prezenta leprei in casa, preotul urma ritualul de cur&tire similar celui aplicat leprosului (v. 48-53).

Paragraful acesta rezuma capitolele 13 si 14.
E. Purificarea in urma unor secretii ale trupului (cap. 15)

Capitolul 15 se ocupa cu necuratia ivita Tn urma unor secretii ale trupului uman, sanatos sau nesanatos. Versetele 1-12 par sa se refere la o
scurgere continua la un barbat, provocata de o boala, cum ar fi gonoreea.

Ritualul pentru curatire este prezentat in versetele 13-15.

Versetele 16-18 se refera ta emisia involuntara de sperma din timpul noptii (v. 16, 17), precum si la cea voluntara (v. 18).
Versetele 19-24 se ocupa de ciclul normai menstrual al femeii, pentru care nu au fost prevazute nici un fel de jertfe.
Versetele 25-30 descriu 0 hemoragie de sange la femeie ce nu are legatura cu menstruatia - fiind, prin urmare, anormala.
Versetele 31-33 rezuma continutul capitolului.

Cea mai mare zi din calendarul ebraic era Ziua Ispasirii (in ebraica: Yom Kippur), cand marele preot intra in Sfanta Sfintelor cu sangele jertfei
pentru a face ispasire pentru el insusi si pentru popor. Ziua aceasta cadea in a zecea zi a lunii a saptea, cu cinci zile inainte de Sarbatoarea
Corturilor. Desi Ziua Ispasirii este listata de obicei impreuna cu sarbatorile lui lehova, in realitate ea era un timp de post si sobrietate
(23:27-32).

Trebuie mentionat ca in acest capitol Locul Prea Sfant (,,Sfanta Sfintelor") este numit Locul Sfant iar Locul Sfant se numeste cortul intalnirii.

Sacrilegiul comis de doi dintre fiii lui Aaron, Nadab si Abihu, formeaza contextul in care au fost date aceste instructiuni. O soarta similara cu
cea adusa peste ei ar fi cazut asupra marelui preot, daca acesta ar fi patruns in Locul Prea Sfant in oricare alta zi decat in Ziua Ispasirii. Dar
chiar si in acea zi, cand i se permitea sa intre in Sfanta Sfintelor, el trebuia sa aduca sangele unui vitel pentru jertfa pentru pacat si un berbec
pentru arderea-de-tot.

Ordinea evenimentelor este greu de deslusit aici. Prin urmare, prezentam ritualul in linii mari. Mai intai, marele preot se imbaia si se imbraca
cu hainele de in (v. 4). Ca o masura preliminard, el aducea un tauras si un berbec in cort. Aceste jertfe le aducea pentru el insusi si pentru
familia sa: taurul pentru jertfa de pacat si berbecul pentru jertfa mistuita (v. 3). El aducea doi tapi pentru jertfa pentru pacat si un berbec
pentru jertfa arsa de tot (v. 5). El prezenta cei doi tapi Thaintea usii cortului si tragea la sorti pentru cei doi tapi: unul pentru Domnul, celdlalt
urmand sa fie tapul ispasitor (v. 7, 8). Termenul ,tap ispasitor" (azazel in ebraicd) inseamna, textual, ,tapul de plecare".

Apoi el injunghia taurul ca jertfa pentru pacat... pentru el si pentru casa (v. 11). in continuare el lua o cadelnitd cu carbuni aprinsi, de un
miros placut, aducand toate acestea in Locul Prea Sfant. Acolo turna tamaia peste carbunii aprinsi, provocand aparitia unui nor de tamaie
care acoperea scaunul indurarii (v. 12, 13). Dupa aceea revenea la altarul jertfei mistuite, luand o parte a sangelui taurului pe care o ducea in
Locul Prea Sfant, stropind cu acest sange partea de sus a scaunului indurarii si partile laterale de sapte ori (v. 14). Apoi injunghia tapul
selectat pentru jertfa pentru pacat (v. 8), luand din sangele acestui animal si stropind cu el cum a procedat cu sangele taurului (v. 9, 15). Prin
aceasta se facea ispasire pentru Locul Prea Sfant, datorita necuratiei copiilor lui Israel (v. 16). Prin stropirea cu sange se facea ispasire si
pentru tabernacol si pentru altarul jertfei mistuite (v. 18, 19), desi aici detaliile nu sunt prea clare. Ispasirea incepea cu Locul Prea Sfant, dupa
care se rasfrangea inspre exterior spre locul sfant si, in cele din urma, ajungand la altarul de bronz (v, 15-19). Dupa ce-si punea ambele maini
pe capul tapului (v. 8), marturisind pacatele poporului (v. 10, 20, 21), un om ales in acest scop ducea tapul in pustiu (v. 21, 22). Cei doi tapi
simbolizau doua aspecte diferite ale ispasirii: ,,in primul rand ceea ce indeplinea cerintele caracterului si sfinteniei lui Dumnezeu iar apoi ceea
ce indeplinea cerintele pacatosului pentru indepartarea pacatelor sale." Punerea mainilor lui Aaron pe capul tapului viu simbolizeaza punerea
pacatelor lui Israel (si ale noastre) asupra lui Cristos, pentru a fi luate pe veci si indepartate (v. 21), dupa cum arata si autorul acestei cantari:



Pacatele mele au fost asezate asupra lui Isus, Mielul fara pata al lui Dumnezeu; Pe toate El fara plata le-a purtat, Eliberandu-ma de povara
blestemului. Vinovatia mea de Isus a fost purtata; El m-a curatit de petele de carmaz in al Sau sange scump, Pentru ca acum eu fara pata sa
fiu.

Marele preot se imbaia in locul sfant, poate la ligheanul de acolo, dupa care se imbraca cu hainele sale glorioase si maiastre (v. 23,24a).
Traditia ebraica ne spune ca hainele din in alb nu erau purtate decat o singurd data. Apoi marele preot aducea ca jertfa de ardere-de-tot doi
berbeci, unul pentru el insusi si altul pentru oameni (v. 24b). El ardea grasimea celor doua jertfe pentru pacat pe altar, in timp ce pielea,
carnea si maruntaiele lor erau arse afara din tabara (v. 25, 27). Chiar si pielea jertfei mistuite, care de obicei 1i revenea preotului (7:8),
trebuia arsa. Din Talmudul Ebraic aflam ca marele preot intra in Sfanta Sfintelor dupa jertfa de seara, care sa scoata afara cadelnita. in cadrul
ritualului de ispasire oamenii fsi marturiseau pacatele, abtinandu-se de la munca (v. 29).

Din cele de mai sus se poate vedea ca marele preot intra in Locul Prea Sfant de cel putin patru ori. Asta nu contrazice cu nimic textul de la
Evrei 9:7-12, unde se subliniaza ideea ca marele preot putea intra in Sfanta Sfintelor doar intr-o singura zi din an.

in pofida ceremoniilor solemne savarsite in aceasta zi, esecul tratérii adecvate a pacatelor era exprimat prin cuvintele: ,o data pe an". ,C4ci
este cu neputinta ca sangele taurilor si al tapilor sa ridice pacatele" (Ev. 10:4). Ce mare contrast intre aceasta stare de lucruri din Vechiul
Testament si lucrarea lui Cristos, prin care pacatele celor care se intorc la El si-L primesc prin pocainta si credinta in jertfa Sa sunt eliminate
cu totul, nu doar acoperite pe timp de un an! Ideea admirabil exprimata de Isaac Watts:

Tot sangele animalelor injunghiate Pe altarele israelitilor

Nu ar putea sa-i daruiasca pace cugetului incarcat de vinovatie,
Nici n-ar putea spala pata de pe el.

Dar Cristos, Mielul ceresc,

Toate pacatele ni le-a luat,

Jertfa Sa fiind cu nespus de mult mai nobila,

Sangele Sau nespus de mult mai bogat si mai

eficace.

VI. LEGI PRIVITOARE LA JERTFA (cap. 17)

Exista o diversitate de opinii in randurile comentatorilor cu privire la versetele 1-9, dupa cum urmeaza: (1) Asa cum se prezinta, pasajul
interzicea injunghierea oricaror animale, chiar pentru alimentatie, in absenta aducerii acestora ca jertfa in tabernacol. (2) Altii spun ca din
text s-ar intelege ca era interzisa aducerea de jertfe animale pe camp sau in orice alt loc decat in cortul intalnirii. (3) Si o a treia categorie de
comentatori sustine ca textul ar fi o interdictie a injunghierii animalelor de jertfa in scopul alimentatiei, pe timpul cat israelitii s-au aflat in
pustiu, legea fiind modificata cand ei au ajuns in Tara Fagaduintei (Deut. 12:15). Morgan ofera urmatoarea explicatie:

Termenul ebraic [tradus prin ,diavoli" in KJV si prin ,demoni ai tapilor" in ASC] are sensul literal de ,,parosi". in Isaia 13:21 si 34:14 termenul
este redat prin cuvantul ,satar" in Versiunea Autorizata si prin ,capre salbatice" in American Standard Version. Satarul era un animal
fantastic, jumatate tap, jumatate om, de naturd demonica. in Egipt, omul-tap, Pan, era o fiintd cireia oamenii i se inchinau. S-ar pérea ca

utilizarea acestui termen era o aluzie la faptul ca in Egipt oamenii acestia s-au inchinat, probabil, la acest dumnezeu fals.

Consumul de sange era de asemenea interzis. Sangele era pentru ispdsire, nu pentru asigurarea hranei. ,Viata trupului este in sange" (v. 11).
Principiul care sta la baza ispasirii este cel de viata pentru viata. intrucat plata pacatului este moartea, simbolizata prin varsarea de sange,
rezulta ca ,fara varsare de sange nu este iertare de pacate." lertarea nu survine pentru ca pacatul ar fi, cumva, scuzat", ci pentru ca el este
transferat asupra unei jertfe, al carei sange, continand viata sa. este varsat. Versetul 11 este unul din versetele cheie al cartii Levitic, fiind
indicat a se memora. Cand un animal era Tnjunghiat, sdngele sau era stors imediat. Un animal care murea accidental era necurat, daca nu i
se scurgea imediat sangele.

Aceste versete se refera la persoana care consuma din nestiintd carnea unui animal caruia nu i s-a scurs sangele. in acest fel Domnul a avut
grija sa fie o modalitate de curatire a omului. Dar daca acesta refuza mijlocul pus la indemana, devenea pasibil de pedeapsa.

A. Legile puritatii sexuale (cap. 18)

Capitolul 18 se ocupa cu diversele forme de casatorii nelegitime, cu care israelitii se deprinsesera in timpul sederii lor in Egipt, dar de care
trebuiau sa se debaraseze cu desavarsire in tara Canaanului.

Sintagma: ,a descoperi goliciunea" inseamna aici a avea relatii sexuale. Versetul 6 afirma principiul general: Casatoria cu o ruda apropiata
este interzisa, fie ca e vorba de mama (v. 7); fie mama vitrega (v. 8); sora sau sora vitrega (v. 9); nepoata (v. 10); fiica unei mame vitrege (v.
11); matusa (v. 12, 13) sau unchi (v. 14a). Medicina moderna confirma sporirea carentelor de ordin fizic sau mental ale parintilor in copiii
acestora, cand a avut loc o casatorie intre rude apropiate. Dar interdictia mergea mai departe, fiind aplicata si la rude prin alianta (v. 14b-16).
la asa-numitele relatii de afinitate. Unul din temeiurile invocate pentru existenta acestei interdictii este acela ca termenul: ,,un singur trup"
din Geneza 2:4 s-ar referi la o relatie de familie atat de apropiata si de permanenta incat pana si casatoria intre rude prin alianta, rezultate in
urma casatoriei, este considerata un incest. Un barbat nu trebuie sa se casatoreasca cu o nora sau cu o nepoata vitrega (v. 17), dupa cum nu
are voie sa-si ia o femeie ca nevasta rivala surorii ei (v. 18), ca Tn cazul Anei si Peninei de la 1Sam. 1:1-8. Versetul 16 a fost amendat ulterior
la Deuteronom 25:5: Daca un barbat murea fara copii, fratele lui era obligat sa se casatoreasca cu vaduva lui. Acesta este mariajul levirat.



Se interzic relatiile sexuale cu o femeie Tn timpul ciclului ei menstrual. Adulterul cu sotia aproapelui era de asemenea interzis. De asemenea
erau prohibite groaznicele practici ce insoteau de cele mai multe ori inchinarea la idolul Moloh, in cadrul careia copii nou-nascuti erau trecuti
prin foc (2Regi 23:10;ler. 32:34). Moloh era zeul amonitilor, a carui chip era inaltat n Valea Hinnom. Francis Schaeffer descrie ritualul
inchinarii la acest idol:

Potrivit uneia dintre traditii, in partea din spate a idolului din bronz era o deschizatura. Dupa ce se aprindea focul in interiorul zeului, fiecare
parinte trebuia sa aduca cu propriile sale maini copilul intdi nascut si sa-I aseze n bratele intinse si supra-incalzite ale lui Moioh. Potrivit

acestei traditii, parintele nu avea voie sa schiteze pe fata nici un fel de emotii; ritualul desfasurandu-se pe fondul sunetului de tobe, ca sa nu
se auda strigatele pruncului, care murea in bratele lui Moloh.

Sodomia si homosexualitatea erau interzise, precum si relatiile sexuale cu un animal. Interzicand homosexualitatea, este probabil ca
Dumnezeu a anticipat epidemia de SIDA ce avea sa apara ulterior, cautand astfel sa-Si apere poporul de groaznicele ei efecte.

Versetele 1-23 le spun oamenilor ce nu trebuie sa faca; versetele 24-30 le spun de ce nu trebuie sa faca aceste lucruri. Nu este intamplator
faptul ca necuratia si idolatria sunt prezentate alaturi in acelasi capitol (vezi si capitolul 20). Morala unei persoane este rodul teologiei sale,
modului in care il percepe pe Dumnezeu. Canaanitii constituiau o ilustratie plastica a degradarii pe care o produce idolatria (v. 24-27). Cand
copiii lui Israel au luat in primire tara Canaanului, la porunca lui lehova, ei au omorat mii de oameni din acest popor. Cand luam in
considerare degradarea morala a canaanitilor, asa cum este descrisa aceasta in versetele 24-30, suntem invredniciti sa intelegem de ce
Dumnezeu S-a purtat atat de aspru cu ei.

B. Legi privitoare la viata de zi cu zi (cap. 19)

Temeiul oricarei sfintenii se afld in cuvintele: ,Eu, Domnul, Dumnezeul vostru, sunt sfant" (v. 2). in continuare sunt prezentate diverse legi
pentru conduita oamenilor.

Tatal si mama trebuiau sa se bucure de un respect deosebit (v. 3) - porunca a cincea.
Israelitii trebuiau sa respecte sabatele lui Dumnezeu (v. 3) - porunca a patra.
Idolatria era interzisa (v. 4) - porunca a doua.

Consumarea jertfei de pace in ziua a treia era interzisa (v. 5-8).

Cand recolta un ogor, proprietarul trebuia sa lase spice la colturile parcelei, pentru saracii si strainii din tara (v. 9, 10). Sunt oferite recoltele
de cereale si de struguri doar ca exemple, lista fiind Tnsa mult mai lunga.

Furatul, inselatoria si minciuna erau interzise (v. 11) - a opta porunca.
Juratul pe Numele lui Dumnezeu in cazul unei afirmatii mincinoase era interzis (v. 12) - porunca a treia.
Fraudarea cuiva, jefuirea sau neachitarea simbriei erau de asemenea interzise (v. 13).

Blestemarea celor surzi sau a-i face pe cei orbi sa se poticneasca erau de asemenea condamnate (v. 14). Oamenii trebuiau sa-si exprime
reverenta fata de lehova prin respectul unii fata de altii (25:17). Cei handicapati (v. 14), cei varstnici (v. 32), precum si saracii (25:26,43)
trebuiau tratati cu toata cuviinta de catre cei cu frica de Domnul.

Era interzis a fi partinitori la judecata (v. 15).
Vorbirea de rau si complotarea impotriva aproapelui era de asemenea interzisa (v. 16).

Ura impotriva unui frate era interzisa: ,,Sa nu urasti pe fratele tau in inima ta; sa mustri pe aproapele tau, ca sa nu te incarci cu un pacat din
cauza lui." (v. 17). Chestiunile trebuiau tratate cu sinceritate si franchete, pentru ca sa nu devina o pricina de animozitate adunata in inima,
care sa conduca la savarsirea unui pacat exterior.

Razbunarea sau atitudinea de a tine suparare pe cineva era de asemenea interzisa (v. 18). A doua parte a versetului 18, sa-ti iubesti
aproapele ca pe tine insuti, este un rezumat al intregii legi (Gal. 5:14). Isus a spus ca este a doua porunca in ordinea importantei (Marcu
12:31). Cea mai mare porunca o gasim in Deuteronom 6:4,5.

Versetul 19 este interpretat in general ca pe o interdictie de a efectua imperecheri incrucisate de animale din care sa rezulte catari. Prin vite
se intelege aici animale in general.

De asemenea era interzis sa se semene un ogor cu specii diferite de seminte sau sa se poarte haine cu compozitie mixta: si de in, si de lana.
Dumnezeu este un Dumnezeu al separatiei si in aceste exemple fizice El Si-a invatat poporul sa se separe de pacat si de intinare.

Daca un barbat avea relatii ilicite cu o sclava logodita cu un alt barbat, ambii erau biciuiti iar barbatul trebuia sa aduca o jertfa pentru
vinovatie (v. 20-22).

Cand aveau sa se stabileasca in Canaan, israelitilor li se interzicea sa culeaga roadele pomilor timp de trei ani. Roadele din anul al patrulea
trebuiau oferite Domnului, abia in anul al cincilea fiind permisa consumarea roadelor (v. 23-25). Poate ca roadele produse n anul al patrulea
au fost destinate levitilor sau, cum sugereaza un comentator, au fost mancate fnaintea Domnului ca parte dintr-o a doua zeciuiala.

in lista practicilor interzise se mai aflau si urmatoarele: consumul de carne din care nu s-a scurs sangele (v. 26a); practicarea vréajitoriei (v.
26b); taierea parului dupa datinile legate de practicarea idolatriei (v. 27); executarea unor taieturi in carnea cuiva in semn de doliu pentru o



persoana decedata (v. 28a); producerea unor semne pe corp, cum faceau paganii (v. 28b); a face din fiica unui om o prostituata era o
practica comuna legata de inchinarea pagana (v. 29); calcarea sabatului (v. 30); consultarea mediilor (a celor ce cheama duhul mortilor) sau
a unor vrdjitori era de asemenea interzisa (v. 31). lar strainii trebuiau tratati cu omenie si cu ospitalitate. Batranii trebuiau respectati (32-34).
Israelitii trebuiau sa practice metode cinstite in afaceri (v. 35-37).

C. Pedeapsa pentru ofense grave (cap. 20)

Capitolul acesta prezinta pedepsele prevazute pentru cateva din ofensele enumerate in capitolele 18 si 19. Persoana care expunea un copil
focului, in cadrul unei ofrande aduse lui Moloh trebuia omorata cu pietre (v. 1-3). Daca oamenii esuau in responsabilitatea lor de a omori un
astfel de om, atunci Dumnezeu il omora pe el si familia sa (v. 4, 5). Verdictul pedepsei cu moartea se aplica si in cazul celui care se ducea la
cei ce cheama mortii si la ghicitori (v. 6); de asemenea se aplica impotriva unei persoane care isi blestema tatal sau mama (v. 9); asupra unui
adulter sau a unei adultere (v. 10); asupra unuia care comitea incest cu sotia tatalui sau (v. 11) sau cu nora sa (v. 12); si asupra unui sodomit
(v. 13). (Ambii participanti trebuiau ucisi in cazurile de relatii sexuale nelegitime) in cazul unui om care intretinea relatii sexuale interzise cu o
mama si cu fiica acesteia, toti cei ce se faceau vinovati de aceasta fapta cumplita trebuiau arsi in foc (v. 14). Perversiunile sexuale intre
oameni si animale constituiau o infractiune vrednica de pedeapsa cu moartea; atat omul, cat si animalul trebuiau ucisi (v. 15, 16). Pedeapsa
cu moartea (sau, conform opiniei unora, excomunicarea, excluderea din comunitate) era rostita Tmpotriva celor vinovati de relatii sexuale cu
0 SOra sau cu o sora vitrega (v. 17) sau cu o femeie aflata in ciclul menstrual (v. 18). Relatiile sexuale cu o matusa atrageau de asemenea
judecata, ,amandoi isi vor purta nelegiuirea", desi nu se ofera detalii (v. 19). Unii cred ca prin aceasta se intelege ca vor muri fara sa aiba
copii, ca in versetul 20, unde este vorba despre un barbat care avea relatii sexuale cu sotia unchiului sau si ca in versetul 21, unde
infractiunea era comisa cu o cumnata.

Versetul 21 se aplica numai atat timp cat fratele era in viata. Daca murea fara sa lase un fiu care sa-i perpetueze numele, fratele sau era
obligat sa se casatoreasca cu vaduva si sa dea copilului numele celui decedat (Deut. 25:5). Acesta este asa-numitul mariaj levirat.

in inima Sa, Dumnezeu a dorit s& aiba un popor sfant, despartit si rupt de toate uraciunile si abominatiile practicate de Neamuri, care s& se
bucure de binecuvantarile Tarii Fagaduintei (v. 22-26). Cei care chemau mortii si ghicitoarele trebuiau exterminati prin omorarea cu pietre (v.
27).

Capitolele 21 si 22, precum si 16 si 17 sunt adresate lui Aaron si fiilor lui.

Preotii nu aveau voie sa se intineze prin atingerea de cei morti, cu exceptia decesului unei rude apropiate. Chiar intrarea in cortul persoanei
decedate provoca intinarea persoanei in cauza, timp de sapte zile (Num. 19:14), ceea ce il descalifica pe un preot sa slujeasca fnhaintea
Domnului pe perioada respectiva. Prin urmare, i se interzicea preotului sa se intineze, cu exceptia cazurilor cand era vorba de o ruda foarte
apropiata. Probabil acesta este sensul versetului 4, deoarece, datorita rangului sau nalt, ci nu avea voie sa se intineze pentru nici un motiv,
cu exceptia celor listate in versetele 2 si 3.

Israelitilor li s-a interzis participarea la practicile paganilor, prin care acestia isi mutilau trupurile, cu semne prin care jeleau pentru cei
decedati. Preotului nu i se permitea sa ia in casatorie o femeie intinata de prostitutie sau o femeie divortata. Dar el se putea casatori cu o
vaduva. Fiica unui preot care devenea prostituata trebuia omorata prin arderea in foc.

Unui mare preot nu i se permitea sa jeleasca dupa datinile poporului, dupa cum nu avea voie sa paraseasca sanctuarul in semn de respect
pentru cel decedat. El nu putea sa se casatoreasca decat cu o fecioara israelita si viata sa de casnicie trebuie sa fie ireprosabila.

Un barbat cu defecte fizice - orb, schiop sau slut la fata, sau cu deformatii ale membrelor, cu rani la picior sau la mana, cu cocoasa, cu
defecte de vedere, sau suferind de alte boli, cu scabie sau cu organe reproductive necorespunzatoare - nu avea voie sa fie preot. Dar oricare
din fiii lui Aaron care avea vreunul din cusururile mentionate putea sa se infrupte din hrana acordata preotilor, desi nu putea sa slujeasca
activ ca preot Tnaintea Domnului (v. 22, 23). Hrana sfanta era partea preotilor din jertfa de pace. Hrana prea sfanta era partea lor din celelalte
ofrande. Preotii care aduceau jertfe trebuiau sa fie fara cusur, intrucat il intruchipau pe Cristos, Marele nostru Preot fara pata, fara zbarcitura
si fara cusur.

Daca un preot se intina din punct de vedere ceremonial prin imbolndvirea de lepra, printr-o scurgere permanenta sau prin contact cu trupul
unei persoane decedate, prin consumul de carne din care nu s-a scurs sangele sau din orice alt motiv, el nu mai avea voie sa manance din
hrana preotilor. Asta se intelege prin cuvintele: ,sa se separe de lucrurile sfinte care imi sunt inchinate de fiii iui Israel" din versetul 2. Daca
un preot era lepros sau avea o rana deschisa, era probabil descalificat de a mai functiona ca preot o buna bucata de timp. in alte cazuri
mentionate, prevala urmatorul ritual pentru preot: Mai intai, el trebuia sa se imbaieze. Apoi astepta pana seara, cand se curata din nou.

in general strainii si oaspetii, precum si argatii nu aveau voie s& manance din hrana sfanta. Dar un sclav care a fost cumpérat de preot,
precum si copiii sclavului puteau sa manance din hrana sfanta. Daca fiica preotului se casatorea cu un barbat din afara, nu mai avea voie sa
manance din hrana sfanta. Dar daca rdmanea vaduva sau divortata sau fara copii si traia in casa tatalui ei, atunci putea sa manance din
hrana preotilor.

Daca un barbat consuma involuntar o parte din hrana sfanta, putea repara greseala, punand la loc hrana consumata si adaugand o cincime,
ca n cazui ofrandei de vinovatie.

Ofrandele aduse. Domnului trebuiau sa fie fara cusur (v. 19), fie pentru arderile-de-tot (v. 18-20), fie pentru ofrandele de pace (v. 21). Era
interzis sa se aduca animale bolnave, schioape sau diforme (v. 22). Un bou sau un miel cu un membru prea lung sau prea scurt nu putea fi
adus ca jertfa de bunavoie, dar ca juramant putea fi primit (v. 23). Animalele castrate sau cele cu organe reproductive deteriorate nu puteau
fi aduse ca jertfa (v. 24). Israeiitilor li s-a interzis sa primeasca atari animale cu defecte ca ofranda din partea unui strain (v. 25). Un animal de
jertfa nu putea fi adus decat dupa a opta zi de la nastere (v. 26, 27). Nu era voie sa fie injunghiate vaca, oaia sau capra in aceeasi zi cu puiul
lor (v. 28). Carnea unei jertfe de multumire trebuia consumata in aceeasi zi in care era adusa (v. 29, 30).



Ultimul paragraf din acest capitol explica motivul pentru care israelitii trebuiau sa respecte si sa Implineasca toate poruncile acestea ale
Domnului: Pentru ca Dumnezeul Care i-a scos din Egipt este sfant! Gasim in acest scurt pasaj o seama de sintagme care subliniaza mesajul
central al cartii Levitic: ,Sa nu profanati", ,sa fiu sfintit" si ,Eu sunt Domnul care va sfintesc."

A. Sabatul

Calendarul religios al Israelului devine acum subiectul legislatiei lui Dumnezeu. Domnul le-a spus copiilor lui Israel prin Moise sa proclame
sarbatorile Domnului, ca strangeri laolalta sfinte.

Dupa sase zile de munca, ziua a saptea, sau sabatul, trebuia sa fie ziua de odihna, dupa truda din zilele de lucru. Era singura zi sfanta din
saptamana.

B. Pastele

Pastele Domnului trebuia serbat in ziua a paisprezecea a primei luni (Nisan sau Abib). Ea comemora rascumpararea Israelului din sclavia
Egiptului. Mielul de paste era un arhetip al lui Cristos, Mielul lui Dumnezeu, Pastele nostru (1Cor. 5:7), al Carui sange a fost varsat pentru ca
sa ne rascumpere din sclavia fata de pacat. El nu a murit la vremea Creatiei, ci la implinirea vremii (Gal. 4:4-6).

C. Sarbatoarea Azimilor

Sarbatoarea Azimilor avea loc in legatura cu Pastele si dura sapte zile, incepand cu ziua a doua dupa Paste - adica din a cincisprezecea zi a
lunii Nisan p&na in a dou&zecea zi. Numele celor doud sarbatori sunt adesea interschimbabile. in acest timp, evreilor li se cerea s& scoata din
case orice aluat, orice dospeala. Sarbatoarea simbolizeaza o viata din care a fost eliminata dospeala rautatii si a malitiei, o viata caracterizata
prin ,painea nedospita a sinceritatii adevarului" (1Cor. 5:8). intre Paste (réscumpararea noastra) si Sarbatoarea Azimilor (obligatia noastra de
a umbla n sfintenie) nu exista nici un hiat... Chiar si azi evreii mananca paine nedospita in timpul acestei sarbatori, care se numeste matzo.
Prepararea painii matzo presupune strapungerea painii iar in procesul de coacere a painii ea este prevazuta cu dare, este brazdata. El a fost
strapuns pentru noi si prin ranile Sale (prin dungile lasate de biciuirea Sa) suntem noi vindecati.

D. Sarbatoarea roadelor dintai

Prezentarea snopului leganat de orz avea loc in a doua zi a Sarbatorii Azimilor (in prima zi dupa Sabat - adica prima zi a saptamanii). Aceasta
era Sarbatoarea Roadelor dintai, care marca inceputul secerisului orzului, prima dintre recoltele de cereale ale anului. Un snop de orz era
leganat fhaintea Domnului Tn semn de multumire pentru recolta daruita israelitilor. De asemenea se aduceau o ofranda de cereale si o
ofranda de ardere-de-tot. Aceasta prima recolta era considerata ca fagaduinta sau anticipare a unei recolte ulterioare si mai imbelsugate.
Este o imagine care ni-L infatiseaza pe Cristos in invierea Sa - ,Cristos... roadele dintai ale celor care au adormit" (1Cor. 15:20). invierea Sa
este garantia noastra ca toti cei care si-au pus increderea in El vor dobandi si ei nemurirea prin inviere.

E. Sarbatoarea saptamanilor

Sarbatoarea saptamanilor (in ebraica: Shavuot) sau Rusalii sau Ziua Cinci-zecimii (in greaca pentecost, cincizeci) se sarbatorea la cincizeci de
zile dupa Sabatul Pastelor. Era o sarbatoare a recoltei, prin care | se aduceau multumiri lui Dumnezeu pentru inceputul secerisului graului.
Roadele dintai ale secerisului graului erau aduse ca ofranda cu acest prilej, impreuna cu o jertfa de ardere-de-tot, cu o ofranda de cereale noi,
cu ofrande de bautura si cu ofranda de pace. Potrivit traditiei ebraice, Moise a primit legea Tn aceasta zi a anului. Sarbatoarea este un arhetip
ai Zilei Cincizecimii, Rusaliilor, cand a luat fiinta biserica. Ofranda leganata era alcatuita din doua paini coapte din floarea fainii noi provenite
din recolta recentd, (Era singura ofranda dospita.) Aceste paini reprezinta arhetipal pe evrei si pe Neamuri, care sunt contopiti intr-un ..singur
om nou in [Cristos]" (Ef. 2:15).

Dupa Rusalii urma un lung interval, de circa patru luni, dupa care venea o alta sarbatoare. Acest interval de timp ar putea simboliza actuala
epoca a bisericii, in care noi asteptam cu dor intoarcerea Mantuitorului nostru.

F. Sarbatoarea trambitelor

Sarbatoarea trambitelor avea loc in prima zi a lunii a saptea. Sunand din trambite, fiii lui Israel erau convocati la o sfanta intrunire. Cu acest
prilej avea loc o perioada de zece zile de cercetare de sine si pocainta, care se incheia cu Ziua Ispasirii. Ea simbolizeaza acea perioada in care
Israelul va fi readus in tara sa. dupa care va urma un timp de pocainta la scara nationala. Aceasta a fost prima zi a anului civil, numita in
prezent Ros Hasana (in ebraica: capul anului). Unii vad in aceasta sarbatoare si o intruchipare a unei alte strangeri - a sfintilor ca sa-L
intdmpine pe Domnul la Rapirea bisericii.

G. Ziua Ispasirii

Ziua Ispasirii (in ebraica: Yom Kippur), care avea loc in ziua a zecea a lunii a saptea, a fost descrisa detaliat in capitolul 16. Ea prefigureaza
pocainta Israelului la nivel national, cand o ramasita credincioasa se va intoarce spre Mesia, fiind iertata (Zah. 12:10; 13:1). in aproape toate
detaliile legate de Ziua Ispasirii Dumnezeu repeta porunca de a nu lucra. Singura persoana care desfasura vreo activitate Tn aceasta zi era
marele preot. Domnul a intarit aceasta porunca, amenintand ca va nimici orice persoana care calca aceasta porunca. Asta pentru ca
mantuirea pe care ne-a dobandit-o Marele nostru Preot nu s-a intemeiat pe faptele pe care le-am savarsit noi (Tit 3:5). Nici o fapta savarsita
de om nu poate avea vreun rol in indepartarea pacatelor noastre. Numai lucrarea lui Cristos este, doar ceea ce a facut El ne-a asigurat
mantuirea noastra vesnica. ,Sa va smeriti sufletele" (v. 27, 29) inseamna ,,sa postiti". Chiar si astazi evreii religiosi serbeaza aceasta zi cu
post si rugaciune. Desi Ziua Ispasirii este listata printre sarbatorile lui lehova, ea era mai degraba o zi a postului, iar nu a petrecerii. Dar dupa
reglementarea chestiunii pacatului, venea vremea bucuriei din cadrul Sarbatorii corturilor.

H. Sarbatoarea corturilor



Sarbatoarea corturilor (ebr.: Sukkoth, ,colibe") incepea in a cincisprezecea zi a lunii a saptea. Timp de sapte zile, israelitii locuiau n colibe (v.
42). Este o intruchipare a odihnei finale si a secerisului final, cand Israelul va locui in siguranta in tara, in Mileniu. Si aceasta sarbatoare este
numitd Sarbatoarea Strangerii (Ex. 23:16). Ea avea legatura cu secerisul. Cele doua sabaturi ar putea simboliza Mileniul si Odihna eterna.
Moishe si Ceil Rosen ne ofera un tablou al acestei datini:

Israelitii construiau colibe in care locuiau in timpul acestei sarbatori, ca sa-si aduca aminte de locuintele lor vremelnice in care au locuit in
timpul peregrinarilor prin pustiu. Chiar si astazi multi evrei isi construiesc colibe tara acoperis, alcatuite din trei pereti, cu prilejul acestei
sarbatori, pe care le orneaza cu ramuri si cu fructe de toamna, ca sa-si aduca aminte de seceris.

Toti cei care-si puteau permite se suiau in fiecare an la lerusalim cu prilejui acestei sarbatori, in cadrul inchinaciunii de la Templu avea loc si
ritualul turnarii apei din Scaldatoarea Siloam, ca simbol al rugaciunilor pentru ploile de iarna. Cu prilejul acestei sarbatori a strigat Isus cu glas
tare: ,...Daca inseteaza cineva, sa vina la Mine si sa bea" (loan 7:37-38).

Dupa ce Israelul va fi celebrat ultima Zi a Ispasirii, se va sarbatori din nou la lerusalim Sarbatoarea Colibelor (Zah. 14:16).

Unul din lucrurile pe care Domnul a cautat sa il predea poporului Sau a fost stransa asociere dintre aspectele spirituale si cele fizice ale vietii.
Timpurile de belsug si binecuvantare trebuiau sa fie timpuri de bucurie inaintea Domnului. Domnul le-a fost infatisat israelitilor ca Unul care
S-a ingrijit zilnic de nevoile lor. Raspunsul lor ca natiune la bunatatea Sa si-a gasit expresie in festivalurile legate de strangerea recoltelor.

Observati repetitia poruncii ca israelitii sa nu execute munci comune in aceste ocazii solemne (v. 3,7,8,21,25,28,30,31, 35, 36).

La aceste sarbatori ale lui lehova se poate observa o certa progresie cronologica. Sabatul ne transporta inapoi la odihna lui Dumnezeu dupa
creatie. Pastele si Sarbatoarea Azimilor ne vorbesc despre Calvar. Apoi urmeaza Sarbatoarea Roadelor Dintai, care ne indreapta privirile spre
invierea lui Cristos. Sarbatoarea Rusaliilor intruchipeaza venirea Duhului Sfant. Apoi, privind spre viitor, Sarbatoarea trambitelor simbolizeaza
strangerea laolalta din nou a Israelului. Ziua Ispasirii simbolizeaza acel timp cand o ramasita a Israelului se va pocai, recunoscandu-L pe
Mesia. Si, in sfarsit, Sarbatoarea corturilor se refera la Israel bucurandu-se de domnia de o mie de ani a lui Cristos.

Capitolul 23 s-a ocupat de sarbatorile anuale. Capitolul 24 se ocupa de slujbele facute inaintea Domnului.

In sfesnicul dinaintea Domnului trebuia s& arda necurmat untdelemn curat de masline. Dou&sprezece turte trebuiau asezate in doua randuri
sau gramezi pe masa punerii ihainte, Fiind inlocuite cu altele noi in fiecare sabat. Tamaia mentionata in versetul 7 apartinea Domnului si era
oferita Iui lehova ori de cate ori se scotea painea veche, pentru a fi data preotilor ca hrana.

Acum intervine brusc relatarea despre fiul unei israelite al carei tata era egiptean si care a fost omorat cu pietre pentru ca L-a blestemat pe
Dumnezeu (v. 10-16, 23). Incidentul ne arata ca legea era aceeasi pentru toti cei ce locuiau in tabara Israelului, fie ca erau evrei pur-sange,
fie ca erau de alta nationalitate (v. 22). Aici ni se arata ca blasfemia, asemenea asasinatului, se pedepsea cu moartea vinovatului (v. 14, 16,
17, 23). (Versetul 16 a fost, probabil, legea impotriva blasfemiei la care evreii s-au referit cand au spus: "Noi avem o lege si potrivit legii
noastre El [Domnul Isus] trebuie sa moara, pentru ca S-a facut pe Sine Fiul lui Dumnezeu" [loan 19:7]. Asta ne arata ca pentru alte infractiuni
se putea aduce o compensatie (v. 18,21). In fine, incidentul ne arats ca:

...retributia era un principiu de baza al legii; greselile trebuiau corectate, relele indreptate. Ceea ce a dus la stricarea reputatiei legii a fost
coboréarea stachetei. Legea retorsiunii este luata in deréddere astazi in Occident, dar oamenii cu scaun la cap nu renunta la ea.

(a) in societatea antica, pedeapsa aplicata era de multe ori disproportionat de mare fata de raul comis. Si astfel pedeapsa ca forma de
retorsiune a constituit un important pas in directia adevaratei justitii,

(b) Mai mult, pedeapsa de reabilitare - alternativa cel mai des propusa - sufera de neajunsul subiectivismului. Caci cine decide cand a fost un
om reabilitat, fiind gata sa revina in sanul societatii? Astazi sentintele sunt poate destul de blande, dar cum vor fi oare maine? Adevarata
justitie este: un ochi (si numai unu) pentru un ochi. (Daily Notes ofthe Scriptura Union)

In versetele 1-9 vedem o imagine a Israelului asa cum I-a randuit Dumnezeu s4 fie. in versetele 10.-16 1l infatiseaza pe Israel cum a devenit
mai tarziu, blasfemiin-du-l Numele si blestemand (Sangele Lui sa cada peste noi si peste copiii nostri).

Legislatia din capitolele 25-27 i-a fost data lui Moise pe Muntele Sinai, nu in interiorul cortului (25:1; 26:46; 27:34).

Tot al saptelea an trebuia respectat ca un sabat. Pamantul trebuia sa ramana necultivat. Alimentatia oamenilor era asigurata din recolta care
crestea de la sine. Stapanul ogorului nu avea voie sa stranga recolta, ci s-o lase pentru uzul gratuit al oamenilor.

Al cincizecilea an era de asemenea un sabat, cunoscut sub denumirea de An Jubiliar, care incepea in Ziua Ispasirii, dupa un ciclu de sapte ani
sabatici (adica patruzeci si noud de ani). in acest an trebuiau eliberati sclavii, pAmantul trebuia lasat necultivat si revenea proprietarului siu
initial. Pretul unui sclav sau al unei parcele de teren scadea pe masura ce se apropia anul jubiliar (v. 15-17) si toate tranzactiile trebuiau sa
tind cont de acest fapt. Cuvintele. Proclamati libertatea in toata tara la toti locuitorii ei (v. 10 KJV) sunt sapate pe renumitul Clopot american
al Libertatii aflat Tn prezent in orasul Philadelphia. Credinciosii de astazi ar putea compara anul jubiliar cu venirea Domnului. Pe masura ce se
apropie venirea Lui, bunurile noastre materiale scad in valoare. in clipa in care va veni El, banii nostri, proprietatile imobiliare si investitiile
noastre nu ne vor mai fi de nici un folos. Morala care se desprinde de aici este ca toate aceste bunuri trebuie sa le punem in exploatare
pentru El astazi!

Cu privire la anul sabatic, oamenii se intrebau poate ce vor manca in acel an si in anul urmator. Dumnezeu le-a promis ca daca erau
ascultatori, E! va darui suficiente recolte in anul al saselea, ca sa le ajunga pe trei ani.

O data la cincizeci de ani se intampla ca doi ani la rand sa nu existe nici semanat, nici secerat, adica atunci cand anul sabatic obisnuit era
urmat de anul jubiliar. Este de presupus ca Domnul daruia recolte suficient de imbelsugate pentru anul al patruzeci si optulea ca proviziile sa



ajunga pentru patru ani.

Unii nvatati cred, prin metoda de calcul inclusivd, anul al cincizecilea era de fapt al patruzeci si noualea. in orice caz, acesta este un exemplu
de ecologie judicioasa: conservarea fertilititii pamantului prin impunerea unei perioade de odihn& pentru el. in epoca modernd omul se
preocupa cu pastrarea resurselor planetei. Dar, cum se intampla de atatea ori, Cuvantul lui Dumnezeu este cu mult mai prevazator si
avansat.

Pamantul putea fi vandut, fara ca acest act sa ramana permanent, pentru ca lehova este adevaratul Proprietar. Trei erau modalitatile in care
pamantul putea fi rascumparat (adica redat proprietarului sdu evrei initial): Ruda cea mai apropiata putea sa-l ia inapoi prin cumparare
pentru vanzator (v. 25); vanzatorul (proprietarul initial), daca redevenea solvabil, putea sa-l rascumpere, achitandu-i cumparatorului valoarea
reprezentand anii ramasi pana la a-nul jubiliar (v. 26,27); altminteri, pamantul revenea automat proprietarului initial in anul jubiliar (v. 28).

O casa intr-o cetate imprejmuita cu un zid era obiectul rascumpararii pe timp de un an. Dupa aceea devenea proprietatea noului proprietar,
cu titlu permanent. Casele din satele neimprejmuite erau socotite ca parte a terenului si, prin urmare, reveneau proprietarului initial in anul
jubiliar. Casele aflate in posesia levitilor in cetatile speciale ce le-au fost repartizate erau totdeauna pasibile de a fi rdascumparate de leviti.
Terenul repartizat levitilor ca teren de folosinta comuna nu putea fi vandut.

Daca un israelit se Tngloda in datorii, cdzand in saracie, creditorii sai evrei nu aveau voie sa-l asupreasca. Dupa cum nu le era ingaduit sa
perceapa dobanda pe sumele de bani datorate sau sa-i pretinda ca alimentele pe care i le-a imprumutat sa-i fie returnate cu un surplus.

Daca un israelit inglodat in datorii se vindea pe sine insusi unui creditor evreu, in schimbul sumei pe care i-o datora, el nu trebuia tratat ca un
sclav, ci ca un argat trebuind sa fie eliberat in anul jubiliar, daca acesta survenea inainte de incheierea celor sase ani de slujire. Evreilor li s-a
permis sa aiba sclavi dintre natiunile celelalte, acestia fiind considerati proprietatea lor, transmisibila, descendentilor lor. Dar evreii nu puteau
fi sclavii altor evrei.

Daca un evreu se vindea pe sine unui neevreu care locuia in tara, evreul putea fi totdeauna rascumparat si eliberat. Pretul de rascumparare
se stabilea in functie de numarul de ani ramasi pana la anul jubiliar. Rudenia care il rascumpara pe evreu il putea pune pe acesta la munci de
argat pana la jubileu. Daca nu se gasea nici o rudenie care sa-l rascumpere, evreul respectiv era automat pus in libertate in anul jubiliar.

Versetul acesta atrage atentia ca israelitii si pamantul for (v. 23) apartineau Domnului iar ei trebuiau sa-L recunoasca in calitatea Sa de
Proprietar cu drepturi depline. Nici poporul lui Dumnezeu, nici pamantul lui Dumnezeu nu puteau fi vandute permanent.

A. Binecuvantari pentru ascultarea de Dumnezeu

in acest capitol spatiul acordat avertismentelor este dublu fati de cel acordat binecuvantarilor. Stramtorarea, rodul promis al neascultarii,
este acel instrument de care Se foloseste Dumnezeu nu pentru a Se razbuna, ci pentru a-Si conduce poporul la pocainta (v. 40-42). Actele de
disciplinare a natiunii cresteau in intensitate pana cand israelitii isi marturiseau nelegiuirea. Observati progresia din versetele 14, 18,21, 24 si
28.

Dupa avertismentele privitoare la consecintele idolatriei (v. 1), calcarii sabatului si lipsei de reverenta (v. 2), Domnul a promis natiunii
urmatoarele binecuvantari, cu conditia ca israelitii sa pazeasca poruncile Sale: ploaie, fertilitate (v. 4), productivitate, securitate (v. 5), pace,
siguranta (v. 6), victorie asupra dusmanilor lor (v. 7, 8), rodnicie si prezenta Domnului (v. 9-13). Versetul 13 in traducerea lui Knox este foarte
plastic redat: ,,Oare nu Eu... am zdrobit lantul de pe grumazurile voastre, daruindu-va tinuta dreapta de oameni liberi?"

B. Blesteme pentru neascultarea de Dumnezeu (26:14-39)
Neascultarea atrage dupa sine groaza, boli, cuceriri din partea vrajmasilor, seceta, infertilitate, fiare salbatice, epidemii, invazii si captivitate.

Versetul 26 descrie conditiile create de foamete. Painea va fi atat de putina incat zece femei o vor coace intr-un singur cuptor, adica doar
atat cat sa ajunga de obicei pentru o singura familie. in versetul 29 este descrisa o foamete si mai cumplita, marcata de canibalism (a se
vedea 2 Regi 6:29 si Plangeri 4:10 unde acest avertisment si-a gasit implinirea istorica).

Persistenta Israelului in neascultare avea sa duca la inrobirea lor de catre o putere straina. lar pamantul Israelului avea sa se bucure de o
perioada de odihna egald cu numarul de ani sabatici in care poporul a nesocotit legile lui Dumnezeu. Exact asa s-a intamplat in robia
babilonean4, in anii scursi intre domnia lui Saul si captivitate, poporul nu a respectat anii sabatici. in consecint, israelitii au petrecut
saptezeci de ani in exil, in tot acest timp tara lor bucurandu-se de odihna (2Cron. 36:20,21).

C. Refacerea prin marturisire si pocainta

Sectiunea finala a capitolului 26 asigura natiunii neascultatoare posibilitatea refacerii prin marturisirea pacatelor si pocainta. Dumnezeu nu
avea sa-Si uite cu desavarsire poporul, ci avea sa-Si aduca aminte de promisiunile pe care le-a facut in cadrul legadmantului.

Ultimul capitol din Levitic se ocupa cu juramintele voluntare facute Domnului. Dupa cate se pare, ca gest de recunostinta pentru vreo
binecuvantare primita din partea Domnului, un om putea sa predea Domnului prin juramant o persoana (pe el insusi sau pe un membru al
familiei sale), un animal, o casa sau un ogor. Lucrurile incredintate prin jurdmant erau predate preotilor (Num. 18:14). intrucat aceste daruri
nu erau intotdeauna de folos preotilor, s-a creat posibilitatea ca persoana care facea juramantul sa-i poata da preotului o suma de bani, in
locul persoanei sau lucrului fagaduit.

Juramantul de consacrare era foarte solemn.

Daca o persoana era inchinata Domnului prin juramant, pretul de rdscumparare pe care trebuia sa-l achite preotului era urmatorul:



Un barbat intre 20-60 ani 50 sicii

O femeie intre 20-60 ani 30 sicii
Pers. sex masculin 5-20 ani 20 sicii
Pers. sex feminin 5-20 ani 10 sicii

Pers. sex masculin 1 luna - 5 ani 5 sicii

Pers. sex feminin 1 luna - 5 ani 3 sicii
Barbat de la 60 de ani in sus 15 sicii
Femeie de la 60 de ani in sus 10 sicii

Daca un barbat era prea sarac pentru a rdscumpara persoana fagaduita prin juramant, conform tabelului de mai sus, preotul stabilea suma
dupa cat putea sa achite acesta.

Daca se fagaduia prin jurdamant un animal, se aplicau urmatoarele reguli: Un animal curat, bun de jertfa, nu putea fi rdéscumparat (v. 9), ci
trebuia adus Domnului pe altar (Num 18:17); nici un castig nu era permis prin schimbarea unui animal cu altul, deoarece in acest caz ambele
intrau in posesia Domnului (v. 10, 33); un animal necurat putea fi rascumparat prin achitarea valorii stabilite de preot, plus o cincime (v.
11-13).

Daca un barbat fi inchina Domnului casa sa, putea sa se razgandeasca si s-o rascumpere achitandu-i preotului valoarea estimativa a acesteia
plus o cincime.

Evaluarea valorii unui teren agricol era complicata de faptul ca acesta revenea automat proprietarului initial in anul jubiliar.

Daca era dedicat de catre proprietarul initial, adica daca acesta il mostenea, se aplicau regulile din versetele 16-21. Valoarea sa era stabilita
dupa cantitatea de samanta semanata pe el. De exemplu, daca se semana pe acest teren un omer de samanta de orz, valoarea stabilita era
de cincizeci de sicii de argint.

Daca ogorul era inchinat Domnului prin juramant catre anul jubiliar sau Tn anul jubiliar, atunci se aplica evaluarea de mai sus. Dar daca era
dedicat la cativa ani dupa anul jubiliar, valoarea ogorului scadea corespunzator. Cu alte cuvinte, terenul valora doar 30 de sicii daca era
dedicat la 20 de ani dupa anul jubiliar.

Daca terenul era rascumparat, se cerea o plata suplimentara de o cincime. Daca, dupa ce a dedicat Domnului terenul respectiv, proprietarul
nu-I rdscumpara nainte de anul jubiliar sau daca il vindea in secret altuia, terenul nu mai putea fi rdscumparat, ci devenea proprietatea
preotului in anul jubiliar. In acest caz, pamantul era ,dedicat" sau ,sfant" Domnului.

Daca un ogor era dedicat de catre altcineva decat proprietarul initial, adica de catre un om care I-a cumparat, atunci situatia era guvernata
de regulile cuprinse in versetele 22-25. Preotul stabilea valoarea proprietatii, in functie de numarul de recolte care s-ar putea obtine pana la
a-nul jubiliar, deoarece in acel an terenul era retrocedat proprietarului initial.

Intaiul ndscut dintre animalele de jertfa nu putea fi dedicat Domnului, deoarece deja ii apartinea Lui. intaiul ndscut dintre animale necurate
putea fi rdscumparat prin achitarea valorii stabilite de preot, plus o cincime. Altminteri preotul putea sa vanda animalul.

O zecime din grane si fructe apartinea Domnului. Daca ofertantul dorea s-o pastreze, el putea achita valoarea ei, plus o cincime.

Expresia: ,tot ce trece sub toiag" se refera la practica de a numara oile sau caprele facandu-le sa treaca pe sub toiagul pastorului. Leslie
Flynn comenteaza:

Cu toiagul in mana el [pastorul] atingea fiecare a zecea oaie sau capra. Pastorul nu putea schimba defel ordinea derularii animalelor, asa
incat pe locul zece sa cada un animal imperfect. Daca incerca sa modifice ordinea, atat animalul cu numarul zece, cat si cel care a fost
prezentat pe locul sau erau ale Domnului.

Prima zecime s-a numit zecimea levitica, deoarece era achitata levitilor (Num 18:21-14). A doua zecime, dupa cate se pare diferita, este
prescrisa in Deuteronom 14:22-29.

Cuvintele: Poruncile pe care Domnul le-a poruncit lui Moise se refera, probabil, la intreaga carte Levitic. Dupa ce am studiat multitudinea de
ritualuri detaliate si cazuri de varsare a sangelui prin jertfirea animalelor, putem sa ne bucuram alaturi de Matthew Hanry pentru faptul ca:

Noi nu suntem sub umbrele intunecate ale legii, ci ne bucuram de lumina limpede a evangheliei,... ca nu ne aflam sub jugul apasator al legii
si sub ordonantele carnale pe care le presupune ea..., ci sub institutiile lesnicioase si pline de dulceata ale evangheliei, care spune ca aceia
sunt adevératii ‘Inchin&tori care se inchina Tatalui in duh si adevar, numai prin Cristos si in numele Aceluia care este preotul nostru, templul
nostru, altarul nostru, jertfa noastra, purificarea noastra - intr-un cuvant: totul. Prin urmare, sa nu credem ca intrucat nu suntem tributari
ceremonialelor de curatire, sarbatorilor [ebraice] si prinosurilor ce erau aduse cu acest prilej, este perfect acceptabil sa-L slujim pe Dumnezeu
oricum, chiar daca nu-i acordam decat o mica parte din devotamentul nostru, din timpul nostru si din avutul nostru. Nicidecum! Ci dimpotriva
inimile noastre sa fie pline peste masura de dorinta de a-l aduce ofrande de bunavoie, spre lauda Lui. cu si mai multa iubire stanta si bucurie
adanca, daruiti Lui mai pe de-a-ntregul, cu gandul si cu fapta, cu o ravna izvorata din motive sincere si curate,



Avéand indrazneala sa intram in sfanta sfintelor prin sangele lui Isus, sa ne apropiem cu o inima adevarata, cu o deplina siguranta a credintei,
inchinandu-ne lui Dumnezeu cu mult mai multa voiosie si incredere smerita, zicand in continuare: Binecuvantat sa fie Dumnezeu din pricina
lui Isus Cristos!

Nimic din ce era sortit mortii sau distrugerii nu putea fi rdascumparat. Asta se intelege prin lucru! inchinat sau proscris. Astfel un fiu care si-a
blestemat parintii nu putea fi rascumparat, ci trebuia omorat negresit.

De notat ca in acest capitol se face distinctie intre ceea ce este consacrat (NASB) sau sfintit (KJV) si ceea ce este proscris (NASB) sau devotat
(NKJV, KJV). Lucrurile sfintite prin juramant - adica puse deoparte pentru o intrebuintare divina - puteau fi rdascumparate. Lucrurile devotate

erau daruite definitiv si integral, nemaiputand fi rdéscumparate.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/leviticul-2523-28-w-mcdonald/

	Leviticul - Comentarii W. McDonald

