clickbible.org

Leviticul - Comentarii C. H. Mackintosh

inainte de a intra in ama&nuntimi, vom privi mai intai locul pe care-l are Domnul in cartea Leviticului, si apoi sirul in care sunt asezate jertfele
care se gasesc in partea intai a cartii.

,Si Domnul a chemat pe Moise si i-a vorbit din cortul intalnirii”. Cand i-a vorbit din muntele Sinai, chiar muntele acela arata felul legii pe care
a primit-o Moise atunci. Din muntele in flacari, Dumnezeu a dat o lege de foc; dar in Levitic, Domnul vorbeste din mijlocul cortului intalnirii.
»Apoi a ridicat curtea Tmprejurul cortului si altarul, si a pus perdeaua la partea curtii. Astfel a ispravit Moise lucrarea. Atunci norul a acoperit
cortul intalnirii si slava Domnului a umplut cortul caci norul Domnului era deasupra cortului ziua; iar noaptea, era un foc, inaintea intregii case
a lui Israel in timpul tuturor calatoriilor lor” (Exod 40.33-38). Din mijlocul acestui cort a vorbit Domnul lui Moise. Cortul era locuinta lui
Dumnezeu in har. Domnul putea sa locuiasca aici, pentru ca era inconjurat din toate partile de ceea ce 1i arata lamurit temelia legaturilor Lui
cu poporul Sau. Daca ar fi venit in mijlocul lui Israel in slava infricosatoare, in care S-a aratat pe muntele Sinai, I-ar fi mistuit intr-o clipa, ca pe
un neam fncapatanat. Dar Domnul s-a ascuns sub o perdea, care infatisa trupul lui Cristos (Evrei 10.20), si s-a asezat acolo unde sangele
ispasirii, nu al razvratirii si al incapatanarii, era inaintea ochilor Sai si impaca sfintenia Sa. Acest sange, adus in locul prea sfant de marele
preot, infatisa cel mai scump sange, sangele lui Isus, care curateste de orice pacat; si desi Israelul dupa trup nu deosebeste si nu intelegea
nimic, totusi acest sange indreptatea pe Dumnezeu sa locuiasca Tn mijlocul poporului Sau; el sfintea si facea curatirea trupului (Evrei 9.13).

lata locul pe care-l are Domnul in Levitic, loc pe care nu trebuie sa-l uitdm, daca vrem sa intelegem bine ce cuprinde cartea aceasta. Aici se
vede sfintenia desavarsita a lui Dumnezeu unitd cu harul deplin. Dumnezeu este sfant, din orice loc ar vorbi. El era sfant si pe muntele Sinai
si pe capacul ispasirii din Cortul intalnirii; dar, in locul dintai, sfintenia Sa era legata de ,,un foc mistuitor”, pe cand in al doilea loc era unita cu
harul. insa unirea sfinteniei desavarsite cu harul desdvarsit o gasim indeosebi in méantuirea care se afla in Cristos Isus. Mantuirea aceasta
este aratata in multe feluri in Levitic. Dumnezeu trebuie sa fie sfant, chiar daca prin asta trebuie sa osandeasca in veci pe pacatosii care nu
se intorc la El. Plinatatea descoperirii sfinteniei Sale, in mantuirea pacatosilor, face sa izbucneasca in ceruri o ploaie de laude:,Slava lui
Dumnezeu in locurile prea fnalte, pace pe pamant intre oamenii placuti Lui” (Luca 2.14).Aceasta cantare de slava, sau acest imn de lauda,
n-ar fi putut sa rasune cand a fost data legea de foc; caci, cu toate ca de legea data pe Sinai se lega slava lui Dumnezeu in locurile prea
inalte, aceasta lege nu aducea deloc pacea pe pamant, tindnd seama ca ea arata ceea ce trebuiau sa fie oamenii, Tnainte ca Dumnezeu sa-si
gaseasca placere in ei. Dar cand a venit Fiul ca om pe pamant, Cerul a putut sa-si arate deplina multumire in El, ca in Acela in care se putea
uni slava dumnezeiasca si binecuvantarea omului. Si acum o vorba despre sirul in care sunt asezate jertfele din cele dintai capitole al cartii
noastre. Dumnezeu pune intai arderea de tot si sfarseste cu jertfa pentru vina. El sfarseste acolo unde incepem noi. Felul in care sunt asezate
jertfele este foarte insemnat. Cand sabia incredintarii intra, Intaia data, in suflet, cugetul cauta pacatele din trecut care apasa asupra lui; el
priveste peste viata care s-a scurs si 0 vede intunecatd de multe pacate impotriva lui Dumnezeu si impotriva oamenilor. in aceastd vreme,
sufletul se gandeste mai putin la izvorul din care ies toate pacatele decat la faptul impovarator si vadit ca o fapta sau alta e facuta de el. De
aceea are nevoie sa stie ca Dumnezeu, in harul Sau, a dat o jertfa prin care orice pacat poate fi iertat fara bani si fara plata (Coloseni 2.14); si
aceasta jertfa ne-o aratd Dumnezeu in darul pentru vina.

Dar, cu cat cineva Tnainteaza Tn viata dumnezeiasca, intelege ca pdcatele pe care le-a facut nu sunt decat lastarele unei radacini, vinele unui
izvor si, mai mult, ca pacatul din firea pamanteasca este radacina sau izvorul acesta. Aceasta descoperire il duce la o lucrare mult mai
launtrica si, atunci, nimic nu-l poate linisti, daca nu intelege mai adanc lucrarea crucii, in care Dumnezeu a osandit pacatul in firea
pamanteasca (Romani 8.3). Cititorul va baga de seama ca, in acest loc din epistola catre Romani, nu este vorba de pacatele din viata, ci de
radacina lor, adica pacatul din firea pamanteasca. Acesta este un adevar de mare insemnatate. Cristos nu numai ,a murit pentru pacatele
noastre” (1Corinteni 15.3); ci ,a fost facut pacat pentru noi” (2Corinteni 5.21). Aceasta este invatatura jertfei pentru pacat.

Cand a intrat pacea in inima, prin cunoasterea lucrarii lui Cristos, putem sa ne hranim cu Cristos, care este temelia pacii si bucuriei noastre
inaintea lui Dumnezeu. Pana nu vom vedea toate pacatele noastre iertate si pacatul nostru judecat, nu putem sa gustam nici pace, nici
bucurie. Trebuie sa cunoastem jertfa pentru vina si jertfa pentru pacat, inainte de a intelege jertfa de multumire sau de bucurie. De aceea si
vine la urma.

Acelasi lucru il vedem si la jertfa de mancare. Cand un suflet a gustat din dulceata legaturii duhovnicesti cu Cristos, cand stie sa se hraneasca
cu El, in pace si in recunostinta, inaintea lui Dumnezeu, atunci cautd, cu o dorinta arzatoare, sa cunoasca mai mult tainele sfinteniei Lui; si
Dumnezeu fi raspunde la aceasta dorinta prin jertfa de mancare, care infatiseaza jertfa omeneasca desavarsita a lui Cristos.

Dupa toate jertfele vine ,arderea de tot”, dincolo de care nu se poate trece. Ea infatiseaza lucrarea crucii, facuta chiar sub ochiul lui
Dumnezeu si in ea se vede supunerea desavarsita a inimii lui Cristos. Mai departe, vom cerceta toate aceste jertfe in amanuntime;
deocamdata, privim sirul in care sunt asezate, sir cu adevarat minunat, ori dincotro I-am privi, si care incepe si sfarseste la cruce. Daca ne
coboram de la Dumnezeu la noi, urmérind sirul de afar&, incepem prin arderea de tot. in aceast jertfa, vedem pe Cristos pe cruce, implinind
voia lui Dumnezeu, facand ispasire, dandu-Se pe Sine insusi pentru slava lui Dumnezeu. Daca, dimpotriva, urmarind sirul dinduntru, ne suim
de la noi la Dumnezeu si incepem prin jertfa pentru vina, vedem, in acest dar, pe Cristos pe cruce, purtand pacatele noastre si stergandu-le
prin jertfa Sa de ispasire: in totul si pretutindeni, straluceste frumusetea si desavarsirea fiintei Mantuitorului. Totul este facut ca sa trezeasca
in inimile noastre o dorinta adanca pentru cercetarea jertfelor scumpe, care sunt umbra lui Cristos.

Aceasta carte se deschide cu arderea de tot: jertfa aceasta infatiseaza pe Cristos ,S-a adus pe Sine insusi jertfa fara pata lui Dumnezeu”
(Evrei 9.14); de aceea Duhul lui Dumnezeu i da locul dintai. Tinta de capetenie pe care o urmarea cu infocare Isus in lucrarea de ispasire, era
slava lui Dumnezeu. ,lata, vin sa fac voia Ta, Dumnezeule” (Psalmul 40.6-8). Cuvintele acestea arata care era gandul lui Isus in fiecare
lucrare, in fiecare imprejurare din viata Sa. Dar, in chipul cel mai vadit, Domnul a implinit aceste cuvinte pe cruce. Oricare ar fi fost voia lui
Dumnezeu, Cristos a venit sa o implineasca. Dumnezeu sa fie binecuvantat, noi stim ce avem din implinirea voii acesteia; caci prin ea noi am
fost sfintiti ,prin jertfa trupului lui Isus Cristos, facuta odata pentru totdeauna”. (Evrei 10.10).Totusi, lucrarea lui Cristos a fost facuta, inainte
de toate, pentru Dumnezeu. Fericirea Domnului Isus era sa implineasca voia lui Dumnezeu pe pamantul acesta. Asa ceva nici un om nu


https://clickbible.org/post/leviticul-1433-38-c-h-mackintosh/

facuse fnaintea Lui; prin har, unii oameni facusera ,ce este drept in fata Domnului” (1imparatil4.8;15.5,11); dar nimeni nu facuse voia lui
Dumnezeu intotdeauna, pe deplin, fara sovaire. Domnul Isus a fost ascultator, ,ascultator pana la moarte si inca moarte de cruce”

(Filipeni 2.8). ,El si-a indreptat fata hotarat sa mearga la lerusalim” (Luca 9.51); si, mai tarziu, mergand din gradina Ghetsimani la cruce, isi
arata supunerea deplina a inimii prin aceste cuvinte: ,,Nu voi bea paharul pe care Mi |-a dat Tatal sa-l beau?” (loan 18.11)

Asa dar, in aceasta supunere deplind fatd de Dumnezeu, era o mireasma de un miros placut. Un om desavarsit pe pamant, implinind voia lui
Dumnezeu, chiar in moarte, era pentru cer un lucru de cea mai mare insemnatate. Cine putea sa patrunda adancimile acestei inimi supuse,
care se dezvaluia sub privirile lui Dumnezeu, la cruce? Fara indoiald, nimeni altul, decat numai Dumnezeu. Caci, aici ca si in tot ce priveste
tainele firii Sale slavite, nimeni nu cunoaste pe Fiul decat numai Tatal (Matei 11.27); si nimeni nu poate sa cunoasca oricat de putin pe Fiul,
decat atat cat ii descopera Tatal. Mintea omului poate sa inteleaga, intr-o masura oarecare, orice lucru al vreunei stiinte de sub soare. Stiinta
omeneasca o poate pricepe omul; dar nimeni nu cunoaste pe Fiul decat atat cat ii descopere Tatal, prin puterea Duhului Sfant, prin Cuvantul
scris. Duhului Sfant ii place sa descopere pe Fiul, sa ia lucrurile lui Isus si sa ni le arate noua; si tot ce ia de la Isus se gaseste in toata
stralucirea in Scriptura. Nu poate sa mai fie nici o descoperire noua, caci Duhul Sfant a adus aminte apostolilor ,toate lucrurile”, si i-a calauzit
in ,tot adevarul” (loan 14.26; 16.13). Nu mai poate fi nimic in afara de ,tot adevarul” asa ca toate parerile despre o noua descoperire, despre
un nou adevar, care nu este in cartile scrise prin Duhul Sfant, adica in Scriptura, nu sunt decat zadarnice opintiri ale omului, care vrea sa
adauge ceva la ceea ce numeste Dumnezeu ,tot adevarul”. Duhul Sfant, fara indoiald, poate sa descopere si sa aduca, la vreme potrivita, cu
o putere nouad si ne-banuita, adevarul care se gaseste in Scriptura; dar oamenii fara Duhul lui Dumnezeu parasesc acest camp al descoperirii
dumnezeiesti ca sa gdseasca aiurea pareri, ganduri sau vreo temelie de credinta.

In Evanghelii, Cristos este aratat in mai multe fete ale firii, fiintei si lucrarii Sale; si, de cand sunt aceste scrieri de pret, copiii lui Dumnezeu au
alergat cu placere la ele ca sa se adape din descoperirile Aceluia pe care il iubesc si in care se incred. Dar foarte putini au alergat la Levitic sa
vada ca jertfele si oranduirile de aici sunt pline de invatamintele cele mai amanuntite despre acelasi Prea iubit al lor. Jertfele Leviticului, in
deosebi, sunt socotite fara pret pentru noi si ca ele erau pentru vremurile dinainte de a veni Domnul Isus Cristos. Trebuie sa recunoastem
totusi ca cele spuse in Levitic, atat de putin atragatoare dar atat de incarcate de amanunte de pret, isi au, ca si maretele proorocii din Isaia,
locul lor in ceea ,,ce a fost scris mai inainte, a fost scris pentru invatatura noastra” (Rom. 15.4). Fara indoiald, trebuie sa cercetam cartea
aceasta, ca de altfel toata Scriptura, cu un duh umilit si dezbracati de eul nostru, in stransa legatura cu ceea ce invata Cel ce vorbeste acolo,
si ne-lasand ca inchipuirea noastra sa rataceasca intr-un cadmp strain. Daca, prin harul lui Dumnezeu, vom strabate astfel Leviticul, vom gasi
in el o bogatie nemarginita.

Sa vedem acum arderea de tot care, dupa cum am spus, arata pe Cristos dandu-se pe Sine insusi, fara pata, lui Dumnezeu.

,Daca darul lui va fi o ardere de tot din cireada, sa-l aduca din partea barbateasca fara cusur”(Lev 1.3). Slava fiintei lui Cristos este temelia
crestinismului. Nimic nu se poate adauga la slava Aceluia ,,care este mai pe sus de toate lucrurile, Dumnezeu binecuvantat in veci” (Rom.
9.5). ,Cel ce a fost aratat in trup” (1Tim. 3.16), ,Emanuel, Dumnezeu cu noi”(Matei 1.23). Cuvantul, Cel care a facut si tine cerurile. Cristos,
intrupandu-se, S-a coborat de la aceasta slava pe care o avea la Tatal inainte de intemeierea lumii. S-a coborat astfel intr-un loc potrivnic Lui
ca sa slaveasca pe Dumnezeu pe deplin. A venit aici pe pamant ca sa fie mistuit de o dorinta sfanta pentru slava lui Dumnezeu, ca sa
indeplineasca planurile vesnice.

Dobitocul de parte barbateasca, fara cusur, de un an, infatiseaza pe Domnul Isus, dandu-se pe Sine insusi ca sa implineasca in totul voia lui
Dumnezeu. Darul acesta nu trebuia sa aiba nimic care sa arate slabiciune sau nedesavarsire. Trebuia pentru arderea de tot un animal de
parte barbateasca de un an. Dupa ce vom vedea celelalte daruri, vom bdaga de seama ca era ingaduit in anumite Tmprejurari, sa se aduca si
de parte femeiasca; nu pentru ca Dumnezeu putea sa ingaduie vreodata un cusur in darul adus, caci jertfa trebuia sa fie ,fara cusur”, dar
Dumnezeu lasa pe om, in unele imprejurari, ca sa aleaga, pentru ca in aceasta alegere sa se vada neputinta lui de a intelege. Arderea de tot
era o jertfa foarte insemnata, pentru ca arata pe Cristos dandu-se pe Sine insusi lui Dumnezeu, Cristos in totul si numai pentru ochiul si inima
lui Dumnezeu. Aici este ceva de seama pe care este bine sa-l intelegem. Numai Dumnezeu putea sa pretuiasca in totul fiinta si lucrarea lui
Cristos; numai El putea sa inteleaga pe deplin crucea si supunerea desavarsita a lui Cristos. Crucea, aratata prin arderea de tot, numai
Dumnezeu stia ce pret are; ea avea adancimi pe care nici un muritor, nici un inger nu putea sa le patrunda, si ea vorbea cu un glas care nu
era decat pentru urechile Tatalui, glas care era indreptat numai spre Tatal. intre crucea de pe Golgota si intre scaunul de domnie al lui
Dumnezeu erau legaturi care nu se puteau si nu se pot intelege de nici o faptura.

,Sa-1 aduca la usa cortului intélnirii, inaintea Domnului, ca sa fie placut Domnului” (Lev 1.3). Aici vedem crucea intr-un fel in care nu este
inteleasa de-ajuns. Suntem atat de aplecati sa vedem in cruce numai locul unde a fost osandit pacatul, locul unde Satana a fost biruit; prea
vedem la cruce numai dreptatea vesnica, jertfa fara cusur a Domnului Isus Cristos si locul unde a fost ridicata osanda noastra. Crucea,
intr-adevar, este toate astea, dar e mai mult decat atat. Ea este locul, unde iubirea Domnului Isus pentru Tatal a fost aratata intr-o limba pe
care numai Tatal o putea intelege, si in felul acesta este aratata in darul pentru arderea de tot, care este adus de buna voie. Daca ar fi fost
vorba numai de osandirea pacatului si de suferirea maniei lui Dumnezeu din pricina pacatului, darul n-ar fi fost lasat la bunavoia aceluia care
fi aduce. Domnul Isus nu putea sa doreasca sa fie pacat (2Cor. 5.21), nu putea sa doreasca sa sufere mania lui Dumnezeu si sa nu mai vada,
pentru oricat de putin timp, stralucirea fetii Lui; aceasta ne face sa vedem lamurit ca darul arderii de tot nu arata pe Cristos pe cruce, purtand
pacatul, ci pe Cristos pe cruce, implinind voia lui Dumnezeu.

Chiar cuvintele Domnului Isus ne arata ca El vedea crucea in doua feluri deosebite. Cand o vedea ca locul de ispasire al pacatului si cand isi
arunca privirile asupra suferintelor Sale pentru ispasirea pacatului, striga: ,Tata, daca voiesti, departeaza paharul acesta de la Mine” (Luca
22.42). Se cutremura in fata lucrarii pe care avea sa o faca. Sufletul Sau sfant si curat sovaia sa fie facut pacat, si inima Sa iubitoare se da
fnapoi la gandul ca va pierde, pentru o vreme, lumina Fetii lui Dumnezeu.

Dar crucea avea si 0 alta infatisare pentru Cristos. Ea i se arata ca locul unde putea sa dezvaluie tainele adanci ale iubirii Sale pentru Tatal;
ca locul unde, de bunavoie, putea sa ia paharul pe care i-l daduse Tatal sa-1 bea si sa-l goleasca pana la fund. Fara indoiala, intreaga viata a
lui Cristos raspandea o mireasma de bun miros, care se ridica fara incetare catre scaunul de domnie al Tatalui; El lucra mereu cum fi placea
Tatalui; indeplinea intotdeauna voia lui Dumnezeu; insa arderea de tot nu arata pe Cristos in viata Sa, oricat de insemnata era ea, ci pe
Cristos Tn moartea Sa; si in aceasta moarte, nu ca pe Acela care a fost facut blestem pentru noi, ci ca pe Acela care aducea inimii Tatalui o



mireasma nespus de placuta.

Adevarul acesta imbraca crucea cu un farmec deosebit pentru omul duhovnicesc si da suferintelor prea iubitului nostru Mantuitor o mare
insemnatate. Pacatosul vinovat gaseste la cruce raspunsul lui Dumnezeu la nevoia cea mai mare si dorintele cele mai arzatoare ale inimii si
cugetului sau. ingerii gdsesc la cruce o pricina de uimire nesfarsita si doresc s&-si adanceasca in ea tot mai mult privirile(1Petru 1.11-12).
Toate acestea sunt adevarate; dar in cruce e ceva care trece peste priceperea sfintilor sau ingerilor, si anume adanca supunere a inimii
Fiului, supunere inteleasa numai de Tatal, si tocmai asa este aratata crucea asa de bine in darul arderii de tot.

Dac& am crede, ca unii, c& Cristos a purtat pacatul in tot timpul vietii Sale, frumusetea deosebitd a arderii de tot s-ar pierde. insusirea ,de
bunavoie” a darului n-ar mai fi, caci cum ar fi de bunavoie lepadarea vietii la unul cate este silit sa si-o dea? Daca Cristos ar fi purtat pacatul
in timpul vietii Sale, fara indoiald, moartea Sa era o fapta care trebuia sa se intample si n-ar mai fi fost, ceea ce este, o lucrare de bunavoie.
Darul acesta si-ar pierde toata frumusetea, daca ar fi adevarata invatatura ca Cristos a purtat pacatul in tot timpul vietii Sale. Arderea de tot,
0 spunem iarasi, nu ne arata pe Cristos purtand pacatul sau suferind mania lui Dumnezeu, ci pe Cristos in supunerea Sa de bunavoie, aratata
in moartea de pe cruce. Fiul lui Dumnezeu a implinit, prin Duhul Sfant, voia Tatalui. El a facut-o cu bucurie, dupa cum El insusi zice: ,Tatal Ma
iubeste, pentru ca imi dau viata, ca iarasi s-o iau. Nimeni nu Mi-o ia cu sila, ci o dau Eu de la Mine. Am putere s-o dau si am putere s-o0 iau
iarasi” (loan 10.17-18). Isaia, privind pe Cristos ca jertfa pentru pacat, a zis: ,Viata Sa a fost luata de pe pamant” (Fapte 8.33;lsa. 53.8). Dar
putea oare Cristos sa vorbeasca despre pacat in clipa cand spunea despre viata Sa: ,Nimeni nu Mi-o ia cu sila, ci o dau Eu de la Mine? ,,
Nimeni nu Mi-o ia cu sila, nici vreun om, nici vreun inger, nici vreun drac, intr-un cuvant, nimeni. A-si da viata, era, din partea Sa, o lucrare de
bunavoie: El a dat-o ca s-o ia iarasi. ,Vreau sa fac voia Ta, Dumnezeule” (Ps. 40.8). Asa vorbea Acela care, infatisat mai dinainte in arderea
de tot, S-a dat de bunavoie lui Dumnezeu, prin Duhul Sfant.

Este de cea mai mare insemnatate sa intelegem ce urmarea, mai intai de toate, Cristos in lucrarea de mantuire; caci, prin asta, pacea
credinciosului nu poate fi decat intarita. Sa implineasca voia lui Dumnezeu si planurile Lui, sa arate slava lui Dumnezeu, iata gandul inimii
supuse a Mantuitorului. Niciodata nu s-a oprit sa vada daca ii placea Lui o lucrare sau o imprejurare oarecare. ,S-a dezbracat pe Sine insusi si
S-a smerit” (Filip 2. 7-8). De aceea, la sfarsitul vietii Sale, putea sa ridice ochii spre cer si sa zica: ,,Eu Te-am proslavit pe pamant, am sfarsit
lucrarea, pe care Mi-ai dat-o s-o fac” (loan 17.4). Este cu neputinta sa vezi latura aceasta a lucrarii lui Cristos, despre care vorbim acum, fara
ca inima sa fie atrasa spre El si sa fie umpluta de simtamintele cele mai dulci pentru Fiinta Sa. A intelege ca Cristos a facut lucrarea de pe
cruce mai intai de toate pentru Dumnezeu, nu atinge deloc simtamintele pe care le avem despre iubirea Lui pentru noi. Dimpotriva, iubirea
aceasta si mantuirea noastra nu puteau sa fie intemeiate decat pe slava lui Dumnezeu pe care El o arata in moartea Sa. Slava lui Dumnezeu
trebuia sa fie temelia trainica la toate: ,Dar cat este de adevarat ca Eu sunt viu si ca slava Domnului va umplea tot pamantul” (Numeri
14.21). Si noi stim ca aceasta slava vesnica a lui Dumnezeu si fericirea vesnica a fapturii sunt nedespartit legate in planurile dumnezeiesti,
asa ca daca cea dintai este sigura, fericirea fapturii trebuie sa fie neaparat la fel.

Punerea mainilor arata unirea desavarsita. Darul si acela care il aducea, prin punerea mainilor, se faceau una; facandu-se una, cel care
aducea darul capata acelasi pret ca si darul insusi. Daca punem lucrul acesta in legatura cu Cristos si cu credinciosul, vedem unul din
adevarurile cele mai de seama, descoperit pe larg in Noul Testament, anume ca cel credincios se face una cu Cristos pentru vesnicie: ,,Cum
este El, asa suntem si noi in lumea aceasta” (1lloan 4.17;5.20). Pentru fericirea noastra vesnica nu putea fi de ajuns nimic mai putin de cat
aceasta. Acela care nu este in Cristos, este in pacate. Nu este cale de mijloc. Sau esti in Cristos sau esti in afara de El, in pacatele tale. Nu
poti fi in parte in Cristos. Chiar daca intre tine si Cristos este o departare numai cat grosimea unui fir de par, esti sub osanda si sub manie.
Dar daca esti in El, dimpotriva, cum este El inaintea lui Dumnezeu, asa esti si tu. ,Voi aveti totul deplin in EI” (Colos. 2.10), ,placuti in Prea
lubitul Lui” (Efes. 1.6); ,madulare ele trupului Lui, carne din carnea Lui si os din oasele Lui” (Efes. 5.30). ,,Cine se face una cu Domnul este un
singur duh cu EI” (1Cor 6.17). Aceasta este invatatura simpla si lamurita a Cuvantului lui Dumnezeu. Si nu este cu putinta sa fie Capul mai
placut lui Dumnezeu decat madularele. Capul si madularele sunt una. Dumnezeu le socoteste ca una; asa dar sunt una. Acest adevar este in
acelasi timp temelia celei mai mari increderi si a celei mai adanci smerenii; ea da deplina incredere in ziua judecatii (1loan 4.17), tinand
seama ca este cu neputinta sa fie ceva de osandit in Acela cu care noi suntem facuti una; ea ne face sa ne simtim adanc nimicnicia noastra,
dat fiind ca legatura noastra cu Cristos este intemeiata pe moartea firii omenesti si pe nimicirea desavarsita a tuturor drepturilor si
nazuintelor ei.

Daca capul si madularele sunt placute impreuna si sunt privite ca avand aceeasi stare inaintea lui Dumnezeu, este lamurit ca toate
madularele au parte de aceeasi mantuire, de aceeasi viata, de aceeasi neprihanire. Nu sunt grade in indreptatire si in infiere. Copilasul in
Cristos are parte de aceeasi indreptatire ca si cel care cunoaste mai mult puterea lui Dumnezeu in viata sa. Si unul si altul sunt in Cristos; si
dupa cum este numai o temelie pe care sta viata, de-asemenea nu este decat o singura temelie pe care se sprijineste neprihanirea omului
inaintea lui Dumnezeu. Nu sunt nici doua vieti, nici doua feluri de neprihaniri inaintea lui Dumnezeu, desi sunt, fara indoiala, felurite grade de
bucurie pentru aceasta neprihanire, felurite grade de cunoastere a plinatatii si a intinderii ei. Adesea, crestinii nu deosebesc bucuria pentru
neprihanire de neprihanirea insasi, care, fiind dumnezeiasca, este vesnica, desavarsita, neschimbata, la adapost de valurile simtirilor
omenesti.

Mai mult, ceea ce se numeste inaintare in neprihanire, nu este decat in mintea acelora care nu stiu ce insemneaza a fi facut neprihanit. Nici
unul nu este astazi mai neprihanit fhaintea lui Dumnezeu decat ieri, si maine nu va fi mai mult decét azi. Cine este in Cristos, este tot atat de
neprihanit aici pe pamant ca si inaintea scaunului de domnie al lui Dumnezeu: este ca Cristos; este curat de tot, dupa marturia Domnului Isus
insusi (loan 13.10). Ce ar putea sa faca el mai mult inainte ca sa intre in slava? Va putea sa faca si, daca merge calauzit de Duhul, va face
multi pasi Thainte Tn cunoasterea si in bucuria de acest maret adevar; dar cu privire la neprihanire, din clipa in care, prin Duhul Sfant, cineva a
crezut Evanghelie, a trecut de la o stare de nelegiuire si de osandire la o stare dupa voia lui Dumnezeu si de primire fnaintea Lui, intemeiata
pe lucrarea desavarsita a lui Cristos, intocmai cum in arderea de tot, primirea celui ce aducea darul era intemeiata pe darul lui insusi. Nu era
vorba de ceea ce era el, ci de ceea ce era jertfa lui. ,Dobitocul va fi primit de Domnul, ca sa faca ispasire pentru el”.

Cautand sa intelegem ce ne spune arderea de tot, nu trebuie sa uitam de loc ca marele adevar, pe care il pune in lumina aceasta jertfa, nu
este ispasirea pe care a facut-o Cristos pentru pacatos, ci darul de bunavoie, pe care I-a facut Cristos Tatalui si care era o noua pricina pentru
iubirea lui Dumnezeu (loan 10.17). Moartea lui Cristos, asa cum este aratata in arderea de tot, nu ne spune nimic despre firea urata a
pacatului, ci ni se infatiseaza ca supunerea nezdruncinata a lui Cristos fata de Tatal. Nu vedem aici pe Cristos purtand pacatul, sub lovitura



maniei lui Dumnezeu; ci pricina de multumire deplina a Tatalui in darul de bunavoie si de un miros placut. Ispasirea, in arderea de tot, nu este
facutd numai pentru cerintele cugetului omului, ci este facuta din dorinta arzatoare a inimii lui Cristos, care cu pretul jertfei vietii Sale, a vrut
sa Implineasca voia si planurile lui Dumnezeu.

Nici o putere, nici omul, nici Satana, n-au putut sa clatine pe Domnul Isus din staruinta in aceasta dorinta. Cand Petru, in nestiinta lui si cu o
iubire rea, cauta sa-L opreasca sa primeasca rusinea si ocara crucii, Domnul i-a zis: ,,inapoia Mea, Satano: tu esti o piatra de poticnire pentru
Mine! Caci gandurile tale nu sunt gandurile lui Dumnezeu, ci ganduri de ale oamenilor” (Matei 16. 22-23). lar intr-o alta imprejurare a spus
ucenicilor Lui: ,,Nu voi mai vorbi mult cu voi; caci vine stapanitorul lumii acesteia. El n-are nimic in Mine; dar vine, pentru ca sa cunoasca
lumea ca Eu iubesc pe Tatal si ca fac asa cum Mi-a poruncit Tatal” (loan 14. 30-31).

Locul lor si lucrul pe care aveau sa-l faca fiii lui Aaron la arderea de tot, sunt in stransa legatura cu insemnarea deosebita a darului pentru
arderea de tot.,Sa aduca séngele si sa-l stropeasca”, ,sa faca foc pe altar”, ,sa aseze bucatile, capul si grasimea, pe lemnele puse pe focul
de pe altar”. Acestea sunt lucrari vrednice de luat in seama si care dau o insusire izbitoare darului pentru arderea de tot, daca o punem in
legatura cu darul pentru pacat, la care nu se vorbeste nimic despre fiii lui Aaron. Fiii lui Aaron infatiseaza Biserica, nu ca trupul lui Cristos, ci
ca o casa duhovniceasca sau ca o familie de preoti. Lucrul acesta este usor de inteles, pentru ca daca Aaron infatiseaza pe Cristos, casa lui
Aaron infatiseaza deci casa lui Cristos. in capitolul 3 al epistolei citre Evrei, vers. 6 se spune: ,Dar Cristos este credincios ca Fiu, peste casa
lui Dumnezeu. Si noi suntem casa Lui”. Si in alta parte: ,lata-ma, Eu si copiii, pe care Mi i-a dat Dumnezeu” (Evr.2.13 si Isaia 8. 18). Numai
Bisericii i s-a dat harul de a vedea pe Cristos in felul acesta, aratat in cea dintai jertfa a Leviticului, si sa se bucure de ea. ,Partasia noastra
este cu Tatdl” (1loan 1. 3), care, in bunatatea Sa, ne-a chemat sa-i impartasim gandurile Lui cu privire la Cristos. Este adevarat cad nu putem
sa ne ridicam la toata indltimea acestor ganduri, dar putem sa avem aici pe pamant partea noastra, prin Duhul Sfant, care locuieste in noi.

,Si preotii, fiii lui Aaron, sa aduca sangele, si sa-l stropeasca de jur imprejur pe altarul de la usa cortului intalnirii”. Aici Biserica este privita
iarasi ca o familie de preoti, care aduc inaintea lui Dumnezeu ceva ce inchipuie aducerea aminte de o jertfa implinita. Si o aduc acolo unde
era primit numai cel care aducea darul. Dar sangele pe care il aduc aici preotii, nu trebuie sa uitam, este sangele de la arderea de tot si nu
acela de la darul pentru pacat. Aici Biserica este infatisata ca intrand prin puterea Duhului Sfant in gandul supunerii desavarsite pe care a
aratat-o Cristos fata de Tatal; nu este aratat pacatosul osandit, cauténd sa inteleaga pretul sangelui Aceluia care a purtat pacatul. Abia este
nevoie sa spunem ca Biserica este alcatuita din pacatosi, din pacatosi incredintati de pacat; dar fiii lui Aaron nu infatiseaza pacatosi
incredintati de pacat, ci sfinti aducand jertfe: ca preoti, ei au loc la arderea de tot.

Multi se amagesc in privinta aceasta: ei isi inchipuie ca un om, cand intra, prin harul lui Dumnezeu si prin Duhul Sfant care il face in stare sa

slujeasca, n slujba lui Dumnezeu, nu vrea s& se mai recunoasca un sarman si nevrednic picatos. Aceasta este o mare greseala. In el insusi,

credinciosul nu este nimic; dar in Cristos este un slujitor curatit. El a intrat in locul sfant nu ca un pacatos vinovat, ci ca un preot in haine de

slava si frumusete. A ma gandi si a vorbi mereu de vina mea inaintea lui Dumnezeu nu este smerenie cu privire la mine tnsumi, ci necredinta
fata de jertfa lui Isus.

Cititorul a putut sa inteleaga, oricat de putin, ca Tnvinuirea de pacat nu intrd in oranduirea arderii de tot, si ca Cristos nu se arata in acest dar
ca purtand pacatul si sub loviturile maniei lui Dumnezeu. E adevarat ca este scris: ,va fi primit de Domnul ca sa faca ispasire pentru el”.
Arderea de tot nu este o jertfa pentru pacat, nu este facuta in legatura cu adancimile grozave ale vinii omului. Ispasirea despre care se
vorbeste aici nu se face in urma unei jertfe pentru vind, pentru ca arderea de tot nu este o asemenea jertfa. impacarea omului cu Dumnezeu,
despre care se vorbeste aici se face prin faptul ca Dumnezeu isi gaseste multumirea in Acela care S-a supus in totul, care S-a dat pe sine
insusi, n Acela care este aratat astfel n arderea de tot. Aceasta ne da un gand mai inalt despre ispasire. Daca privesc pe Cristos ca dar
pentru pacat, vad ispasirea facuta dupa cerintele dreptatii dumnezeiesti cu privire la pacat; dar daca privesc arderea de tot, lucrarea de
impacare mi se arata imbracata cu toata desavarsirea buna vointei lui Cristos de a implini voia lui Dumnezeu. Cat de desavarsita trebuie sa
fie o ispasire care este roada supunerii lui Cristos fata de Dumnezeu! Poate sa intreaca ceva aceasta supunere a Fiului si aceasta multumire a
Tatalui? Nu, fara indoiala. Trebuie sa se gandeasca la jertfa acesta, cand se aduna in curtea Domnului.

Jupuirea aceasta este foarte izbitoare. Se ridica partea din afara a dobitocului, pentru ca sa se descopere ce era inauntru. Nu era de ajuns ca
darul sa fie fara cusur pe dinafara, trebuia sa fie la fel si pe dinduntru. Lucrarea aceasta a fost oranduita numai pentru arderea de tot. Si
aceasta sta in legatura cu supunerea lui Cristos fata de Tatal. Lucrarea Sa iesea din adancimile fiintei Sale; si cu cat adancimile acestea erau
cercetate, cu atat tainele vietii Sale dinduntru erau descoperite si cu atat mai mult se vedea ca o supunere ne-amestecata fata de voia
Tatalui si o urmarire ne-prefacuta a slavei lui Dumnezeu il faceau sa lucreze pe Acela care era infatisat, mai dinainte in arderea de tot.

intr-adevér, El era in totul o ardere de tot. ,S&-I taie in bucati.” Lucrarea aceasta ne aratd un adevar putin asemé&nator cu acela pe care il
arata tamaia pisata (Ex. 30.34-38;Lev. 16.12). Duhului Sfant ii place sa se opreasca mult asupra mirosului placut al jertfei lui Cristos, tinand
seama de toate: atat in amanuntimi, cat si in intregime, arderea de tot este fara cusur; si asa era Cristos.

Acesta era un drept foarte mare si era dat familiei preotesti. Arderea de tot era in intregime pentru Dumnezeu; toata era arsa (poate ca este
de folos sa aratam aici cititorului ca Tn evreieste, cuvantul tradus prin ,a arde”, la arderea de tot, este cu totul deosebit de cuvantul tradus tot
cu ,a arde” la jertfa pentru pacat. Fiindca lucrul acesta este de o insemnatate deosebita, voi aduce unele locuri din Scriptura, in care se
gaseste acest cuvant. Cuvantul evreiesc intrebuintat, cAnd este vorba de arderea de tot. insemneaza ,.a tdmaia” sau ,a arde tamaie” si se
gaseste in urmatoarele locuri din Scriptura, cu una sau cu cealalta insemnare: Lev. 6.15: ,si s-0 ,,arda” pe altar” Deut. 33.10: ,,Ei pun tamaie
sub narile Tale, si arderea de tot pe altarul tau” Exod 30.1: ,Sa faci apoi un altar pentru arderea tamaiei” Psalm. 66.15: ,,Cu grasimea
berbecilor va arde” ler. 44.21: ,Tamaia pe care ati ars-o in cetatile lui luda; Cantarea Cant. 3.6: ,,aburi de mir si de tamaie”. S-ar putea aduce
multe locuri din Scriptura; dar acestea sunt de-ajuns ca sa se inteleaga, care este intrebuintarea cuvantului, despre care vorbim, in randuiala
arderii de tot. Cuvantul evreiesc, tradus prin ,a arde”, in legatura cu darul pentru pacat, insemneaza, de obicei, a arde, si se gaseste in
locurile urmatoare: Gen. 11.3: ,Si facem caramizi si sa le ardem bine in foc”. - Lev. 10.16: ,Moise a cautat tapul adus ca jertfa pentru pacat;
si iatd c& fusese ars”. - 2Cronici 16.4: ,si au ars in cinstea lui foarte multe mirodenii”. in acest verb isi are inceputul cuvantul ,Serafimi”, care
ifnsemneaza cuvant cu cuvant; arzatori”, (infocati) (Isaia6); cu acelasi cuvant sunt numiti si ,,serpii infocati” (Num. 21).

Astfel, nu numai ca darul pentru pacat era ars intr-un loc deosebit de locul arderii de tot; dar Duhul Sfant intrebuinteaza si un cuvant cu totul
deosebit ca sa arate lucrarea prin care darul era mistuit. Deosebirea aceasta nu este fara insemnatate; si cred ca intelepciunea lui Dumnezeu



se vede si In intrebuintarea acestor doua cuvinte, care ne fac sa vedem mai bine cele doua daruri) pe altar; omul n-avea acolo nici o parte;
dar fiii preotului Aaron, fiind si ei preoti, erau adunati imprejurul altarului lui Dumnezeu. Aceasta era o stare mareata, o partasie mareata, o
slujba mareata pentru preotie, o infatisare izbitoare a ceea ce este Biserica. Ea are partasie cu Dumnezeu. Cand privim crucea Domnului Isus,
ca pacatosi incredintati de pacat, vedem ca ea raspunde la toate nevoile noastre: in aceasta privinta, ea da cugetului o pace deplind. Dar noi
putem, ca preoti, ca slujitori curatiti, sa privim crucea intr-alt fel, anume ca locul unde Domnul Isus Si-a implinit dorinta de a se supune
Tatalui, chiar pana la moarte. Ca pacatosi incredintati de pacat, suntem in fata altarului de arama si gasim pacea prin sangele de ispasire,
raspandit pe acest altar; dar, ca preoti, ne aflam aici ca sa privim mareata desavarsire a arderii de tot, darul desavarsit pe care Cristos, Omul
fara cusur, l-a facut lui Dumnezeu.

Am cunoaste prea putin din tainele crucii, dacd nu am vedea in ea decét ceea ce raspunde nevoilor omului ca pacatos. in moartea lui Cristos
sunt adancimi, care trec peste putinta omului de a le patrunde. Este bine sa luam seama ca Duhul Sfant, atunci cand ne arata crucea, ne-o
arata mai intdi in latura care priveste pe Tatal. Acelasi lucru face Duhul Sfant, cand pune in Levitic, inaintea tuturor jertfelor, jertfa arderii de
tot. Omul poate sa vina la acest izvor; poate sa gaseasca aici multumirea tuturor dorintelor celor mai inalte ale sufletului sau si a tuturor
pornirilor fiintei lui noi; dar, in afara de toate acestea, mai este ceva pe care numai Tatal il cunoaste si pretuieste. lata pentru ce darul arderii
de tot are intéiul loc in sirul jertfelor.

Nici un om, nici un inger, nu poate sa patrunda pana la fund taina mortii lui Cristos; dar putem sa deosebim cateva insusiri, care fac aceasta
moarte scumpa inimii lui Dumnezeu. De la cruce, Dumnezeu culege roadele cele mai bogate ale slavei. N-ar fi putut, Tn nici un fel, sa fie slavit
cum a fost prin moartea lui Cristos. Prin lepadarea de sine a lui Cristos, slava dumnezeiasca a stralucit in toata lumina ei; in darul de sine
insusi pe care I-a facut Cristos au fost puse temeliile planurilor lui Dumnezeu: facerea lumii n-ar fi fost de ajuns pentru aceasta. De asemenea,
prin cruce, Dumnezeu a putut sa-si verse dragostea fata de oameni, fara ca dreptatea Sa sa fie atinsa cu ceva; si prin ea Satana este rusinat
pentru totdeauna, ,domniile si stapanirile sunt facute de ocara inaintea lumii, dupa ce Isus a iesit biruitor asupra lor prin cruce” (Colos. 2.15).

,Sa spele cu apa maruntaiele si picioarele; si preotul sa le arda pe toate pe altar. Aceasta este o ardere de tot, o jertfa mistuita de foc, de un
miros placut Domnului”. Spalarea aceasta facea jertfa asa cum era si Cristos: curat si pe dinafara si pe dinauntru. Totul era in El pentru un
singur gand, anume pentru slava lui Dumnezeu. Madularele trupului Sdu ascultau in totul de inima Sa supusa si implineau in totul planurile
inimii acesteia, care nu batea decat pentru Dumnezeu si pentru slava Sa in mantuirea oamenilor. Preotii deci ardeau tot ce era pe altar. Totul
era curat si totul era hotarat sa fie adus pe altar naintea lui Dumnezeu. Erau st jertfe din care preotul isi avea partea sa, si din altele chiar
manca si cel care le aducea; dar din arderea de tot nu ramanea nimic pe altar care sa nu fie ars. Ea era numai pentru Dumnezeu. Preotii
puteau sa puna lemne pe foc si sa faca sa arda; acesta era un drept mare pe care il aveau ei; dar nu mancau nimic din jertfa. Cristos privea
numai pe Dumnezeu in partea aceasta a mortii Sale, care era infatisata in arderea de tot; si noi nu putem sa intelegem usor faptul acesta,
daca cunoastem prea putin pe Domnul Isus. De cand era adus dobitocul fara cusur la usa cortului intalnirii si pana cand focul il facea cenusa
pe altar, putem sa vedem pe Cristos dandu-se pe Sine insusi, fara pata lui Dumnezeu. Dumnezeu isi are in lucrarea pe care a facut-o Cristos,
bucuria Sa, o bucurie pe care nu poate sa o inteleaga nici o faptura. Lucrul acesta este aratat in ,legea arderii de tot”, despre care vom vorbi
indata.

,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,Da urmatoarea porunca lui Aaron si fiilor sai, si zi:"” ,lata legea arderii de tot. Arderea de tot sa ramana
pe vatra altarului toata noaptea pana dimineata, si in felul acesta focul sa arda pe altar. Preotul sa se imbrace cu tunica de in, sa-si acopere
goliciunea cu izmenele, sa ia cenusa facuta de focul, care va mistui arderea de tot de pe altar, si s-o verse langa altar. Apoi sa se dezbrace de
vesmintele lui si sa se imbrace cu altele, ca sa scoata cenusa afara din tabara, intr-un loc curat. Focul sa arda pe altar si sa nu se stinga
deloc: in fiecare dimineata, preotul sa aprinda lemnele pe altar, sa aseze arderea de tot pe ele, si sa arda deasupra grasimea jertfelor de
multumire. Focul sa arda necurmat pe altar si sa nu se stinga deloc” (Lev. 6.8-13). Focul pe altar mistuia arderea de tot si grasimile darurilor
de multumire. Aceasta era adevarata infatisare a sfinteniei dumnezeiesti care gdsea, in Cristos si in jertfa Sa, o hrana placuta. Focul nu
trebuia sa se stinga deloc; ceea ce infatisa ca sfintenia dumnezeiasca, in judecata impotriva pacatului trebuia, sa nu se stinga deloc.

Focul palpaia pe altarul lui Dumnezeu, in timpul vegherilor intunecoase si tacute ale noptii.

,Si preotul sa se imbrace cu tunica lui de in”. Aici, preotul infatiseaza pe Cristos, a carui neprihanire sau sfintenie personala este aratata prin
tunica alba de in. Cristos, dandu-se pe Sine insusi mortii, ca sa implineasca voia lui Dumnezeu, s-a inaltat la ceruri, ducand cu Sine semnele
de aducere aminte a lucrarii pe care o implinise. Cenusa arata ca jertfa era mistuita si ca fusese primita de Dumnezeu: ea era asezata langa
altar, drept marturie ca focul mistuise jertfa, si nu numai ca era mistuita, dar si ca fusese primita. Cenusa arderii de tot arata primirea jertfei;
cenusa darului pentru pacat arata judecata asupra pacatului. Multe din locurile asupra carora ne-am oprit, le vom mai aminti in trecerea
noastra prin aceasta carte, le vom vedea intr-o lumind mai mare si vor capata pentru noi un pret si putere mult mai mare. Le vom deosebi
mai bine cand le vom pune Tn legatura unele cu altele. Toate la un loc ne fac sa intelegem mai bine pe Domnul Isus. Toate sunt ca niste
oglinzi asezate ca sa se vada in ele, in mai multe feluri, chipul singurei si adevaratei jertfe: jertfa de pe Cruce. O jertfa singura nu putea sa-L
arate in toata plinatatea Sa. Trebuia sa-L vedem in viata si in moarte, ca om si ca jertfa, in legatura cu Dumnezeu si in legatura cu noi; astfel
il arata darurile din Levitic. Dumnezeu a raspuns cu indurare nevoilor sufletelor noastre; sa ne dea El putere sa intelegem si sa ne bucuram
de ceea ce a gatit pentru noi.

Sa cautam sa patrundem acum ,darul de mancare” care arata, intr-un fel foarte lamurit, pe ,Omul Cristos Isus”. Arderea de tot arata pe
Cristos in moartea Sa, darul de mancare 1l aratd in viata Sa. Nici intr-unul, nici intr-altul nu este aratat ca purtand p&catul. in arderea de tot se
vorbeste de ITmpacarea cu Dumnezeu, dar nu vedem nici un pacat purtat, nici o invinuire de pacat, nici o varsare de manie din pricina
pacatului. Aceasta se vede din faptul ca totul era ars pe altar. Daca ar fi fost cel mai mic pacat de ispasit, jertfa trebuia arsa afara din tabara
(Levitic 4.11-12;Evrei 13.11).

in darul de mancare nici nu este vorba de stropirea cu sdnge. Vedem aici pe Cristos, trdind, mergand si slujind aici, pe pdmant. Numai faptul
acesta singur este de ajuns ca sa faca pe orice crestin duhovnicesc sa priveasca darul acesta cu luare aminte si cu rugaciune. Este de mare
folos sa cunoastem firea omeneasca, desavarsita si curatda a Domnului nostru.

Este foarte insemnata fnvatatura despre firea omeneasca a lui Cristos: ea sta la temelia crestinismului si, din pricina aceasta, Satana, de la
inceput, a cautat sa rataceasca sufletele in aceasta privinta. Aproape toate ratacirile mai de seama au gandul sa sape adevarul despre firea



omeneasca a lui Cristos. Multi oameni credinciosi, luptandu-se impotriva acestor rataciri, au cazut ei insisi in alte rataciri. De aceea avem
nevoie sa nu ne departam deloc de Tnsasi cuvintele pe care le intrebuinteaza Duhul Sfant cand descopera o taina atat de sfanta si atat de
nepéatruns. intr-adevar, sub cdlduzirea Duhului Sfant, vom fi feriti de atatea feluri de rataciri. Pentru aceasta nu este nevoie de cunostinte
teologice; daca Cuvantul lui Dumnezeu locuieste din belsug in mine, si daca Duhul Sfant lucreaza in mine, Satana nu va gasi nici un loc pe
unde sa faca sa patrunda gandurile lui intunecate si ingrozitoare. Daca inima isi gaseste placerea in Cristosul pe care il descopere Scriptura,
ea va inlatura pe toti Cristosii ne-adevarati ai Satanei. Acesta este cel mai bun mijloc de a scapa de cursele ratacirilor, in orice fel s-ar arata
ele. ,Oile asculta glasul Lui, si merg dupa El; caci ele cunosc glasul Lui; dar nu merg deloc dupa un strain, ci fug de el, pentru ca nu cunosc
glasul strainilor” (loan 10.4,5,27). Nu este nevoie sa cunoasca glasul strainilor ca sa fuga de ei, ci este de ajuns sa cunoasca glasul ,Bunului
Pastor”. Aceasta ne va pazi de momelile oricarui glas strain. Astfel, cadutand sa feresc pe cititorii mei de glasurile straine, cu privire la taina
dumnezeiasca a firii omenesti a lui Cristos, nu este nevoie sa vorbesc despre parerile indraznete sau gresite; imi place sa dau fratilor, cu
ajutorul harului lui Dumnezeu, arme impotriva lor, aratand ce fnvata Scriptura in privinta aceasta.

Una din partile cele mai slabe ale crestinismului nostru este ca nu stam in legatura cu firea omeneasca, desavarsita, a Domnului nostru Isus
Cristos. Din pricina aceasta avem atatea lipsuri, atata uscaciune, si atatea rataciri, in mersul nostru. Ah! daca am fi patrunsi, printr-o credinta
mai simpla, de adevarul acesta, ca, la dreapta lui Dumnezeu, in ceruri, std un Om adevarat, un Om a carui iubire este de necuprins, a carui
putere este fara margini, a carui intelepciune este nesfarsitd, a carui bogatie este nemasurata, a carui ureche este deschisa la toate nevoile
noastre, a carui inima este plina de o gingasie nespusa - cum n-am fi mai fericiti si mai inaltati deasupra lucrurilor vazute, cum n-am fi mai
dezlegati de tot ce vine de la faptura! Tot ce poate dori inima, avem in Cristos. Suspina ea dupa o iubire ne-prefacuta? Unde ar putea s-o
gaseasca in alta parte decat la Acela, care unea lacrimile Sale cu lacrimile surorilor in jalea din Betania? Picaturile de sange din Ghetimani, nu
ne spun ele, cata iubire, a avut Domnul Isus pentru noi! Cauta cineva aparare sigura? Nu o gaseste decat la Acela, care a facut lumea. Are
nevoie de o intelepciune care sa nu dea gres? Sa se apropie de Acela, care este intelepciunea intrupata, si care a fost facut intelepciune
pentru noi. intr-un cuvant, in Cristos avem totul.

Domnul Isus Cristos a fost singurul om desavarsit, care a cdlcat vreodata pe pamantul acesta. El era desavarsit in totul; desavarsit in ganduri;
desavarsit in cuvinte, desavarsit in lucrari. Toate erau deopotriva de desavarsite. Nici o trasatura a Sa nu iesea mai in afara in paguba alteia.
in El, toate se uneau cu o méiestrie care iti insufld o teama plina de umilint3 si cu o blandete, care te facea sé fii la larg in fata Lui. C&rturarii
si Fariseii au auzit de la El invinuiri care 1i suparau, pe cand sarmana Samariteanca si femeia care era , 0 pacatoasa” au simtit cum o putere le
atragea spre El. Aceste trasaturi se pot vedea in toata viata Sa pamanteasca. El putea sa spuna, de pilda, ucenicilor Sai, in fata a cinci mii de
oameni infometati: ,,Dati-le s manance;” si dupa ce s-au saturat: ,Strangeti faramiturile care au ramas, pentru ca sa nu se piarda nimic”
(loan 6.12). Darnicia si economia sunt desavarsite. Nu este una mai mare decat cealaltd. Nu putea sa lase sa rabde de foame multimea care
venea dupa El, si de alta parte n-a Iasat sa se piarda o singura faramitura. Aceeasi mana care era larg deschisa la orice nevoie a omului, era
strans inchisa la orice risipa.

Aceasta este o lectie pentru noi, la care darnicia adesea se preface intr-o risipa fara noima. Si, pe de alta parte, de cate ori economia noastra
nu se preface in zgarcenie! Uneori inimile noastre nu se deschid la nevoile pe care le intalnim, in timp ce alte ori risipim pe desertaciuni, in
loc sa alinam pe atatia nevoiasi. lubite cititor, sa cautam cu grija sa intelegem darul acesta, care ne arata viata ,,Omului Cristos Isus.” Omul
dinduntru se Tnnoieste si se intareste tot mai mult cand se gandeste mereu la Acela care a fost desavarsit in toate caile Lui, si care trebuie sa
aiba locul dintai in toate.

Priviti-L in Ghetimani. Se invaluie cu o smerenie adanca, de care numai El singur putea s& dea pilda. Inaintea lui Dumnezeu, El se arat3 slab si
smerit, dar Tnaintea judecatorilor S&i si Tnaintea celor ce il invinuiau se arata cu o vrednicie de nezdruncinat. Si aici totul este desavarsit, totul
este dumnezeiesc.

Acelasi desavarsire se vede si in felul cum se unesc in El legaturile Lui cu oamenii. El putea sa spuna: ,Pentru ce ma cautati? Nu stiati ca
trebuie sa fiu in casa Tatalui Meu?” - si totdeodata putea sa se coboare cu ei in Nazaret, unde a fost pilda de supunere fata de parinti (Luca
2.49,51). El putea sa spuna mamei Sale: ,Femeie, ce am a face Eu cu tine?” si totusi pe cruce, in mijlocul suferintelor de nespus, arata
simtdmantul de iubire pe care il avea fatd de ea, dand-o in grija ucenicului Sau iubit. in intaiul rand Cristos era despartit de orice, ca sa
implineasca voia Tatalui; pe cand, in al doilea rand, isi arata simtamintele desavarsite ale firii omenesti. Supunerea fata de Tatal nu era
impotriva firii omenesti, si firea omeneasca nu era impotriva supunerii fata de Tatal. Totul era desavarsit.

Dar umbra acestui Om desavarsit o vedem in ,floarea de faina” care era temelia darului de mancare. Nu se gasea in ea nimic zgrunturos,
nimic aspru, in ea nu se vedea nimic mai mare sau mai mic, toata era la fel. Cristos nu era niciodata turburat de imprejurari, niciodata nu
sovaia, niciodata nu era in frdmantare, in neliniste, niciodatad nu era amagit in ceea ce astepta. Oricare ar fi fost imprejurarile, El le intampina
la fel, asa cum era floarea de faina.

in toate, Cristos ne aratd deosebirea dintre El si slujitorii S&i cei mai mari si cei mai supusi. Moise, de pild&, era foarte bland, mai bland decat
toti oamenii care erau pe fata pamantului (Numeri 12.3); totusi, intr-o pornire manioasa, a vorbit in chip usuratic cu buzele (Ps. 106.33). In
Petru vedem o ravna si o hotarare care trece masura cateodata; altadata insa gasim in el o lipsa de curaj care il facea sa se lepede de
Domnul Isus. Era gata sa se impotriveasca la orice, cu o ravna care, atunci cand venea timpul sa se impotriveasca, il pardsea. loan, care era
cel mai apropiat de largimea iubirii lui Cristos, de mai multe ori isi arata duhul sau de secta, ne-ingaduitor, ambitios (Luca 9.49,52-55;Marcu
10.35,37). in Pavel, care era cel mai hotérat pentru Domnul, descoperim mari nepotriviri. El spune marelui preot niste cuvinte de care apoi se
caieste (Fapte 23). Scrie o scrisoare Corintenilor, de care {i pare riu intai si dupa aceea nu-i mai pare réu (2Cor.7.8). in toti g&sim lipsuri,
greseli, dar nu si in Acela, care este ,,cel mai placut din zecile de mii”

Ca sa intelegem mai bine, sa vedem mai intai din ce era facut darul de mancare; in al doilea, feluritele chipuri sub care ni se infatiseaza; si in
sfarsit, pe cei care luau parte la jertfa.

Floarea de faina poate fi privita ca temelia darului de mancare si in ea gasim, cum am vazut, infatisarea firii omenesti a lui Cristos, in care se
intalneau toate desavarsirile. Duhului Sfant i place sa dezvaluie slava firii omenesti a lui Cristos, s-o0 puna in legatura cu firea celorlalti
oameni, ca sa se vada deosebirea. El o deosebeste chiar de firea lui Adam, Tn starea de nevinovatie si de cinstea pe care o avea in rai, caci
este scris: ,,Omul dintai este din pamant, pamantesc; omul al doilea este din cer” (1Cor 15. 47). intdiul Adam, chiar inainte de cidere, era din



pamant, dar al doilea Om a venit din cer.

in darul de mancare, untdelemnul infatiseaza pe Duhul Sfant. Dar untdelemnul luat de doua ori, aratd pe Duhul Sfant in doud feluri, in
legatura cu intruparea Fiului. Floarea fdinii era ,framantata” cu untdelemn, si se varsa untdelemn pe ea. Pe Domnul Isus Cristos, pe care il
infatiseaza darul acesta. il vedem mai intai ,n&scut” prin Duhul Sfant si apoi ,,uns” cu Duhul Sfant (Matei 1.18,23; 3.16). Este atat de izbitoare
legatura aceasta! Acelasi Duh, pe care I-a avut Domnul Isus, a scris si a dat trasaturile jertfelor acestea din Levitic. Acelasi Duh care sufla pe
filele Noului Testament, a avut sub calduzire scrierea Vechiului Testament, si tot El ne da puterea sa vedem cat de bine se potriveste unul cu
celalalt.

Zamislirea in Fecioara, prin Duhul Sfant, a trupului lui Cristos, este una din tainele cele mai adanci. Ea este aratata in chip luminos in
Evanghelia dupa Luca, in care se vede cum Duhul Sfant a vrut sa ne arate, in toate fetele, pe ,Omul Cristos Isus”. In Matei, avem pe ,Fiul lui
Avraam, Fiul lui David”. in Marcu, avem pe Slujitorul dumnezeiesc Lucratorul ceresc. in loan, avem pe ,Fiul lui Dumnezeu” - Cuvantul vesnic -
Viata - Lumina, Acela prin care au fost facute toate. in Luca ins& Duhul Sfant vrea s& ne arate pe ,,Fiul Omului”.

Cand ingerul Gavril a vestit Mariei cinstea pe care a capatat-o ea, cu privire la intruparea lui Cristos, Maria, intr-un duh de nestiinta
cuviincioass, si cinstita, intreaba: ,Cum se va intmpla aceasta, pentru c& nu stiu de barbat?” intr-adevar, ea credea c3 fiinta sldvits, Cel
fagaduit de Dumnezeu, trebuia sa se nasca in chip firesc, ca toti ceilalti oameni; si gandul acesta, in marea bunatate a lui Dumnezeu, a dat
prilej ingerului sa adauge cateva cuvinte, care arunca o lumina scumpa asupra adevarului de temelie al intruparii. Astfel rdspunsul ingerului
la intrebarea Fecioarei este de cea mai mare insemnatate si nu se poate adanci usor. ,Si ingerul, raspunzand, i-a zis: ,,Duhul Sfant se va
pogori peste tine, si puterea Celui Prea Inalt te va umbri; de aceea Sfantul, care se va naste din tine, va fi chemat Fiul lui Dumnezeu” (Luca
1.35).

in versetul acesta, vedem ca trupul omenesc, pe care |-a imbr&cat Fiul lui Dumnezeu, a fost facut prin puterea Celui Prea inalt. , Tu Mi-ai
pregatit un trup” (Evr. 10.5). Trupul acesta era cu adevarat ,carne si sange”. De ce aveau nevoie inimile noastre, aceea ne-a dat Dumnezeu.
Cea mai veche fagaduinta spunea ca samanta femeii va zdrobi capul sarpelui, si aceasta nu putea sa fie implinita decat de un om adevarat.
,Vei ramanea insarcinata si vei naste un fiu”, a zis ingerul Gavril. Si, ca sa nu se inteleaga gresit, el adauga cateva cuvinte, care arata lamurit
ca trupul si sangele Fiului, care erau in totul adevarate, nu puteau sa fie cu nici un chip patate sau manjite. Firea omeneasca a Domnului Isus
era sfanta, in toata puterea cuvantului, cum a zis ingerul: ,Sfantul care se va naste din tine.” Si fiind fara nici un cusur, nu era supus nici
mortii. Nu putem sa intelegem altfel moartea decat ca urmarea pacatului, si firea omeneasca a lui Cristos n-avea nici o legatura cu pacatul. A
fost osandit pentru pacat numai pe cruce, unde a fost facut pacat pentru noi. Dar darul de mancare nu infatiseaza pe Cristos purtand pacatul.
1l infatiseaza insa in viata Sa desavarsitd de aici, de pe pamant, viata in care a suferit fira indoial&, dar nu purtand pacatul, nu ca un loctiitor,
nu suferind mania, din partea lui Dumnezeu. Este bine sa lamurim mai mult gandul acesta. Nici arderea de tot, nici darul de mancare nu ne
aratd pe Cristos incarcat cu pacatele noastre. in cel dintai Il vedem murind; in a doilea il vedem traind; dar in nici una din aceste doua jertfe
nu este vorba de purtarea pacatului, nici de atragerea maniei lui Dumnezeu asupra Lui, din pricina pacatului. intr-un cuvant, a arata pe
Cristos ca loctiitorul pacatosilor in alta parte decat pe cruce, inseamna sa dezbraci viata Sa de toata frumusetea, pe care o are, inseamna sa
iei crucii Insemnatatea si locul ei. Si mai mult, s-ar face o incurcatura mare in jertfele din Levitic.

As vrea sa se lamureasca, in privinta aceasta, cititorii mei, care nu stiu sa aiba o gelozie sfanta pentru adevarul de capetenie al firii omenesti
a Domnului Isus Cristos. Daca crestinul nu intelege invatatura aceasta, este in primejdie sa nu inteleaga nimic bine. Starea de fata a lui
Dumnezeu nu foloseste la nimic aceluia, care n-are lamurit acest adevar de temelie. Omul Isus Cristos este punctul din mijloc, imprejurul
caruia 1si implineste Duhul Sfant toate lucrarile. Daca parasesti adevarul cu privire la Cristos, esti ca un vas care isi tardaste ancora dupa sine,
fara carma, fara busola pe oceanul nesfarsit si furios, in primejdie sa se zdrobeasca de stancile ascunse in apa ale arianismului, si de
necredinta. Pune la indoiald vesnicia lui Cristos ca Fiu al lui Dumnezeu, pune la indoiala firea Sa dumnezeiasca, pune la indoiala firea Sa
omeneasca, nepatata, si vei deschide stavilele talazurilor nimicitoare si ale ratacirilor care aduc moartea. Sa nu creada cineva ca este vorba
aici despre lucruri bune pentru teologii invatati, ca sa se certe asupra lor, despre lucruri ciudate, sau despre lucruri asupra carora ne este
ingaduit sa fim de alta parere.

Nu, acesta este un adevar de temelie pe care trebuie sa-1 pastram prin puterea Duhului Sfant, pe care trebuie sa-I marturisim oricand este
nevoie, oricare ar fi urmarile acestei marturisiri.

Trebuie sa primim n chip simplu in inimile noastre, prin harul Duhului Sfant descoperirea pe care ne-o face Tatal despre Fiul; atunci sufletele
noastre vor fi pazite de cursele vrajmasului, sub orice chip s-ar ivi ele. Amagirile arianismului sau ale socinianismului pot sa fie ascunse in
iarba si frunzele unui sistem de interpretare care sa para adevarat, laudabil si fermecator; dar inima cu adevarat credincioasa descopere
indata ca acest sistem cauta sa injoseasca pe Mantuitorul, si il inlatura, fara sovaire, fiindca stie izvorul necurat de unde porneste. Putem sa
ne lipsim de parerile oamenilor: dar nu putem deloc sa ne lipsim de Cristos - de Cristosul lui Dumnezeu - de Cristosul planurilor lui Dumnezeu
- de Cristosul cuvantului lui Dumnezeu.

Domnul Isus Cristos, Fiul lui Dumnezeu, Dumnezeu aratat in trup, Dumnezeu binecuvantat in veci, a luat trup omenesc care era in totul curat,
fara cusur, nesupus pacatului si mortii. Firea omeneasca a lui Cristos, daca ar fi fost cu putinta sa caute numai folosul ei, (ceea ce nu s-ar fi
putut), daca ar fi fost cu putinta sa lucreze numai dupa dorinta ei, s-ar fi intors mereu spre cer, de unde venise. Spun aceasta fara sa mai tin
seama de iubirea neschimbatoare a inimii lui Cristos de iubirea Sa fata de Dumnezeu - fata de alesii lui Dumnezeu, sau de lucrarea prin care
se intarea legamantul lui Dumnezeu cu samanta lui Avraam si cu toata faptura. Chiar Domnul Isus ne spune ca trebuia sa sufere si sa invieze
din morti (Luca 24. 46). Trebuia sa sufere pentru ca sa implineasca taina cea mare a mantuirii. Acest Mantuitor milos vrea ,sa aduca pe mai
multi copii la slava.” Nu vrea sa fie singur, de aceea a vrut sa cada pe pamant, ,,ca un graunte de grau”, si sa moara. Cu cat intelegem mai
bine adevarul cu privire la firea omeneasca a lui Cristos, cu atat patrundem mai mult lucrarea Sa.

Cand apostolul spune despre Cristos ca a fost facut desavarsit prin suferinta, ii numeste , Capetenia mantuirii noastre”, nu-L numeste Fiul lui
Dumnezeu. La fel si Isus Cristos, cand spune: ,lata ca scot draci, si savarsesc vindecari astazi si mane, iar a treia zi voi ispravi” (Luca 13. 32),
vorbea despre invierea Sa, prin care sfarsea lucrarea de mantuire. Cat despre El, putea sa spuna, chiar atunci cand iesea din gradina
Ghetimani: ,Crezi ca n-as putea sa rog pe Tatadl Meu, care Mi-ar pune indata la indemana mai mult de doudsprezece legiuni de ingeri? Dar
cum se vor Implini Scripturile, care zic ca asa trebuie sa se intample” (Matei 26.53-54).



Este de folos sa intelegem aceste doud laturi deosebite ale Domnului Isus. Uneori le gasim in acelasi loc al Scripturii si strans legate una de
alta. De pilda in Evrei 5.8-9: ,,Cu toate ca era Fiu, a invatat sa asculte prin lucrurile pe care le-a suferit. Si dupa ce a fost facut desavarsit, S-a
facut pentru toti cei ce-L ascultd, urzitorul unei mantuiri vesnice”. Totusi sa nu pierdem din vedere ca nici una din aceste legaturi, in care
Cristos intra de bunavoie - fie ca sa arate iubirea lui Dumnezeu fata de lumea pierduta, fie ca slujitor al planurilor lui Dumnezeu nu, nici una
nu putea, oricat de putin, sa aiba a face cu curatia si slava Fiintei Sale. Duhul Sfant vine asupra Fecioarei, si puterea Celui Prea inalt o
acopere cu umbra Sa; de aceea Sfantul care S-a nascut din ea a fost numit Fiul lui Dumnezeu. Ce mareata descoperire a tainei firii omenesti,
curata si desavarsita, a lui Cristos - Acela pe care il infatisa ,floarea fainii framantata cu undelemn!”

Vedem aici ca nu este cu putinta sa fie vreo legatura intre firea omeneasca, asa cum se vede la Domnul Isus Cristos, si firea omeneasca, asa
cum este in noi. Ceea ce este curat nu poate niciodata sa se alature de ceea ce este necurat. Este o0 mare deosebire intre ceea ce este
ne-stricacios si ceea ce este stricacios. Ceea ce este duhovnicesc si ceea ce este firesc, ceea ce este ceresc si ceea ce este pamantesc.
Niciodata n-ar putea sa locuiasca impreuna. Asa dar, insemneaza ca Cristos n-a avut alaturi de firea Lui insusi si o fire cazuta, ca a noastra,
cum Tndraznesc sa spuna unii. Daca ar fi avut si o fire cazuta, n-ar mai fi fost nevoie de moartea Lui pe cruce, - atunci n-am intelege de ce
Mantuitorul simtea fiori cand se gandea la botezul Sau cu sange, - n-am intelege de ce grauntele de grau a trebuit sa cada pe pamant si sa
moara. Este de mare folos ca orice crestin duhovnicesc sa inteleaga bine ca era in totul cu neputinta ca Cristos sa se fi unit cu firea noastra
pacatoasa. Ascultati ce spune ingerul lui losif in capitolul intai din Evanghelia dupa Matei: ,losife, fiul lui David, nu te teme sa iei la tine pe
Maria, nevasta ta, caci ce s-a zamislit in ea, este de la Duhul Sfant”. Astfel, teama aceasta fireasca a lui losif, ca si nestiinta smerita a Mariei,
au dat loc la o descoperire mai mare a tainei firii omenesti a lui Cristos, Tmpotriva tuturor celor care isi rascolesc mintea stricata ca sa vada ce
fire a avut Mantuitorul nostru.

Dar cum se face ca cei credinciosi sunt uniti, ficuti una cu Cristos? Sunt una cu El in intruparea Lui, sau in invierea Lui? in invierea Lui, fara
fndoiald, cum arat3 versetul acesta: ,Daca grauntele de grau, care a cdzut pe pdmant, nu moare, ramane singur” (loan 12.24). inainte de
moartea lui Cristos, nu era nici o putintd de unire intre El si intre cei credinciosi. In puterea unei vieti noi credinciosul este unit cu Domnul. Ei
erau morti in pacat, dar El S-a coborat din cer, si, cu toate ca era curat si fara de pacat, a fost ,facut pacat”, - I-a nimicit - a inviat biruind
pacatul, si S-a facut Capetenia unui neam nou. Adam era capetenia fapturii vechi, care a cazut odata cu el. Cristos, murind, S-a asezat El
fnsusi sub povara care apdsa pe ai Sai, si intampinand tot ce era Tmpotriva lor, biruind totul, a inviat si ia luat cu El in noua zidire acolo unde
El este punctul din mijloc si Capetenia plina de slava. De aceea se spune: ,Dar cine se lipeste de Domnul, este un singur duh cu EI” (1Cor.
6.17). ,Dar Dumnezeu, care este bogat in indurare, pentru dragostea cea mare cu care ne-a iubit, macar ca eram morti in greselile noastre,
ne-a adus la viata impreuna cu Cristos (prin har sunteti mantuiti). El ne-a inviat impreuna, si ne-a pus sa sedem impreuna in locurile ceresti,
in Cristos Isus” (Efes. 2.4-6). ,,Caci noi suntem madularele trupului Sau, carne din carnea Sa si os din oasele Sale” (Efes.5.30). ,Pe voi, care
erati morti in greselile voastre si in firea voastra pamanteasca ne-tdiata imprejur, Dumnezeu v-a adus la viata impreuna cu El, dupa ce ne-a
iertat toate greselile” (Col. 2.13).

Am putea sa aducem mai multe locuri din Scriptura, dar acestea sunt de ajuns ca sa se vada ca nu in intrupare, ci in moarte Cristos si-a luat
locul ca sa aduca la viata pe cei ce aveau sa creada. Cititorului meu poate ca i se pare de putina insemnatate lucrul acesta. De aceea, sa
caute sa cerceteze bine la lumina Scripturii: firea omeneasca a lui Cristos, viata Sa, moartea Sa, starea noastra fireasca in vechea zidire, si
locul nostru, prin har, Tn noua zidire. Sa cantareasca bine toate aceste adevaruri, si cred ca nu va mai gandi asa. Poate, cel putin, sa fie
incredintat de un singur lucru, ca cel care scrie randurile acestea, n-ar mai spune un singur cuvant in sprijinul acestei invataturi, daca n-ar sti
ce mare insemnatate are. Descoperirea dumnezeiasca este un tot, asa de bine lucrat de mana lui Dumnezeu ca, daca un singur adevar ar fi
schimbat din locul lui, sufere toata partea cealalta a descoperirii. De aceea cititorul ar sti lucrul acesta, s-ar feri sa strice aceasta cladire
mareata, unde fiecare piatra trebuie sa fie lasata in locul in care a pus-o Dumnezeu: si fara indoiala, adevarul cu privire la firea lui Cristos
este piatra cea mai insemnata.

incercand astfel s& aratdm adevéarul pe care ni-l infatiseazd ,floarea de faind framantatd cu untdelemn”, am ajuns la un punct de mare
fnsemnatate care se leagd de cuvintele acestea: ,s3 toarne untdelemn peste ea”. in aceasta se vede ungerea Domnului Isus Cristos cu Duhul
Sfant. Nu numai ca trupul Domnului Isus a fost facut, in chip tainic, prin Duhul Sfant, dar mai mult, vasul acesta curat si sfant a fost uns
pentru slujba, prin aceeasi putere. Dupa ce a fost botezat tot norodul, a fost botezat si Isus; si pe cand Se ruga, s-a deschis cerul, si Duhul
Sfant S-a pogorat peste El, in chip trupesc, ca un porumbel. Si din cer s-a auzit un glas, care zicea: ,Tu esti Fiul Meu prea iubit: in Tine Tmi
gasesc toata placerea Mea” (Luca 3.21-22)

Ungerea Domnului Isus cu Duhul Sfant, inainte ca sa intre in slujba Sa, este de mare insemnatate pentru aceea care au o dorinta
ne-prefacuta ca sa fie slugi credincioase si binecuvantate ale lui Dumnezeu. Cu toate ca El, cu privire la firea Sa omeneasca, a fost nascut
prin Duhul Sfant, cu toate ca a fost ,Dumnezeu aratat in trup”, cu toate ca plinatatea lui Dumnezeu locuia in El, totusi trebuie sa bagam de
seama ca, atunci cand se arata, ca om, ca sa faca voia lui Dumnezeu, oricare ar fi fost ea: fie sa aduca vestea buna, fie sa invete in sinagogi,
fie sa tamaduiasca bolnavi, fie sa vindece leprosi, sa scoata draci, sa invieze morti - facea totul prin Duhul Sfant. Aceasta corabie sfanta si
cereasca, in care S-a aratat Fiul lui Dumnezeu aici jos, era facuta, umpluta, unsa si carmuita de Duhul Sfant.

Aceasta este o lectie de mare folos pentru noi. Noi pornim sa alergam fara sa fim trimesi, sa lucram numai prin puterea trupului nostru.
Adesea o slujba nu este decat lucrarea ne-sfintita a unei firi care n-a fost niciodata corectata si judecata fnaintea lui Dumnezeu. De aceea,
avem nevoie sa cercetam cu grija darul de mancare, ca sa intelegem mai bine ,floarea de faina unsa cu untdelemn”. Avem nevoie sa ne
adancim mai mult gandurile in Cristos, care desi avea in El insusi puterea dumnezeiasca, totusi a facut toate lucrarile Sale, toate minunile
Sale, si in sfarsit s-a dat pe Sine Tnsusi jertfa fara pata lui Dumnezeu, prin Duhul Sfant. El putea sa spuna: ,,Eu scot afara dracii cu Duhul lui
Dumnezeu” (Matei 12. 28).

Nimic n-are pret daca nu este facut prin puterea Duhului Sfant. Un om poate sa scrie, dar, daca penita lui nu este calduzita de Duhul Sfant,
lucrarile lui nu vor avea nici o urmare care sa ramana in vesnicie. Un om poate sa vorbeasca cu iscusinta, dar, daca buzele lui n-au primit
ungerea Duhului Sfant, cuvantul lui nu va prinde radacina in inimi si sa dea rod in vesnicie.

Daca am intelege mai bine ce insemneaza aceasta am veghea mai mult asupra noastra si am fi calauziti mai mult de Duhul Sfant. Trebuie sa
fim in totul goliti de noi insine, pentru ca locul sa fie lasat Duhului Sfant ca sa lucreze in noi si prin noi. Este cu neputinta ca un om plin de el



fnsusi sa fie vasul Duhului Sfant. Cand ne uitam la slujba Domnului Isus, vedem cd, in toate Tmprejurdrile, El lucra prin puterea Duhului Sfant.
Venind ca om, pe pamant, a aratat ca omul trebuie nu numai sa traiasca cu Cuvantul, dar si sa lucreze prin Duhul lui Dumnezeu. Cu toate ca
vointa Sa era desavarsita, gandurile, cuvintele, lucrarile Sale, intr-un cuvant, totul era desavarsit in El, totusi, niciodata, n-a lucrat fara
puterea Duhului Sfant. Oh! daca am lucra mai mult in felul acesta! Atunci, fara indoiald, slujba noastra ar fi de mai mult folos, marturia ar fi
cu mai multa putere si umbletul nostru ar fi mult mai mult spre slava lui Dumnezeu.

Acum altceva din darul de méancare ne atrage atentia, anume ,tamaia”.

Am vazut ca ,floarea de faina” era temelia darului; untdelemnul si tdmaia veneau dupa faina. Legatura dintre aceste doua parti din urma ale
darului de mancare ne da multa invatatura. ,,Untdelemnul” infatiseaza puterea pe care o avea in slujba Domnul Isus; tamaia ne arata pentru
cine lucra El. Untdelemnul ne spune ca El facea totul prin Duhul lui Dumnezeu; tdmaia ne spune ca El facea totul spre slava lui Dumnezeu.
Aceasta ne-o arata lamurit versetul al doilea: ,S-0 aduca preotilor, fiilor lui Aaron; preotul sa ia un pumn din aceasta floare a fainii, stropita cu
untdelemn, impreuna cu toata tamaia, si s-o arda pe altar ca jertfa de aducere aminte. Acesta este un dar de mancare de un miros placut
Domnului”. Asa a fost adevaratul dar de mancare: Omul Isus Cristos. Viata Sa toata a fost numai pentru Dumnezeu. Toate gandurile, toate
cuvintele, toate privirile si toate lucrarile Sale dadeau un miros, care se ridica direct la Dumnezeu. Si dupa cum focul facea sa iasa mirosul
foarte placut al tamaiei, tot asa, cu cat Cristos trecea prin mai multe incercari, in viata Sa, cu atat se vedea mai bine ca in firea Sa
omeneasca nu era nimic care sa nu fi scos un miros placut Tatalui. Daca in arderea de tot vedem pe Cristos dandu-se pe Sine insusi Tatalui
ca jertfa fara pata, in jertfa de mancare il vedem punand inaintea lui Dumnezeu intreaga Sa fire omeneasca si lucrarile Sale. Un om
desavarsit si ascultator, pe pamant, facand voia Tatalui, lucrand prin puterea Duhului, iata ca avea un miros foarte placut pentru Dumnezeu.

Faptul ca toata tamaia era arsa pe altar, arata bine intelesul si intinderea acestui miros.
Dupa ce am cercetat darul de mancare, vom spune cateva cuvinte despre ceea ce era inlaturat de la acest dar.

intai de toate, darul trebuia s& nu aiba aluat”. De la un capat la altul al cartilor insuflate de Duhul lui Dumnezeu, ,aluatul” intotdeauna
infatiseaza raul. in capitolul 7.13, al acestei carti, painea ridicata face parte din darul, care insoteste jertfa de multumire; apoi in cap. 23.
gasim iar aluatul in cele doua paini aduse in ziua Cinzecimii; dar de la darul de mancare era inlaturat cu desavarsire. Nu trebuia sa fie nimic
acru, nimic care face s se umfle, nimic care sa infatiseze raul in darul care arata pe omul Cristos Isus. in El nu era nimic riu; totul era curat,
trainic si ne-prefacut. Uneori cuvintele Lui erau aspre, dar nu erau niciodata cu asprime. Purtarea Lui arata intotdeauna ca El umbla inaintea
lui Dumnezeu.

La acei cari, prin credinta, sunt al lui Cristos, stim prea bine, vai, de cate ori se arata aluatul in toata rautatea lui. N-a fost niciodata, pe
pamant, decat o singura Fiinta in felul darului de mancare, in totul ,fara aluat” si, slava lui Dumnezeu, Fiinta aceasta, pe care o infatiseaza
darul de mancare, este a noastra - ca sa ne hraneasca in locul prea sfant, in fata lui Dumnezeu. Nimic nu este mai intaritor, mai inviorator
pentru noi, decat adancirea gandurilor noastre in desavarsirea fara aluat o fiintei omenesti a lui Cristos, in viata si slujba Aceluia care a fost in
totul fara aluat, in gandurile, si in dorintele Sale. El a fost in tot timpul Omul desavarsit, fara pacat. Cu cat suntem mai in stare, prin puterea
Duhului, sa intelegem acestea, cu atat mai adanc si mai binecuvantat va fi mersul nostru in harul care a facut pe aceasta Fiinta sa primeasca
toate urmarile pacatelor poporului Sau, pe crucea de pe Golgota. Dar, privita din acest punct de vedere, crucea este infatisata in alta jertfa,
anume in jertfa pentru pacat. in darul de mancare nu este vorba de pacat. El nu infatiseaza o jertf& pentru pacat, ci un Om adevérat,
desavarsit fara pata, nascut si uns cu Duhul Sfant, avand o fire fara aluat, in viata caruia nu s-a gasit aluat; facand sa se suie spre Dumnezeu,
in tot timpul, un miros placut, si avand, printre oameni, o purtare plina de har, dreasa cu sare.

Mai era ceva care trebuia inlaturat din darul de mancare; anume ,mierea”. , Caci nu trebuie sa ardeti nimic cu aluat si cu miere, ca jertfa de
mancare mistuita de foc Thaintea Domnului” (11). Pe cand aluatul arata ceea ce este pacatos, mierea arata ceea ce este dulce st atragator.
Nici aluatul si nici mierea nu sunt placute lui Dumnezeu; si erau inlaturate din darul de mancare. Oamenii, ca de pilda Saul, fac deosebire
intre ceea ce este, dupa parerea lor, prost si fara insemnatate si intre ceea ce este de pret; dar judecata lui Dumnezeu pune pe voiosul Agag
cel plin de farmec, in rand cu cel din urma copil al lui Amalec. Fara indoiald, unii oameni au insusiri frumoase, de care trebuie sa tinem
seama. ,Daca ai dat peste miere, mananca atat cat iti trebuie” (Prov. 25.16); dar adu-ti aminte ca nu este loc pentru ea in darul de mancare,
nici in Acela pe care 1l infatiseaza acest dar. In El este plinatatea Duhului Sfant, este mirosul placut al tamaiei, este lucrarea sarii
legamantului, care inlatura stricaciunea. Toate acestea insoteau floarea de faina in Acela pe care il infatisa darul de mancare, insa miere nu
era in dar.

Ce lectie buna este aceasta pentru noi. Domnul Isus stia sa dea firii si legaturilor firii locul care li se cuvine. El stia cata miere era de ajuns. El
putea sa zica mamei Sale: ,Nu stiai ca trebuie sa fiu in casa Tatadlui Meu? , si totusi putea sa zica si ucenicului Sau prea iubit: ,latéd mama ta.”
Cu alte cuvinte, drepturile firii nu trebuiau sa impiedece supunerea Sa fata de Dumnezeu. Maria, ca si altii, puteau sa creada ca legaturile lor
omenesti cu Mantuitorul le-ar da vreun drept oarecare, vreo inraurire asupra Lui. Fratii Sai si mama Sa, au venit, si, stand afara, au trimes
sa-L cheme. Multimea sedea in jurul Lui, cand l-au spus: ,latd ca mama Ta si fratii Tai sunt afard si Te cauta”. Care a fost raspunsul Aceluia
pe care il infatiseaz& darul de mancare? A curmat lucrarea din pricina chemarilor firii? Nicidecum. Dac3 ar fi facut asa, ar fi amestecat
~miere” in darul de mancare, ceea ce nu se putea intampla. in imprejurarea aceasta, ca si in toate imprejurarile, mierea a fost cu totul
inlaturata, si, in schimb, puterea Duhului Sfant, mirosul placut al tamaiei si insusirea puternica a sarii au iesit la iveala intr-un chip
binecuvantat. Si El le-a raspuns, zicand: , Cine este mama Mea si cine sunt fratii Mei” Apoi, aruncandu-si primirile peste cei ce sedeau
fmprejurul Lui: ,latd”, a zis El ,mama Mea si frati Mei! Caci oricine face voia lui Dumnezeu, acela imi este frate, sord si mama” Este de folos
sa intelegem ca facerea voii lui Dumnezeu pune pe om intr-o astfel de legatura cu Cristos pe care nici fratii Domnului n-o intelegeau; ei nu
veneau la El decat din pricini firesti. Cuvintele: ,Daca cineva nu este nascut din nou nu poate sa vada imparatia lui Dumnezeu”, erau
adevarate si pentru fratii Sai, si pentru oricare altul. Numai faptul c& era mama lui Isus, n-o mantuia. li trebuia o credinta personala in Cristos,
la fel cu toti care fac parte din familia cazuta a lui Adam. Trebuia, nascandu-se din nou, sa treaca din zidirea veche in zidirea noua. Pastrand
cuvintele Lui in inima ei, a fost mantuita fericita femeie. Fara indoiala, i s-a facut un mare har, fiind aleasa ca un vas din care avea ,sa iasa
Domnul Isus Cristos; dar, ca o pacatoasa pierduta, trebuia sa se bucure in Dumnezeu, Mantuitorul sau”, ca oricare alt suflet. Ea sta pe
aceeasi temelie, spalata in acelasi sange, imbracata cu acelasi neprihanire si va canta acelasi cantec de dezrobire ca toti ceilalti rascumparati
ai Domnului



Numai faptul acesta lamureste destul de bine ce am spus mai fnainte, anume ca, intrupandu-se, Cristos n-a luat firea noastra alaturi de firea
Lui desavarsita, ca adica El a avut o fire stricata si una desavarsita, ci numai firea Sa desavarsita cum se vede atat de bine in Levitic.
Adevarul acesta se vede lamurit si inh 2Cor. 5.14-17: ,,Caci dragostea lui Cristos ne strange, fiindca socotim ca, daca Unul singur a murit
pentru toti, toti deci au murit Si El a murit pentru toti, pentru ca cei ce traiesc sa nu mai trdiasca pentru ei insisi, ci pentru Cel ce a murit si a
inviat pentru ei. Asa c&, de acum incolo nu mai cunoastem pe nimeni in felul lumii; si chiar dac& am cunoscut pe Cristos in felul lumii, totusi
acum nu-l mai cunoastem asa. Caci daca este cineva la Cristos, este o faptura noua. Cele vechi s-au dus. lata ca toate s-au facut noi” (Marcu
3.31-35).

Cei ce sunt in slujpa Domnului, adesea uita sa se fereasca de legaturile firesti ca sa nu impiedece desfasurarea planurilor Stapanului. La
Domnul nostru legaturile firesti si voia Tatdlui se Tmpleteau in chip dumnezeiesc. Noi adesea lasam la o parte multe din cate vrea Dumnezeu
sa facem, ca s& ne indeletnicim cu ceea ce ne inchipuim noi cd este slujba lui Cristos. invatatura lui Dumnezeu este trecutd cu vederea de
multe ori, pentru o lucrare, care ni se pare ca ar fi pentru Evanghelie. Nu trebuie sa pierdem niciodata din vedere ca punctul de plecare al
adevaratei supuneri fata de Dumnezeu este in totdeauna asezat in asa fel ca planurile lui Dumnezeu nu sunt stingherite de nimic. Daca am o
slujba la care trebuie sa fiu de la zece dimineata pana la patru dupa amiaza, n-am dreptul, in acest timp sa ies de acolo sa ma duc sa predic
Evanghelia sau sa fac orice alt lucru, socotind ca prin aceasta lucrez pentru Dumnezeu; daca sunt negustor nu trebuie sa las negustoria
incurcata si sa plec; daca sunt la birou, trebuie sa-mi vad de lucru; altfel, fac de rusine invatatura sfanta a Dumnezeului meu. ,Eu ma simt,
spunea cineva, chemat sa predic Evanghelia, si gasesc ca slujpba mea sau negotul meu este o sarcina si o piedeca”. Ei bine, daca te simti
chemat de Dumnezeu pentru lucrarea Evangheliei, si nu poti sa impaci aceste doua lucrari, atunci lasa-te de slujba, micsoreaza-ti sau lasa-te
de negustorie, si mergi in numele Domnului. latd supunerea, iata ravna dupa Dumnezeu. Altfel, chiar daca ai ganduri bune, nu faci decat
incurcaturi. Slava Domnului, avem o pilda desavarsita inaintea noastra in viata Domnului Isus, pentru omul nostru cel nou; astfel ca putem sa
mergem fara sa ne ratacim, ori unde ne cheama Dumnezeu.

Ne mai rdmane sa vedem cea din urma parte a darului de mancare, anume ,sarea”. ,Toate darurile tale de mancare sa le sarezi cu sare; sa
nu lasi sa lipseasca niciodata de pe darurile tale de mancare sarea legdmantului Dumnezeului tau; la toate darurile tale de mancare sa aduci
sare”. Cuvintele: ,sarea legamantului”, arata felul legdmantului. Dumnezeu insusi I-a facut in asa fel incat cu nici un chip sa nu se poata
schimba - nici o Tnraurire sa nu-l poata strica vreodata. ,Vorbirea voastra sa fie totdeauna cu har, dreasa cu sare” (Col. 4. 6). Cuvintele
Omului desavarsit nu erau numai pline de har, dar si patrundeau, erau cuvinte dumnezeiesti. El n-a spus niciodata vreun cuvant, care sa nu fi
fost patruns de mirosul de tamaie, si, in acelasi timp, dres cu sare. Intai era placut lui Dumnezeu, si, in al doilea rand, era de cel mai mare
folos omului.

Adesea, vai, inima stricata si gustul rau al omului nu pot sa sufere darul de mancare, sarat de Dumnezeu. Dovada, de pilda, ceea ce s-a
intamplat la Nazaret (Luca 4.16-29). Acolo, toti marturiseau despre El, se mirau de cuvintele pline de har, care ieseau din gura Lui; dar, cand
drege aceste cuvinte cu sarea atat de trebuincioasa ca sdi pazeasca de inraurirea mandriei lor, s-au umplut de manie si au vrut sa-L arunce
de pe spranceana muntelui, pe care era zidita cetatea lor.

La fel, in Luca 14, cuvintele Sale pline de har atrasesera multimea dupa El; atunci amesteca sarea. ,Veniti, caci totul este gata” iata ce era
harul. Dar, adauga: ,Oricine nu lasa tot ce are, nu poate sa fie ucenicul Meu”, iata ,sarea”. Harul atrage, dar sarea este buna. Predicile, care
aratd ,harul”, atrag multimea, dar acelea pline de sare, nu atrag. in unele timpuri si in unele imprejurari, evanghelia curata a harului lui
Dumnezeu este cautata de multime; dar, cand se vede lamurit sarea, scaunule raman goale indata, ne mai ramanand decat acel care au fost
atinsi de puterea Cuvantului.

Al doilea punct pe care il vom cerceta acum, este felul in care era pregatit darul de mancare. Aceasta pregatire se facea prin lucrarea focului.
Mancarea era ,coapta in cuptor - pe gratar - sau in tigaie”. Coacerea darului de mancare ne duce cu gandul la suferinte. Dar, pentru ca darul
acesta este numit ,miros placut”, cuvinte pe care nu le intalnim in jertfa pentru pacat sau pentru vina, este lamurit ca aici nu este vorba
deloc de suferintele pentru pacat - de suferinta primité sub mania lui Dumnezeu din pricina pacatului - de suferinta din partea dreptatii
dumnezeiesti, ca loctiitor al pacatosilor. Aceste doua ganduri, ,miros placut” si suferinta pentru pacat, nu pot sta deloc laolalta, dupa
oranduiala Leviticului. Daca am crede ca aici este vorba si de suferinta pentru pacat, n-am mai intelege nimic, si intocmirea facuta cu atata
maiestrie, a darului de mancare s-ar strica cu totul.

Adancindu-ne privirile asupra vietii Domnului Isus, Acela pe care 1l infatiseaza darul de mancare, putem sa vedem la El trei feluri de suferinte,
bine deosebite, si anume: suferinta pentru neprihanire, suferinta din pricina milei fata de cei ce sufereau si suferinta la gandul ca avea sa fie
rastignit.

Ca Dreptul Slujitor al lui Dumnezeu, El suferea intr-o lume care ii era cu totul potrivnica. Aceasta insa nu era suferinta pentru pacat. Trebuie
sa intelegem bine aceste doua feluri de suferinte; mari incurcaturi vin din amestecarea lor. A suferi ca un om dupa voia lui Dumnezeu, traind
fn mijlocul oamenilor, din pricina iubirii fatd de Dumnezeu, este una; si a suferi in locul oamenilor din partea lui Dumnezeu, este cu totul
altceva. Domnul Isus a suferit din pricina neprih&nirii, in timpul vietii Sale; iar pentru pacat a suferit la moartea Sa. in timpul vietii, oamenii si
Satana i s-au Impotrivit cu toata puterea lor; si chiar la cruce, si-au desfasurat toata vrajmasia impotriva Lui; dar cand au facut tot ce le sta in
putinta - cand, in vrajmasia lor de moarte, au atins culmea Tmpotrivirii omenesti si dracesti - Cel ce purta pacatele, in afara de toate acestea,
mai avea de trecut incd un tunel, plin de intuneric si de groaza, pentru implinirea lucrarii Sale. In timpul vietii, mergea in lumina fetii lui
Dumnezeu si nici un nor nu impiedeca aceasta lumina; dar pe lemnul blestemat, intunecimile adanci ale pacatului venind asupra Lui i-au
ascuns aceasta lumina si au facut sa iasa din gura Lui strigatul: ,,Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru ce M-ai parasit?” Este aici un
punct, cu totul neobisnuit in istoria vesniciei. Din cand in cand, in timpul vietii lui Cristos de pe pamant, cerul se deschide ca sa-i arate
placerea pe care o gaseste Dumnezeu in El; dar pe cruce Dumnezeu il paraseste, pentru ca isi daduse sufletul Sau jertfa pentru pacat. Daca
Cristos ar fi purtat pacatul in tot timpul vietii Sale, atunci n-ar mai fi nici o deosebire intre cruce si viata Sa de mai inainte. Pentru ce n-a fost
parasit de Dumnezeu fnhainte de cruce?

Cata deosebire nu era intre Cristos pe cruce si Cristos pe munte in timpul schimbarii la fata! Era parasit de Dumnezeu pe munte? Purta atunci
pacatele?



Acestea sunt intrebari foarte simple, dar care ar trebui sa raspunda cei care spun ca, in tot timpul vietii Sale, Cristos a purtat pacatele
noastre.

E foarte usor de inteles ca nimic nu putea sa puna in legatura pe Cristos cu pacatul, sau cu mania lui Dumnezeu, sau cu moartea, fie in firea
omeneasca a Lui, fie in celelalte legaturi ale Sale. El a fost facut pacat, pe cruce, unde a suferit mania lui Dumnezeu, dandu-Si viata ca o
ispasire deplina pentru pacat; dar nu este vorba despre aceasta in jertfa de mancare. Vedem aici, este adevarat, ca darul de mancare trebuia
copt in cuptor - vedem adica lucrarea focului; dar aceasta nu este mania lui Dumnezeu. Darul de mancare nu era o jertfa pentru pacat, ci un
dar ,de un miros placut”. Astfel insemnarea lui este bine aratata. A face din Domnul Isus, numai din pricina nasterii Sale, un purtator al
pacatului, care, din pricina aceasta, ar fi fost in tot timpul sub blestemul legii si sub mania lui Dumnezeu, inseamna a sta impotriva adevarului
dumnezeiesc, cu privire la intrupare, - adevar vestit mai dinainte de inger. in afard de aceasta, inseamna sa strici insusirea si scopul vietii lui
Cristos, inseamné s& dezbraci crucea de slava Sa; inseamné s& micsorezi greutatea pacatului si a isp&sirii. intr-un cuvant, inseamni s&
rastorni piatra cea mai insemnata a descoperirii si sa lasi totul intr-o daramatura si intr-o invalmaseala, ce nu se poate descurca.

Apoi, Domnul Isus a suferit din pricina milei pentru cei ce sufereau; si felul acesta de suferinte ne face sa patrundem in adancimile inimii Sale
pline de gingasie. Durerile si suferintele oamenilor faceau sa rasune coarda adancimilor iubirii Sale. Era cu neputintd ca o inima omeneasca
desavarsita sa nu simta nenorocirile, pe care le adusese pacatul fiilor lui Adam. Desi El era slobod de pacat, - desi era din cer si trdia o viata
cereasca pe pamant, totusi El s-a coborat, prin puterea unei vieti pline de mila pentru cei ce sufar, in adancul cel mai mare al suferintei
omenesti; da, El simtea suferinta mult mai mult decat cei ce o sufereau, si aceasta pentru ca firea Sa omeneasca era desavarsita. Mai mult,
El putea sa inteleaga suferinta, pricina si marimea ei, in fata lui Dumnezeu. El simtea cum nimeni altul n-a simtit. Simtamintele si intreaga Lui
fiinta, erau desavarsite; astfel, nimeni nu poate sa spuna, nici chiar sa inteleaga ce trebuie sa fi suferit o astfel de Fiinta, trecand printr-o
lume ca a noastra. El vedea pe oameni sub loviturile grele ale vinei si ale ticalosiei; El vedea toata faptura gemand sub jug; strigatul celor
robiti ajungea la urechile Sale; lacrimile vaduvelor curgeau naintea ochilor Sai; saracia atingea inima Sa simtitoare; boala si moartea il faceau
»Sa Se cutremure Tn duhul Sau” suferintele din aceste pricini nu pot fi intelese de nici o minte omeneasca.

lata de unde se poate vedea insusirea aceasta a suferintelor, de care vorbim: ,,Seara, au adus la Isus pe multi indraciti. El, prin cuvantul Lui, a
scos din ei duhurile necurate, si a tdmaduit pe toti bolnavii, ca sa se implineasca ce fusese vestit prin proorocul Isaia, care zice: ,El a luat
asupra Lui neputintele noastre si a purtat bolile noastre” (Matei 8.16-17). Se vede aici mila ne-preficuta, pe care o avea El. El insusi nu era
nici bolnav, nici slabanog. Dar din pricina milei - mil& desavarsita - ,El insusi a luat asupra Lui neputintele noastre si a purtat bolile noastre”.
Aceasta, nici un alt om n-a putut s-o faca. Noi putem sa ne induiosam de suferintele altora; dar numai Isus Cristos a putut sa-Si Tnsuseasca
neputintele si necazurile oamenilor.

Dar, daca ar fi purtat durerile acestea din pricina nasterii Sale sau a legaturilor pe care le avea cu Israel si cu oamenii, s-ar pierde toata
frumusetea si pretul unei astfel de lucrari de bunavoie. N-ar mai fi fost o lucrare de bunavoie daca ea trebuia sa aiba loc. Dar, de alta parte,
cand vedem ca El este ferit de orice suferintd omeneasca, cum si de pricina acestor suferinte, putem sa intelegem, cat de putin, harul si mila
Domnului Isus fata de cei ce sufereau. Asa dar este o deosebire vadita intre Cristos care suferea, de bunavoie, fiindu-i mila de lumea plina de
necazuri, si Cristos, care a suferit ca loctiitor al pacatosilor. Suferintele de felul intai, le gasim in toata viata Mantuitorului; suferinte de felul al
doilea, n-a avut Domnul Isus decat la moartea Sa.

Sa vedem acum suferintele lui Cristos la gandul ca avea sa fie rastignit. Crucea isi arunca mereu umbra peste toata lucrarea Domnului si i
aducea suferinte pe care le simtea destul de bine. Totusi, suferintele acestea nu sunt nici pentru ispasirea pacatului, nici pentru neprihanire,
nici din pricina necazurilor oamenilor. Se vede bine aceasta in Evanghelia dupa Luca 22.39-44: ,Dupa ce a iesit afard, S-a dus, ca de obicei, in
muntele Maslinilor. Ucenicii Lui au mers dupa El. Cand a ajuns la locul acela, le-a zis: Rugati-va, ca sa nu cadeti in ispita. Apoi S-a departat de
ei ca la o aruncatura de piatra, a ingenuncheat, si a inceput sa Se roage, zicand: Tata, daca voiesti, departeaza paharul acesta de la Mine.
Totusi, faca-se nu voia Mea, ci a Ta. Atunci | s-a aratat un inger din cer, ca sa-L intareasca. A ajuns intr-un chin ca de moarte, si a inceput sa
se roage si mai fierbinte; si sudoarea | se facuse ca niste picituri mari de sange, care caddeau pe pamant”. in altd parte este scris iarasi: ,A
luat cu El pe Petru si pe cei doi fii ai lui Zebedei si a inceput sa Se intristeze si sa Se mahneasca foarte tare. Isus le-a zis atunci: ,,Sufletul Meu
este cuprins de o intristare de moarte; ramaneti aici, si vegheati impreuna cu Mine”. S-a departat a doua oara, si S-a rugat, zicand: ,Tata,
daca nu se poate sa se departeze de Mine paharul acesta, fara sa-l beau, faca-se voia Ta” (Matei 26.37-42).

Se vede lamurit, dar, cd Domnul avea in fata Sa, atunci, In muntele Maslinilor, ceva ce nu intalnise mai inainte. Era pentru El un ,pahar” plin,
din care inca nu bause. Daca ar fi fost incarcat cu pacatele noastre in tot timpul vietii Sale, de unde ar fi venit acum suferintele acestea si
intristarea de moarte, pe care le avea, fara indoiald, la gandul ca avea sa fie pus in legatura cu pacatul, sa fie facut pacat si sa indure mania
lui Dumnezeu, din pricina pacatului? Ce deosebire ar fi fost intre Cristos in Ghetimani si Cristos pe Golgota, daca a purtat pacatul in toata
viata Sa? intre aceste doua stari, era, intr-adevar, o deosebire vadita care venea de acolo ca Cristos n-a purtat pacatul in tot timpul vietii
Sale. Deosebirea aceasta, iatd-o0; in Ghetimani, vedea mai dinainte crucea; pe Golgota, suferea, cu adevarat, crucea. in Ghetimani, ,s-a aratat
un inger din cer, ca si-L intareascd;” pe Golgota, a fost pardsit de toti. Acolo nu era nici un inger care si slujeasca. in Ghetimani, El se
indreapta spre Dumnezeu ca spre ,Tatal Sau, bucurandu-Se astfel cu o partasie deplina de legatura aceasta de nespus; dar, pe Golgota,
striga: ,Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru ce M-ai parasit?” Aici, Acela care purta pacatele noastre, priveste in sus, si vede scaunul
Dreptatii vesnice acoperit de intunecimi adanci, si Fata Sfinteniei vesnice intoarsa de la El, pentru ca fusese ,facut pacat pentru noi”.

Nadajduiesc ca cititorii vor intelege, fara greutate, ce spunem acum, daca vor cerceta ei singuri. Vor putea sa urmareasca, in amanuntit, cele
trei feluri de suferinte din viata Domnului, si sa le deosebeasca de suferintele mortii sau de suferintele pentru pacat. Ei se vor incredinta ca,
chiar dupa ce oamenii si Satana si-au dezlantuit toata furia impotriva Sa, Cristos a mai indurat inca un fel de suferinta; cu mult mai grea
pentru El, anume suferinta din partea lui Dumnezeu, din pricina pacatului; pentru c& era loctiitorul pacatosilor. inainte de cruce, putea s&
priveasca mereu spre cer si sa se bucure de lumina fetei Tatalui. Si in ceasurile cele mai intunecate, gasea intarire si mangaiere in sus.
Drumul Sau pe pamant era aspru si anevoios. Cum putea sa fie altfel, intr-o lume in care totul era impotriva firii Sale curate si sfinte? El a
avut de suferit o astfel de Tmpotrivire din partea pacatosilor, a vazut cum cad asupra Lui batjocurile celor cari-L batjocoreau. Cat de multe au
fost suferintele Lui! Nu era Tnteles; cuvintele si faptele Sale ii erau rastalmacite, era socotit nebun, ca are drac, a fost vandut, s-au lepadat de
El, a fost parasit, batjocorit, dispretuit, incununat cu spini, osandit si pironit pe lemnul crucii intre doi talhari. Toate acestea, le-a suferit din
partea oamenilor. Pe de alta parte, Satana cauta sa-i doboare sufletul napustindu-se asupra Lui cu toata furia; dar, o spunem inca odata, pe



cand omul si Satana au facut tot ce le sta in putinta, Domnul si Mantuitorul nostru trecea printr-o suferinta, pe langa care celelalte erau foarte
neinsemnate - anume suferinta ca fata lui Dumnezeu se ascunsese de El, in asa fel ca, in timpul celor trei ceasuri de intuneric bezna, a
suferit ceea ce nimeni altul, afara de Dumnezeu, nu poate sti si pricepe.

Asadar, cand Scriptura vorbeste despre partasia noastra cu suferintele lui Cristos, vorbeste numai despre partasia cu suferintele Sale pentru
neprihanire - cu suferintele din partea oamenilor, din pricina vietii Lui sfinte. Cristos a suferit pentru pacat, pentru ca noi sa nu mai suferim
pentru pacat. Mania lui Dumnezeu s-a varsat asupra Lui, pentru ca sa nu se mai verse asupra noastra. Aceasta este temelia pacii noastre. Dar
cu privire la suferintele din partea oamenilor, vedem ca si noi, cu cat mergem mai mult pe urmele Domnului, cu atat suferim mai mult; dar
aceasta este, pentru crestin, un dar, un privilegiu, un semn de bunavointa, o vrednicie, o cinste (Filip.1.29 - 30). A urma pe calea lui Cristos -
a avea parte de ceea ce a avut El, a avea mila ca El, acestea sunt privilegiile cele mai inalte. Dar, vai, suntem prea usor multumiti ,,sa urmam
de departe”, ca Petru pe Domnul, pe Cristos cel dispretuit si batjocorit. Aceasta stare caldicica ne este foarte pagubitoare. Daca am avea mai
multa partasie cu suferintele lui Cristos, cununa s-ar arata cu o stralucire mult mai mare inaintea ochilor sufletului nostru. Cand ne ferim de
aceasta partasie cu suferintele lui Cristos, ne lipsim de bucuria vie si adanca, partea celor ce-L urmeaza, cat si de puterea duhovniceasca a
nadejdii in slava Sa viitoare.

Dupa ce am vazut din ce era facut darul de mancare si chipurile felurite in care se putea aduce, nu ne va ramane sa vedem decat oamenii,
care luau parte la darul adus pentru jertfa, si anume: capetenia si madularele familiei preotesti. ,Ce va ramanea din darul acesta de
mancare, sa fie al lui Aaron si al fiilor lui; acesta este un lucru prea sfant intre darurile mistuite de foc inaintea Domnului” (10). Am vazut, in
arderea de tot, ca fiii lui Aaron infatiseaza pe toti credinciosii adevarati, nu ca pacatosi, ci ca preoti; tot asa, in darul de mancare, ii vedem
hranindu-se cu ce raméanea din ce se adusese, ca sa zicem asa, la masa Dumnezeului lui Israel (Maleahi 1.7). Acesta era un privilegiu de care
numai preotii se puteau bucura dupa cum se spune lamurit in ,legea darului de mancare”. ,lata legea darului adus ca jertfa de mancare. Fiii
lui Aaron s-o aduca fnaintea Domnului, Tnaintea altarului. Preotul sa ia un pumn din floarea fainii si din untdelemn, cu toata tamaia adaugata
la darul de mancare si s-o0 arda pe altar ca aducere aminte de un miros placut Domnului. Aaron si fiii lui s8 manance ce va mai ramanea din
darul de mancare; s-o manance fara aluat, intr-un loc sfant, in curtea cortului intalnirii. Sa n-o coaca cu aluat. Aceasta este partea pe care
le-am dat-o Eu din darurile Mele de mancare mistuite de foc. Ea este un lucru prea sfant, ca si jertfa de ispasire, ca si jertfa pentru vina. Toata
partea barbateasca dintre copiii lui Aaron sa manance din ea. Aceasta este o lege vesnica pentru urmasii vostri, cu privire la darurile de
mancare mistuite de foc Thaintea Domnului. Oricine se va atinge de ele va fi sfintit” (Lev. 6.14-18).

Aici este zugravita o frumoasa infatisare a Bisericii, hranindu-se, ,in locul sfant”, cu omul Cristos Isus. Aceasta e partea noastra prin harul lui
Dumnezeu; dar, inca odata, darul trebuie mancat ,fara aluat”. Nu putem sa ne hranim cu Cristos, daca ne place sa stam in vreun pacat
oarecare: ,Oricine se va atinge de ele va fi sfintit”. Apoi, aceasta trebuia sa se faca ,in locul sfant”. Starea, mersul, purtarea, legaturile si
gandurile noastre, trebuie sa fie sfintite, dacd vrem s& ne hranim din darul de mancare. in sfarsit ,toatd partea barbateasca dintre copiii lui
Aaron avea sa manance din darul de mancare”, ceea ce insemneaza ca trebuie o adevarata tarie preoteasca, pentru ca sa te bucuri de
aceasta parte sfanta. Fiii lui Aaron infatiseaza taria in lucrarea preoteasca; pe cand fiicele infatiseaza slabiciunea (Num 18.8-13). Erau acolo
lucruri pe care fiii puteau sa le manance, pe cand fiicele nu puteau. Inimile noastre ar trebui sa doreasca cu infocare cea mai mare tarie
preoteasca, pentru ca sa fim in stare sa indeplinim slujbele preotesti cele mai inalte, si sa luam parte la hrana preoteasca cea mai de sus.

Voi mai adauga ca, dupa cum, prin har, suntem facuti ,partasi ai firii dumnezeiesti”, putem, daca traim in taria acestei firi, s4 mergem pe
urmele Aceluia care este infatisat in darul de mancare. Numai daca ne lepadam de noi insine, daca ne dezbracam de eul nostru, orice lucrare
a noastra va da un miros placut Domnului. In felul acesta priveste Pavel darnicia filipenilor fata de el (Filip 4.18). Cele mai obisnuite ca si cele
mai mari lucrari pot, prin puterea Duhului Sfant, sa dea mirosul placut al lui Cristos. A vedea pe cineva, a scrie o scrisoare, a vesti Cuvantul
Domnului, a da un pahar cu apa rece unui ucenic sau un ban unui sarac, chiar faptele cu totul obisnuite, a manca si a bea, pot sa dea mirosul
placut al Numelui si al harului lui Isus Cristos.

Daca tinem moarta firea veche, putem sa traim in firea noua. Dar prin purtarea noastra intristdm pe Duhul Sfant. Suntem porniti s umblam
dupa dorintele noastre, cautam sa ne laude oamenii pentru tot ce facem si uitam sa dregem cu sare vorbirea noastra. De aceea ne lipseste
untdelemnul, tdmaia si sarea. In acelasi timp se vede, cum I8s&m s& iasa la iveald si sa lucreze aluatul si mierea firii noastre. N-a fost
desavarsit decat un singur ,dar de mancare”: dar, slava Domnului, suntem primiti si in Acela care a fost in totul cum ne arata darul de
mancare. Suntem familia adevaratului Aaron; suntem asezati in locul prea sfant, unde putem sa ne bucuram de partea noastra. Minunat loc!
Minunata parte! De-a Dumnezeu sa ne folosim de el mai mult decat oricand, sa avem o inima intoarsa cu totul de la lume si legata de Cristos,
sa tinem in tot timpul privirile atintite asupra Lui si desertaciunile din jurul nostru sa nu ne mai atraga si multimea mprejurarilor, prin care
trecem in fiecare zi, sa nu ne mai absoarba. Sa faca Dumnezeu sa ne bucuram in Domnul in orice timp, fie in zilele cu soare, fie in zilele
posomorate; cand adierile placute ale verii vin sa ne invioreze, si cand vijeliile iernii se dezlantuie in jurul nostru; cand plutim pe fata linistita
a lacului si cand suntem aruncati de colo pana colo pe fata unei mari infuriate. Slava Domnului, am gasit pe Acela care este si care va fi in
veci de ajuns pentru toate nevoile. Ne vom petrece vesnicia privind desavarsirile dumnezeiesti ale Domnului Isus. Ochii nostri nu se vor mai
ntoarce niciodata de la El, dupa ce il vom vedea asa cum este.

Duhul lui Dumnezeu sa lucreze puternic in noi, ca sa ne intdreasca in ,omul dinduntru”. Sa ne faca sa ne hranim din acest ,dar de mancare”
desavarsit, care a multumit pe deplin pe Dumnezeu! Aceasta este cinstea noastra sfanta si minunata. Sa ne folosim de ea tot mai mult, si tot
mai bine!

Cu cat citim mai cu luare aminte darurile, cu atat ne incredintam ca, fiecare dar in parte, nu ne arata pe Cristos in totul. Numai unindu-le pe
toate, ne putem lamuri mai bine despre Domnului Isus. Fiecare dar are trasaturi care il deosebesc de celelalte. Jertfa de multumire, in multe
privinte, se deosebeste de arderea de tot; daca vom intelege lamurit partile prin care un dar se deosebeste de celelalte, usor vom vedea
insusirea lui anumita.

Astfel, punand fata in fata jertfa de multumire cu arderea de tot, vedem ca intreita lucrare: ,sa junghie” jertfa, ,sa o taie in bucati” si ,sa-i
spele cu apa partea dinduntru si picioarele”, nu se g3seste aici la darul de multumire, si se intelege de ce. in arderea de tot, dupa cum am
vazut, gasim pe Cristos dandu-se pe Sine insusi lui Dumnezeu. Prin urmare, darul trebuia sa infatiseze pe Cristos dandu-se in totul lui
Dumnezeu, lasandu-se sa fie cercetat pana in adancimile sufletului prin focul dreptatii dumnezeiesti. in jertfa de multumire, gandul de



capetenie este partasia celui ce aduce darul. Nu este vorba aici despre bucuria pe care o are Dumnezeu de Cristos, ci de bucuria pe care o
are credinciosul de Cristos. De aceea lucrarea de aici nu este asa de intinsa. Nici un suflet, oricat de mare ar fi iubirea lui, n-ar putea sa se
ridice la Thaltimea gandului lui Cristos de a face voia lui Dumnezeu, si nici lucrarile credinciosului nu vor scoate toate un miros placut lui
Dumnezeu. Numai Dumnezeu putea sa numere bataile inimii lui Isus si de acolo trebuia sa fie ars de tot darul care infatisa pe Cristos in felul
acesta, trebuia sa fie o ardere de tot, singura jertfa in care vedem intreita lucrare, pe care am pomenit-o.

In arderea de tot trebuia sa fie ,,un dobitoc de parte barbateasca, fara cusur”, pe cand la jertfa de multumire putea sa fie ,sau de parte
barbateasca sau de parte femeiasca”, dar tot ,fara cusur”. Firea lui Cristos trebuia sa fie intotdeauna aceeasi, fie ca Dumnezeu singur se
bucura de ea, fie ca se bucura credinciosul, in partasie si cu Dumnezeu. Singura pricind pentru care se putea lua un dobitoc ,de parte
femeiascad”, la jertfa de multumire, era ca sa se arate in ce masura poate credinciosul sa se bucure de Fiinta aceasta binecuvantata, care, in
Ea insasi, este ,aceeasi ieri, azi si in veci” (Evrei 13).

Mai mult, la arderea de tot, citim: ,Preotul va arde tot”, pe cand la jertfa de multumire, numai o parte era arsa, anume , grasimea, rarunchii si
prapurul de pe ficat”. Cea mai buna parte a jertfei era pusa pe altarul Domnului. Partea dinlduntru puterile ascunse ale lui Isus, nu erau decat
pentru Dumnezeu, caci numai El putea sa se bucure deplin de ele. Aaron si fiii lui mancau ,pieptul, care era leganat intr-o parte si intr-alta, si
spata de ridicare (Pieptul si spata infatiseaza iubirea si puterea, taria si gingadsia) (Cititi cu luare aminte Lev. 7. 28-36).

Toti cei ce faceau parte din familia preoteascd, impreuna cu capetenia lor, isi aveau fiecare partea lor din jertfa de multumire. Si acum toti
adevaratii credinciosi, facuti, prin har, preoti ai lui Dumnezeu, pot sa se hraneasca din gingasiile si taria adevaratei jertfe de multumire, pot
sa se bucure de fericirea si siguranta ca au inima Lui iubitoare si umarul Sau puternic ca sa-i mangaie si sa-i sprijine mereu (Este multa
putere si frumusete in stihul 31: , Pieptul va fi pentru Aaron si pentru fiii lui”. Toti credinciosii au dreptul sa se hraneasca cu gingasiile si cu
iubirea acestei inimi, care bate pentru ei cu o iubire ne-amestecata si vesnica). ,Acesta este dreptul, pe care-l va da ungerea lui Aaron si a
fiilor lui, asupra jertfelor mistuite de foc inaintea Domnului din ziua cand vor fi infatisati ca sa fie in slujpa Mea ca preoti.

lata ce porunceste Domnul sa le dea copiii lui Israel in ziua ungerii lor; aceasta va fi o lege vesnica printre urmasii lor”(Cap. 7. 35-36).

Punctele acestea alcatuiesc o deosebire insemnata intre arderea de tot si jertfa de multumire. Dar, daca le unim, ne arata cele doua daruri,
fnaintea ochilor duhului, intr-o lumina foarte mare. in jertfa de multumire se vede ceva mai mult decat supunerea desavarsita a lui Cristos
fata de Dumnezeu. Credinciosul este adus aici nu numai ca sa priveasca, dar si ca sa manance. Aceasta face ca darul sa aiba o insusire foarte
insemnata. Cand privesc pe Domnul Isus in arderea de tot, vad in El o Fiinta a carei inima n-avea in vedere decat slava lui Dumnezeu si
fmplinirea voii Sale. Dar, dac il privesc in jertfa de multumire, g&sesc un Prieten, care are un loc, in inima Sa iubitoare si pe umérul Lui
puternic, pentru pacatosul nevrednic. In arderea de tot, pieptul si spata, picioarele si maruntaiele, capul si grasimea, totul era ars pe altar,
totul se ridica spre Domnul ca un miros placut. Dar in jertfa de multumire, chiar partea care imi place mai mult mi-este lasata. Si nu mananc
singuratec din hrana de care am nevoie, ci in partasie cu Dumnezeu si cu cei ce sunt preoti impreuna cu mine. Mananc cunoscand bine ca
aceeasi jertfa, care imi hraneste sufletul meu, hraneste de asemenea pe cei care sunt credinciosi ca si mine, si ca, mai ales, ea a inviorat
inima lui Dumnezeu.

Acelasi Isus, care este bucuria cerului, este un izvor de bucurie, de tarie si de mangaiere pentru orice inima credincioasa; si nu numai pentru
fiecare inima in parte, ci pentru toata Biserica lui Dumnezeu. Dumnezeu, in harul Sau, a dat poporului Lui ceea ce are El insusi. ,Dar partasia
noastra este cu Tatal si cu Fiul Sau Isus Cristos” (1 loan 1). Este adevarat ca gandurile noastre cu privire la Cristos nu pot niciodata sa se
ridice la Tnaltimea gandurilor lui Dumnezeu. Pretuirea noastra va fi intotdeauna nespus mai mica decat pretuirea Sa. De aceea familia lui
Aaron nu trebuia sa manance grasimea. Dar, cu toate ca nu ne putem ridica niciodata la puterea lui Dumnezeu de a intelege, de a pretui
Fiinta si jertfa lui Cristos, totusi avem aceeasi pricina de bucurie pe care o are El, si de aceea fiii lui Aaron aveau ,pieptul leganat si spata
ridicata”. Amandoua erau pentru mangaierea si bucuria inimii. Domnul Isus, Acela ,,care a fost mort, dar care este viu in vecii vecilor”, este
acum singura tinta a ochilor si gandurilor lui Dumnezeu; si, Tn harul Sau desavarsit, ne-a facut parte de acest Mantuitor slavit. Cristos este
tinta si a noastra, tinta inimii noastre si pricina noastra de cantare. ,,Facand pace prin sangele crucii Lui”, S-a inaltat la cer si a trimes pe
Duhul Sfant, acest ,alt Mangaietor”, prin care ne putem hrani din pieptul si spata ,Jertfei noastre de multumire”. Cristos este pacea noastra,
intr-adevar, si este spre bucuria noastra; stim ca Dumnezeu isi gaseste placere in temelia pacii noastre si ca mirosul placut al jertfei pacii
noastre inveseleste inima Sa. Aceasta da un farmec deosebit jertfei de multumire.

Cristos, Tn jertfa de multumire, pune temelia pacii cugetului si raspunde la nevoile sufletului, oricat de mari si oricat de multe ar fi ele. Fiii lui
Aaron puteau sa stea Imprejurul altarului arderilor de tot, puteau sa vada, cum se suie spre Dumnezeul lui Israel, flacara de la darul de
mancare. Puteau sa vada cum jertfa se preface in cenusa. Vazand toate acestea, puteau sa si plece capetele si sa slaveasca pe Dumnezeu,
dar pentru ei insisi nu aduceau nimic aici. La jertfa de multumire insa, nu era asa. Acolo, ei vedeau un dar, care era nu numai de un miros
placut Domnului, dar din care si ei aveau o parte cu care puteau sa se hraneasca.

Si, fara indoiala, este o mare bucurie pentru orice preot a lui Dumnezeu, sa stie (ca sa spunem cu cuvinte care se intrebuinteaza cand este
vorba despre dar) ca inainte de a primi pieptul si spata, Dumnezeu Si-a avut partea Sa. Gandul acesta ne dezvaluie harul minunat al lui
Dumnezeu, care ne-a facut sa luam parte la aceeasi fericire, la aceeasi bucurie, pe care o are El insusi. Nimeni altul si nimic mai putin decat
aceasta nu putea sa-i implineasca dorinta. Tatal vrea ca fiul risipitor sa manance vitelul cel ingrasat, in partasie cu El insusi. Nu vrea ca fiul
Sau sa stea in alt loc decat la masa Sa, nici sa se hraneasca cu alta parte cu care nu se hraneste El insusi. Jertfa de multumire este talmacirea
acestor cuvinte: ,trebuia sa mancam si sa ne veselim”. Asa este harul lui Dumnezeu. Fara indoiala, avem de ce sa fim voiosi, cand avem
parte de un astfel de har; dar cand auzim pe Dumnezeu zicand: ,,5a mancam si sa ne veselim”, inimile noastre ar trebui sa salte de bucurie si
sa aduca laude lui Dumnezeu. Bucuria Tatadlui pentru mantuirea pacatosilor si pentru partasia, pe care o au sfintii, adica adevaratii
credinciosi, face pe oameni si pe ingeri sa se uimeasca in toata vesnicia.

Dupa ce am pus fata in fata jertfa de multumire cu arderea de tot, sa vedem acum jertfa aceasta in legatura cu darul de méancare. Aici,
deosebirea de capetenie sta in faptul ca, in jertfa de multumire, este varsare de sange, iar in jertfa de mancare nu este. Totusi, amandoua
erau daruri de un miros placut Domnului si sunt strans legate intre ele, dupa cum se vede in stihul 22 al capitolului 7. Deosebirile si legaturile
dintre ele sunt foarte Tnsemnate si cu multa invatatura.



Numai in partasie cu Dumnezeu, sufletul se poate bucura privind firea omeneasca desavarsitda a Domnului Isus Cristos. Duhul Sfant ne da
putere si in acelasi timp ne indreapta privirile prin Cuvant ca sa vedem pe ,,Omul Cristos Isus”. Mantuitorul ar fi putut sa ia trup omenesc; ar fi
putut sa traiasca si sa lucreze pe pamantul acesta; ar fi putut sa straluceasca in mijlocul intunericului lumii acesteia, in toata lumina
cereasca; ar fi putut sa treaca repede ca un luceafar stralucitor in zarea acestei lumi, si, cu toate acestea, n-ar fi putut fi atins sau ajuns de un
pacatos.

Omul nu putea sa guste bucuria adanca, pe care o da partisia cu Dumnezeu, daca n-ar fi avut temelia pe care sta aceasta partasie. in jertfa
de multumire, aceasta temelie atat de scumpa este asezata bine si lamurit. ,,Sa puna mana pe capul dobitocului, sa-1 junghie la usa cortului
intalnirii; si preotii, fiii lui Aaron, sa stropeasca sangele pe altar de jur imprejur” (Lev. 3.2).

Stand pe temelia pe care ne-o da sangele scump al lui Cristos, putem sa strabatem, cu inimile linistite, taramurile cele mai minunate ale firii
omenesti a lui Cristos. Daca n-am avea pe Cristos, infatisat decat prin darul de mancare, ne-ar lipsi dreptul si temelia de pe care putem s-o
vedem si sa ne bucuram de ea. Daca n-ar fi varsare de sange, temelia aceasta n-ar avea-o pacatosul. Dar Lev 7:12 leaga darul de mancare
de jertfa de multumire, si, prin aceasta, ne spune ca, atunci cand sufletele noastre au gasit fericirea, putem sa ne bucuram de Acela care ,a
facut pacea” si care este ,pacea noastra”. Dar sa se inteleaga bine ca jertfa de multumire, varsarea si stropirea sangelui nu arata de loc pe
Cristos purtand pacatul, jertfa de multumire nu ne arata pe Cristos purtand pacatul, ca jertfa pentru pacat si pentru ving; ci (dupa ce le-a
purtat) ni-L infatiseaza ca temelia fericirii si partasiei noastre cu Dumnezeu. Daca ar fi vorba sa poarte pacatul, n-ar fi scris: ,,Aceasta este o
jertfa mistuita de foc, de un miros placut Domnului” (Lev. 3.5; 4. 10-12). Cu toate ca nu este vorba aici de pacatul purtat, totusi, aici e o
hrana bogata pentru acela care se vede pacatos, lucru fara de care nici un om nu poate sa aiba parte de aceasta jertfa. Ca sa avem partasie
cu Dumnezeu, trebuie sa fim ,in lumina” si cum am putea sa fim in lumina altfel decat prin acest adevar de pret: ,,Sangele lui Isus Cristos,
Fiul Sau, ne curateste de orice pacat” (1 loan 1). Cu cat traim mai mult in lumina, intelegem si simtim mai bine ce este potrivnic acestei
lumini si pretuim mai mult sangele prin care putem sa avem partasie cu Dumnezeu. Cu cat ne apropiem de Dumnezeu, cu atat cunoastem
bogatiile fara sfarsit ale lui Cristos.

Trebuie sa fim bine lamuriti Tn privinta acestui adevar: nu suntem in fata lui Dumnezeu decat ca partasi ai vietii si ai sfinteniei dumnezeiesti.
Tatal nu putea sa primeasca pe fiul risipitor, la masa sa, decat imbracat in ,,cea mai frumoasa haina” si cu toate legaturile, pe care le are fiul
fata de tatal sau. Daca fiul risipitor si-ar fi pastrat zdrentele lui sau daca ar fi fost primit in casa ca un argat, n-ar fi auzit niciodata cuvintele
acestea dulci: ,,58 mancam si sa ne veselim, caci acest fiu al meu era mort si a inviat; era pierdut, si a fost gasit”. La fel este cu orice
adevarat credincios. Firea lui veche nu mai este tinuta in seama Tnaintea lui Dumnezeu, ci este socotita ca moarta, si la fel trebuie sa faca si
credinciosul. Ea este moarta pentru Dumnezeu, moarta pentru credinta. Si trebuie s-o socotim asa, si s-o tinem acolo unde stau mortii. Nu
putem sa ajungem in fata lui Dumnezeu imbunatatind firea veche, ci numai avand una noua. Fiul risipitor n-a fost primit la masa tatalui sau,
pentru ca si-ar fi indreptat zdrentele din starea sa de mai inainte, ci dupa ce a fost imbracat cu o haina pe care el n-o mai vazuse si la care
nici nu se gandise mai inainte. El n-a adus haina aceasta din ,tari departate”, nici n-a cumparat-o venind pe drum, ci tatal o avea pentru el, in
casa sa. N-a facut-o fiul, nici n-a ajutat s-o faca, ci tatal i-a dat-o. Si astfel ei s-au asezat la masa, ca sa manance ,vitelul cel gras” intr-o
partasie fericita.

Vin acum la ,legea jertfei de multumire”, in care gasim cateva parti de mare interes. ,lata legea jertfei de multumire, care se va aduce
Domnului. Daca cineva o aduce ca jertfa de lauda, sa aduca, impreuna cu jertfa de multumire, niste turte nedospite, framantate cu
untdelemn, niste placinte nedospite, stropite cu untdelemn, si niste turte din floare de faina, prajite si framantate cu untdelemn. Pe langa
aceste turte, sa aduca si paine dospita pentru darul lui de mancare, impreuna cu jertfa lui de lauda si de multumire. Din toate acele daruri sa
aduca Domnului cate o bucata, ca dar ridicat; ea sa fie a preotului care stropeste sangele jertfei de multumire. Carnea jertfei de lauda si de
multumire sa fie mancata chiar in ziua in care este adusa; sa nu se lase nimic din ea pana dimineata. Daca aduce cineva o jertfa pentru
implinirea unei juruinte, sau ca dar de buna voie, jertfa sa fie mancata chiar in ziua cand o va aduce; iar ce va ramanea din ea, sa se
manance a doua zi. Ce va mai raméanea din carnea vitei pana a treia zi, sa fie ars in foc. Daca s-ar intdampla sa manance cineva a treia zi din
carnea jertfei lui de multumire, jertfa lui nu va fi primita, si nu se va tinea in seama celui ce a adus-o: ci va fi un lucru uracios, si oricine va
manca din ea fsi va purta vina. Nici carnea care s-a atins de ceva necurat nu trebuie mancata: ci trebuie arsa in foc. Orice om curat poate sa
manance carne; dar acela care, gasindu-se in stare

de necuratenie, va manca din carnea jertfei de multumire care este a Domnului, sa fie nimicit din poporul sau. Si cine se va atinge de ceva
necurat, fie de vreo spurcaciune omeneasca, fie de un dobitoc necurat, fie de o alta spurcaciune, si va manca din carnea jertfei de multumire,
care este a Domnului, sa fie nimicit din poporul sau” (Lev 7:11-21)

Este de cel mai mare folos sa lamurim deosebirea dintre pacatul in firea veche si pacatul in cuget. Daca nu deosebim pe unul de celalalt,
sufletele noastre vor fi zdruncinate. O cercetare mai cu luare aminte in 1loan 1. 8-10 ne va lumina mult in privinta aceasta, si va face sa
cunoastem mai adanc insemnatatea invataturii jertfei de multumire, si indeosebi partea la care am ajuns noi aici. Numai omul care merge in
lumina stie c& pacatul locuieste in el. ,Dacd zicem c& n-avem pécat, ne inseldm pe noi insine, si adevarul nu este in noi”. in stihul de mai sus
citim: ,Sangele lui Isus Cristos Fiul Sau, ne curateste de orice pacat”. Aici, deosebirea dintre pacatul in noi si pacatul asupra noastra este bine
aratata. Daca socotim ca pacatul este inca asupra credinciosului, cand se afla in fata lui Dumnezeu, inseamna ca te indoiesti de puterea
sangelui lui Isus si ca nu crezi adevarul Cuvantului dumnezeiesc. Daca sangele lui Isus Cristos curateste pe deplin, atunci cugetul
credinciosului este pe deplin curatit. Asa spune Dumnezeu, si noi trebuie sa ne aducem aminte intotdeauna ca de la Dumnezeu avem sa
invatam care este, in ochii Lui, adevarata stare a credinciosului. Prea suntem porniti sa spunem Iui Dumnezeu ce suntem noi in noi insine, in
loc sa lasam pe El sa spuna ce suntem in Cristos. Cu alte cuvinte, ne indeletnicim mai mult cu simtirile noastre decat cu descoperirea pe care
o face Dumnezeu despre El. Dumnezeu ne vorbeste pentru ceea ce a implinit El in Cristos, si din pricina firii Lui. Asa este felul descoperirii pe
care o intelege credinta, si care umple sufletul de o pace adanca. Descoperirea lui Dumnezeu este ceva cu totul deosebit de simtirile mele.

Dar acelasi cuvant care spune ca n-avem pacat asupra noastra, ne spune, cu toata taria si destul de lamurit, ca avem pacat in noi ,,Daca
spunem ca n-avem pacat, ne inselam pe noi insine si adevarul nu este in noi”. Orice om care are adevarul in el va sti si ca are ,pacatul” in el;
caci adevarul descopera totul asa cum este. Asa dar ce trebuie sa facem? in puterea firii noi, avem dreptul s& mergem in asa fel ca ,pacatul”,
care locuieste in noi, sa nu se arate in chip de ,pacate”. Starea crestinului este o stare de biruinta si de slobozenie. El este dezlegat nu numai
de vina pacatului, dar si de pacatul care-i stapanea viata. ,Stiind ca omul nostru vechi a fost rastignit impreuna cu El, pentru ca trupul



pacatului sa fie dezbracat de puterea lui, in asa fel ca sa nu mai fim robi ai pacatului; caci cine a murit, de drept este izbavit de pacat. Pacatul
sa nu mai stapaneasca in trupul vostru muritor, si sa nu mai ascultati de poftele lui... Caci pacatul nu va mai stapani asupra voastra, pentru
ca nu sunteti sub lege, ci sub har” (Rom. 6. 14). Pacatul este In om in toata uraciunea lui fireasca, dar cel credincios este ,,mort fata de
pacat”. Cum? El este in Cristos. Din fire, el era mort in pacat. Prin har, este mort fata de pacat. Ce drepturi ar putea sa aiba el asupra unui om
mort? Nici unul. Cristos a murit odata pentru totdeauna pentru pacat. ,Daca am murit impreuna cu Cristos, credem ca vom si trai impreuna
cu El, stiind ca Cristos odata ce a fost inviat dintre cei morti, nu mai moare; moartea nu mai stapaneste asupra Lui. Fiindca, prin moartea de
care a murit, El a murit pentru pacat; iar prin viata pe care o traieste, traieste pentru Dumnezeu”. Ce urmeaza de aici pentru cel credincios?
,Tot asa, si voi insiva, socotiti-va morti fata de pacat, si vii pentru Dumnezeu in Isus Cristos, Domnul nostru”. Asa este, inaintea lui
Dumnezeu, starea neschimbata a credinciosului, asa ca el are dreptul sa se bucure ca e dezrobit de pacat, ca stapan, cu toate ca pacatul
locuieste in el.

Dar, daca ,cineva a pacatuit”, ce sa faca? La intrebarea aceasta, apostolul insuflat de Duhul Sfant, da un raspuns lamurit si binecuvantat:
,Daca ne marturisim pacatele, El este credincios si drept, ca sa ne ierte pacatele si sa ne curateasca de orice nelegiuire” (1 loan 1:9). Prin
marturisire, cugetul este slobozit. Apostolul nu spune: ,Daca cerem iertare, Dumnezeu este destul de bun si de milos ca sa ne ierte”. Fara
indoiald, este o mare gingasie pentru un copil sa incredinteze tatalui sau, nevoile sale, sa-i spuna slabiciunea sa, sa-i marturiseasca nebuniile
lui, lipsurile si cusururile lui. Aceasta este foarte adevarat, si tot asa de adevarat este ca Tatal este destul de milos ca sa raspunda la orice
slabiciune si nestiinta a copiilor Sai; dar, cu toate ca lucrul acesta este adevarat, Duhul Sfant spune, prin gura apostolului, ca ,,daca ne
marturisim, El este credincios si drept ca sa ne ierte”. Asa dar, Dumnezeu cere marturisire. Un crestin, care a pacatuit in gand, in vorba sau in
lucrare, ar putea sa se roage oricat de mult, oricate zile si oricate luni vrea, ca sa ceara iertarea, si totusi nu poate sa aiba incredintarea ca a
primit iertarea intemeiata pe 1 loan 1:9; pe cand, indata ce isi marturiseste pacatul sau fnaintea lui Dumnezeu, n-are decat sa creada ca sa
stie ca este iertat pe deplin si curatit pe deplin.

Este o deosebire fara margini intre rugaciunea in care ceri iertare si intre marturisirea pacatelor, daca privim aceasta in legatura cu firea lui
Dumnezeu, cu jertfa lui Cristos sau cu starea in care este credinciosul inaintea lui Dumnezeu.

Se poate Tnsa ca rugdciunea unui crestin sa aiba in sine marturisirea vreunui pdacat, oricare ar fi, chiar daca n-o spune prin cuvinte. Totusi
este mai bine sa gandim si sa facem asa cum ne spune Scriptura. Este lamurit ca atunci cand Duhul Sfant vorbeste despre marturisire, nu
intelege prin acest cuvant rugaciunea. Si este tot asa de lamurit ca El stie ca in marturisire sunt lucruri duhovnicesti si urmari pentru viata,
care nu se cuprind si nici nu tin de rugaciune. De fapt, se intampla adesea ca obisnuinta de a plictisi pe Dumnezeu cu cererea pentru iertare,
da dovada de nestiinta despre felul in care s-a descoperit Dumnezeu in Fiinta si lucrarea lui Cristos, despre locul in care a asezat jertfa lui
Cristos pe credincios, despre mijlocul prin care poate sa-si aiba cugetul usurat de povara si spalat de orice manjire a pacatului.

Dumnezeu a fost impacat pe deplin prin crucea lui Cristos, cu privire la toate pacatele credinciosului. Pe aceasta cruce, s-a facut o ispasire
deplina pentru pacatul din firea celui credincios si pentru pacatul din cugetul lui, pentru pacatele facute pana acum si viitoare. Dumnezeu
n-are nevoie de o altd impacare. Nu trebuia nimic mai mult ca inima Lui sa fie atrasa spre cel credincios. Noi n-avem nevoie sa-L rugam sa fie
.credincios si drept”, odata ce credinciosia si dreptatea Sa au fost atat de maret aratate, dezvaluite si impacate in moartea lui Cristos.
Pacatele noastre niciodata nu vor fi aduse inaintea lui Dumnezeu, pentru ca Cristos le-a ridicat si le-a purtat pe toate. Dar, daca pacatuim,
cugetul nostru va simti, el incepe sa simta; da, Duhul Sfant i face sa simta. Duhul Sfant nu lasa nici chiar un singur gand usuratic sa treaca in
inimile noastre fara ca sa fie judecat. Pacatul nostru si-a croit el vreun drum péana in fata lui Dumnezeu? Si a gasit el loc in lumina curata a
locului prea sfant? Nicidecum! Avem acolo ,,mijlocitor” pe ,Isus Cristos, care este drept”, ca sa pastreze legaturile pe care le avem cu Tatal.
Dar, cu toate ca pacatul nu va atinge gandurile lui Dumnezeu, cu privire la noi, atinge insa gandurile noastre cu privire la Dumnezeu.(
Cititorul Tsi va aduce aminte ca ceea ce am spus mai sus nu strica insemnatatea adevarului aratat la loan 14:21-23 anume iubirea deosebita
a Tatalui pentru un copil ascultator, si partasia deosebita a unui astfel de copil cu Tatal si cu Fiul. Dea Dumnezeu ca acest adevar sa fie sapat
in toate inimile prin Duhul Sfant) Desi nu ajunge pana in fata Sa, ajunge insa pana la noi in chipul cel mai trist si mai umilitor. Se face ca un
nor gros si intunecos in zarea noastra duhovniceasca, in asa fel ca sufletele noastre nu pot sa se bucure de stralucirea binecuvantata a Fetei
Tatalui nostru. Nu poate sa schimbe starea noastra inaintea lui Dumnezeu, dar poate sa schimbe bucuria pe care o avem in El.

Asa dar, ce sa facem? Cuvantul raspunde: ,,Daca ne marturisim pacatele, El este credincios si drept ca sa ne ierte pacatele si sa ne
curateasca de orice nelegiuire”. Prin marturisire, cugetul nostru este usurat, simtimantul dulce al legaturilor noastre vine din nou; norul
intunecat, risipit; inraurirea de gheata si de uscaciune, izgonita; gandurile noastre despre Dumnezeu, indreptate. Asa lucreaza Dumnezeu, si
putem sa spunem, cu toata dreptatea, ca inima care stie ce inseamna sa-ti marturisesti pacatele lui Dumnezeu, va simti cu atat mai bine
puterea dumnezeiasca a cuvintelor apostolului: ,,Copilasilor, va scriu aceste lucruri, ca sa nu pacatuiti” (1 loan 2.1),

Mai mult, este un fel de a ne ruga pentru iertare, care face sa se piarda din vedere temelia desavarsita a iertarii, pusa in jertfa crucii. Daca
Dumnezeu iarta pacatele, trebuie sa fie ,credincios si drept”, cand le iarta. Dar este lamurit ca rugaciunile noastre, oricat de fierbinti ar fi ele,
nu sunt pricina pentru care ne iarta Dumnezeu. Credinciosia si dreptatea lui Dumnezeu au fost bine statornicite si cu privire la pacatele
noastre si cu privire la radacina pacatului din firea noastra. Dumnezeu a judecat pacatele noastre in Acela care a fost judecat in locul nostru,
»pe lemn” si, prin marturisire, ne judecam noi insine. Ea este de nevoie ca sa ne putem bucura de iertarea dumnezeiasca si pentru linistirea
noastra. Cel mai mic pacat care sta, fara sa fie marturisit si fara sa fie judecat, in cugetul nostru, va rupe cu totul legatura cu Dumnezeu.
Pacatul care este in noi n-are urmarea aceasta, dar, daca ingaduim ca pacatul sa ramana asupra noastra, nu putem sa avem partasie cu
Dumnezeu. El a ridicat pacatele noastre in asa fel ca poate sa ne aiba in fata Sa; si cata vreme ramanem in fata Sa, pacatul nu ne tulbura.
Dar, daca ne departam de El, si pacatuim, chiar numai in gand, legatura cu Dumnezeu este rupta pana cand, prin marturisire, am scapat de
pacatul nostru. Lucrarea aceasta, abia mai este nevoie s-o spun, se intemeiaza in totul pe jertfa desavarsita si pe mijlocirea dreapta a
Domnului Isus Cristos.

in sfarsit, deosebirea dintre rugéciune si marturisire, cu privire la starea inimii inaintea lui Dumnezeu, nu prea este pretuita, pentru ca cere
ceva mai greu. Este mult mai usor sa ceri, intr-un fel obisnuit, iertarea pacatelor, decat sa marturisesti aceste pacate. De marturisire se leaga
si judecata de sine-insusi. Cererile de iertare nu cuprind intotdeauna judecarea de sine. Aceasta ar fi de ajuns ca sa aratam deosebirea.
Judecata de sine insusi este una dintre deprinderile cele mai de pret pentru viata crestineasca, de aceea ar trebui sa fie scumpa pentru orice
crestin serios.



Deosebirea dintre cererea de iertare si marturisire se vede mereu in legaturile noastre cu copiii. Daca un copil a facut ceva rau, ii este mult
mai usor sa ceara tatalui sau sa-l ierte, decat sa marturiseasca deschis ce a facut. Cerand iertare, copilul poate sa aiba multe lucruri care
cauta sa micsoreze simtamantul greselii; poate ca, in sine, crede ca nu este asa de vinovat, si fi este usor sa ceara iertare; pe cand,
marturisindu-si greseala, are loc judecata de sine insusi. in afard de aceasta, cerand iertare, poate s fie inraurit mai ales de dorinta ca sa
scape de urmarile raului pe care I-a facut, pe cand parintii cu judecata vor cauta sa faca pe copil sa inteleaga de ce este rea fapta lui, si
pentru aceasta este nevoie de o marturisire deplina a greselii si de o osandire de sine insusi.

Din pricina aceasta, Dumnezeu vrea ca orice pacat sa fie adus Thaintea Lui si judecat in intregime. El vrea ca, nu numai sa ne temem de
urmarile pacatului cari sunt nesfarsite dar sa uram pacatul insusi, pentru ca este urat in ochii Sai. Daca am fi iertati de pacatul pe care il
facem, oricare ar fi el. numai pentru ca cerem iertare, n-am mai avea ura fata de pacat, si pretuirea legaturii cu Dumnezeu, de care ne
bucuram, n-ar mai fi asa de mare. Urmarile asupra intregii noastre stari, ca si asupra purtarii si mersului nostru in viata, sunt bine cunoscute
de orice crestin incercat.( imprejurarea cu Simon Magul din Fapte 8, poate ca aduce vre-o nedumerire pentru cetitor. Dar este lamurit ca un
om care era ,,plin de fiere amara si in lanturile faradelegii”, n-ar putea fi luat ca pilda pentru copiii lui Dumnezeu. imprejurarea aceasta n-are
a fac cu ce scrie 1 loan 1:9. El nu era in starea de copil al lui Dumnezeu si, prin urmare, nu era unul din aceea pentru care mijloceste Cristos.
Voi mai adauga ca pricina de rugaciune a Domnului nu este inlaturata in ceea ce am spus mai sus. Vreau sa raman la marginile locului din
Scriptura unde ne aflam acum. Nu punem hotare de fier. Un suflet poate sa strige catre Dumnezeu oricand, ca sa ceara ceea ce are nevoie.
Dumnezeu este gata intotdeauna sa asculte si sa implineasca)

Toata inlantuirea aceasta de ganduri este strans legata de cele doua adevaruri mari din legea jertfei de multumire.

in versetul 13 al capitolului 7 din Levitic, citim: ,s& aduca paine dospitd impreuna cu jertfa lui” si totusi in stihul 20, este scris: ,Dar acela
care, gasindu-se in starea de necuratie, va manca din carnea jertfei de multumire, care este a Domnului, sa fie nimicit din poporul sau”. Aici
se vede lamurit pacatul in noi si pacatul asupra noastra. , Aluatul” era ingaduit, pentru ca era pacat in firea celui ce lua parte la jertfa.
»Necuratia” nu era ingaduita, pentru ca nu trebuia sa fie nici un pacat in cugetul celui ce lua parte la jertfa de multumire. Daca este vorba de
pacat nu poate sa mai fie vorba de partasie. Dumnezeu a ingrijit in ce priveste pacatul, pe care il stie ca este in noi, prin sangele de ispasire;
si de aceea se spune despre painea dospita a jertfei de multumire: ,Din toate aceste daruri s& aduca Domnului cate o bucatd, ca dar ridicat;
ea sa fie a preotului care stropeste sangele jertfei de multumire” (vers 14). Cu alte cuvinte, pentru ,,aluatul”, din firea celui ce lua parte la
jertfa era de ajuns ,sangele” jertfei. Preotul care lua painea dospita, trebuia sa fie acela care stropea cu sange. Dumnezeu a indepartat,
pentru totdeauna, pacatul din fata Lui. Cu toate ca pacatul este Tnh noi, ochii Sai nu se opresc asupra lui. El nu vede decat sangele, si de aceea
ne ingaduie cea mai mare partasie cu El. Dar, daca lasam pacatul, care este in noi, sa se arate si sa dea nastere la ,pacate”, atunci trebuie sa
aib& loc marturisirea, iertarea si curatirea, fnainte ca s& mancam din nou din carnea jertfei de multumire. inl&turarea celui necurat infatiseaza
inladturarea celui credincios de la legatura cu Dumnezeu din pricina pacatelor nemarturisite. Cautand sa am partasie cu Dumnezeu, fara sa
ma departez de pacate, inseamna ca imi inchipui ca Dumnezeu are partasie cu pacatul. ,Daca zicem ca avem partasie cu El, si umblam in
intuneric, mintim, si nu traim adevarul” (1 loan 1:6).

in lumina acestui adevér, usor putem s& intelegem cat de mult ne fnseldm, cAnd socotim c cel care se tot uitd la firea lui rea si la pacatele
sale, ar face, prin aceasta, o lucrare duhovniceasca, sau ca aceasta ar fi o urmare a legaturii lui cu Dumnezeu. Oare Dumnezeu ne-a chemat
sa avem legatura cu El cu gand ca sa vedem cat de mare este grozavia pacatului? Pacatul sau pacatele ar putea sa fie ele temelia si pricina
partasiei noastre cu Dumnezeu? Nicidecum. Dimpotriva, vedem ca, atata timp cat pacatul este inaintea noastra, legatura noastra cu
Dumnezeu este ruptd. Nu poate sa fie partasie decat ,,in lumina”, si, fara indoiala, in lumina nu gasim pacat. Acolo vedem sangele care ne-a
spalat, si pe Mijlocitorul, care ne tine aproape de Dumnezeu. Pacatul a fost sters pentru totdeauna din locurile de sus, unde Dumnezeu si
credinciosul stau intr-o partasie sfanta. Care era pricina partasiei tatalui cu fiul risipitor? Erau zdrentele fiului?

Erau roscovele din ,tara departata”? Nu. Nimic din ceea ce aducea cu el fiul risipitor. Temelia partasiei era ceea ce pregatise tatal, in iubirea
sa, era ,vitelul cel gras”. La fel este si cu privire la Dumnezeu si adevaratul credincios. Ei mananca impreuna, intr-o partasie sfanta, din Acela
al carui sange a spalat si a curatit pe cel credincios, si I-a dus in fata Tatalui, pentru totdeauna, in lumina, acolo unde pacatul nu poate sa se
apropie niciodata. Sa nu credem ca adevarata smerenie se arata atunci cand vedem cat de mari sunt pacatele noastre. Prin aceasta, vom
avea doar un simtamant de durere si o infatisare posomorata; dar smerenia cea mai adanca porneste din alt izvor. Cand era fiul risipitor mai
smerit? Cand ,si-a venit in fire” in tara departata, sau cand tatal a cazut pe grumazul lui, si cand a intrat in casa tatalui? Nu este l[amurit oare
ca Cel, care ne-a ridicat pana la cele mai mari inaltimi ale partasiei cu Dumnezeu, numai El este in stare sa ne coboare pana la cele mai mari
adancimi ale adevaratei smerenii? Fara nici o indoiald ca da. Smerenia, care porneste din faptul ca suntem iertati de pacatele noastre, va fi
intotdeauna mult mai adanca decéat aceea pe care o avem cand descoperim aceste pacate. Cea dintai ma pune in legatura cu Dumnezeu; a
doua are a face cu eul. El ne-a facut copiii Sai; numai sa umblam ca niste copii ai Lui si vom fi smeriti.

inainte de a trece de la aceastd parte a jertfei de multumire, vreau s& atrag putin luarea aminte asupra cinei Domnului, care, fiind una dintre
cele mai insemnate clipe ale partasiei Bisericii, este in legatura cu ceea ce ne spune jertfa de multumire. Cina este un praznic numai de
multumire, de multumire pentru o mantuire implinita. Cine n-a inteles acest rost al Cinei Domnului nu se poate sa serbeze, asa cum trebuie,
aceasta clipa din viata crestinului. ,Paharul binecuvantat, pe care il binecuvantam, nu este el impartasirea cu sangele lui Cristos? Painea, pe
care o frangem, nu este impartasirea cu trupul lui Cristos” (1 Cor:10.16). De aceea, un suflet, incovoiat sub sarcina greoaie a pacatului, nu
poate sa guste din bucuria acestei serbari, pentru ca Cina infatiseaza indepartarea cu totul de pacat prin moartea lui Cristos: , Voi vestiti
moartea Domnului, pana va veni EI”(1 Cor. 11). Moartea lui Cristos este, pentru credinta, sfarsitul a tot ce tine de starea noastra in vechea
zidire; iar Cina , vesteste” aceasta moarte, vesteste ca sarcina pacatului celui credincios a fost purtata de Acela care a ridicat-o pentru
totdeauna; ca lantul pacatelor noastre, care ne tinea legati alta data, a fost rupt prin moartea lui Cristos si niciodata nu va putea sa ne lege
jarasi. Ne adunam fmprejurul mesei Domnului cu toata bucuria de biruitori. Privim in urma la cruce, unde s-a dat batalia si unde biruinta a
fost castigata; privim inainte spre slava, acolo, unde vom intra, pentru ca Domnul Isus ne-a adus o biruinta deplina si vesnica.

Este adevarat ca avem ,,aluat” in noi, dar n-avem nimic ,necurat” asupra noastra. Nu trebuie sa ne indreptam privirile spre pacatele noastre,
ci spre Acela care le-a purtat pe cruce si care ni le-a ridicat pentru totdeauna. Nu trebuie sa ,ne amagim pe noi insine” cu gandul ca n-avem
pacat in noi; dar sa nu tagaduim nici adevarul Cuvantului lui Dumnezeu si insemnatatea sangelui lui Cristos, si sa nu vrem sa ne bucuram de
adevarul de pret ca n-avem pacate asupra noastra, caci ,sangele lui Isus Cristos, Fiul Sau, ne curateste de orice pacat”. Este cu adevarat de



pléns sa vezi ce nor intunecos acopere masa Domnului pentru mintea atator crestini fara Cristos. Faptul acesta, ca si multe alte fapte, ne
arata pana la ce adancime de nestiinta poate sa cada cineva cu privire la adevarurile cele mai simple ale Evangheliei. Stim, Tn adevar, ca
atunci cand Cina este luata pe alta temelie decat aceea ca stim ca suntem mantuiti, ne bucuram ca avem iertarea, stim ca suntem izbaviti de
pacat, sufletul se afunda n norii cei mai grosi. Amintirea lui Cristos este data la o parte. in loc s& fie luatd pentru c& mantuirea a fost
implinita, Cina este luata pentru ca sa se ajunga la mantuire. Asa de rau sunt folosite aceste oranduiri, iar sufletele sunt cufundate in
intuneric, in neintelegere si in ratacire.

Jertfa de multumire ne arata ca, dupa ce sangele era stropit, Dumnezeu si cel ce lua parte la jertfa, puteau sa manance impreuna, intr-o
impartasire fericita si linistita. Pentru aceasta nu trebuia nimic mai mult. Pacea era facuta prin sange si pe temelia aceasta se sprijinea
partasia cu Dumnezeu. O singura indoiala cu privire la temelia pacii este o lovitura de moarte pentru partasia cu Dumnezeu. Daca ne silim cu
opintirile noastre zadarnice, sa facem pace cu Dumnezeu, suntem cu totul straini de partasia cu El. Daca sangele jertfei de multumire n-a fost
stropit, este cu neputinta sa mancam din ,pieptul leganat” sau din ,spata ridicata”. Dar, de alta parte, daca sangele a fost stropit, si pacea a
fost facuta, Dumnezeu insusi a facut-o; pentru credintd aceasta este de ajuns; si, prin urmare, prin credinta, avem partasie cu Dumnezeu,
intelegand si bucurandu-ne de o mantuire implinita. Gustam dulceata bucuriei lui Dumnezeu. Ne hranim cu Cristos in toata plinatatea si in
toata fericirea starii de fata a lui Dumnezeu.

Punctul acesta din urma sta in legatura cu un alt adevar de pret, aratat in legea jertfei de multumire. ,,Carnea jertfei de lauda si de multumire
sa fie mancata chiar in ziua Tn care este adusd; sa nu se lase nimic din ea pana dimineata”. Aceasta insemneaza ca partasia celui ce ia parte
la jertfa, nu trebuie sa fie despartita de jertfa pe care este intemeiata aceasta partasie.

Trebuie sa tinem langa jertfa, simtamintele inimii si orice incercare a sufletului nostru. Aceasta va face ca slujba noastra pentru Dumnezeu sa
fie cu putere si neimpiedecata de nimic. Se poate sa incepem o lucrare pentru Dumnezeu, avand inimile indreptate numai spre Cristos, si,
totusi, spre sfarsitul acestei lucrari, sa ne pomenim ca inimile noastre au fost indreptate spre ceea ce facem sau spunem noi, sau spre cei
care ne asculta. Se intampla adesea ca lucrarea pe care o incepem in Duhul o sfarsim in firea paméanteasca. Ar trebui sa ludm seama sa nu
facem un singur pas mai departe fara Duhul lui Dumnezeu si sa ne oprim indata acolo, unde inceteaza lucrarea inceputa fn Duhul Sfant. Daca
Duhul Sfant ne da ,cinci cuvinte” de lauda si de multumire, sa spunem aceste ,,cinci cuvinte” si sa tdcem. Daca spunem mai mult, ,méncam
carnea jertfei noastre” thainte de timpul hotarat, si, in loc ca lucrarea aceasta sa fie ,primita”, este , 0 uraciune” pentru Dumnezeu. Sa ne
aducem aminte de aceasta si sa luam seama. Totusi sa nu fim nelinistiti. Dumnezeu vrea sa fim carmuiti de Duhul Sfant. El nu poate sa
primeasca decat ceea ce este dumnezeiesc, de aceea vrea sa nu-i aducem decat ce este dumnezeiesc.

,Daca aduce cineva o jertfa pentru implinirea unei juruinte, sau ca dar de buna voie, jertfa sa fie mancata chiar in ziua cand o va aduce; iar
ce va ramanea din ea, sa se manance a doua zi” (Cap. 7. 16). Cand cineva primeste un dar oarecare de la Dumnezeu, indata sufletul aduce
multumiri. in aceastd Imprejurare, slujba este urmarea acestui dar si este legatd de acest dar, oricare ar fi ea, si nu merge mai departe. Dar
cand inima, prin Duhul Sfant, aduce de bunavoie o lauda lui Dumnezeu, atunci slujba va fi mai lunga. Totusi, slujba duhovniceasca
intotdeauna este in stransa legatura cu jertfa de pret a lui Cristos. ,,Ce va mai ramanea din carnea vitei pana a treia zi, sa fie ars in foc. Daca
s-ar intdmpla sa manance cineva a treia zi din carnea jertfei lui de multumire, jertfa lui nu va fi primita, si nu se va tinea in seama celui ce a
adus-o: ci va fi un lucru uracios, si oricine va manca din ea fsi va purta vina”. Nimic n-are pret in ochii lui Dumnezeu decat ceea ce tine de
Cristos. Poate sa fie cineva care sa aiba infatisarea de om foarte evlavios, totusi evlavia acestui om poate sa stea numai in niste simtaminte
firesti, niste simtaminte religioase ale firii vechi. Firea veche poate fi inraurita de felurite lucruri, ca maretia si stralucirea slujbelor religioase,
de cantari, de vesminte si bogatia hainelor, de o liturghie miscatoare; si, cu toate acestea, lipseste cu totul inchinarea duhovniceasca.
Aceeasi oameni, care au fost miscati de infatisarile marete ale unei slujbe asa zise religioase, se simt tot asa de bine la ,operd”, sau la
,concert”, sau la ,teatru” sau la ,cinema”, sau la ,bal”, etc.

Cei ce vor sa-si aduca aminte ca ,Dumnezeu este duh, si cine se inchina Lui, trebuie sa | se inchine in duh si in adevar” (loan 4), trebuie sa se
pazeasca de astfel de infatisari ale evlaviei. Ceea ce numesc oamenii ,religie”, se imbraca, in zilele noastre, cu farmecele cele mai puternice.
Aruncand grosolaniile Evului Mediu, ea cheama in ajutorul sau mijloacele unui gust ales, ale unui veac cu o cultura tnhaintata.

Sculptura, muzica si pictura isi toarna comorile lor bogate in sanul acestei ,religii”, pentru ca, prin ele, sa poata pregati un leac de adormire
ca sa legene multimea necunoscatoare, intr-un somn care nu va fi intrerupt decat de grozaviile mortii inspaimantatoare, de judecata si de
iazul de foc. Si ea poate sa zica: ,am la mine jertfe de multumire, azi am implinit juruintele mele... Mi-am impodobit patul cu invelitori, cu
asternut de panzeturi din Egipt; mi-am stropit asternutul cu smirna, aloe si scortisoara” (Proverbe 7). In felul acesta, ,religiunea” stricata
atrage, prin inraurirea ei puternica, pe cei ce nu vor s asculte ,glasul ceresc al intelepciunii”.

Cititorule, pazeste-te de toate acestea. la seama ca inchinarea ta sa nu fie despartita de lucrarea de la cruce, ia seama ca Cristos sa fie
temelia, si Duhul Sfant puterea in slujba ta de inchinare in fata lui Dumnezeu, iar nu sculptura, muzica, pictura si orice ar fi in lume, lucruri
care se gasesc in bisericile lumii. Trebuie multa bagare de seama ca sa inlaturi raul acesta. Uneltirile ascunse ale ei sunt anevoie de
descoperit si greu de inlaturat, pentru ca sunt adancimi ale Satanei. Putem sa incepem o cantare in Duhul lui Dumnezeu si, din pricina
slabiciunii duhovnicesti, inainte de a o ispravi, putem sa cadem in raul de care se spune in Levitic ca trebuie sa ne ferim, cand opreste sa se
manance a treia zi din carnea jertfei de multumire. Singura noastra scapare este sa stam langa Isus. Daca aducem multumiri pentru vreun
har oarecare, s-o facem pe temelia Numelui si jertfei lui Cristos. Daca sufletele noastre se varsa in jertfe de lauda si de multumire ,,de buna
voie” s-o faca prin puterea Duhului Sfant. in felul acesta, inchinarea noastré va avea frumusetea, mirosul, adancimea si inéltimea aceea, care
vin din faptul cad avem pe Tatal ca tintd, pe Fiul ca temelie si pe Duhul Sfant ca putere.

N.B. - jertfa de multumire este asezata in al treilea rand; totusi ,legea jertfei de multumire este asezata in urma celorlalte. Amanuntul acesta
este fnsemnat. In nici unul din daruri, partdsia credinciosului cu Dumnezeu nu este aratatd asa de bine ca in jertfa de multumire. in arderea
de tot, este infatisat Cristos dandu-se pe Sine insusi lui Dumnezeu. in darul de mancare, avem firea omeneascd desdvarsita a lui Cristos.
Apoi, trecand la jertfa pentru vina, vedem ca loveste cu totul in pacat, in radacina lui. In darul pentru vina, se gaseste un raspuns deplin
pentru pacatele din viata. Dar invatatura partasiei credinciosului nu este dezvaluita in nici unul din aceste daruri. Se gaseste insa in ,jertfa de
multumire”, si, de aceea cred, are acest loc legea acestei jertfe. Locul din urma, pe care il are jertfa de multumire ne spune ca Cristosul din
care ne hranim trebuie s fie privit cat este cu putinta, in toate infatisarile vietii, firii, vredniciei fiintei si lucrarii Lui. In afard de aceasta, cand



vom sfarsi pentru totdeauna cu p&catul si cu pacatele ne vom hréni cu Cristos de-lungul vesniciei. imi pare ca cercetarea noastra asupra
jertfelor n-ar fi deplina, daca am trece cu vederea un amanunt vrednic de luat in seama, ca acesta. Daca ,legea jertfei de multumire” ar fi
data in sirul in care este asezata jertfa insasi, ar veni indata dupa legea darului de mancare; dar dupa darul de mancare vin: ,legea jertfei de
ispasire”, ,legea jertfei pentru vind”, apoi, cu ,legea jertfei de multumire” se ispraveste totul.

Dupa ce am vazut darurile ,de un miros placut”, ajungem acum la ,jertfele pentru pacat”. Ele erau impartite in doua si anume: jertfele pentru
ispasire si jertfele pentru vina. Jertfele dintai erau impartite in: jertfa pentru ,preotul uns” si jertfa pentru ,toata adunarea”. Aceste doua
jertfe se asemé&nau (vers 3-12: 13-21). Urmarea era aceeasi, fie c pacatuise capetenia adunarii, fie c& pacituise adunarea insasi. in
amandoua jertfele, vedem trei lucruri: altarul Domnului in mijlocul adunarii, adunarea slavind pe Dumnezeu, si cugetul fiecaruia. Aceste trei
lucruri erau in stransa legatura cu sangele si de aceea, in intaia parte a jertfelor pentru o vina, sangele era intrebuintat de trei ori. Se stropea
»de sapte ori inaintea Domnului, in fata perdelei din launtrul locului sfant”. Aceasta statornicea legaturile Domnului cu poporul, si locuirea Sa
in mijlocul lor. Dupa aceea, citim: ,Preotul sa unga cu sange coarnele altarului pentru tamaia mirositoare, care este inaintea Domnului in
cortul intalnirii”. Aceasta asigura slujba de lauda a adunarii. Punand sangele pe altarul ,de aur”, adevarata temelie a slujbei de lauda sau
preamarire era aparata, astfel ca flacara si mirosul placut al tamaiei puteau sa se ridice mereu in sus. in sfarsit: ,,Celalalt sange al vitelului
sa-l verse la picioarele altarului pentru arderile de tot, care este la usa cortului intalnirii”. Aici avem un raspuns deplin la cerintele cugetului
fiecaruia Tn parte, caci altarul de arama era locul unde erau primiti toti. Aici intalnea Dumnezeu pe pacatos.

in celelalte doud: pentru ,o0 capetenie”, sau pentru ,vreunul din poporul de rAnd”, nu era vorba de cugetul fieciruia; de-aceea nu se facea
decat un singur lucru cu sangele: era varsat ,la picioarele altarului pentru arderile de tot” (vers 7, 25,30). Sunt aici lamuriri, care cer toata
luarea aminte a cititorului, daca doreste sa inteleaga bine minunatele amanuntimi ale acestei jertfe.(.Deosebirea dintre jertfa pentru ,0
capetenie” si jertfa pentru ,vreunul din poporul de rand”, era c&, in cea dinti, era ,un dobitoc de parte barbateasca fara cusur” in a doua era
,de parte femeiasca fara cusur”. Pacatul unei capetenii avea mult mai mare inraurire decat al omului de rand; de aceea era nevoie de o
intrebuintare mai mare a sangelui scump. in capitolul 5. stih 13, g&sim imprejurari care cereau o intrebuintare mai mica a jertfei pentru vina.
Pentru juraminte sau pentru atingerea de ceva necurat, se putea aduce, ca dar, a zecea parte dintr-o efa din floarea fainii, si anume ca dar de
ispasire (cap. 5, 11-13). Ce deosebire intre ispasirea data de iedul unei capetenii si pumnul de faina al unui om sarac. Si totusi, si in una, ca si
in cealalta, se spune: ,si i se va ierta”. Cititorul va baga de seama ca pana la stihul 13, capitolul 5 face parte din capitolul 4. Amandoua ne
arata fnvatatura jertfei pentru pacat in toate intrebuintarile ei, de la ied si pana la pumnul de faina. Fiecare jertfa incepe cu cuvintele:
»,Domnul a vorbit lui Moise”. Astfel, de pilda, jertfele de bun miros (cap. 1-3) incep cu cuvintele: ,Domnul a vorbit lui Moise”. De aici nu mai
gasim cuvintele acestea pana la cap. 4:1, unde aduc jertfa pentru pacat. Le gasim iarasi in cap. 5.14 la inceputul jertfelor pentru vina fata de
lucrurile sfinte ale Domnului; le mai gasim iarasi in cap. 6.1, unde incep jertfele pentru vina fata de aproapele, impartirea aceasta se vede cu
usurinta, si ea va ajuta cititorului sa inteleaga mai bine feluritele jertfe.

Urmarea pacatului nu se intindea dincolo de cugetul omului. Pacatul unei ,,capetenii” sau ,al unui om din poporul de rand”, nu putea sa
fnrdureasca asupra ,altarului tdmaiei” - locul de inchinare al preotului. El nu putea sa ajunga pana la perdeaua dinduntru a ,locului sfant”,
marginea locuintei lui Dumnezeu in mijlocul poporului Sau. Trebuie sa intelegem bine aceasta. Cu pacatele noastre sau cu caderile noastre
trebuie sa ne ducem acolo, unde se poate apropia fiecare de Dumnezeu. Multi se inseala in privinta aceasta. Ei vin la adunare cu cugetul
intinat si in felul acesta, slabesc toata adunarea de lauda si preamarire. Ar trebui sa se ia bine seama la acest lucru si sa se pazeasca cu
multa grija de el. Avem mare nevoie sa veghem ca intotdeauna cugetul nostru sa fie in lumina. Si cand gresim, cum, vai, facem in atatea
fmprejurari, sa avem a face mai intéi cu Dumnezeu, in taina, cu privire la cadderea noastra.

Dupa ce am aratat cele trei trepte ale jertfei pentru pacat, sa vedem, cu de-amanuntul, ce cuprinde cea dintai. De aici vom putea intelege
mai usor pe celelalte. Totusi, Thainte ca sa incepem, doresc sa atrag luarea aminte a cititorilor mei asupra unui lucru foarte insemnat, aratat
in stihul al doilea din acest capitol: ,Cand va pacatui cineva fara voie (din nestiinta)”. Aceasta ne arata unul din adevarurile cele mai de pret,
in legatura cu ispasirea facuta de Domnul Isus Cristos. Adancindu-ne mai mult in aceasta ispasire, vedem nespus mai mult decat impacarea
cerintelor cugetului nostru. Putem sa vedem aici ceea ce a impacat pe deplin cerintele sfinteniei dumnezeiesti, ale dreptatii dumnezeiesti si
ale maririi dumnezeiesti. Sfintenia locuintei lui Dumnezeu si temelia legaturii cu poporul Sau, niciodata nu s-ar fi putut statornicii dupa
masura cugetului omului, oricat de mare ar fi aceasta masura. Sunt multe lucruri pe care cugetul omului le-ar trece cu vederea, multe lucruri
pe care nu le intelege mintea omeneasca, multe lucruri pe care inima omului le-ar crede ingaduite, dar pe care Dumnezeu n-ar putea sa le
ingaduie, si, prin urmare, Dumnezeu n-ar putea sa stea in legatura cu omul. De aceea, daca ispasirea lui Cristos n-ar fi decat pentru pacatele
pe care le stie omul, am pierde temelia adevarata a pacii. Avem nevoie sa stim ca pacatul a fost ispasit dupa dreptatea lui Dumnezeu, ca
cerintele scaunului Lui de domnie au fost pe deplin impacate, ca pacatul, privit in lumina sfinteniei Sale, a fost judecat in totul. Aceasta da
sufletului o pace trainica. O ispasire deplina a fost facuta pentru pacatele pe care credinciosul nu le cunoaste, ca si pentru pacatele pe care le
cunoaste, jertfa lui Cristos pune temelia legaturilor si partasiei celui credincios cu Dumnezeu, dupa pretuirea pe care o face Dumnezeu jertfei.

Daca intelegem bine adevarul acesta, ne foloseste nespus de mult. Daca nu intelegem bine aceasta masura a ispasirii, nu putem sa avem o
pace sigura si nici nu putem pricepe intinderea si plinatatea lucrarii lui Cristos. Dumnezeu stia ce trebuie facut ca omul sa stea fara teama
inaintea Sa. Aceasta se vede la cruce. N-ar fi fost niciodata partasie intre Dumnezeu si om, daca Dumnezeu n-ar fi sfarsit-o cu pacatul asa
cum a stiut El; caci, chiar atunci cand cugetul omului ar fi fost impacat, ar mai fi fost intotdeauna loc sa se puna intrebarea: este Dumnezeu
impacat? Si daca nu s-ar fi raspuns ca Dumnezeu este impacat, n-ar mai fi fost partasie cu El.(Doresc sa se stie bine ca ceea ce se spune in
text, este numai ispasirea. Cititorul crestin stie bine, nu ma indoiesc de aceasta, ca ,firea dumnezeiasca” este aceea prin care am partasie cu
Dumnezeu. Am nevoie nu numai de un drept ca sa ma apropii de Dumnezeu, ci si de o fire prin care sa ma bucur de partasie. , Cel care crede
in numele singurului Fiu al lui Dumnezeu” are si una si alta. (Vezi loan 1, 12, 13; 3. 36; 5. 24. 2a 31; | loan 5. 11-13).

Inima si-ar spune fara incetare ca, in amanuntimile vietii, sunt lucruri pe care Dumnezeu nu le-ar putea ingadui. Este adevarat ca se poate sa
facem cate ceva din greseald, ,fara voie”, dar aceasta n-ar schimba intru nimic grozavia pacatului, pentru ca Dumnezeu cunoaste totul. Ar fi
deci, indoieli si temeri neincetat. La toate insa raspundem ca pacatul a fost ispasit, nu dupa ne-cunostinta noastra, ci dupa intelepciunea lui
Dumnezeu. Aceasta siguranta da o odihna deplina sufletului si cugetului. Dumnezeu a fost impacat pe deplin cu privire la noi, prin lucrarea
Lui Tnsusi. El insusi a gasit putinta noastra de scapare, si, prin urmare, cu cat cugetul poate sa prinda mult mai multe, prin lucrarea
Cuvantului si a Duhului Sfant, cu cat intelege ceea ce este urat inaintea lui Dumnezeu, cu atat intelege mai lamurit, mai adanc si cu mai
multa putere, pretul nespus de mare al jertfei pentru pacat, care nu numai ca trece peste marginile cugetului omenesc, dar raspunde, pe



deplin, si la toate cerintele sfinteniei dumnezeiesti.

Nimic nu arata mai bine neputinta omului sa scape de pacat, decat faptul ca sunt ,pacate facute din nestiinta”. Cum ar putea sa judece el
ceea ce nu cunoaste? Cum ar putea sa randuiasca el, dupa voia sa, ceea ce niciodata n-a intrat in marginile cugetului sau.

Cu neputinta. Nestiinta in care este omul, cu privire la pacat, arata ca el nici nu poate sa scape de pacat. Daca nu-l cunoaste, ce ar putea sa
faca? Nimic. Este asa de slab, pe cat este de nestiutor. Si asta nu este totul. Faptul ca este un ,pacat din nestiinta” arata, foarte lamurit,
nesiguranta care trebuie sa insoteasca orice incercare de lecuire de pacat, care niciodata n-ar trece marginile cerute de cugetul omenesc cel
mai inalt si mai patrunzator. Nu poate sa fie niciodata pace trainica pe aceasta temelie. Daca inima n-ar fi adusa la o stare de odihna
ne-tulburata prin marturia Scripturii, ca adica cerintele dreptatii dumnezeiesti au fost impacate, va fi fara indoiala, nelinistita, si simtamintele
de felul acesta sunt o piedica pentru partasia cu Dumnezeu si pentru marturia noastra. Daca sunt nelinistit in ce priveste stergerea pacatului,
nu pot sa ma bucur de partasia cu Dumnezeu, nici cu copiii Lui, si nici nu pot sa fiu un martor ai lui Cristos. Inima noastra trebuie sa se
odihneasca in fata lui Dumnezeu, in ce priveste iertarea desavarsita a pacatelor, inainte ca ,sa ne putem inchina in duh si in adevar”. Daca
simtamantul vinii apasa asupra cugetului, trebuie sa fie groaza in inima, si, fara indoiald, o inima plina de spaima nu poate sa fie fericita.
Numai inima plina de odihna dulce si sfanta data de sangele lui Cristos, poate sa aduca multumiri si laude care sa se inalte pana la Tatal.
Acelasi lucru este si cu privire la partdasia noastra cu copiii lui Dumnezeu, cu privire la marturia noastra in mijlocul oamenilor. Totul trebuie sa
se sprijine pe o pace sigura, si pacea aceasta se sprijine pe un cuget pe deplin curatit. Si cugetul acesta curatit se sprijina pe temelia unei
iertari depline a tuturor pacatelor noastre, cunoscute sau necunoscute.

Acum, punand fata in fata jertfa pentru pacat si. arderea de tot, vom avea doua infatisari ale lui Cristos, foarte deosebite una de alta. Dar, cu
toata deosebirea aceasta, este unul si acelasi Cristos; de aceea, si in jertfa dintai si in cealalta, darul era ,fara cusur”. Si este usor de inteles.
Sub orice infatisare am privi pe Domnul Isus, intotdeauna vedem ca Fiinta Sa este desavarsita, curata, sfanta si fara cusur. Este adevarat ca,
in harul Sau, El a voit sa se impovareze cu pacatul oamenilor, dar chiar atunci Cristos era desavarsit si fara cusur. Maret lucru; curatenia de
nestricat si slava dumnezeiasca a prea iubitului nostru Domn, se vad tot asa de des&varsite in jertfa pentru p&cat ca si in arderea de tot. in
orice Tmprejurare ne este infatisat, orice lucrare implineste, oricare este locul pe care il are, slava Sa straluceste cu toata puterea
dumnezeiasca.

Acest adevar, anume ca este unul si acelasi Cristos, fie in darul pentru arderea de tot, fie in jertfa pentru pacat, se vede nu numai din faptul
ca in amandoua jertfele darul era ,fara cusur”, dar si in ,legea jertfei pentru pacat”, unde citim: ,lata legea jertfei pentru pacat: Vita pentru
jertfa pentru pacat, sa fie injunghiata inaintea Domnului in locul unde se junghie arderea de tot; caci este un lucru prea sfant” (Lev. 6. 18).
Amandoud aceste jertfe infatiseaza pe unul si acelasi Cristos, desi il infatiseaza in doua feluri cu totul deosebite. in arderea de tot, Cristos
raspunde iubirii lui Dumnezeu; in jertfa pentru pacat, raspunde nevoilor celor mai adanci ale omului. Una il arata ca pe Acela care implineste
voia lui Dumnezeu, cealalts, ca pe Acela care poarta pacatul omului. In cea dintai, aflam care este pretul jertfei; in cea de-a doua, care este
uraciunea pacatului. O cercetare mai amanuntita va face sa se vada mai lamurit ce am spus pana acum despre jertfa pentru pacat.

La arderea de tot, am vazut ca era un dar de buni voie., il va aduce de buna voie”.( Poate c& unii gdsesc vreo greutate in faptul c& ,de buna
voie” priveste pe cei ce aduceau darul, fie insasi jertfa; dar aceasta nu strica invatatura aratata mai sus, care se intemeiaza pe faptul ca
acest cuvant intrebuintat in arderea de tot, nu, este intrebuintat in jertfa pentru pacat. Deosebirea ramane, fie ca acest cuvant este
ntrebuintat pentru cel care aduce darul) in jertfa pentru pacat nu este vorba ,de buna voie”. Si era de asteptat. ,,De buna voie”, [dmureste
mai bine scopul Duhului in arderea de tot, de a o infatisa ca un dar de buna voie. Mancarea si bautura lui Cristos era sa faca voia iui
Dumnezeu, ori care ar fi fost. Niciodatd nu se gandea s& intrebe ce anume era in paharul pe care Tatél i-L punea in maini. ii era de ajuns s&
stie ca Tatal i I-a pregatit. Domnul Isus era asa cum il infatisa arderea de tot. Dar in jertfa pentru p&cat se dezvaluie o alt3 laturd a lui Cristos.
Jertfa aceasta nu-L arata ca pe Acela care a implinit ,,de buna voie” voia lui Dumnezeu, ci ca pe Acela care poarta lucrul acesta grozav, numit
.pacatul”, ca pe Acela care a suferit toate urmarile inspdimantatoare, din care cea mai grozava pentru El era cd Dumnezeu li ascundea fata
Sa. Astfel ca ,de buna voie” n-ar fi aici in legatura cu scopul Duhului Sfant. Cuvintele acelea n-ar fi la locul lor in jertfa pentru pacat, pe cand
in arderea de tot, numai Dumnezeu putea sa le puna intr-un loc asa de potrivit. Faptul ca intr-un loc sunt puse, iar in celalalt nu sunt puse da
dovada de maiestria si de intelepciunea dumnezeiasca cu care s-a scris Levitic.

Deosebirea, pe care o vom vedea acum |&mureste mai de grab& legatura a doua feluri de vorbire ale Domnului nostru. intr-o imprejurare,
spune: ,Paharul pe care Mi l-a dat Tatal nu-1 voi bea?” si in alta parte: ,Tatd, daca este cu putinta, departeaza de la Mine paharul acesta!”
Cuvintele dintai sunt in legatura cu ceea ce a spus cand a inceput slujba Sa: ,lata, vin Doamne, sa fac voia Ta,” si, in afara de aceasta, sunt
implinirea a ceea ce infatisa darul pentru arderea de tot. Al doilea fel de vorbire, dimpotriva, este strigatul lui Cristos cand priveste ceea ce
are sa fie facut prin El, ca jertfa pentru pacat. Vom vedea mai tarziu ce insemna starea aceea, ce astepta pe Domnul Isus cand avea sa fie
facut pacat. Dar sa vedem toata invatatura care iese din faptul ca vorbele ,de buna voie”, pe care le gasim la arderea de tot nu le gasim la
jertfa pentru pacat.

Daca, in arderea de tot vedem voiosia inimii cu care S-a dat pe Sine insusi ca sa implineasca voia lui Dumnezeu, in jertfa pentru pacat,
vedem cu ce supunere deplind a luat asupra Lui toate urmarile pacatului omului. El gasea placere sa faca voia lui Dumnezeu; se ingrozea la
gandul ca va pierde, chiar numai pentru putina vreme, lumina Fetei binecuvantate a lui Dumnezeu. Nici un dar, singur, n-ar fi putut sa-L
infatiseze sub aceste doua fete. Trebuia un dar care sa-L infatiseze ca pe Acela care gasea placere sa faca Voia lui Dumnezeu, si alta jertfa
care sa-L infatiseze ca pe Acela a carui fire sfanta se da fnapoi in fata urmarilor pacatului. Bine dar ca le avem pe amandoua. De aceea, cu
cat adancim mai mult supunerea inimii lui Cristos fata de Dumnezeu, cu atat intelegem groaza Lui de pacat. Fiecare din aceste daruri
lamureste pe celalalt, si intrebuintarea cuvantului ,de buna voie”, numai la unul, nu si la celalalt, ne arata mai bine rostul de capetenie al
fiecaruia.

Dar poate va spune cineva:,Nu era voia lui Dumnezeu ca Cristos sa se dea pe Sine insusi ca jertfa pentru pacat? Si daca este asa, cum putea
sa aiba cea mai mica sovaiala ca sa implineasca aceasta voie?” Fara indoiald, dupa sfatul lui Dumnezeu a suferit Cristos, si mai mult, bucuria
lui Cristos era sa faca voia lui Dumnezeu. Dar cum trebuie sa intelegem cuvintele: ,Daca este cu putinta, departeaza de la Mine paharul
acesta”. Nu este acesta strigatul lui Cristos? Si nu este vre-un dar aici care sa infatiseze pe Cristos scotand un astfel de strigat? Fara indoiala
ca este. Ar fi o mare lipsa in jertfele din oranduirea lui Moise, daca n-ar fi un dar care sa arate pe Cristos in starea in care era cand a scos un



astfel de strigat. Dar arderea de tot nu-L arata in felul acesta. Nu gasim nimic in arderea de tot care sa infatiseze felul acesta de vorbire al
Domnului Isus. Jertfa pentru pacat este singurul dar care arata starea aceasta a lui Cristos. Umbra ingrozitoare a crucii, cu ocara si cu
blestemul ei, trecea pe dinaintea duhului Lui, si El nu putea s-o priveasca fara sa strige: ,Daca este cu putinta, departeaza de la Mine paharul
acesta”. Dar, abia a spus aceste cuvinte, si supunerea Sa adanca s-a aratat prin aceste cuvinte: , Totusi nu cum voiesc Eu, ci cum voiesti Tu".
Ce ,pahar” amar a fost acela, care a putut sa faca sa iasa dintr-o inima in totul supusa, cuvintele acestea: ,,Departeaza-l de la Mine!” Ce
supunere desavarsita, cand, in fata unui pahar asa de amar, inima putea sa spuna: ,Faca-se voia Ta!”

Sa vedem acum ce insemneaza punerea mainilor. Lucrarea aceasta era aceeasi la arderea de tot ca si la jertfa pentru pacat; dar, la cea
dintai, ea facea ca cel ce aducea jertfa, sa fie una cu darul fara cusur; la cea de a doua, prin punerea mainilor, pacatul celui ce aducea jertfa,
trecea asupra darului. Daca privim pe Domnul Isus in felul in care este aratat de aceste jertfe, prin punerea mainilor, vom vedea unul din
adevarurile cele mai folositoare; adevar care, daca ar fi mai bine inteles, ne-ar aduce o pace mult mai mare decat aceea de care ne bucuram
de obicei.

Deci, invatatura pe care ne-o da punerea manilor este aceasta: Cristos a fost ,facut pacat pentru noi, pentru ca noi sa fim neprihanirea lui
Dumnezeu in EI” (2 Cor. 5). El a luat starea noastra cu toate urmarile ei, pentru ca noi sa putem avea starea Sa cu toate urmarile ei. El a fost
socotit pacat, pe cruce, pentru ca noi sa fim socotiti neprihaniti, in fata sfinteniei nemarginite. A fost izgonit dinaintea lui Dumnezeu, pentru
ca avea pacatul asupra Lui, ca noi sa putem fi primiti in casa lui Dumnezeu si in sanul Sau, pentru ca avem o neprihanire desavarsita. A
suferit ca Dumnezeu sa-si ascunda Fata, pentru ca noi sa ne bucuram de stralucirea acestei Fete. A trebuit sa treaca printr-un intuneric de
trei ceasuri, pentru ca noi sa intram in lumina vesnica. A fost parasit de Dumnezeu pentru o vreme, pentru ca noi sa ne bucuram de starea
Lui de fata intotdeauna. Tot ceea ce ni se cuvenea noud, ca pacatosi pierduti, a fost pus asupra Lui, pentru ca tot ceea ce i se cuvenea Lui sa
fie partea noastra. Totul era impotriva Lui, cand a fost atarnat pe lemnul blestemat, pentru ca nimic sa nu poata fi impotriva noastra. S-a
facut una cu noi Tn moarte si in judecata, pentru ca noi sa fim una cu El in viata si in neprihanire. A baut paharul maniei, paharul groazei,
pentru ca noi sa bem paharul mantuirii, paharul harului nesfarsit. A fost socotit dupa pacatele noastre, pentru ca noi sa fim socotiti dupa
neprihanirea Lui.

Acesta este adevarul minunat, pe care-l arata punerea mainilor. Cel ce aducea jertfa, dupa ce isi pusese mana pe capul dobitocului pentru
arderea de tot, nu mai era vorba de ceea ce era el sau de ceea ce i se cuvenea lui, ci era vorba de ceea ce era darul inaintea lui Dumnezeu.
Daca dobitocul era fara cusur, cel care-l aducea era socotit la fel; daca dobitocul era primit, cel care-l aducea era la fel. Ei erau socotiti una.
Lucrarea punerii mainilor i facea una, Tn ochii lui Dumnezeu. Dumnezeu vedea pe cel ce aducea jertfa, prin darul lui. Asa era la arderea de
tot. Dar, in jertfa pentru pacat, cei care au adus-o, dupa ce pusese mana pe capul dobitocului, se tinea in socoteala ce era cel ce a adus jertfa
si ce merita el. Dobitocul era socotit dupa meritele aceluia care-l aduce. Ei erau socotiti una. Punerea mainilor ii facea una, in ochii lui
Dumnezeu. In jertfa pentru pacat, era vorba de pacatul aceluia care o aducea; in arderea de tot, acela care o aducea era primit. Aceasta era
marea deosebire. De aceea, cu toate ca punerea mainilor era aceeasi la amandoua jertfele, si, cu toate ca lucrarea aceasta, in amandoua
imprejurarile, arata unirea, totusi urmarile erau foarte deosebite. Cel neprihanit socotit pacatos; cel pacatos primit in Cel neprihanit. ,Cristos
a suferit odata pentru pacate. Cel neprihanit pentru cei pacatosi, pentru ca sa ne aduca la Dumnezeu” lata ce ne invata punerea mainilor.
Pacatele noastre au dus pe Cristos la cruce, dar El ne-a dus la Dumnezeu. Si daca ne duce la Dumnezeu, o face pentru ca El este primit, ca
inviat dintre cei morti, dupa ce a inlaturat pacatele noastre prin lucrarea Sa desavarsita. El a dus pacatele noastre departe de altarul lui
Dumnezeu, pentru ca sa ne apropie, sa ne duca chiar in locul prea sfant, dupa ce ne-a curatit cugetul de orice manjire a pacatului, prin
sangele Sau scump.

Cu cat punem fata in fata toate amanuntele darului pentru arderea de tot si ale darului pentru pacat, cu atat intelegem mai bine adevarul
pomenit mai sus, cu privire la punerea mainilor si la urmarile pe care le are la unul si la celalalt.

In capitolul 1 al acestei carti, am amintit faptul ca este vorba ,de fiii lui Aaron” in arderea de tot, dar nu si in jertfa pentru pacat. Ca preoti, ei
aveau dreptul sa stea imprejurul altarului si s& priveasca flacira unei jertfe placute Domnului, care se ridica spre El. in jertfa pentru pacat,

era vorba, mai intai de toate, de judecata pacatului, nu de slujba sau de uimirea preotilor, si de aceea fiii lui Aaron nu se arata aici. Noi avem
a face cu Cristos cel infatisat de jertfa pentru pacat, numai ca pacatosi incredintati de pacat. Dar privim pe Cristos cel infatisat de arderea de

tot numai ca preoti, imbracati in hainele mantuirii.

in afara de aceasta, cititorii mei vor baga de seama ca dobitocul pentru arderea de tot era. jupuit, pe cand dobitocul adus ca jertfa pentru
pacat nu era. Jertfa pentru arderea de tot era ,tdiata in bucati”, dar cea pentru pacat nu era. ,Maruntaiele si picioarele” arderii de tot erau
.spalate cu ap&”, lucru care era cu totul lasat la o parte in jertfa pentru pacat. in sfarsit, arderea de tot era arsa pe altar, iar jertfa pentru
pacat era arsa afara din tabara. Toate acestea sunt deosebiri insemnate, care vin din rostul deosebit al fiecarui dar. Stim ca, in Cuvantul lui
Dumnezeu, nu este nimic care sa n-aiba o Tnsemnare deosebita; si orice cititor, care intelege si ia seama la ce spune Scriptura, va vedea
aceste deosebiri, si vazandu-le va cauta, fara indoiala, sa inteleaga adevarata lor insemnatate. El poate sa fie ne-cunoscator in aceste lucruri,
dar nu trebuie sa fie nepasator.

A da la o parte numai un singur cuvant din cartile insuflate de Duhul Sfant, si mai ales din ceea ce cercetam acum, insemneaza sa necinstim
pe Dumnezeu, care ni le-a dat, inseamna sa ne pagubim sufletele de un mare folos duhovnicesc. Ar trebui sa ne oprim asupra celor mai mici
amanunte, fie ca sa slavim intelepciunea lui Dumnezeu, care se arata aici, fie ca sa ne marturisim nestiinta noastra cu privire la ele si sa ne
umilim. Daca trecem peste ele, cu un duh de nepasare, spunem, prin aceasta, ca Duhul Sfant a scris lucruri, pe care noi le gasim ca nu sunt
vrednice sa le cautam si sa le intelegem. Oricine cunoaste mai adanc pe Dumnezeu nu indrazneste sa gandeasca asa ceva. Daca Duhul
Sfant, dandu-ne legea jertfei pentru pacat, a lasat la o parte amanuntele aratate mai sus, amanunte care au un loc insemnat in legea pentru
arderea de tot, fara indoiald, a facut-o pentru o pricina insemnata, aratandu-ne prin aceasta un lucru de pret. De aceea trebuie sa cautam sa
intelegem ce vrea sa ne arate El; si, fara indoiala, deosebirile acestea fac sa se vada mai bine tinta de capetenie pe care o avea gandul lui
Dumnezeu in fiecare dar. Jertfa pentru pacat arata partea lucrarii lui Cristos, in care il vedem luand locul, care ni se cuvenea noua. De aceea
nu putem sa ne asteptam sa ni se arate aici toate pricinile tainice, care-L faceau pe Cristos sa lucreze, asa cum le vedem in ,jupuirea”
dobitocului pentru arderea de tot. Firea Domnului Isus este aratata foarte putin aici, nu asa de mult cum o arata la arderea de tot ,taierea in
bucati”. In sfarsit, nu se putea arata aici ce era Cristos in fiinta Sa, in lucrarea Sa, asa cum ni-L infatisau ,maruntaiele si picioarele darului
pentru arderea de tot spalate cu apa”.



Arderea de tot ne infatiseaza pe prea iubitul nostru Domn dandu-se pe Sine insusi pentru ochiul si inima Domnului, fara ca sa fie vorba de
pacat, de manie sau de judecata. Jertfa pentru pacat, dimpotriva in loc s& arate ce este Cristos, aratd ce este pacatul. in loc de pretul lui Isus,
vedem uraciunea pacatului. In arderea de tot, pentru ca este infatisat Cristos dandu-se pe Sine insusi lui Dumnezeu, gdsim tot ce putea sa-L
arate pe El. Jertfa pentru pacat, pentru ca este vorba de pacatul judecat de Dumnezeu, este cu totul altceva. Aceasta se poate intelege fara
nici o greutate.

Cu toate ca tinta de capetenie a jertfei pentru pacat este sa arate ce a fost facut Cristos pentru noi, si nu ce era El insusi, totusi gasim aici
ceva care ne spune foarte |lamurit ca Cristos, El insusi, era placut Domnului. Grasimea arsa pe altar arata ca Cristos era pretuit de Dumnezeu,
ori care ar fi fost starea pe care ar fi luat-o pentru noi sau in locul nostru. El a fost facut pacat pentru noi, si jertfa pentru pacat il infatiseaza
tocmai in felul acesta. Dar, pentru ca Acela care a fost facut pacat era Domnul Isus Cristos, Alesul lui Dumnezeu, Fiul Sau, sfant, cu
desavarsire curat din vecinie, grasimea jertfei pentru pacat era arsa pe altar, in focul care insemna sfintenia dumnezeiasca.

Dar, chiar in privinta aceasta, vedem o deosebire intre jertfa pentru pacat si arderea de tot. La arderea de tot, vedem ca era arsa nu numai
grasimea, ci dobitocul intreg era ars pe altar, pentru ca infatisa pe Cristos fara nici un pacat luat asupra Lui. La jertfa pentru pacat, numai
grasimea trebuia arsa pe altar, pentru ca era vorba de pacatul purtat, chiar daca Cristos era Acela care il purta. Slava dumnezeiasca a Fiintei
lui Cristos straluceste si in mijlocul intunericului lemnului blestemat, pe care El a primit sa fie pironit ca blestem in locul nostru. Uraciunea
pacatului, pe care, din pricina iubirii Sale dumnezeiesti, I-a luat asupra Sa pe cruce, nu putea sa impiedice mirosul placut al meritelor Lui sa
se suie pana la scaunul de domnie al lui Dumnezeu. in felul acesta ne este descoperitd aceasts taind adancd a Fetei lui Dumnezeu, ascunsa
in Cristosul facut pacat si a inimii lui Dumnezeu, care se bucura de ceea ce era Cristos in El insusi. Lucrul acesta da un farmec cu totul
deosebit jertfei pentru pacat. Razele vii ale slavei lui Cristos, care stréluceau in mijlocul intunericului jalnic al Golgotei - pretul Sdu scump,
care se vedea chiar in cele mai mari adancimi ale injosirii Sale, placerea lui Dumnezeu in Acela, de care trebuia sa-si ascunda fata Sa, din
pricina dreptatii si sfinteniei, toate acestea erau aratate in faptul ca grasimea jertfei pentru pacat era arsa pe altar.

Dupa ce am cautat sa arat, mai intai, ce se facea cu ,sangele”, si apoi ce se facea cu ,grasimea”, sa vedem acum ce se facea cu ,carnea”.
,Dar pielea vitelului; toata carnea lui, tot vitelul, care a mai ramas, sa-1 scoata afara din tabara, intr-un loc curat, unde se arunca cenusa, si
sa-1 ardd cu lemne pe foc; s& fie ars pe gramada de cenusd” (vers. 11-12). In lucrarea aceasta avem insusirea de capetenie a jertfei pentru
pacat, ce o deosebea in acelasi timp, de arderea de tot si de jertfa de mancare. Carnea lui nu era arsa pe altar, ca in arderea de tot, nici nu
era mancata de preot sau de cel ce-l aducea ca in jertfa de mancare. El era ars in intregime afara din tabara.( Ceia ce se spune aici nu
priveste decat jertfa pentru pacat, al carei sange era dus in locul sfant)

,Sa nu se manance nici o jertfa pentru pacat, din al carei sdnge se va aduce in cortul intalnirii pentru facerea ispasirii in sfantul locas: ci
aceea sa fie arsa in foc” (Lev. 6.30). ,in adevar, trupurile dobitoacelor, al ciror sange este adus de marele preot in Locul prea sfant, pentru
pacat, ,,sunt arse de tot, afara din tabara”. De aceea si Isus, ca sa sfinteasca norodul cu insusi sangele Sau, a patimit dincolo de poarta”
(Evrei 13. 11-12).

Privind ce se facea cu ,sangele”, si ce se facea cu ,carnea”, sau cu ,trupul” dobitocului, doua mari adevaruri se arata inaintea ochilor nostri,
anume slujba si starea ucenicului. Sangele adus in locul sfant este temelia celui dintai adevar. Trupul ars afara din tabara este temelia celui
de-al doilea. inainte ca s& putem sluji, in pacea cugetului si in slobozenia inimii, trebuie sa stim, prin Cuvantul iui Dumnezeu si prin puterea
Duhului Sfant, ca orice pacat a fost inlaturat prin jertfa pentru pacat, ca sangele a fost varsat thaintea lui Dumnezeu, ca toate cerintele lui
Dumnezeu, si toate nevoile noastre, ca pacatosi pierduti si vinovati, au fost impacate pentru totdeauna. Lucrul acesta da o pace depling; si, in
bucuria acestei paci, slujim lui Dumnezeu. Dupa ce un izraelit de odinioara isi aducea jertfa pentru un pacat, cugetul ii era in odihna, atat cat
jertfa putea sa-i dea odihna. Este drept ca nu era decat o pace vremelnica, pentru ca era rodul unei jertfe vremelnice. Dar este lamurit ca,
oricare ar fi fost felul pacii date de jertfa, acela care o aducea putea sa se bucure de ea.

Erau alte daruri pentru pacat, din care mancau Aaron si fii sdi (vezi Lev. 26.29; Num. 18. 9-10).

Prin urmare, jertfa noastra, fiind dumnezeiasca si vesnica, pacea noastra este de asemenea dumnezeiasca si vesnica. Cum este jertfa, asa
este si pacea. Un iudeu n-a avut niciodata cugetul curatit pentru totdeauna, pentru ca n-a avut o jertfa vesnica. Putea, intr-un fel oarecare, sa
aiba cugetul curatit pentru o zi, o luna sau un an, dar nu putea sa aiba cugetul curatit pentru totdeauna. , Dar Cristos a venit ca Mare Preot al
bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare si mai desavarsit, care nu este facut de maini, adica nu este din zidirea aceasta; si, a
intrat, odata pentru totdeauna, in Locul prea sfant, nu cu sange de tapi si de vitel, ci cu insusi sangele Sau, dupa ce a capatat o rascumparare
vesnica. Caci, daca sangele taurilor si al tapilor si cenusa unei vaci, stropita peste cei intinati, ii sfinteste si le aduce curatirea trupului, cu cat
mai mult sangele lui Cristos, care, prin Duhul cel vesnic, S-a adus pe Sine insusi jertfa fara pata lui Dumnezeu, va va curati cugetul vostru de
faptele moarte, ca sa slujiti Dumnezeului celui viu” (Evrei 9. 11-14).

Aici se arata deplin si [amurit invatatura jertfei pentru pacat. Sangele taurilor si al tapilor da o rascumparare vremelnica; sangele lui Cristos
da o rascumpadrare vesnica. Cel dintai curatea partea dinafara, cel de al doilea, launtrul. Acela curatea trupul pentru o vreme, aceasta,
cugetul pentru totdeauna. Totul atarna de pretul jertfei, iar nu de insusirea sau de starea aceluia care o aducea. Nu e vorba sa stim daca
starea unui crestin este mai buna decat a unui Evreu, ci daca sangele lui Cristos are mai mare pret decat sangele taurului. Fara indoiala, e
mult mai de pret, nespus mai de pret. Fiul lui Dumnezeu da tot pretul Fiintei Sale dumnezeiesti jertfei pe care o aduce; si, daca sangele unui
taur curatea trupul pentru un an, ,,cu cat mai mult” sangele Fiului lui Dumnezeu va curati pentru totdeauna cugetul? Daca acela ridica doar
vreo cateva pacate, cu cat mai mult acesta le va ridica pe ,toate”!

Dar, cum se facea ca sufletul unui Evreu avea pace pentru o vreme, dupa ce isi adusese jertfa sa pentru pacat? Cum stia el ca pacatul
anumit, pentru care isi adusese jertfa, era iertat? Pentru ca Dumnezeu zisese: ,i se va ierta”. Pacea sufletului sau, cu privire la acest pacat
anumit, se intemeia pe marturia Dumnezeului lui Israel si pe sangele dobitocului. La fel si acum, pacea credinciosului cu privire la orice pacat,
se intemeiaza pe Cuvantul lui Dumnezeu si pe ,sangele sfant al lui Cristos”. Daca un Evreu pacatuise si daca trecuse cu vederea sa-si aduca
jertfa pentru pacat, trebuia sa fie ,,nimicit din poporul sau” dar, cand dobitocul lua locul sau de pacatos, cand punea mainile pe capul
dobitocului pentru pacat, atunci jertfa era ,,nimicita” in locul lui, si el era iertat dupa pretul jertfei. Dobitocul era socotit cum trebuia sa fie
socotit acela care-l aducea; si, prin urmare, daca n-ar fi stiut ca pacatul lui fusese iertat, ar fi facut pe Dumnezeu mincinos si ar fi socotit ca
sangele jertfei oranduita de Dumnezeu, n-avea nici un pret.



Si, daca lucrul acesta era adevarat pentru acela care nu putea sa se intemeieze decat pe sangele unui tap, ,cu cat mai mult”, se potriveste
pentru acela care poate sa se intemeieze pe sangele scump al lui Cristos? Credinciosul vede in Cristos pe Acela care a fost judecat pentru
toate pacatele lui, care, fiind atarnat pe cruce, a purtat acolo toata povara pacatelor lui. Cristos a luat astfel, pe cruce, locul credinciosului,
care era in totul facut una cu El, a luat atunci asupra Lui, toate pacatele celui ce crede, asa ca orice vina, orice gand de judecata sau de
manie, din partea lui Dumnezeu a fost inlaturat pentru vesnicie.(Avem o frumoasa pilda despre felul dumnezeiesc, in care este scrisa
Scriptura la 2 Cor. 5.2I: ,El L-a facut pacat pentru noi, ca noi sa fim neprihanirea lui Dumnezeu in EI".)

Totul a fost regulat pe lemnul blestemat, intre dreptatea dumnezeiasca si intre jertfa fara pata. Si acum, credinciosul este una, in totul, cu
Cristos, pe scaunul de domnie, dupa cum Cristos a fost in totul una cu el pe cruce. Dreptatea nu mai are pricina sa se planga impotriva
credinciosului, pentru ca n-are de ce sa se planga impotriva lui Cristos. Starea aceasta este vesnica. Daca s-ar aduce vreo invinuire impotriva
celui credincios, ar insemna ca se pune la indoiald unirea lui cu Cristos si lucrarea desavarsita a lui Cristos. Daca pe Evreul de alta data,
intorcandu-se acasa, dupa ce adusese jertfa pentru pacat, I-ar fi invinuit cineva de acelasi pacat, pentru care fusese jertfit darul sau, ce ar fi
raspuns? Fara indoiald ca ar fi rispuns astfel: ,P&catul a fost ridicat prin sdngele jertfei, si Domnul a spus cuvintele acestea: ,li va fi iertat”.

Cand ochiul credintei se indreapta spre Cristos ca Jertfa pentru pacat, vede in El pe Acela care, dupa ce a luat o viata in totul omeneasca, a
lasat-o pe cruce, pentru ca, acolo si atunci, pacatul trecuse asupra Lui. Dar, vede in El si pe Acela care, avand in El Tnsusi puterea vietii
vesnice si dumnezeiesti, a iesit din mormant, si care, acum, da aceasta viata tuturor celor ce cred in Numele Sau. Pacatul a fost luat, pentru
ca viata de care fusese legat a fost luata. Si acum, in loc de viata de care fusese legat pacatul, toti credinciosii au viata de care este legata
neprihdnirea. Nu mai este vorba de pacat in viata inviata si biruitoare a lui Cristos, si aceasta viata o au credinciosii. Nu este alta viata. In
afara de ea, totul este mort, pentru ca in afara de ea, totul este sub puterea pacatului. ,Cine are pe Fiul, are viata”, si cine are viata, are de
asemenea si neprihanirea. Aceste doua lucruri sunt nedespartite, pentru ca Cristos este si una si cealalta. Daca judecata si moartea au avut
loc cu adevarat, atunci si viata si neprihanirea au venit cu adevarat. Daca este adevarat ca Cristos a luat asupra Lui pacatul, este adevarat si
ca cel credincios a luat neprihanirea lui Cristos. Una este tot asa de adevarata ca si cealaltd, caci, daca n-ar fi asa, Cristos ar fi murit in zadar.
Adevarata si nezdruncinata temelie a pacii este aceasta: cerintele firii lui Dumnezeu, cu privire la pacat, au fost impacate. Moartea lui Cristos
a Tmpacat totul, a impacat pentru vesnicie. Ce dovada avem de adevarul acesta, asa incat cugetul trezit sa fie linistit? Marele fapt al invierii.
Un Cristos inviat da credinciosului slobozenia deplina scaparea de orice povara cu putinta. ,Cristos a fost dat pentru faradelegile noastre, si a
inviat pentru neprihdnirea noastra” (Rom. 4.25). Un crestin, care nu stie ca pacatul sau a fost ridicat, si ridicat pentru totdeauna, pretuieste
putin sangele jertfei pentru pacat. El uita ca a fost o stropire desavarsita, facuta de sapte ori, cu sange fnaintea Domnului.

Si acum, inainte de a trece mai departe, vreau sa ma indrept spre inima si cugetul cititorului meu. Te intreb, iubite prieten, ai ajuns tu sa te
odihnesti pe aceasta temelie sfanta si fericita? Stii ca intrebarea cu privire la pacatul si la pacatele tale a fost dezlegata pentru totdeauna? Ai
pus mana ta, prin credinta, pe capul jertfei adusa pentru pacat? Ai vazut sangele ispasitor al lui Isus Cristos curgand peste toata vina ta si
aruncand-o n apele uitarii lui Dumnezeu? Mai are dreptatea lui Dumnezeu ceva impotriva ta? Esti izbavit de tulburarile de nespus ale unui
cuget vinovat? Nu face un pas mai departe, te rog, pana nu poti sa dai un rdspuns voios la aceste intrebari. Fii incredintat ca este dreptul
celui mai slab copil in Cristos sa se bucure de o iertare deplina si vesnica, din pricina unei ispasiri vesnice, si, prin urmare, oricine invata
altfel, coboara jertfa lui Cristos pe acelasi rand cu jertfa ,taurilor si tapilor”. Daca nu putem sa stim ca pacatele noastre sunt iertate, atunci
unde mai este vestea buna a Evangheliei? Crestinul are un folos mai mic decat al evreului, cu privire la jertfa pentru pacat? Evreul putea sa
stie ca ispasirea fusese facuta pentru el pentru un an prin sangele jertfei din anul acela. Crestinul nu poate sa aiba siguranta? Fara indoiala ca
da. Si dacad o are, trebuie sa fie vesnica, pentru ca se intemeiaza pe o jertfa vesnica.

Aceasta, si numai aceasta, este temelia laudei si preamaririi lui Dumnezeu. increderea deplina ca pacatul a fost ridicat, ne face sa nu avem
incredere in noi Tnsine, ci sa laudam si sa multumim lui Dumnezeu, ne face sa nu ne multumim cu noi insine, ci cu Cristos, ne face sa nu dam
putina insemnatate pacatului, ci sa punem pret pe harul si sangele prin care a fost sters. Este cu neputinta ca cineva sa priveasca crucea, sa
vada locul pe care I-a luat Cristos acolo, sa-si adanceasca privirile in suferintele pe care le-a avut El acolo, sa se gandeasca la cele trei ceasuri
de intuneric, si totusi sa poata privi pacatul ca un lucru neinsemnat. Cand a inteles bine toate acestea, prin puterea Duhului Sfant, uraste
pacatul, sub orice chip s-ar ivi el, si iubeste pe Cristos si pe ai Lui.

Sa vedem acum ce se facea cu ,carnea” sau cu ,trupul” dobitocului, in care gasim, cum am spus mai sus, adevarata temelie si stare a
ucenicului lui Cristos.” adica tot vitelul care a mai ramas, sa-l scoata afara din tabard, intr-un loc curat, unde se arunca cenusa si sa-l arda cu
lemne pe foc”. Aici se vede locul pe care |-a luat Domnul Isus, cand a purtat pacatul nostru si locul unde a fost alungat de o lume care il
lepadase. Numai asupra locului unde a fost alungat Cristos vreau sa atrag luarea aminte a cititorului meu.

invatatura pe care apostolul o scoate in Evrei 13, din faptul ca Cristos a suferit ,dincolo de poartd”, este de mult folos pentru viata. ,Sa iesim
dar afara din tabara la El, si sa suferim ocara Lui”. Daca suferintele lui Cristos au facut sa avem intrare sloboda in cer, locul unde a suferit ne
arata lepadarea noastra pe pamant din partea lumii. Moartea Sa ne-a dat o cetate in cer, locul unde a murit ne lipseste de o cetate pe
pamant.( Epistola catre Efeseni ne da privelistea cea mai inalta a locului Bisericii in cer: ,Dar Dumnezeu care este bogat in indurare, pentru
dragostea cea mare cu care ne-a iubit macar ca eram morti in greselile noastre, ne-a adus la viata impreuna cu Cristos (prin har sunteti
mantuiti). El ne-a inviat, si ne-a pus sa sedem impreuna in locurile ceresti, in Cristos Isus” (Efes. 2. 4-6) El a suferit ,dincolo de poarta”, si prin
aceasta, lerusalimul, orasul de capetenie al lucrurilor dumnezeiesti, a fost lasat la o parte. Acum nu mai este loc sfant pe pamant. Cristos a
fost adus jertfa dincolo de marginile religiei acestei lumi. Lumea L-a urat si L-a lepadat. De aceea se spune: ,lesiti”. Acest cuvant ne spune sa
iesim din orice ,tabara”, pe care o ridica oamenii aici jos, oricare ar fi tabdra aceea. Daca oamenii inalta , 0 cetate sfanta”, trebuie sa cautati
un Cristos lepadat ,,dincolo de poarta”. Daca oamenii fac o tabara religioasa, oricare ar fi numele pe care i |-ar pune, trebuie ,sa iesiti” din ea,
ca sa gasiti un Cristos lepadat. Prostia religioasa poate sa scormoneasca daramaturile lerusalimului, ca sa gaseasca ramasite sfinte de la
Cristos. A facut si va mai face un asemenea lucru. Se va mandri ca a gasit si ca cinsteste locul crucii si al mormantului Domnului. Pofta
fireasca, de asemenea, folosindu-se de prostia religioasa fireasca, a facut, de-lungul veacurilor, un negot intins, cu asa zisele locuri sfinte ale
vremurilor vechi. Dar numai o raza de la lumina lampii dumnezeiesti a descoperirii Scripturii va fi de ajuns ca sa te faca sa vezi ca trebuie ,sa
iesi” din toate acestea, ca sa gasesti un Cristos lepadat si sa te bucuri de partasia cu El

Cititorul meu fsi va aduce aminte ca strigatul acesta atat de deosebit. ,lesiti” ne spune mai mult decat sa ne departam de neroziile unei
prostii religioase sau de vicleniile lacomiei de bani. Multi pot sa vorbeasca cu tarie si cu cuvinte frumoase despre toate acestea, dar nici pe



< =

departe nu asculta ce spune apostolul. Cand oamenii fac o ,tabara” si se aduna imprejurul unui steag, avand si cate ceva din invatatura
adevarata, cand fisi fac o slujba religioasa mareata, care poate sa multumeasca dorintele arzatoare ale firii religioase a omului, cand au una
sau mai multe din acestea, trebuie multa putere de intelegere ca sa deosebim ce spun cuvintele acestea: ,Sa iesim”, si multa tarie si
hotarare ca sa facem ce ne spun ele.

Totusi, trebuie sa le intelegem si sa facem ce ne spun cuvintele acestea, caci duhul taberei (oricare ar fi temelia sau steagul ei) este
impotriva partasiei cu Cristosul lepadat; si nici un folos religios n-ar cumpani vreodata pierderea legaturii cu El. Pornirea inimilor noastre este
sa cadem in forme reci, tipicare. Asa a fost totdeauna in asa zisele biserici ale lumii. Se poate ca unele din aceste forme sa fi luat fiinta,
intr-adevar, cand Duhul lui Dumnezeu lucra cu putere la inceput. Primejdia este Thsa de a trece la tipic forma care, fiind despartita de Duhul
din care a izvorat, este cu totul fara putere; ii merge numai numele ca da viata, de fapt este moarta (Apoc. 3.1). Tocmai asta inseamna a face
o tabara.

Oranduirile evreiesti puteau sa se faleasca oricat de mult ca asa au fost lasate de Dumnezeu. Un Evreu ar fi putut sa arate cu mandrie
templul lor cu o slujba atat de mareata, cu preotia lor. Un Evreu s-ar fi putut mandri cu jertfele si cu toate amanuntele unei slujiri, date de
Dumnezeu. Numai poporul lui Dumnezeu ar fi putut sa spuna, cu Cuvantul lui Dumnezeu in mana, ca nu face nimic din traditie, din obicei, sau
din orice alt fel de porunca omeneasca Slujbele religioase ale veacurilor care au prigonit atat de mult pe crestini, cele pagane ca si cele zise
crestine, n-ar putea sa-si dovedeasca pretentiile lor prin care subjuga atatea inimi vrajite de podoaba lor. Porunca este lamurita, de
neinduplecat: ,lesiti din mijlocul ei, poporul Meu.”

Aceasta trebuie sa ne dea de gandit. Ne priveste pe toti, pentru ca fiecare este pornit sa alunece de la legatura cu Cristos ,,Cel viu in vecii
vecilor” (Apoc. 1.18) intr-o forma moarta.

De aceea sunt cu atat mai de pret cuvintele: ,Sa iesim dar afara din tabara la El”, iar nu: ,Sa iesim dintr-o tabara ca sa intram intr-alta, sa
lasam unele pareri ca sa ne apucam de altele, sa parasim cutare adunare si sa ne lipim de alta. Nu, ci sa iesim, din tot ce s-ar putea numi
tabara, dar ,sa iesim la El”, care a suferit afara din orice tabara.

Domnul Isus este tot pe atat iesit din toate taberele, pe cat era cand a patimit acum nouasprezece veacuri. De cine a fost El izgonit dincolo
de poarta? De lumea religioasa de atunci, aceeasi azi, pagana in haina crestina. ,,Nimic nu este nou sub soare”. Numai El este vesnic nou,
insa Cristos si lumea nu sunt tot una. Tocmai aici e viclenia Sarpelui: ca prin infatisari de evlavie sa poata sa-si dezvaluie in voie ura ce o
poarta Aceluia care este prigonit si azi, fiind acelasi trup cu al Lui. ,Cel neprihanit va trai prin credinta”. De aceea va sti sa scape de cursa
Vrajmasului. Tot ce e prin vedere nu este credinta. Sa nu ne lasam amagiti. Formele pot sa-si faca loc si in adunarile crestinilor, in rugaciunile
mereu aceleasi, in legaturile cu fratii, pe care 1i saluti prin luarea in desert a Numelui cel scump, in obisnuinta de a urma la o adunare nu
pentru tinta aratata Tn Scripturd, ci pentru a se face mai rai prin partidele, care nu sunt altceva decat ,tabere” in care s-au statornicit formele.

Daca vrem sa mergem cu un Cristos lepadat, trebuie s& fim lepadati de lume. Daca Stapanul nostru ,a suferit dincolo de poartd”, nu putem
sa ne asteptam sa domnim dincoace de poarta. Daca mergem pe urmele pasilor lui Cristos, unde vom ajunge? Fara indoiala ca nu in locurile
bine vazute ale lumii acesteia fara Dumnezeu si fara Cristos. Departe de orice bucurie pamanteasca, cararea pe care a strabatut-o El duce la
cruce.

El este un Cristos dispretuit, un Cristos lepadat de lume, un Cristos afara din tabara. Oh, sa iesim dar la El, iubiti crestini, suferind ocara Lui.
Sa nu cautam slava de la lumea aceasta, pentru ca ea a rastignit si a urat intotdeauna cu o ura neimpacata pe Prea iubitul nostru, pe Acela
care ne-a iubit cu o iubire care nu poate fi stinsa de nici o apa. Sa nu sprijinim, nici de-a dreptul si nici pe de-alaturi, religiile acestea care se
numesc cu numele sfant al lui Cristos, dar cari, de fapt, urdsc Fiinta Sa, caile Sale si adevarul Sau. Sa fim credinciosi unui Domn care acum nu
este aici. Sa traim pentru Acela care a murit pentru noi. Avand cugetul nostru in pace prin sangele Sau, gandurile inimii noastre sa zboare
numai imprejurul Fiintei Sale, asa fel ca noi sa fim cu totul despartiti ,de veacul acesta rau”, pentru ca Acela pe care-L iubim nu se gaseste
aici. Domnul sa ne pazeasca de inraurirea taberelor, care nu vor sa fie fara religie, dar care sunt vrajmase crucii lui Cristos. Ceea ce ne
trebuie ca sa putem sa ne impotrivim acestui grozav chip de a se infatisa al raului, nu sunt ganduri mari, nici cunostinte deosebite si nici o
dreapta credinta rece, ci o adanca supunere fata de Fiul lui Dumnezeu; o predare intreaga a noastra insine, trup, suflet si duh, in slujba Sa; o
dorinta arzatoare a venirii Lui slavite. lata, iubiti cititori, nevoile deosebite ale vremii in care traim. Scoateti dar, impreuna cu noi din adancul
inimii voastre, strigatul: ,,0, Doamne insufleteste lucrarea Ta, implineste numarul alesilor Tai! Fa sa vina imparatia Ta! Vino, Doamne Isuse!

in versetele acestea se cuprinde invatatura jertfelor pentru pacat si atingerea de ceva necurat.

in versetele acestea se cuprinde invatatura jertfelor pentru vina, care se impart in doua: greselile impotriva lui Dumnezeu, si greselile
impotriva omului. ,,Cand cineva va face o nelegiuire si va pacatui fara voie fata de lucrurile inchinate Domnului, sa aduca Domnului ca jertfa
de vina pentru pacatul lui un berbece fara cusur din turma, dupa pretuirea sa, in sicli de argint, dupa siclul sfantului locas”. Aici avem
nelegiuirea savarsita cu privire la lucrurile inchinate Domnului; si, cu toate ca a fost savarsita ,fara voie”, nu putea fi trecuta sub tacere.
Dumnezeu poate sa ierte orice fel de greseala, dar niciodata nu va lasa sa se treaca o iota sau o frantura de slova din Lege. Harul Sau este
desavarsit, prin urmare poate sa ierte totul. Sfintenia Sa este desdvarsita si prin urmare nu poate sa lase sa treaca nimic. Nu poate sa
fngaduie nelegiuirea, dar poate s-o steargad, si aceasta dupa harul Sau deplin si dupa cerintele desavarsite ale sfinteniei Sale.

Este o mare greseala sa crezi ca un om, daca merge numai dupa indrumarile cugetului sau, este pe drumul cel bun si in siguranta. Pacea,
care se sprijina pe o astfel de temelie, va fi zdruncinata pentru totdeauna cand va straluci lumina scaunului de judecata peste cuget.
Dumnezeu nu poate sa-si coboare drepturile Sale. Cantarele locasului sfant nu sunt potrivite dupa cugetul omului, fie el cat de curat. Asupra
acestui gand noi am mai staruit cand am vorbit despre jertfa pentru pacat. Oricat ne-am opri asupra lui, niciodata nu-i prea mult. De doua
lucruri e nevoie aici: de o dreapta intelegere a sfinteniei lui Dumnezeu, si de o cunoastere lamurita a pacii credinciosului in fata lui
Dumnezeu.

in ce priveste starea sau purtarea mea, firea sau faptele mele, numai Dumnezeu poate si fie judecétor. Poate oare prostia omeneasca sa
aduca dezvinovatire, cand este vorba de cerintele lui Dumnezeu? Nicidecum. O vatamare a fost savarsita ,,cu privire la lucrurile inchinate
Domnului”, dar cugetul omului n-a luat cunostinta de ea. Dar, prin aceasta, n-a pagubit pe Dumnezeu? Poate cineva sa faca ce vrea cu ceea



ce este al lui Dumnezeu? Fara indoiala ca nu. Neprihanitii sunt chemati sa sarbatoreasca aducerea aminte a sfinteniei lui Dumnezeu (Psalm.
97.12); cum pot ei face asa ceva? Pentru ca pacea lor a fost statornicitd pe temelia neprihanirii desavarsite. lata un adevar din cele mai
scumpe. Omul ne nascut din nou nu ar putea sa se bucure niciodata de sfintenia lui Dumnezeu; un astfel de om se va mangaia la gandul ca
Dumnezeu este bun, ca Dumnezeu este milos, ca Dumnezeu este rabdator, dar niciodata nu-l veti vedea bucurandu-se la gandul ca
Dumnezeu este sfant. Toate gandurile lui despre bunatatea, despre harul si despre mila lui Dumnezeu sunt lumesti. El ar vrea sa gaseasca in
feluritele Tnsusiri ale lui Dumnezeu o dezvinovatire ca sa traiasca mai departe in pacat.

Omul nascut din nou, dimpotriva, este plin de bucurie la gandul ca Dumnezeu e sfant. Sfintenia aceasta a lui Dumnezeu i-a pus temelia pacii
lui, si nu numai atat, dar I-a facut partas la ea, gasindu-si placerea in ea, urand pacatul cu o urd desavarsita. Pornirile firii dumnezeiesti il trag
spre sfintenie si il fac s-o doreasca. Ar fi cu neputinta sa se bucure de o pace adevarata si de slobozenia inimii, daca n-ar sti ca toate
cerintele, cu privire la ,lucrurile inchinate Domnului”, au fost pe deplin impacate, prin jertfa noastra pentru vina. intotdeauna s-ar ridica in
inima simtamantul ca cerintele acestea nu le-am cunoscut si am gresit fata de ele prin lipsurile si cusururile noastre fara numar. Lucrarile
noastre cele mai bune, clipele noastre cele mai sfinte, pot sa fie tulburate de vina ,fata de lucrurile inchinate Domnului”, de ,,ceea ce nu
trebuie facut”.

De cate ori ceasurile noastre de lucru au fost tulburate de uscaciune si de nebdgare de seama. De aceea avem nevoie de incredintarea ca
greselile noastre au fost sterse in totul de sangele scump al lui Cristos. Gasim astfel in Domnul Isus, pe Acela care s-a coborat pana la masura
nevoilor noastre, ca pacatosi din fire si vinovati prin felul nostru de vietuire. Gasim in El raspunsul desavarsit la toate dorintele unui cuget
vinovat si la toate cerintele sfinteniei nemarginite, cu privire la toate pacatele noastre si la toate greselile noastre; astfel ca cel credincios
poate sa stea cu un cuget linistit si cu o inima usurata, in lumina acestei sfintenii, care este prea curata ca sa vada nelegiuirea sau sa
priveasca pacatul.

in ,a cincia parte”, despre care se vorbeste aici, avem o insusire a adevaratei jertfe pentru vina, care ma tem c3 nu este bine cunoscut3 si
nici pretuita. Cand ne gandim la toate greselile si pacatele pe care le-am savarsit impotriva Domnului si cand ne aducem aminte cat de mult
a fost pagubit Dumnezeu in drepturile Sale de lumea aceasta rea, cu cata luare aminte trebuie sa privim lucrarea crucii, prin care Dumnezeu,
nu numai ca a castigat ceea ce era pierdut, dar a avut un castig mai mult. A castigat mai mult prin rdéscumparare decat pierduse prin caderea
omului. El are un seceris mai bogat de slava, de cinste si de lauda in campul rascumpararii, pe care nu l-ar fi avut niciodata in campul zidirii
dintai. Fiii lui Dumnezeu, imprejurul mormantului gol al lui Isus, puteau sa cante o cantare mult mai mareata, asa cum n-au facut-o niciodata
privind lucrarea sfarsita a Ziditorului. Nu numai ca pacatul a fost pe deplin ispasit, dar un castig mai mare a fost dobandit pentru vesnicie,
prin lucrarea crucii. Acesta este un adevar minunat.

Dumnezeu céastiga ceva mai mult prin lucrarea de pe cruce! Cine si-a inchipuit vreodata asa ceva? Cand privim pe om si zidirea peste care el
era domn, prabusindu-se la picioarele vrajmasului, cum am fi putut sa pricepem ca, din mijlocul acestor daramaturi, Dumnezeu isi va culege
roade mai bogate si mai frumoase, pe care nu le-ar fi putut da lumea noastra inainte de cadere? Binecuvantat sa fie numele Domnului Isus
pentru toate acestea si Lui ii datoram totul. Numai crucea Sa scumpa a putut sa ne arate un adevar asa de minunat si asa de dumnezeiesc.
Fara indoiala, crucea aceasta cuprinde o intelepciune tainica, , pe care nici unul din capeteniile veacului acestuia, n-a cunoscut-o; caci, daca
ar fi cunoscut-o, n-ar fi rastignit pe Domnul Slavei”(1 Cor. 2. 8). Nu este deci, de mirare, ca gandurile patriarhilor, proorocilor, apostolilor,
ucenicilor si sfintilor, au zburat intotdeauna la aceasta cruce si la Acela care a fost atarnat pe ea. Nu este de mirare ca Duhul Sfant a spus
aceasta hotarare mareata, dar dreapta: ,Daca nu iubeste cineva pe Domnul nostru Isus Cristos, sa fie anatema. Maranata (Domnul nostru
vine! )” (1 Cor. 16. 22).

Cerul si pamantul vor rasuna, raspunzand la aceasta anatema, cu un maret si vesnic ,Amin”. Nu este de mirare ca Dumnezeu a hotarat ca
»Sa se plece in numele lui Isus, orice genunchi al celor din ceruri, de pe pamant si de sub pamant; si orice limba sa marturiseasca, spre slava
lui Dumnezeu Tatal, ca Isus Cristos este Domnul” (Filip. 2. 10,11).

Aceeasi lege se potriveste la o greseala savarsita impotriva unui om, caci citim: ,,Cand va pacatui cineva si va savarsi o nelegiuire fata de
Domnul,(O frumoasa invatatura cuprinde cuvintele ,fata de Domnul”. Cu toate ca este vorba despre o nedreptate facuta aproapelui, totusi
Domnul o privea cu un pacat impotriva Lui insusi. Totul trebuie privit in leg&turd cu Domnul. Astfel, cand cugetul lui David a fost strapuns de
sageata incredintarii cu privire la ceea ce facuse lui Urie, striga: ,,Am pacatuit impotriva Domnului” (2 Samuel 12. 13). Prin aceasta insa nu se
micsoreaza cu nimic drepturile omului faté de care am pacatuit) tdgaduind aproapelui sau un lucru incredintat lui, sau dat in pastrarea lui,
sau luat cu sila, sau va insela pe aproapele lui, tdgaduind ca a gasit un lucru pierdut, sau facand jurdmant stramb cu privire la un lucru
oarecare, pe care il face omul si pacatuieste; cand va pacatui astfel, si se va face vinovat, sa dea inapoi lucrul luat cu sila sau luat prin
inselaciune, sau incredintat lui sau lucrul pierdut pe care |-a gasit, sau lucrul pentru care a facut un juramant stramb oricare ar fi, sa-l dea
inapoi intreg, sa mai adauge a cincia parte din pretul lui, si sa-I dea Th mana stapanului lui, chiar in ziua cand isi va aduce jertfa lui pentru
vina”

Omul, ca si Dumnezeu, are un mare castig de la cruce. Privind aceasta cruce, credinciosul poate sa spuna: ,Cu toate pagubele care mi s-au
facut, cu toate greselile care s-au savarsit fata de mine, desi am fost inselat si mi s-a facut rau, totusi am un castig de la cruce. Nu numai ca
am luat tot ce era pierdut, dar am luat mai mult decat atat”.

Astfel, fie ca privim pe cel care a gresit, fie ca privim pe cel fata de care a gresit cineva, vedem deopotriva biruintele slavite ale
rascumpararii. Evanghelia aceasta umple sufletul de increderea fericita ca ,toate pacatele sunt iertate”, si ca radacina de unde ies aceste
pacate a fost judecata. Numai ,,Evanghelia slavei lui Dumnezeu” poate sa faca pe un om sa mearga in mijlocul unei lumi, care a fost martora
la pacatele lui, la greselile si la nedreptatile lui, numai ea poate sa trimita pe un om la aceia care au suferit intr-un fel oarecare din partea lui.
Ea il trimite Tnarmat cu harul, nu numai ca sa dreaga ce stricase, ci si sa lase raul binefaceri sa curga in toate lucrarile lui, sa faca bine celor
care 1l urasc, sa se roage pentru cei care il nedreptatesc si il prigonesc. lata ce este harul lui Dumnezeu, care lucreaza in legatura cu jertfa
noastra pentru ving; iata roadele lui bogate si rare.

Ce raspuns biruitor impotriva celor care spun: ,Sa ramanem in pacat, pentru ca harul sa se inmulteasca”. Harul nu numai ca loveste pacatul
in radacina lui, dar si schimba pe pacatos; din blestem, cum era, il face o binecuvantare; din posta Satanei, un trimes al lui Dumnezeu;
dintr-un copil al intunericului, un fiu al luminii; dintr-un cautator de placeri, un om care se lepada de el insusi si care iubeste pe Dumnezeu;



dintr-un rob al patimilor lui, un harnic slujitor al lui Cristos; dintr-un zgarcit cu inima ne-pdsatoare, un ingrijitor de nevoile semenilor lui.
Departe de noi deci cuvintele de rand si de-atatea ori auzite: ,,Nu mai avem nimic de facut. Asa e placut si usor sa fii mantuit. Dupa
evanghelia aceasta, putem sa tradim cum ne place”. Cei care vorbesc in felul acesta sa priveasca pe cel care fura, cum harul lui Dumnezeu l-a
schimbat intr-un om care lucreaza cu mainile lui la ceva bun, ca sa aiba ce sa dea celui lipsit, si atunci vor tacea. Ei nu stiu ce insemneaza
harul. N-au simtit niciodata inrauririle lui minunate. Ei uitd ca, pe cand sangele jertfei pentru vina curata cugetul, legea acestei jertfe trimite
pe vinovat la acela pe care il pagubise, cu ce ii luase si inca si cu ,a cincia parte pe deasupra”. Mareata marturie despre harul si despre
dreptatea Dumnezeului lui Israel. Frumoasa infatisare a planului minunat al ispasire, prin care vinovatul este iertat si cel pagubit este in
castig. Daca cugetul este impacat prin sangele crucii, cu privire la cerintele lui Dumnezeu, trebuie ca si purtarea sa fie privita prin sfintenia
crucii, in ce priveste cerintele sfinteniei vietii. Lucrurile acestea nu trebuie sa le despartim niciodata. Dumnezeu le-a unit, omul sa nu le
desparta. Niciodata o inima, calduzita de duhul curat al Evangheliei, nu va cauta sa desparta aceasta unire sfanta. Vai ce usor este sa
vorbesti despre har, si totusi sa-i inlaturi puterea in viata. Este usor sa spui ca te intemeiezi pe sangele jertfei pentru vina, oprind mai departe
totusi, lucrul cu care ai inselat sfantul locas, ca si a cincia parte din pretul lui. Asta este cu totul zadarnic. ,,Oricine nu traieste Tn neprihanire,
nu este de la Dumnezeu”(1loan 3.10).

Nimic nu necinsteste mai mult harul curat al Evangheliei decat gandul ca poti sa ai legatura cu Dumnezeu chiar daca viata nu-ti e sfanta.
Dumnezeu cunoaste, fara indoiala toate faptele oamenilor; dar El ne a dat, in Cuvantul Sau sfant, semne dupa care putem sa deosebim pe
aceia care sunt ai Domnului. Temelia tare a lui Dumnezeu sta ne-zguduita avand pecetea aceasta: ,Domnul cunoaste pe cei ce sunt ai Lui;”
si: ,,Oricine rosteste Numele Domnului, sa se departeze de faradelege”(2Timotei 2. 19). N-avem dreptul sa credem ca un om care traieste in
pacate este al Domnului. Cuvantul lui Dumnezeu arata intr-un fel asa de lamurit si asa de hotarator, ca nu ramane nici o indoiala in privinta
aceasta. ,,Prin aceasta se cunosc copiii lui Dumnezeu si copiii diavolului: Oricine nu traieste in neprihanire, nu este de la Dumnezeu, nici cine
nu iubeste pe fratele sau”. E bine sa ne aducem aminte de adevarul acesta, in acest veac de raceala fatda de Dumnezeu. Sunt o multime de
marturisiri, usoare si fara inraurire, impotriva carora, crestinul e chemat sa se ridice cu tarie si sa dea marturia, care vine din aratarea
roadelor neprihanirii, care sunt, prin Isus Cristos, spre lauda si slava lui Dumnezeu. E de plans sa vezi ca atatia merg pe drumul batut, calea
larga a unui crestinism de nume ne-aratand deloc trasaturile iubirii sau ale sfinteniei, in purtarea lor. Cititorule crestin, sa fim credinciosi. Sa
fugim de o astfel de marturisire lumeasca.

Acum sa punem fata in fata cele doua jertfe pentru vina: anume jertfa pentru vina ,fata de lucrurile inchinate Domnului”, si jertfa pentru vina
fata de om. Punandu-le fata in fata, gasim cateva lucruri, care cer luarea noastra aminte.

Mai intai, cuvintele: ,Daca cineva a pacatuit fara voie”, care se gasesc la cea dintai, nu se gasesc la cea de a doua. Si se intelege usor din ce
pricind. Drepturile in legatura cu lucrurile inchinate Domnului sunt nespus mai mari decat poate sa te inteleaga omul. Mereu sunt trecute cu
vederea, mereu sunt calcate, fara ca vinovatul sa bage de seama. Cugetul omului, oricat de mult ar intelege drepturile lui Dumnezeu,
niciodata nu poate fi luat ca masura in locasul sfant al lui Dumnezeu. Lucrul acesta este un har nespus de mare. Numai sfintenia lui
Dumnezeu hotaraste masura, cand este vorba de drepturile lui Dumnezeu.

De alta parte, cugetul omului usor poate sa vada o cerinta omeneasca, in toata marimea ei, si usor poate sa recunoasca tot ce tine de
aceasta cerinta. De cate ori n-am pacatuit noi fata de lucrurile inchinate lui Dumnezeu, fara sa fi insemnat pe tablitele cugetului nostru, chiar
fara sa fi bagat de seama (Vezi Mal. 3.8)? Nu tot asa se intampla cand este vorba de drepturile omului. Cugetul omenesc poate sa cunoasca
paguba care se vede de ochiul omenesc si care se simte de inima omeneasca. Un om ,,ne-cunoscand” legile sfantului locas de odinioara, se
putea intampla sa pacatuiasca fata de aceste legi, fara sa bage de seama, pana cand o lumina mai mare il facea sa vada pacatul acesta. Dar
un om nu putea sa spuna o minciuna ,fara voie” sa jure stramb, sa insele pe vecin, sa gaseasca un lucru pierdut si sa tagaduiasca. Acestea
erau vadite pentru cugetul cel mai slab. De aceea, cuvintele ,fara voie”, le gasim numai cand este vorba de lucrurile inchinate Domnului, si
sunt lasate la o parte in jertfa pentru vina fata de om. Ce binecuvantare este sa stii ca sangele scump al lui Cristos a sters orice vina, fie fata
de Dumnezeu, fie fata de om, pacatele noastre cunoscute si necunoscute! Aceasta este temelia adanca si de nezdruncinat a pacii celui
credincios: crucea, in chip dumnezeiesc, a dat raspuns la toate.

Apoi, cand este vorba de vina ,fata de lucrurile inchinate Domnului”, este amintita mai intai jertfa fara cusur, si, dupa aceea, paguba si a
cincia parte din pretul ei. Cand este vorba de vina fata de om, dimpotriva, lucrul cu care a fost pagubit si a cincia parte din pretul lui sunt
amintite Intai si dupa aceea vine jertfa (Vezi cap. 5. 15-16 si cap. 6. 4-7). Si felul acesta de asezare este usor de inteles. Cand erau atinse
drepturile lui Dumnezeu, sangele de ispasire lua locul cel dintai; pe cand, daca se calcau drepturile omului, era firesc sa aiba loc mai intai
inapoierea lucrului cu care fusese pagubit. Dar, pentru ca este vorba de legatura sufletului cu Dumnezeu si in imprejurarea a doua, vedem ca
si aici este amintita jertfa. Daca nedreptatesc pe vecinul meu, prin asta se tulbura legatura mea cu Dumnezeu, si legatura aceasta nu o capat
iarasi, decat prin ispasire. Numai faptul ca dau fhapoi ce am luat de la vecinul meu, nu este de ajuns. Aceasta ar putea sa impace pe cel
pagubit; dar n-ar putea sa fie temelia legaturii cu Dumnezeu. Pot sa dau Tnapoi lucrul luat si sa adaug ,,a cincia parte” de zece mii de ori, si,
cu toate astea, nu pot sa fiu izbavit de pacatul meu, caci ,fara varsare de sange nu este iertare”(Evr.9.22). Totusi, daca este vorba de vina
fata de vecinul meu, inapoierea lucrului cu cere I-am pagubit trebuie sa aiba loc Tnhainte de jertfa. ,,Asa ca, daca iti aduci darul la altar, si acolo
iti aduci aminte ca fratele tau are ceva impotriva ta, lasa-ti darul acolo inaintea altarului, si du-te intai de impaca-te cu fratele tau; apoi vino
de adu darul”(Matei 5. 23-24).

Oranduirea dumnezeiasca a jertfei pentru vina are mai multa insemnatate decat ni se pare la intaia vedere. Trebuie sa dam un loc de seama,
in inima, datoriilor care vin din legatura noastra cu oamenii. Lucrul acesta ne invata lamurit jertfa pentru vina. Cand un izraelit isi tulbura
legaturile cu Dumnezeu, pacatuind fata de lucrurile inchinate lui Dumnezeu, randuiala era aceasta: se aducea jertfa si, dupa aceea se fnapoia
lucrul luat. Cand tulbura legaturile cu vecinul, réanduiala era aceasta: se inapoia lucrul luat si dupa aceea se aducea jertfa. Ar indrazni cineva
sa spuna ca deosebirea aceasta este fara insemnatate? Toate amanuntele isi au insemnarea lor, numai sa lasam pe Duhul Sfant sa ni le
lamureasca, si sa nu cautam sa le intelegem cu ajutorul sarmanelor noastre inchipuiri. Fiecare dar ne infatiseaza o latura anumita a Domnului
Isus si a lucrarii Sale, si fiecare din aceste laturi este aratata in randuiala deosebita a fiecarui dar; si putem sa spunem fara sfiala ca este, in
acelasi timp, datoria si fericirea inimii duhovnicesti sa inteleaga bine si una si alta.

Punand fata in fata Matei 5. 23-24 cu Matei 18. 21-22, vedem felul vrednic de luat in seama, cum trebuiau sa se impace doi frati, cu privire la
pagubele si nedreptatile dintre ei. Vinovatul se ducea sa se impace cu fratele sau; caci nu o sa am partasie cu Tatal, cata vreme fratele meu



»are ceva impotriva mea”. De alta parte, iatd cum trebuia sa fie primit cel vinovat: ,Doamne, de cate ori sa iert pe fratele meu cénd va
pacatui? Pana la sapte ori? ,, Isus i-a zis: ,,Eu nu-ti zic pana la sapte ori, ci pana la saptezeci de ori cate sapte”. Acesta este felul dumnezeiesc
de a se impé&ca neintelegerile dintre frati. ,ingaduiti-va unii pe altii, si, daca unul are pricina sa se planga de altul, iertati-va unul pe altul. Cum
v-a iertat Cristos, asa iertati-va si voi”(Col. 3.13).

Acela, care nu tinea seama de randuiala deosebita a fiecarui dar nu va tinea seama nici de faptul ca fiecare dar ne infatiseaza o latura
anumita a lui Cristos. El va tagadui ca este o deosebire intre arderea de tot si jertfa pentru pacat; intre jertfa pentru pacat si jertfa pentru
ving; intre una din aceste jertfe si darul de mancare.

Daca ar fi asa, ar urma ca cele dintai sapte capitole ale Leviticului nu sunt decat o umplutura zadarnica, fiecare din ele spunand, pe rand,
acelasi lucru. Cine ar putea sa creada aceasta grozavie? Ce crestin ar ingadui sa se aduca o asemenea ocara paginilor sfinte? Un
necredincios, oricat de invatat ar fi el, ar putea sa spuna asemenea ganduri usuratice, dar cei care au fost invatati de Dumnezeu sa creada ca
Ltoata Scriptura a fost insuflata de Dumnezeu” vor privi jertfele acestea, in randuiala lor deosebita, ca atatea ladite felurite, in care Duhul
Sfant pastreaza, cu grija, pentru copiii lui Dumnezeu, bogatiile nesfarsite ale Iui Cristos. Nu este nimic de prisos aici. Fiecare amanunt se
deosebeste de altul in chip dumnezeiesc; dar trebuie sa cunoastem noi insine pe Cristos, pentru ca sa putem sa intelegem frumusetile si sa
deosebim trasaturile alese ale fiecérei jertfe. indaté ce inima intelege c& in aceste jertfe este infatisat Cristos, se opreste cu multd luare
aminte asupra celui mai mic amanunt. Gaseste in toate un inteles si o frumusete, gaseste pe Cristos in fiecare. Dupa cum in firea
inconjuratoare telescopul si microscopul face ca ochiul sa vada minuni deosebite, tot asa este si in Cuvantul lui Dumnezeu. Fie ca il privim in
intregime, fie ca cercetam fiecare parte din el, intotdeauna gasim lucruri care ne fac sa laudam si sa multumim Domnului.

Cititorilor crestini, Numele Domnului Isus sa fie tot mai scump inimilor noastre! Numai in felul acesta vom pretui tot ce se spune despre El, tot
ce 1l infitiseaza, tot ce arunca o lumin& noud peste desavarsirea Sa si peste frumusetea Sa de neasemanat.

Sfarsitul capitolului 6, ca si tot capitolul 7, cuprind legea feluritelor daruri, despre care am vorbit mai inainte. Legea jertfei pentru pacat si
pentru vina ne infatiseaza, totusi, cateva lucruri asupra carora este bine sa ne indreptam luarea aminte, inainte de a ldsa aceasta parte
insemnata a cartii noastre.

Sfintenia lui Cristos nu este infatisata in nici unul din daruri asa de lamurit ca in jertfa pentru pacat. ,Vorbeste lui Aaron si fiilor lui, si zi: ,lata
legea jertfei pentru pacat. Vita pentru jertfa de pacat sa fie junghiata in locul unde se junghie arderea de tot: ea este un lucru prea sfant...
Oricine se va atinge de carnea ei va fi sfintit... Toata partea barbateasca dintre preoti s& manance din ea: ea este un lucru prea sfant”(Cap. 6.
25,29). Tot asa, vorbind despre darul de mancare: , Acesta este un lucru prea sfant, ca jertfa pentru pacat si ca jertfa pentru vina”. Lucrul
acesta e vadit. Duhul Sfant, in arderea de tot, nu avea nevoie sa atraga atat de mult luarea aminte asupra sfinteniei lui Cristos, dar, de teama
ca sufletul sa nu piarda din vedere sfintenia aceasta, privind locul pe care I-a luat Domnul in jertfa pentru pacat, cuvintele, spuse de mai
multe ori: ,Acesta este un lucru prea sfant”, le gasim acolo tocmai ca sa ne aminteasca aceasta sfintenie. Este cu adevarat inaltator sa vezi
sfintenia dumnezeiasca a Fiintei lui Cristos, cum straluceste in mijlocul intunericului adanc si groaznic de la Golgota. Acelasi lucru se vede in
legea jertfei pentru vind. Domnul Isus niciodata n-a fost infatisat mai lamurit ca ,sfantul lui Dumnezeu”, decat atunci cand a fost ,facut
pacat” pe lemnul blestemat. Groaza de pacatul cu care fusese facut una pe cruce, nu slujea decat sa faca sa se vada mai bine ca El era ,prea
sfant”. Cu toate ca purta pacatul, era fara pacat. Cu toate ca suferea mania lui Dumnezeu, era Prea iubitul Tatalui. Cu toate ca era lipsit de
lumina lui Dumnezeu, locuia in sanul Tatalui. Mareata taina! Cine va patrunde nemasuratele ei adancimi? Si este minunat lucru ca o gasim
asa de bine infatisata in legea jertfei pentru pacat.

in afara de asta, cititorii mei trebuie s& caute s& inteleaga insemnarea cuvintelor: , Toata partea barbateasca dintre preoti s& manance din
ea”. Faptul cd manca din jertfa pentru pacat sau pentru vina, arata unirea desavarsita. Dar, ca sa manance jertfa pentru pacat, ca sa
priveasca pacatele altuia, ca ale lui insusi, trebuia multa tarie preoteasca, cum spun cuvintele: ,Toata partea barbateasca dintre preoti”.
,Domnul a vorbit lui Aaron: ,latd, din toate lucrurile pe care Mi le inchina copiii lui Israel, iti dau pe cele care imi sunt aduse prin ridicare; ti le
dau, tie si fiilor tai, ca drept al ungerii, printr-o lege vesnica, iata ce va fi al tau dintre lucrurile prea sfinte care nu sunt mistuite de foc: Toate
darurile din jertfele lor de mancare, toate jertfele lor pentru pacat, si toate jertfele pentru vina, pe care Mi le vor aduce; lucrurile acestea prea
sfinte sa fie ale tale si ale fiilor tai. Sa le mancati intr-un loc prea sfant; orice barbat sa manance din ele; sa le priviti ca sfinte. lata ce va mai fi
al tau: Toate darurile pe care le vor aduce copiii lui Israel prin ridicare si leganandu-le intr-o parte si in alta, ti le dau tie, fiilor tai si fiicelor
tale, Tmpreuna cu tine, printr-o lege vesnica. Oricine va fi curat in casa ta, sa manance din ele”(Numeri 18. 8-11).

Trebuia mai multa tarie preoteasca pentru ca sa manance jertfa pentru pacat sau pentru vina, decat ca sa aiba parte de darurile aduse prin
ridicare si leganate intr-o parte si alta. ,Fiicele” lui Aaron puteau sa manance din acestea din urma. Numai ,fiii” puteau sa manance din
celelalte. De obicei cuvantul ,,barbat” arata partea dumnezeiasca; vorba ,femeie” arata partea omeneasca. Cel dintai infatiseaza lucrul in
toata taria lui; al doilea, in nedesavarsirea lui. Numai Domnul Isus a avut toata taria preoteasca sa ia asupra Lui pacatele poporului Sau. El s-a
facut n totul una cu noi, incat putem sa avem incredere deplina si fericita ca, pacatul si vina noastra au fost sterse in chip dumnezeiesc.
Daca Cristos s-a facut in totul una cu noi, pacatul si vina au fost sterse in totul si, ca au fost sterse in totul, se vede lamurit la cruce. Totul a
fost implinit.

Pacatul, vina, cerintele lui Dumnezeu, cerintele omului, totul a fost regulat pentru vesnicie; si acum, o pace deplina este partea tuturor, care,
prin har, primesc ca adevarata marturia lui Dumnezeu. Pacea si fericirea celui credincios atarna in totul de desavarsirea jertfei lui Cristos. Nu
este vorba aici de felul in care o primeste, de ce gandeste sau simte in aceasta privinta. Este vorba numai sa primeasca, prin credinta,
marturia lui Dumnezeu despre pretul jertfei. Binecuvantat sa fie Domnul pentru aceasta cale a pacii, asa de desavarsita. Daca ar intelege-o,
prin Duhul Sfant, atatea suflete tulburate!

Sfarsim aici adancirea gandurilor noastre intr-una dintre cele mai bogate parti ale Scripturii. N-am putut sa culegem decat cateva spice. Abia
daca am patruns sub partea din afara a unei mine de nesecat. Daca, in acest timp, cititorul a fost adus, pentru intaia data, sa priveasca
darurile, ca atatea infatisari felurite ale jertfei celei mari, si daca a fost adus la picioarele Doctorului celui mare, ca sa invete sa cunoasca mai
bine aceste adancimi pline de viata, a fost atinsa o tinta, pentru care trebuie se fim adanc recunoscatori.



Tot capitolul 7, cuprinde legea feluritelor daruri, despre care am vorbit mai inainte. Legea jertfei pentru pacat si pentru vina ne infatiseaza,
totusi, cateva lucruri asupra carora este bine sa ne indreptam luarea aminte, inainte de a lasa aceasta parte insemnata a cartii noastre.

Sfintenia lui Cristos nu este infatisata in nici unul din daruri asa de lamurit ca in jertfa pentru pacat. ,Vorbeste lui Aaron si fiilor lui, si zi: ,lata
legea jertfei pentru pacat. Vita pentru jertfa de pacat sa fie junghiata in locul unde se junghie arderea de tot: ea este un lucru prea sfant...
Oricine se va atinge de carnea ei va fi sfintit... Toata partea barbateasca dintre preoti sa manance din ea: ea este un lucru prea sfant”(Cap. 6.
25,29). Tot asa, vorbind despre darul de méncare: , Acesta este un lucru prea sfant, ca jertfa pentru pacat si ca jertfa pentru vina”. Lucrul
acesta e vadit. Duhul Sfant, in arderea de tot, nu avea nevoie sa atraga atat de mult luarea aminte asupra sfinteniei lui Cristos, dar, de teama
ca sufletul sa nu piarda din vedere sfintenia aceasta, privind locul pe care I-a luat Domnul in jertfa pentru pacat, cuvintele, spuse de mai
multe ori: ,,Acesta este un lucru prea sfant”, le gasim acolo tocmai ca sa ne aminteasca aceasta sfintenie. Este cu adevarat inaltator sa vezi
sfintenia dumnezeiasca a Fiintei lui Cristos, cum straluceste in mijlocul intunericului adanc si groaznic de la Golgota. Acelasi lucru se vede in
legea jertfei pentru vind. Domnul Isus niciodata n-a fost infatisat mai lamurit ca ,sfantul lui Dumnezeu”, decat atunci cand a fost ,facut
pacat” pe lemnul blestemat. Groaza de pacatul cu care fusese facut una pe cruce, nu slujea decat sa faca sa se vada mai bine ca El era ,prea
sfant”. Cu toate ca purta pacatul, era fara pacat. Cu toate ca suferea mania lui Dumnezeu, era Prea iubitul Tatalui. Cu toate ca era lipsit de
lumina lui Dumnezeu, locuia in sanul Tatdlui. Mareata taina! Cine va patrunde nemasuratele ei adancimi? Si este minunat lucru ca o gasim
asa de bine infatisata in legea jertfei pentru pacat.

in afard de asta, cititorii mei trebuie s& caute s& inteleags insemnarea cuvintelor: , Toatd partea barbateasca dintre preoti s& m&nance din
ea”. Faptul cd manca din jertfa pentru pacat sau pentru vina, arata unirea desavarsita. Dar, ca sa manance jertfa pentru pacat, ca sa
priveasca pacatele altuia, ca ale lui insusi, trebuia multa tarie preoteasca, cum spun cuvintele: ,Toata partea barbateasca dintre preoti”.
»,Domnul a vorbit lui Aaron: ,lata, din toate lucrurile pe care Mi le inchina copiii lui Israel, iti dau pe cele care imi sunt aduse prin ridicare; ti le
dau, tie si fiilor tai, ca drept al ungerii, printr-o lege vesnica, iata ce va fi al tau dintre lucrurile prea sfinte care nu sunt mistuite de foc: Toate
darurile din jertfele lor de mancare, toate jertfele lor pentru pacat, si toate jertfele pentru vina, pe care Mi le vor aduce; lucrurile acestea prea
sfinte sa fie ale tale si ale fiilor tai. Sa le mancati intr-un loc prea sfant; orice barbat sa manance din ele; sa le priviti ca sfinte. lata ce va mai fi
al tau: Toate darurile pe care le vor aduce copiii lui Israel prin ridicare si leganandu-le intr-o parte si in alta, ti le dau tie, fiilor tai si fiicelor
tale, iTmpreuna cu tine, printr-o lege vesnica. Oricine va fi curat in casa ta, sa manance din ele”(Numeri 18. 8-11).

Trebuia mai multa tarie preoteasca pentru ca sa manance jertfa pentru pacat sau pentru vina, decat ca sa aiba parte de darurile aduse prin
ridicare si legdnate intr-o parte si alta. ,Fiicele” lui Aaron puteau sa manance din acestea din urma. Numai fiii” puteau sa manance din
celelalte. De obicei cuvantul ,barbat” arata partea dumnezeiasca; vorba ,femeie” arata partea omeneasca. Cel dintai infatiseaza lucrul in
toata taria lui; al doilea, in nedesavarsirea lui. Numai Domnul Isus a avut toata taria preoteasca sa ia asupra Lui pacatele poporului Sau. El s-a
facut n totul una cu noi, incat putem sa avem incredere deplina si fericita ca, pacatul si vina noastra au fost sterse in chip dumnezeiesc.
Daca Cristos s-a facut in totul una cu noi, pacatul si vina au fost sterse in totul si, ca au fost sterse in totul, se vede lamurit la cruce. Totul a
fost implinit.

Pacatul, vina, cerintele lui Dumnezeu, cerintele omului, totul a fost regulat pentru vesnicie; si acum, o pace deplina este partea tuturor, care,
prin har, primesc ca adevarata marturia lui Dumnezeu. Pacea si fericirea celui credincios atarna in totul de desavarsirea jertfei lui Cristos. Nu
este vorba aici de felul in care o primeste, de ce gandeste sau simte in aceasta privinta. Este vorba numai sa primeasca, prin credinta,
marturia lui Dumnezeu despre pretul jertfei. Binecuvantat sa fie Domnul pentru aceasta cale a pacii, asa de desavarsita. Daca ar intelege-o,
prin Duhul Sfant, atatea suflete tulburate!

Sfarsim aici adancirea gandurilor noastre intr-una dintre cele mai bogate parti ale Scripturii. N-am putut sa culegem decat cateva spice. Abia
daca am patruns sub partea din afara a unei mine de nesecat. Daca, in acest timp, cititorul a fost adus, pentru intadia data, sa priveasca
darurile, ca atatea infatisari felurite ale jertfei celei mari, si daca a fost adus la picioarele Doctorului celui mare, ca sa invete sa cunoasca mai
bine aceste adancimi pline de viata, a fost atinsa o tinta, pentru care trebuie se fim adanc recunoscatori.

Ajungem acum la preotie: slujba de jertfitor. Jertfa si preotia sunt strans legale intre ele. Pacatosul are nevoie de jertfa; credinciosul are
nevoie de preotie. Gasim si una si alta in Cristos care, dupa ce S-a dat pe Sine insusi lui Dumnezeu ca jertfa fara cusur, a intrat in slujba Sa de
preot, in locasul sfant in cer. N-avem nevoie de nici o alta jertfa, de nici un alt preot. Isus este de ajuns. Orice lucrare a Lui este desavarsita,
dupa cum El insusi este des&varsit. Cand il vedem ca jertfa, stim c& avem in El tot ce putea sa fie o jertfa desavarsitd; si cand il vedem ca
preot, stim ca toate slujbele preotiei sunt indeplinite de El in chip desavarsit. Ca jertfa, El aduce pe cel credincios in legatura cu Dumnezeu; si
ca preot, il tine necurmat in fata lui Dumnezeu. Preotia este pentru aceia care au legatura cu Dumnezeu. Ca pacatosi din fire, ne apropiem de
Dumnezeu prin sangele lui Cristos; suntem fnaintea Lui ca roade ale lucrarii Sale. Ne-a ridicat pacatele ca sa putem fi, spre lauda numelui
Sau, martori despre ceea ce poate sa faca El prin moartea si invierea Sa.

Dar, cu toate ca suntem atat de desavarsit sloboziti de orice ar fi impotriva noastra, cu toate ca suntem pe deplin primiti in Prea iubitul
nostru, cu toate ca suntem desavarsiti in Cristos, cu toate ca suntem atat de sus ridicati, totusi cata vreme traim pe pamant, suntem niste
sarmane fapturi slabe, intotdeauna porniti sa ne ratacim, gata sa cadem in primejdie sa fim ispititi si sa cadem in laturi. De aceea avem
nevoie de slujba neincetata a ,,Marelui Preot”, a carui stare de fata in locasul sfant de sus, ne tine in locul si in legatura in care suntem, prin
har. ,El traieste pururea ca sa mijloceasca pentru noi”(Evrei 7. 25). N-am putea sa stam o clipa in picioare, aici pe pamant, daca El n-ar fi viu
pentru noi, sus in cer. ,Pentru ca Eu traiesc, voi, de-asemenea, traiti”. ,,Caci, daca atunci cand eram vrajmasi, am fost impacati cu Dumnezeu,
prin moartea Fiului Sau, cu mult mai mult acum, cand suntem impacati cu El, vom fi mantuiti prin viata Lui” (Rom. 5. 10). ,Moartea” si ,viata”
sunt legate una de alta in economia harului. Dar, luati seama ca viata vine dupa moarte. in stihul acesta, apostolul vorbeste despre viata lui
Cristos cel inviat din morti, iar nu despre viata Sa de aici de pe pamant. Deosebirea aceasta este vrednica de luarea aminte a cititorului. Viata
Domnului nostru Isus pe pamant era nespus de scumpa, fara indoiald, dar in ea nu este vorba de slujba Lui de preot (jertfitor), pentru ca nu
implinise lucrarea de rascumparare. Nu se putea altfel, pentru ca , este vadit ca Domnul nostru a iesit din luda, semintie, despre care Moise
n-a zis nimic cu privire la preotie” (Evr. 7. 14). ,Orice mare preot este pus sa aduca lui Dumnezeu daruri si jertfe. De aceea era de trebuinta
ca si celdlalt Mare Preot sa aiba ceva de adus. Daca ar fi pe pamant, nici n-ar mai fi preot, fiindca sunt cei ce aduc darurile dupa lege”(Evr. 8.
3-4). ,Dar Cristos a venit ca Mare Preot al bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare si mai desavarsit, care nu este facut de maini,
adica nu este din zidirea aceasta; si a intrat, odata pentru totdeauna, in Locul prea sfant, nu cu sange de tapi si de vitei, ci cu insusi sangele



Sau, dupa ce a capatat o rascumparare vesnica... Caci Cristos n-a intrat intr-un locas de inchinare facut de mana omeneasca, dupa chipul
adevaratului locas de inchinare, ci a intrat chiar in cer, ca sa Se infatiseze acum, pentru noi, thaintea lui Dumnezeu”(Evr. 9. 11,12,24).

in cer, nu pe pdmant, este locasul sfant in care slujeste Cristos ca preot; si a intrat acolo cAnd S-a dat pe Sine insusi lui Dumnezeu ca jertfa
fara pata. El n-a intrat niciodata in Templul pamantesc, ca preot. El se suia adesea la Templu (Noul Testament deosebeste foarte lamurit
Templul (naos), casa insa, care se impartea in locul sfant, unde intrau preotii in fiecare zi ca sa slujeasca acolo (Luca 1. 9), si in locul prea
sfant, unde intra numai marele preot, odata pe an, in ziua ispasirii (Evr. 9. 7), de curtea si casele dimprejurul Templului (Mat. 21.23; Fapte
3.1-3 etc. ) Tindnd seama de aceasta, deosebire, ceea ce ar trebui sa faca toti cei ce traduc Biblia, vedem ca Domnul Isus n-a intrat niciodata
in casa insasi (naos) pentru ca El nu era preot dupa lege) ca sa invete, dar niciodata nu s-a suit ca sa jertfeasca. Nimeni n-a fost asezat de
Dumnezeu ca sa indeplineasca slujba preotiei, afara de Aaron si fiii lui. ,Daca ar fi pe pamant, nici n-ar mai fi preot”. Lucrul acesta este de
mare nsemnatate, mai ales in legatura cu preotia. Cerul este locul, si rdscumpararea temelia preotiei lui Cristos. Nu mai este preotie si nici
preoti pe pamant, decat numai in intelesul ca toti credinciosii sunt preoti (1 Petru 2. 5). Daca un om nu poate sa arate ca se coboara din
Aaron, daca nu poate sa arate ca neamul sau isi are inceputul in Aaron, n-are nici un drept sa indeplineasca slujba de preot. Se spune ca este
o preotie mostenita, de la apostoli, de unii oameni. Preotia aceea insa, n-are nici o temelie si nici un rost, pentru ca apostolii, ei insisi, nu erau
preoti, decat numai in intelesul pe care il vom arata acum. Madularul cel mai slab din casa credintei este tot asa de bine preot ca si apostolul
Petru. Este un preot duhovnicesc; aduce jertfa duhovniceasca; este imbracat in vesminte duhovnicesti ,,Si voi, ca niste pietre vii, sunteti ziditi
ca sa fiti o casa duhovniceasca, o preotie sfanta, si sa aduceti jertfe duhovnicesti, placute lui Dumnezeu, prin Isus Cristos”(1 Petru 2. 5). ,,Prin
El, sa aducem totdeauna lui Dumnezeu o jertfa de lauda, adica rodul buzelor care marturisesc Numele Lui. Si sa nu dati uitarii binefacerea si
darnicia; caci lui Dumnezeu jertfe ca acestea li plac”(Evrei 13. 15-16).

Daca cineva care se coboara din neamul lui Aaron s-ar intoarce la Cristos, ar intra intr-o slujba preoteasca in totul deosebita de aceea pe care
0 avea. Versetele acestea ne infatiseaza doua mari feluri de jertfe, pe care preotul, prin har, are dreptul sa le aduca: jertfa de lauda catre
Dumnezeu si jertfa de binefacere fata de oameni. Preotul duhovnicesc sta cu o mana ridicata spre Dumnezeu, aducandu-i mirosul laudelor si
multumirilor; si cu cealalta, larg deschisa, ca sa aline pe cei necdjiti si saraci. Daca crestinii ar intelege mai bine lucrurile acestea, ar fi mult
mai indltati, pentru ca inima lor ar fi mai mult indreptata spre izvorul oricarui lucru care Tnhalta. Legatura stransa cu Dumnezeu fnalta pe
credincios si fi deschide inima fata de nevoile semenilor lui. Dar, dimpotriva, daca cel credincios sta departe de Dumnezeu, inima lui se va
fnchide si va lancezi tot mai mult. Legatura de aproape cu Dumnezeu este singurul leac impotriva pornirilor josnice si iubirii de sine a firii
vechi.

Dupa ce am privit preotia sub cele doua infatisari ale ei, sa vedem acum cuprinsul capitolelor 8 si 9 din Levitic. ,Domnul a vorbit lui Moise si a
zis: ,la pe Aaron si pe fiii lui impreuna cu el, vesmintele, untdelemnul pentru ungere, vitelul pentru jertfa de ispasire, cei doi berbeci si cosul
cu azimile, si cheama toata adunarea la usa cortului intalnirii”. Moise a facut cum i poruncise Domnul; si adunarea s-a strans la usa cortului
intalnirii”. Aici ni se descopere un har deosebit. Toata adunarea era chemata la usa cortului intalnirii, ca sa vada pe acela care avea sa
ingrijeasca de nevoile lor cele mai insemnate.

Capitolele 28, 29 din Exod ne arata acelasi adevar, cand se vorbeste despre vesmintele si jertfele preotesti; dar, in Levitic, adunarea este
chemata la usa cortului intalnirii, si i se ingaduie sa urmareasca cu ochii fiecare amanunt el slujbei de sfintire. Madularul cel mai umil al
adunarii si avea si el aici locul lui. Fiecare, cel de pe urma, ca si cel dintai, putea sa priveasca pe marele preot, jertfa pe care o aducea si
vesmintele pe care le purta el. Fiecare isi avea nevoile lui deosebite, si Dumnezeul lui Israel vrea ca fiecare sa vada si sa stie ca, pentru
nevoile lor deosebite, El se ingrijise cu prisosinta, dand felurite insusiri marelui preot care era inaintea Lui. Vesmintele preotesti aratau
insusirile acelea. Efodul, braul, pieptarul, Urim si Tumim, mantia albastra, tabla de aur, tunica, mitra toate aratau feluritele insusiri si slujbe
ale aceluia care avea sa infatiseze poporul si sa aduca nevoile lor Thaintea lui Dumnezeu.

Tot asa, cu ochii credintei, credinciosul poate sa priveasca pe Marele Preot in ceruri, a carui umbra se vede in vesmintele lui Aaron. Domnul
Isus Cristos este Sfantul, El este Unsul. El este astfel nu din pricina vesmintelor care se pot pune sau scoate, ci din pricina Tnhsusirilor fiintei
Sale, din pricina lucréarii si slujbei Sale sfinte. In toatd Scriptura, ochiul luminat de Duhul vede pe Cristos. Prin jertfa, ca si prin vesmant,
Dumnezeu ne infatiseaza pe Cristos. Daca se iveste in cuget vreo intrebare, sangele jertfei raspunde dupa cerintele drepte ale locasului sfant.
Harul a impacat cerintele sfinteniei. Si, daca este vorba de nevoile ce se ivesc din faptul ca se afla aici jos, credinciosul le vede pe toate
impacate pe deplin in vesmintele marelui preot.

Sunt doua feluri de a privi starea credinciosului doua fete sub care e infatisata aceasta stare in Scriptura, si trebuie sa tinem seama de lucrul
acesta, ca sa intelegem bine ce este preotia. Credinciosul este infatisat ca madular al trupului al carui cap este Cristos. Trupul acesta,
impreuna cu Cristos, capul lui este infatisat ca un singur om, deplin in toate privintele. El a inviat impreuna cu Cristos si a fost asezat in
Cristos Tn locurile ceresti. Este una cu El, deplin in El, primit Tn El; are viata Lui, are acelasi pret ca si El, inaintea lui Dumnezeu. Toate pacatele
fi sunt sterse. N-are nici o pata. Totul este desavarsit pentru ochii lui Dumnezeu (1 Cor.12. 12-13; Efes. 2. 5,10; Colos. 2. 6,15; 1 loan 4.17).

In sfarsit, credinciosul este privit in starea sa de slabiciune, de atarnare, aici in aceasta lume. intotdeauna in fata ispitelor, gata s& se
rataceasca, sa se poticneasca si sa cada. De-aceea, are nevoie necontenit de slujba Marelui Preot, care sta necurmat in fata lui Dumnezeu, cu
tot pretul Fiintei si lucrarii Sale, si care tine locul celui credincios si-i apara pricina inaintea scaunului de judecata.

Este de folos sa intelegem bine aceste doua laturi ale celui credincios, ca sa vedem nu numai locul indltat pe care il are in Cristos acolo sus,
dar si raspunsul desavarsit la toate nevoile si slabiciunile lui, aici pe pamant. Deosebirea aceasta ar putea fi spusa si in felul acesta:
Credinciosul este infatisat ca fiind din Biserica si in imparatie. in intaia stare, cerul este locul sdu, locuinta sa, partea sa. in cea din urma, el
este pe pamant, in locul de incercare, de raspundere si de lupta. De-aceea preotia este un scut dumnezeiesc pentru aceia care, cu toate ca
fac parte din Biserica si partea lor este cerul, totusi sunt in imparatie si merg pe pamant.

Deosebirea aceasta este foarte simpla, si, cand este bine inteleasa, se lamuresc atatea locuri din Scriptura, care pun in incurcaturad pe cei mai
multi.(Daca pune fata in fata epistola catre Efeseni cu intaia epistola a lui Petru, cititorul va capata o [amurire de pret cu privire la cele doua
fete ale starii celui credincios. Cea dintai il arata ca locuind in ceruri; cea de a doua ca pe un calator pe pamant.)



In versetele acestea, se vad trei lucruri mai de seama, si anume: Cuvantul lui Dumnezeu, pretul sdngelui si puterea Duhului Sfant. Toate
acestea sunt de o insemnatate nespusa, si fiecare trebuie privit de orice crestin ca lucrul de capetenie pentru viata.

Mai intai, in ce priveste Cuvantul lui Dumnezeu, este foarte insemnat sa vezi ca, la sfintirea preotilor, ca si la toate jertfele, suntem asezati
sub carmuirea Cuvantului lui Dumnezeu. ,Si Moise a zis adunarii: ,,iatd ce a poruncit Domnul sa se faca” (Cap. 8.5). Si in alta parte: ,,$i Moise
a zis: ,Sa faceti ce a poruncit Domnul; si vi se va arata slava Domnului” (Cap. 9. 6). Sa luam aminte la cuvintele acestea. Sa le cumpanim cu
grija si cu rugaciune, pentru ca sunt de un pret nespus de mare.

»latd ce a poruncit Domnul”. Nu a zis: ,lata ce este folositor, ce este placut, sau ce este bine de facut” nici: ,lata ce a fost randuit de glasul
parintilor vostri, de sfatul batranilor sau de parerile invatatilor crestini”. Moise nu recunostea astfel de stapani. Pentru el, nu era decat un
singur izvor sfant, Tnhalt si cu deplina putere: era Cuvantul Domnului, si el vrea ca fiecare madular al adunarii sa fie pus in legatura cu acest
izvor binecuvantat. Nu rdmanea nici un loc pentru traditia cu glasul ei indoielnic, nici pentru omul cu bajbaielile si tulburarile lui. Totul era
lamurit si hotarat. Domnul vorbise, si poporului evreu nu-i mai ramanea decat sa asculte si sa faca ce spusese El. Nici traditia, nici parerile
oamenilor nu gasesc loc in inima aceluia care a invatat sa pretuiasca si sa cinsteasca bine Cuvantul lui Dumnezeu si sa asculte de el.

Si ce avea sa se intample daca era ascultat Cuvantul lui Dumnezeu? Un lucru cu adevarat binecuvantat: ,Vi se va arata slava Domnului”.
Daca n-ar fi fost ascultat, slava nu s-ar fi aratat. Aceste doua lucruri erau legate unul de altul. Cea mai usoara abatere de la ,asa a spus
Domnul” ar fi impiedicat razele slavei dumnezeiesti sa se arate inaintea adunarii lui Israel. Daca s-ar fi adaugat o singura randuiala la ceea ce
poruncise Cuvantul, sau daca s-ar fi inlaturat oricat de putin din ceea ce spusese acest Cuvant, Domnul nu Si-ar mai fi aratat slava Sa. Ei nu
puteau sa incuviinteze, prin aratarea slavei Sale, nebagarea in seama sau aruncarea Cuvantului Sau. El poate sa rabde nestiinta st
slabiciunea, dar nu poate sa ingaduie neascultarea.

Oh, daca s-ar lua seama la aceasta, mai ales in veacul acesta plin de traditii. As vrea sa indemn cu staruinta pe cititorul meu, din pricina
dragostei si raspunderii pe care o am fata de el, sa se alipeasca de Cuvantul lui Dumnezeu cu toata inima. Sa cerceteze totul in lumina lui, si
sa arunce orice n-are legatura cu el; sa cantareasca totul numai in acest cantar. Daca as face pe cititor sa inteleaga bine numai care este
locul pe care il are Cuvantul lui Dumnezeu, n-as fi scris cartea aceasta in zadar.

Cititorule, opreste-te; si, in fata Aceluia, care cerceteazd inimile, puneti aceastd intrebare: ,in viata mea, in purtarea mea, nu este vreo
abatere sau vreo nepasare fata de Cuvantul lui Dumnezeu?” Fa aceasta fhaintea Domnului. Fii incredintat ca lucrul acesta este de cea mai
mare insemnatate. Daca ai fost varat in ceea ce n-are pecetea lamuritd a incuviintarii lui Dumnezeu, arunca-i indata si pentru totdeauna.

Arunca-l, chiar daca ti s-ar infatisa imbracat in haina mareata a vremurilor vechi si imputernicit de glasul traditiei. Adu-ti aminte de cuvintele
acestea: ,Domnul a poruncit sa se faca de acum incolo cum s-a facut azi”. Da, adu-ti aminte acum; adu-ti aminte de el in caile tale, in drumul
tau, si nu te departa de el niciodata.

»Aaron si fiii lui au facut toate cele poruncite de Domnul prin Moise” (Cap. 8.36). ,,Moise si Aaron au intrat in cortul intalnirii. Cand au iesit din
el, au binecuvantat poporul. Si slava Domnului s-a aratat intregului popor. Un foc a iesit dinaintea Domnului, si a mistuit, pe altar, arderea de
tot si grasimile. Tot poporul a vazut lucrul acesta; au scos strigate de bucurie, si s-au aruncat cu fata la pamant” (Cap. 9. 23-24). Aceasta a
avut loc in ,ziua a opta”. Aaron, dupa ce a adus jertfa, ridica mainile ca sa binecuvanteze poporul; dupa aceea Moise si Aaron intra in cort si
nu se mai vad, pe cand poporul asteapta afara. in sfarsit, Moise si Aaron, infatisand pe Cristos in insusirea Lui de Preot si de imparat, ies si
binecuvanteaza poporul; slava se arata in toata maretia ei, focul mistuie arderea de tot, si toata adunarea se inchina pana la pamant inaintea
Domnului.

Aceasta se intampla pe cand se facea sfintirea lui Aaron si a fiilor lui in slujba Domnului. Si mai mult, era urmarea supunerii fata de Cuvantul
Domnului. Dar, inainte ca sa parasim aceasta parte, voi aduce aminte cititorului ca tot cuprinsul capitolelor acestea nu este decat ,,0 umbra a
bunurilor viitoare”(Evr.10. 1). Aaron si fiii lui, impreuna, infatiseaza pe Cristos si casa Sa preoteasca. Aaron, singur, infatiseaza pe Cristos in
slujba Sa de preot si de mijlocitor. Moise si Aaron infatiseaza pe Cristos ca imparat si Preot. ,,Ziua a opta” infatiseaza slava invierii, cand
poporul lui Israel va vedea pe Mesia pe scaunul de domnie ca Preot si imparat; si cand slava Domnului va umplea tot pamantul cum acopar
apele fundul marii. Adevarurile acestea sunt aratate pe larg in Scriptura, si stralucesc de la un capat la altul al paginilor insuflate; dar, ca nu
cumva cititorul sa le ia drept noutati indoielnice, il trimet sa caute cel putin locurile aceste din Scriptura: Num. 14. 21; Is. 9. 6-7; 11; 25.
6,12;32.1-2; 35; 37. 31-32; 40.1-5; 54; 59.16-21; ler. 23. 5-8; 30.10-24; 33.6,22; Ezech. 48. 35; Dan. 7.13-14; Osea 14. 4-9;Tefania 3.14-20;
Zah. 3. 8-10, 6. 12-13;14.

Sa trecem acum la a doua parte, anume la insemnatatea sangelui. Daca privim invatatura jertfei si a preotiei, vedem ca stropirea cu sange
are aici un loc de capetenie. , A apropiat apoi vitelul adus ca jertfa pentru pacat; si Aaron si fiii lui si-au pus mainile pe capul vitelului adus ca
jertfa pentru pacat. Moise I-a junghiat, a luat sange, si a uns cu degetul coarnele altarului de jur imprejur, si a curatit altarul; celalalt sange la
turnat la picioarele altarului, si I-a sfintit astfel, facand ispasire pentru el” (Cap. 8. 14-15). , A apropiat apoi berbecele pentru arderea de tot; si
Aaron si fiii lui si-au pus mainile pe capul berbecului. Moise I-a junghiat si a stropit sangele pe altar de jur imprejur” (vers. 18-19). , A adus
apoi celalalt berbece, adica berbecele pentru inchinarea in slujpa Domnului; si Aaron si fiii lui si au pus mainile pe capul berbecului. Moise a
junghiat berbecele, a luat din sangele lui, si a pus pe marginea urechii drepte a lui Aaron, pe degetul cel mare al mainii drepte si pe degetul
cel mere de la piciorul lui cel drept. A adus pe fiii lui Aaron, a pus sangele pe marginea urechii lor drepte, pe degetul cel mare el mainii
drepte, si pe degetul cel mare de la piciorul lor cel drept, iar sangele ramas I-a stropit pe altar de jur imprejur” (vers. 22-24).

intelesul feluritelor jertfe a fost aratat, intru catva, in capitolele dintai ale cartii acesteia; dar versetele acestea fac sa se vada locul ihsemnat
pe care il are sangele la inchinarea preotilor in slujpa Domnului. Trebuia o ureche stropita cu sange ca sa asculte ce spunea Dumnezeu, o
mana atinsa de sange ca sa faca slujbele locasului sfant, si un picior manjit cu sange ca sa mearga in curtea casei Domnului. Totul era
desavarsit. Stropirea cu sange era temelia cea mare a oricarei jertfe pentru pacat, iar sangele era in legaturd cu toate slujbele preotiei. in
slujba aratata in Levitic, se vede lamurit pretul, puterea si multa intrebuintare a sangelui. ,Si dupa Lege aproape totul este curatit cu
sange”(Evrei 9. 22). Cristos a intrat in cer, cu sangele Lui Tnsusi. El se arata pe scaunul slavei in ceruri, din pricina lucrarii de la cruce. Faptul
ca se afla pe scaunul slavei, marturiseste despre pretul si primirea de catre Dumnezeu a sangelui Sau Ispasitor. El este acolo pentru noi.
Chezasie binecuvantata! Este intotdeauna viu. Nu se schimba niciodata, iar noi suntem in El, si asa cum este El. Ne infatiseaza Tatalui



imbracat cu desavarsirea Lui vesnica; si Tatal isi gaseste placerea in noi asa cum isi gaseste placerea in Acela care ne infatiseaza. Unirea
aceasta a noastra cu El este infatisata prin ,Aaron si fiii lui” punand mainile pe capul fiecarui dobitoc adus pentru jertfa. Toti aveau, inaintea
lui Dumnezeu, acelasi pret cu jertfa. Fie ca era ,vitelul adus ca jertfa pentru pacat”, ,berbecele pentru arderea de tot”, sau ,berbecele pentru
inchinarea in slujba Domnului”, ei puneau cu totii mainile peste capetele acestor dobitoace. Este adevarat ca numai Aaron era uns fhainte de
stropirea cu sange. El fusese imbracat cu hainele sale pentru slujba si uns cu untdelemnul sfant mai fhainte decat fiii lui. Pricina este vadita.
Aaron, cand este singur, infatiseaza pe Cristos in toata maretia Fiintei Lui insusi; si, dupa cum stim, Cristos s-a aratat in toata vrednicia Lui
nsusi si a fost uns cu Duhul Sfant, inainte ca sa indeplineascd lucrarea de ispasire. in toate, El are intietatea (Col. 1).

Totusi, mai pe urma, Aaron este facut una cu fii lui dupa cum si Cristos este una cu poporul Sau. , Caci Cel ce sfinteste si cei ce sunt sfintiti,
sunt dintr-unul” (Evrei. 2.11).

Adevarul acesta al deosebirii si totodata al unirii Capului cu madularele, ne duce, in chip firesc, la partea a treia, anume la puterea Duhului
Sfant. Sa vedem ce se petrece dupa ungerea lui Aaron pana la ungerea fiilor lui. Sdngele este varsat, grasimea mistuita pe altar si pieptul
leganat intr-o parte si intr-alta inaintea Domnului. Cu alte cuvinte, jertfa a fost adusa, mirosul placut s-a suit pana la Dumnezeu, si Acela care
a adus-o S-a Tndltat, in puterea invierii, si si-a luat locul acolo sus. Toate acestea se petrec intre ungerea Capului si ungerea madularelor. Sa
citim mai intai cu privire la Aaron: , A pus tunica pe Aaron, |-a Tncins cu braul, I-a imbracat cu mantia, si a pus pe el efodul, pe care I-a strans
cu braul efodului cu care I-a imbracat. I-a pus pieptarul, si a pus in pieptar Urim si Tumim. |-a pus mitra pe cap, iar pe partea dinainte a mitrei
a asezat placa de aur, cununa imparateasca sfanta, cum poruncise lui Moise Domnul. Moise a luat untdelemnul pentru ungere, a uns sfantul
locas si toate lucrurile care erau in el, si le-a sfintit. A stropit cu el altarul si toate uneltele lui, si ligheanul cu piciorul lui ca sa le sfinteasca.
Din untdelemnul pentru ungere a turnat pe capul lui Aaron, si I-a uns, ca sa-l sfinteasca” (Cap. 8.7-12).

Avem aici numai pe Aaron. Untdelemnul pentru ungere a fost varsat pe capul lui ca si pe toate uneltele sfantului locas. Tot poporul poate sa
vada cum se imbraca marele preot cu hainele de slujba, cu mitra, si cum, dupa aceea, primeste ungerea; si nu numai atat, dar pe masura ce
fiecare parte a vesmantului era pusa, pe cand se indeplinea fiecare lucrare, se putea vedea ca totul se intemeia pe Cuvantul lui Dumnezeu.
Nimic nu era aici nedeslusit, nimic nu era lasat la bunul plac al omului. Totul era hotarat de Dumnezeu. Toate nevoile lui Israel isi gaseau
impacarea aici, in asa fel ca se putea spune: ,lata ce a poruncit Domnul sa se faca”.

Astfel ungerea lui Aaron singur, mai inainte de vérsarea sangelui, inchipuie pe Cristos, care, mai inainte de a se fi jertfit pe El insusi pe cruce,
era cu totul singur. Nu putea fi legatura intre El si ai Lui, decat pe temeiul mortii si al invierii. Acest adevar, de cea mai mare insemnatate, a
mai fost amintit si desfasurat, in oarecare masura, cand s-a vorbit despre jertfa, dar el capata o deosebita putere cand il vedem infatisat asa
de limpede in legatura cu slujba de mare preot. Fara varsare de sange nu era iertare, jertfa nu era deplina. De asemenea, fara varsare de
sange, Aaron si fiii sai nu puteau fi unsi laolalta. Cititorule, nu trece peste acest fapt, care, fii incredintat, e vrednic de cea mai mare luare
aminte. Sa ne pazim intotdeauna sa nu trecem cu usuratate peste vreun lucru cat de mic al randuielilor din Levitic; ca fiecare din ele are un
glas si o insemnare anume si cel care a descoperit si a desfasurat aceste randuieli poate sa lamureasca inimii si mintii si ce insemneaza ele.

»Moise a luat din untdelemnul pentru ungere si din sangele de pe altar, a stropit cu el pe Aaron si vesmintele lui, pe fiii lui Aaron si vesmintele
lor si a sfintit astfel pe Aaron si vesmintele lui, pe fiii lui Aaron si vesmintele lor impreuna cu el” (Cap. 8.30). Pentru ce nu sunt unsi fiii lui
Aaron impreuna cu el, in vers. 12? Numai pentru ca sangele nu fusese varsat. Cand sangele si untdelemnul puteau fi amestecate, atunci
Aaron si fiii sai puteau fi ,,unsi si sfintiti”, impreuna, dar mai inainte, nu. ,,Si Eu insumi Ma sfintesc pentru ei, ca si ei sa fie sfintiti prin adevar”
(loan 17.19). Cititorul, care va putea trece, in chip usuratic, asupra unei imprejurari asa de insemnate sau va putea spune ca ea n-are nici o
insemnare, n-a invatat Tnca sa pretuiascd, cum trebuie, Vechiul Testament, in care se gasesc ,umbrele bunurilor viitoare”.

Si de alta parte, cel care crede ca sub acestea este ascuns un inteles, dar el nu vrea sa-si dea osteneala ca sa-| priceapa, pacatuieste fata de
sufletul lui si arata prea putin interes pentru prorociile de pret ale lui Dumnezeu.

Moise a zis lui Aaron si fiilor lui: ,Fierbeti carnea la usa cortului intalnirii, acolo s-o mancati impreuna cu painea care este in cos pentru jertfa
de inchinare in slujpa Domnului, cum am poruncit zicand; , Aaron si fiii lui s-0 manance”. lar partea, care va mai ramanea din carne si din
paine, s-o ardeti in foc. Timp de sapte zile, sa nu iesiti deloc din usa cortului intalnirii, pana se vor implini zilele pentru inchinarea voastra in
slujpa Domnului, caci sapte zile se vor intrebuinta pentru inchinarea voastra in slujpa Domnului. Ce s-a facut azi, Domnul a poruncit sa se
faca si de acum incolo ca ispasire pentru voi. Sa ramaneti dar sapte zile la usa cortului intalnirii, zi si noapte si sa paziti poruncile Domnului,
ca sa nu muriti, caci asa mi s-a poruncit” (vers 31-35). Aceste versete ne infatiseaza pe Cristos si pe ai Lui hranindu-se impreuna din roadele
ispasirii implinite.

Aaron si fiii sai fiind unsi impreuna datorita séangelui varsat, ne sunt infatisati aici ca fiind inchisi ,sapte zile” induntrul cortului intalnirii. Asta
infatiseaza starea de acum a lui Cristos si a madularelor Lui, cari, in vremea dintre rastignire si venirea Lui, sunt inchisi impreuna cu
Dumnezeu si asteaptd aratarea slavei. Ce binecuvantata stare si ce partasie. Fericita nadejde. Sa fii unit cu Cristos, inchis cu Dumnezeu ca sa
astepti ziua slavei, iar in timpul asteptarii sa te hranesti din bogatiile harului dumnezeiesc prin puterea sfinteniei, iata binecuvantarile cele
mai de pret. Si castigurile cele mai inalte. Numai de am fi in stare sa le luam din plin, de am avea inimi ca sa ne bucuram de ele si de le-am
simti mai adanc insemnatatea. Dea Domnul ca inimile noastre sa fie dezlegate de tot ce tine de acest veac rau de acum, ca sa ne putem lua
hrana din ,cosul pentru jertfa de inchinare”, in care este mancarea noastra de preoti la sfantul locas al lui Dumnezeu.

S-au implinit cele sapte zile, in timpul carora Aaron si fiii lui au stat in cortul intalnirii. Acum, intra in cort toata adunarea si se arata slava
Domnului. Cu aceasta se implineste totul. Umbrele lucrurilor ce au sa vina trec aici pe dinaintea noastra in insirarea lor dumnezeiasca. ,Ziua
a opta” este o umbra a acelei frumoase dimineti a imparatiei ale carei zori se vor ivi pe acest pamant, cand Israel va vedea pe adevaratul
Mare Preot iesind din altar (unde El este ascuns acum de ochii oamenilor) insotit de ceata preotilor care L-au intovarasit in retragerea Lui, toti
plini de slava Lui. intai Aaron si fiii s&i, spalati cu apa, adica Cristos si Biserica Sa, priviti in hot&rarea vesnica a lui Dumnezeu, sfintiti
fmpreuna (Cap. 8. 6). Avem apoi chipul si randuiala in care trebuia atinsa aceasta tinta. Aaron este Tmbracat si uns numai el singur, infatisand
pe Cristos sfintit, trimes in lume si uns cu Sfantul Duh (vers 7-12; vezi Luca 3. 21-22; loan 10.36; 12.24). Avem apoi, jertfa prin care Aaron si
fiii sai erau unsi si sfintiti Tmpreuna (vers. 14, 29), infatisand crucea Domnului Isus, prin care sunt adunati laolalta toti cati alcatuiesc acum
familia preoteasca a lui Cristos, care sunt una cu El, unsi cu El, ascunsi cu El, si asteptand ca El ,,a opta zi”, cand El se va arata cu ei in toata
stralucirea slavei, pe care o are potrivit planului vesnic al lui Dumnezeu (loan 14.19; Fapte 2.33; 19.1-7; Col. 3. 1-4). In sfarsit avem pe Israel,



bucuréndu-se din plin de roadele ispasirii implinite. Ei sunt adunati inaintea Domnului.

»latd ce a poruncit Domnul”. Nu a zis: ,lata ce este folositor, ce este placut, sau ce este bine de facut” nici: ,lata ce a fost randuit de glasul
parintilor vostri, de sfatul batranilor sau de parerile invatatilor crestini”. Moise nu recunostea astfel de stapani. Pentru el, nu era decat un
singur izvor sfant, Thalt si cu deplina putere: era Cuvantul Domnului, si el vrea ca fiecare madular al adunarii sa fie pus in legatura cu acest
izvor binecuvantat. Nu rdmanea nici un loc pentru traditia cu glasul ei indoielnic, nici pentru omul cu bajbaielile si tulburarile lui. Totul era
lamurit si hotarat. Domnul vorbise, si poporului evreu nu-i mai ramanea decat sa asculte si sa faca ce spusese El. Nici traditia, nici parerile
oamenilor nu gasesc loc in inima aceluia care a invatat sa pretuiasca si sa cinsteasca bine Cuvantul lui Dumnezeu si sa asculte de el.

Si ce avea sa se intample daca era ascultat Cuvantul lui Dumnezeu? Un lucru cu adevarat binecuvantat: , Vi se va arata slava Domnului”.
Daca n-ar fi fost ascultat, slava nu s-ar fi aratat. Aceste doua lucruri erau legate unul de altul. Cea mai usoara abatere de la ,asa a spus
Domnul” ar fi impiedicat razele slavei dumnezeiesti sa se arate inaintea adunarii lui Israel. Daca s-ar fi adaugat o singura randuiala la ceea ce
poruncise Cuvantul, sau daca s-ar fi inlaturat oricat de putin din ceea ce spusese acest Cuvant, Domnul nu Si-ar mai fi aratat slava Sa. Ei nu
puteau sa incuviinteze, prin aratarea slavei Sale, nebagarea in seama sau aruncarea Cuvantului Sau. El poate sa rabde nestiinta st
slabiciunea, dar nu poate sa ingaduie neascultarea.

Oh, daca s-ar lua seama la aceasta, mai ales in veacul acesta plin de traditii. As vrea sa indemn cu staruinta pe cititorul meu, din pricina
dragostei si raspunderii pe care o am fata de el, sa se alipeasca de Cuvantul lui Dumnezeu cu toata inima. Sa cerceteze totul in lumina lui, si
sa arunce orice n-are legatura cu el; sa cantareasca totul numai in acest cantar. Daca as face pe cititor sa inteleaga bine numai care este
locul pe care il are Cuvantul lui Dumnezeu, n-as fi scris cartea aceasta in zadar.

Cititorule, opreste-te; si, in fata Aceluia, care cerceteazd inimile, puneti aceastd intrebare: ,in viata mea, in purtarea mea, nu este vreo
abatere sau vreo nepasare fata de Cuvantul lui Dumnezeu?” Fa aceasta fhaintea Domnului. Fii incredintat ca lucrul acesta este de cea mai
mare Tnsemnatate. Daca ai fost varat in ceea ce n-are pecetea lamurita a incuviintarii lui Dumnezeu, arunca-i indata si pentru totdeauna.

Arunca-l, chiar daca ti s-ar infatisa imbrdacat in haina mareata a vremurilor vechi si imputernicit de glasul traditiei. Adu-ti aminte de cuvintele
acestea: ,Domnul a poruncit sa se faca de acum incolo cum s-a facut azi”. Da, adu-ti aminte acum; adu-ti aminte de el in caile tale, in drumul
tau, si nu te departa de el niciodata.

»Aaron si fiii lui au facut toate cele poruncite de Domnul prin Moise” (Cap. 8.36). ,,Moise si Aaron au intrat in cortul intalnirii. Cand au iesit din
el, au binecuvantat poporul. Si slava Domnului s-a aratat intregului popor. Un foc a iesit dinaintea Domnului, si a mistuit, pe altar, arderea de
tot si grasimile. Tot poporul a vazut lucrul acesta; au scos strigate de bucurie, si s-au aruncat cu fata la pamant” (Cap. 9. 23-24). Aceasta a
avut loc in ,ziua a opta”. Aaron, dupa ce a adus jertfa, ridica mainile ca sa binecuvanteze poporul; dupa aceea Moise si Aaron intra in cort si
nu se méai vad, pe cand poporul asteapta afara. In sfarsit, Moise si Aaron, infatisand pe Cristos in insusirea Lui de Preot si de imparat, ies si
binecuvanteaza poporul; slava se arata in toata maretia ei, focul mistuie arderea de tot, si toatd adunarea se inchina pana la pamant inaintea
Domnului.

Aceasta se intampla pe cand se facea sfintirea lui Aaron si a fiilor lui in slujba Domnului. Si mai mult, era urmarea supunerii fata de Cuvantul
Domnului. Dar, inainte ca sa parasim aceasta parte, voi aduce aminte cititorului ca tot cuprinsul capitolelor acestea nu este decat ,,0 umbra a
bunurilor viitoare”(Evr.10. 1). Aaron si fiii lui, impreuna, infatiseaza pe Cristos si casa Sa preoteasca. Aaron, singur, infatiseaza pe Cristos in
slujba Sa de preot si de mijlocitor. Moise si Aaron infatiseaza pe Cristos ca imparat si Preot. ,Ziua a opta” infatiseaza slava invierii, cand
poporul lui Israel va vedea pe Mesia pe scaunul de domnie ca Preot si imparat; si cand slava Domnului va umplea tot pamantul cum acopar
apele fundul marii. Adevarurile acestea sunt aratate pe larg in Scriptura, si stralucesc de la un capat la altul al paginilor insuflate; dar, ca nu
cumva cititorul sa le ia drept noutati indoielnice, il trimet sa caute cel putin locurile aceste din Scriptura: Num. 14. 21; Is. 9. 6-7; 11; 25.
6,12;32.1-2; 35; 37. 31-32; 40.1-5; 54; 59.16-21; ler. 23. 5-8; 30.10-24; 33.6,22; Ezech. 48. 35; Dan. 7.13-14; Osea 14. 4-9;Tefania 3.14-20;
Zah. 3. 8-10, 6. 12-13;14.

intelesul feluritelor jertfe a fost aratat, intru catva, in capitolele dintai ale cartii acesteia; dar versetele acestea fac s& se vada locul insemnat
pe care il are sangele la inchinarea preotilor in slujpa Domnului. Trebuia o ureche stropita cu sange ca sa asculte ce spunea Dumnezeu, o
mana atinsa de sange ca sa faca slujbele locasului sfant, si un picior manjit cu sdnge ca sa mearga in curtea casei Domnului. Totul era
des&varsit. Stropirea cu sdnge era temelia cea mare a oricarei jertfe pentru pacat, iar sdngele era in legiturd cu toate slujbele preotiei. in
slujba aratata in Levitic, se vede lamurit pretul, puterea si multa intrebuintare a sangelui. ,Si dupa Lege aproape totul este curatit cu
sange”(Evrei 9. 22). Cristos a intrat in cer, cu sangele Lui insusi. El se arata pe scaunul slavei in ceruri, din pricina lucrarii de la cruce. Faptul
ca se afla pe scaunul slavei, marturiseste despre pretul si primirea de catre Dumnezeu a sangelui Sau Ispasitor. El este acolo pentru noi.
Chezasie binecuvantata! Este intotdeauna viu. Nu se schimba niciodata, iar noi suntem in El, si asa cum este El. Ne infatiseaza Tatalui
imbracat cu desavarsirea Lui vesnica; si Tatal isi gaseste placerea in noi asa cum isi gaseste placerea in Acela care ne infatiseaza. Unirea
aceasta a noastra cu El este infatisata prin ,Aaron si fiii lui” punand mainile pe capul fiecarui dobitoc adus pentru jertfa. Toti aveau, inaintea
lui Dumnezeu, acelasi pret cu jertfa. Fie ca era ,vitelul adus ca jertfa pentru pacat”, ,berbecele pentru arderea de tot”, sau ,berbecele pentru
inchinarea in slujba Domnului”, ei puneau cu totii mainile peste capetele acestor dobitoace. Este adevarat ca numai Aaron era uns fnainte de
stropirea cu sange. El fusese imbracat cu hainele sale pentru slujba si uns cu untdelemnul sfant mai fnainte decat fiii lui. Pricina este vadita.
Aaron, cand este singur, infatiseaza pe Cristos in toata maretia Fiintei Lui insusi; si, dupa cum stim, Cristos s-a aratat in toata vrednicia Lui
nsusi si a fost uns cu Duhul Sfant, inainte ca sa indeplineasca lucrarea de ispasire. in toate, El are intaietatea (Col. 1).

Totusi, mai pe urma, Aaron este facut una cu fii lui dupa cum si Cristos este una cu poporul Sau. , Caci Cel ce sfinteste si cei ce sunt sfintiti,
sunt dintr-unul” (Evrei. 2.11).

Acum, pe buna dreptate, putem intreba: Ce mai e de facut? Nimic altceva decat sa fie pusa piatra cea mai de sus, cu strigate de bucurie si
cantari de lauda. ,Moise si Aaron au intrat in cortul intalnirii. Cand au iesit din el, au binecuvantat poporul. Si slava Domnului s-a aratat
intregului popor. Un foc a iesit dinaintea Domnului, si a mistuit pe altar arderea de tot si grasimile. Tot poporul a vazut lucrul acesta; au scos
strigate de bucurie si s-au aruncat cu fata la pamant” (stih 23-24). Era strigatul de biruinta, preamarirea lui Dumnezeu. Totul fusese implinit.
Jertfa, preotul cu vestmintele si cu mitra lui, familia preoteasca unitd cu marele preot, binecuvantarea marelui preot, ardtarea imparatului si a



Marelui Preot, in scurt, nimic nu lipsea, de aceea slava dumnezeiasca se arata si tot poporul cade la pamant in semn de preamarire. Avem
aici o priveliste cu adevarat mareata, o infatisare minunat de frumoasa a lucrurilor viitoare. Si sa nu uitam ca tot ce ne este infatisat aici in
umbra, se va implini in totul, nu dupa multad vreme. Marele Preot al nostru a intrat in ceruri Tn puterea unei ispasiri desavarsite. El sta ascuns
acum si cu El sunt, acolo in duh, de altfel, toate madularele familiei preotesti; dar dupa ce se vor scurge cele sapte zile si cand ,a opta zi” isi
va arunca razele ei pe pamant, ramasita lui Israel, poporul ce sta asteptand si pocaindu-se va intampina cu un strigat de biruinta pe Marele

Preot imparatesc. Strans unita cu ramasita aceasta, va fi vazuta o multime de inchinatori avand starea cea mai inadltata.

lata care sunt ,lucrurile bune care au sa vina” pe cari, de buna seama, face sa-ti dai osteneala sa le astepti, caci sunt vrednice de Dumnezeu,
care le da si, prin ele, El va fi slavit pe veci, iar poporul Lui va fi pe veci.

intotdeauna filele istoriei omenirii au fost groaznic manjite. De la inceput pana la sfarsit nu citesti decat istoria caderilor, pacatelor si
nelegiuirilor omului. In mijlocul desfatarilor din gradina Edenului, omul a plecat urechea la minciunile Ispititorului (Geneza 3) Dupa ce a fost
scapat de judecata prin mana dragostei si a alegerii lui Dumnezeu si a fost asezat pe un pamant innoit, el se face vinovat de pacatul
necumpatarii (Gen. 9). Cand a fost dus in Canaan prin puterea bratului Domnului, el a parasit pe Dumnezeu si a slujit lui Baal si Astarteei
(Judec. 2. 13). Ajuns la cea mai mare putere si slava pamanteascd, avand la picioarele lui bogatii nemaipomenite si toate puterile lumii sub
porunca lui, el isi da inima fiicelor celor net&iati imprejur (1 imparati 11). Abia au fost vestite adevérurile binecuvantate ale Evangheliei si a
fost nevoie ca Duhul Sfant sa indemne pe sfinti sa se pazeasca de , lupi rapitori”, ,lepadare de credinta” si orice fel de pacat (Fapt. Ap. 20.
29; 1 Tim. 4. 1-3; 2 Tim. 3. 1-5; 2 Petru 2; luda). Si, ca sa puna varf la toate, avem marturia prorociei despre razvratirea nelegiuita pe care o
va face omul chiar in mijlocul stralucirilor pline de slava din imparatia de o mie de ani (Apoc. 20. 7-10).

Si asa omul strica intr-una. Puneti-l intr-o stare plina de vrednicie si el se va terfeli. Arata-i cea mai mare dragoste si el va intrece masura.
De-l veti inconjura cu un belsug de binecuvantari, se va arata nerecunoscator. Puneti-I in mijlocul unei oranduiri de lucruri, cum nu se mai
poate mai potrivita pentru a inrauri in bine asupra inimii lui si veti vedea cum el va intoarce totul in rdu. Asa e omul. Aceasta e firea
omeneasca sub aratarile ei cele mai frumoase si in imprejurarile cele mai prielnice. Suntem pregatiti deci, intr-o oarecare masura, sa
ascultam, fara prea multa mirare, cuvintele cu care se incepe capitolul nostru: ,Fiii lui Aaron: Nadab si Abihu, si-au luat fiecare cadelnita, au
pus foc in ea, si au pus tamaie pe foc; si au adus astfel inaintea Domnului foc strain, lucru pe care Eu nu li-l poruncisem”. Ce deosebire de
felul cum se sfarsise capitolul dinaintea acestuia!

Acolo totul fusese facut, ,cum poruncise Dumnezeu” si urmarea a fost aratarea slavei. Aici se face un lucru ,,pe care Domnul nu-I poruncise”
si urmarea e judecata. Abia incetase sa rasune cel din urma strigat de biruinta si iata ca se si pregateste aluatul unei inchinari abatute de la
adevar. Abia pusese omul stapanire pe starea voita de Dumnezeu si iata ca o si paraseste cu deplina stiinta, prin nepasarea fata de porunca
dumnezeiasca. Abia isi incep slujba preotii si, chiar de atunci, se abat ingrozitor, de la implinirea datoriei lor sfinte.

Si care era greseala lor? Nu erau ei adevarati preoti? Luasera pe nedrept slujba aceasta? Nicidecum. Erau fiii iui Aaron, adevarate madulare
ale familiei preotesti, preoti oranduiti cum trebuie.

Vasele si vesmintele de care se slujeau apareau de asemenea, ca sunt dupa randuiala lui Dumnezeu. Atunci care era pacatul? Manjisera ei
invelisul cortului sfant cu sange de om, sau necinstisera launtrul lui, prin vreo nelegiuire care loveste cugetul treaz? Nu putem sa credem. Nu
ni se spune decat atat: ,,Au adus fnaintea Domnului foc strain, lucru pe care El nu li-l poruncise”, iata pacatul lor. S-au departat, in inchinarea
lor, in slujba lor, de cuvantul lamurit, de oranduirea aratata de Dumnezeu, care-i invatase lamurit in privinta felului inchinarii si in ce chip au
sa slujeasca.

Am spus mai-nainte ce deplin si de-ajuns e cuvantul lui Dumnezeu, in privinta chiar a tuturor maruntisurilor slujbei preotului. Totul era asa de
bine randuit ca nu mai era nici un gol pe care omul sa creada ca-l poate umplea el, nascocind vreo oranduire care i s-ar fi parut lui potrivita.
»Aceasta a poruncit Domnul”, iata ceea ce era prea de-ajuns. lata ce facea ca totul sa fie foarte limpede si fara intortocheri. Din partea
omului, nu se cerea altceva decat un duh de ascultare, fara cartire, de porunca lui Dumnezeu.

Dar tocmai asta n-a facut-o el. Omul a aratat intotdeauna ca nu-i place sa ramana pe poteca stramta a ascultarii numai de Cuvantul lui
Dumnezeu. Caile piezise par a avea momeli de neinchipuit pentru biata inima omeneasca. ,Apele furate sunt dulci si painea luata pe ascuns
e placutd” (Prov. 9. 17). Asa vobeste vrajmasul, dar inima smerita si ascultatoare stie foarte bine ca drumul supunerii fata de Cuvantul lui
Dumnezeu, e singurul care duce la ,ape”, intr-adevar ,dulci” si la paine care, pe drept, poate fi numita , placuta”. Puteau sa creada Nadab si
Abihu ca si un fel de foc si altul era tot asa de bun, dar nu era treaba lor sa hotarasca asta. Ei ar fi trebuit sa se tina de Cuvantul Domnului,
dar ei au facut de capul lor si apoi au cules roadele amare ale vointelor nesupuse. ,Si nu stie ca cei morti sunt in locuinta mortilor”

LAtunci a iesit un foc dinaintea Domnului, i-a mistuit si au murit Thaintea Domnului”. Nu te poti juca cu un asemenea lucru. Dumnezeu locuia
in mijlocul poporului Sau, ca sa-I carmuiasca, sa-l judece si sa lucreze dupa drepturile Scaunului Lui de domnie. La sfarsitul capitolului 9,
citim: ,Un foc a iesit dinaintea Domnului si a mistuit pe altar arderea de tot si grasimile”. Astfel Dumnezeu arata ca a primit o jertfa bine
placuta. Dar in capitolul 10, vedem judecata Lui cazand asupra preotilor abatuti. Avem o indoita lucrare a focului. Arderea de tot s-a ridicat in
miros placut; dar focul strain a fost lepadat fiind de nesuferit pentru El. Prin cea dintdi Dumnezeu era laudat, dar ar fi fost o necinste pentru El
sa primeasca pe a doua. lata ce-L necinstea. Harul dumnezeiesc primea ceea ce infatisa Jertfa de pret a lui Cristos si gasea placere; dar
sfintenia dumnezeiasca nu putea sa vada rodul voii stricate a omului, care voie nu e niciodatd mai de nesuferit ca atunci cand se amesteca in
lucrurile lui Dumnezeu.

»Moise a zis lui Aaron: ,latad ce a spus Domnul cand a zis: ,Voi fi sfintit de cei ce se apropie de Mine, si voi fi proslavit in fata intregului popor”.
Vrednicia si slava planului intreg atarna de pazirea in totul a drepturilor adevarate ale lui Dumnezeu.

Daca aceste drepturi erau necunoscute sau nesocotite, totul era pierdut. Daca 1i era Tngaduit omului sa manjeasca altarul starii de fata a lui
Dumnezeu, cu foc strain, s-ar fi ispravit cu toate celelalte. Nimic nu trebuia sa se urce din cadelnita preotului, decéat focul curat aprins pe altar
si hranit cu tdmaia curata pisatda marunt. Frumoasa infatisare a inchinarii cu adevarat sfinte, care se aduce Tatalui in Numele Fiului si prin
puterea Sfantului Duh. Nu i se poate ingadui omului sa-si amestece gandurile sau nascocirile lui in inchinarea lui Dumnezeu. Toate silintele lui
nu-I duc mai departe decat la aducerea unui ,foc strain”, unei tdmaie necurate si unei inchinaciuni prefacute. Tot ce poate face el mai bun, in



privinta aceasta, nici nu poate fi privit de Dumnezeu.

Nu vorbesc de silintele cinstite ale sufletelor serioase, care cauta pacea cu Dumnezeu, silintele ne-prefacute ale cugetelor drepte, desi
neluminate, ca sa ajunga la cunostinta iertarii pacatelor prin fapte ale legii sau prin poruncile unei ,tabere” religioase. Astfel de nazuinte vor
avea ca urmare, fara indoiala, prin nespusa bunatate a lui Dumnezeu, vederea limpede a unei mantuiri cunoscute si pretuite. Ele dovedesc
prea lamurit ca sunt in cautarea pacii cu tot dinadinsul, desi dovedesc, iarasi limpede, ca n-au gasit inca pacea. Nu e nimeni care sa fi urmat,
fara prefacatorie, cele mai slabe licariri ce i-au luminat mintea si sa nu fi primit mai mult la vreme potrivita. ,Celui ce are, i se va mai da; si
cararea celor drepti este ca lumina stralucitoare, care merge crescand pana ce se face ziua deplin”.

Se intelege ca lucrul acesta este plin de imbarbatare, dar nu dezvinovateste intru nimic nascocirile nelegiuite ale omului cu privire la
inchinarea si slujba Domnului. Astfel de nascociri au, ca urmare neaparata, judecata, mai curand sau mat tarziu, caci Dumnezeul cel drept nu
poate suferi ca drepturile Sale sa fie nesocotite. ,Voi fi sfintit in acei ce se apropie de Mine si voi fi slavit naintea intregului popor”.

Oamenilor li se va da potrivit cu marturisirea lor. Cei care cauta, cu tot dinadinsul, vor gasi negresit; dar, cand oamenii se apropie ca
inchinatori, nu mai trebuiesc socotiti cautatori, ci marturisind ca au gasit; si atunci, daca din cadelnita lor se ridica un fum necurat, daca ei
aduc lui Dumnezeu o inchinare prefacuta, daca se lauda ca pasesc in templu, fara sa fie nici spalati, nici sfintiti, nici smeriti si daca aduc pe
altar ce vor ei, cand voia le e indreptata spre rau, care va fi urmarea? Judecata. Da, curand sau mai tarziu, judecata va veni negresit. Nici nu
s-ar putea altfel. Si nu numai ca, la sfarsit, va veni judecata, dar cerul va lepada, numaidecat, orice inchinare care nu se aduce Tatalui, in
Numele Fiului, prin puterea Sfantului Duh.

Pe cat e de gata harul lui Dumnezeu sa primeasca cele mai slabe suspine ale unei inimi ne-prefacute, tot pe atata de gata e si sfintenia lui sa
arunce orice ,foc strain”. Trebuie ca El sa judece orice inchinare facuta din prefacatorie, cu toate ca ,El nu stinge niciodata fitilul care abia
mai fumega, nici nu frange trestia zdrobita”. Gandul acesta ne umple de temere, daca ne aducem aminte de miile de cadelnite care scot fum
dintr-un foc strdin, pe tot intinsul pamantului pe unde se afla crestindtatea, Dumnezeu, prin harul Lui imbelsugat sa mareasca numarul
inchinatorilor adevarati, al celor ce se inchina Tatalui in Duh si in adevar (loan 4).

E mult mai placut sa te gandesti la adevarata inchinare, care se Tnaltad din inimi curate pana la scaunul de domnie al lui Dumnezeu, decat sa
te opresti, fie si numai pentru o clipa, asupra inchinarii abatute, care, nu dupa multa vreme, va avea parte de judecata lui Dumnezeu asupra
ei.

Toti cati, prin harul lui Dumnezeu, cunosc iertarea pacatelor lor prin sangele ispasitor al lui Isus Cristos, pot sa se inchine Tatalui in Duh si in
adevar.

Ei stiu cui se Inchina, intr-al cui nume si prin ce putere. Aceste lucruri nu pot fi invatate decat de la Dumnezeu. Inima fireasca n-are ce face cu
ele, nu sunt pamantesti, ci duhovnicesti si ceresti. Cea mai mare parte din ceea ce oamenii numesc inchinare adusa lui Dumnezeu, nu este,
oricand ai cauta, decat un ,foc strain”. Nu este n aceasta inchinare nici foc curat, nici ,tamaie”, de aceea cerul nu poate s-o primeasca si
daca nu se vede judecata lui Dumnezeu cazand peste aceia care se inchina astfel, cum a cazut peste Nadab si Abihu, aceasta e numai din
pricina ca ,Dumnezeu e in Cristos impacand lumea cu El, netinandu-le in socoteala pacatele lor”. Nu pentru ca inchinarea aceasta ii place lui
Dumnezeu, ci pentru ca El e indurator.

Cu toate acestea se apropie cu repeziciune timpul cand focul strdin va fi stins pentru totdeauna, cand scaunul de domnie al lui Dumnezeu nu
va mai fi necinstit prin norii de tamaie necurata ridicandu-se de la niste inchinatori necurati, cand tot ce e stricat va fi dat la o parte si lumea
intreaga nu va fi decat un mare templu, in care toti se vor inchina singurului Dumnezeu adevarat Tata, Fiu si Duh Sfant, in veci de veci.

lata asteptarea celor rascumparati, si, slava lui Dumnezeu, numai putina vreme si toate dorintele lor arzatoare vor fi implinite si implinite
pentru totdeauna, in asa fel ca fiecare din ei va zice ca imparateasa din Seba: ,,Nu mi se spusese nici pe jumatate”. Dumnezeu sa grabeasca
aceasta fericita clipa.

Sa ne intoarcem acum la capitolul nostru si sa cautam sa luam cateva invataturi bune, caci ele sunt cu adevarat vindecatoare intr-un veac ca
acesta, cand ,focul strain” se rasfata din plin in jurul nostru. E ceva grozav de izbitor in felul cum a primit Aaron aceasta aspra lovitura a
judecatii lui Dumnezeu. «Aaron a tacut”.

Ceea ce se vedea era zdrobitor. Amandoi fiii lui erau secerati de moarte, unul intr-o parte si altul intr-alta, omorati de focul judecatii lui
Dumnezeu.( De teama ca nu cumva vreun cititor sa aiba vreo greutate cu privire la sufletele lui Nadab si Abihu, voi spune ca n-ar trebui sa
vorbim niciodata de asa ceva. in imprejuréri de acestea cum e a lui Nadab si Abihu (Lev. 10); a lui Core si tovarasilor lui (Num. 16); intregului
popor ale caror trupuri au cazut in pustie, afara de losua si Caleb (Num. 14 si Evr. 3); a lui Acan si familia lui (losua 7); a lui Anania si Safira
(Fapte 5); ale celor judecati pentru ne-nfranare la masa Domnului (1Cor 11) in toate imprejurarile de felul acesta, niciodatd nu se vorbeste
despre mantuirea sufletului. Ni se pune in fatd numai fapte adevarate ale lui Dumnezeu in carmuirea poporului Sau. Si faptul acesta ia orice
povara de pe suflet. Dumnezeu locuia odinioard, intre heruvimi, Tn cortul marturiei ca sa judece pe poporul Sau, Tn orice privintda, acum Duhul
Sfant locuieste in Biserica pentru ca s-o carmuiasca potrivit cu desavarsirea starii Lui de fata. El era asa de adevarat si asa de personal ca pe
El 11 minteau Anania si Safira si El i-a judecat. Era o aratare a felului Sau de carmuire asa de vazuta si asa de mijlocita ca si aceea pe care o
gasim la Nadab si Abihu, la Acan sau oricare altul)

El venea ca sa-i vada Tmbracati cu vesmintele slavei si ale frumusetii, spalati, imbracati si unsi. Ei statusera cu el Tnaintea Domnului, ca sa fie
asezati si sfintiti in slujba lor de preoti. Adusesera impreuna cu el jertfele oranduite. Vazusera razele slavei lui Dumnezeu iesind din nor si
focul cazand peste jertfa ca s-o mistuie. Auzisera strigatele de biruinta scoase de multimea inchinatorilor. Toate acestea abia-i trecusera pe
dinaintea ochilor si acum vai, amandoi fiii zaceau intinsi dinaintea lui; ii lovise moartea. Focul Domnului, care fusese hranit din belsug printr-o
jertfa primita, cazuse acum asupra lor, judecandu-i. Si ce putea sa zica el? Nimic. ,Aaron a tacut”. ,Am ramas mut, nu mi-am deschis gura,
caci Tu ai facut aceasta”. Era mana lui Dumnezeu si oricat de greu ar fi parut ea in judecata carnii si a sédngelui, el nu putea, cu toate acestea,
decat sa-si plece capul in tacere si intr-o liniste adanca. ,,Am ramas mut... caci Tu ai facut aceasta”. Aceasta era purtarea potrivita pentru
clipa cand Dumnezeu cerceta pe al Lui.



Poate ca simtea Aaron ca pana si stalpii casei lui ii erau mistuiti de judecata lui Dumnezeu si, cu toate acestea, el nu putea decat sa ramana
intr-o uimire tacuta, ori cat de grea ar fi fost starea lucrurilor. Un tata lipsit de doi fii ai lui, intr-un chip si in imprejurari asa de deosebite, nu
era ceva de toate zilele. Era o lamurire grozav de izbitoare a cuvintelor psalmistului: ,,Dumnezeu este infricosat ih adunarea cea mare a
sfintilor si de temut pentru toti cei ce. stau in jurul Lui” (Ps. 89.7). ,,Cine nu se va teme de Tine, Doamne si cine nu va da slava Numelui Tau”
De-am putea noi sa invatam aceasta lectie si sa mergem in pace inaintea Domnului, sa pasim in templul Domnului, lasandu-ne incaltamintea
si cu tot respectul. Cadelnita noastra de preoti, de ar avea in ea totdeauna aceasta singura hrana, tamaia desavarsirii felurite a lui Cristos,
pisata marunt, iar focul sfant sa fie aprins de flacara Duhului.

Orice vine din puterea fireasca, tot ce e urmare a muncii si a voii omului, tamaia cea mai scumpa pe care si-ar putea-o inchipui omul, ravna
cea mai infocata a unei predari firesti, toate acestea nu sunt decat ,,un foc strain” si au ca urmare judecatile grozave ale Domnului Dumnezeu
Cel Atotputernic.

0O, de am avea noi intotdeauna inimi cu adevarat ne-prefacute si un duh de inchinare inaintea Dumnezeului si Tatalui nostru.
Cu toate acestea, o inima dreapta, dar sfioasa, sa nu-si piarda nadejdea, nici sa nu se inspaimante.

Se Intampla adesea ca, acei care ar trebui cu adevarat sa se sperie, nici nu le pasa, iar aceia, pentru care Duhul harului n-ar avea decat
cuvinte de mangaiere si de imbarbatare, iau pentru ei, in chip gresit, mustrarile aspre ale Sfintelor Scripturi. Fara indoiala, ca o inima blanda
si smerita care tremura la Cuvantul lui Dumnezeu, nu sta bine, dar trebuie sa ne aducem aminte ca un tata isi mustra copilul, nu pentru ca
nu-l socoteste copil al lui, ci tocmai dimpotriva; si una dintre cele mai bune dovezi despre aceasta legatura este faptul ca fiul primeste
mustrarea si se foloseste de ea. Glasul tatalui, chiar si atunci cand el mustra aspru, tot va atinge inima fiului, dar, de buna seama, nu pentru
ca sa ridice in inima acestuia indoieli cu privire la legatura lui de rudenie cu cel care vorbeste. Ar fi jalnic, ca un fiu sa nu se mai creada fiu de
cate ori il mustra tatal. Judecata, cere a cazut asupra familiei lui Aaron, nu I-a facut pe acesta sa aiba indoieli ca mai e intr-adevar mare preot.
Ea il invata insa cum trebuie sa se poarte in aceasta inalta si sfanta stare.

»Moise a zis lui Aaron, lui Eleazar si lui ltamar, fiii lui Aaron: ,,Sa nu va descoperiti capetele si sa nu va rupeti hainele, ca nu cumva sa muriti sl
sa Se manie Domnul impotriva intregii adunari. Lasati pe fratii vostri, pe toata Casa lui Israel, sa planga arderea care a venit de la Domnul.
Voi sa nu iesiti din usa cortului intalnirii, ca sa nu muriti, caci untdelemnul ungerii Domnului este peste voi”. Ei au facut cum zisese Moise”.

Aaron, Eleazar si Itamar, trebuiau sa nu se miste din locul lor inaltat; din vrednicia, la care fusesera chemati.

Nici pacatul, nici judecata pe care o adusese el, nu trebuia sa atinga pe acei care purtau vestminte preotesti si care erau unsi cu
yuntdelemnul Domnului”. Acest untdelemn sfant ii asezase intr-un loc aparat, unde inrauririle pacatului, ale mortii si ale judecatii, nu-i mai
puteau atinge.

Puteau ,sa planga arderea” cei care erau afara, departe de altar, cei care nu erau preoti, dar Aaron si fiii sai trebuiau sa-si implineasca mai
departe slujba lor sfanta, ca si cum nu s-ar fi intdmplat nimic. Ca niste preoti ai altarului, ei nu trebuiau sa planga, ca in fata mortii, ci sa-si
plece capetele lor unse, in fata judecatii lui Dumnezeu.

Focul lui Dumnezeu” putea sa iasa si sa-si faca lucrarea lui de judecata, dar un preot credincios nu se intreba ce a venit sa faca acest foc. Fie
ca arata incuviintarea lui Dumnezeu, mistuind o jertfa, fie ca arata mania Lui, mistuind pe acei care aduceau ,un foc strain”, preotul n-avea
decat sa se inchine. Acest foc era semn vadit ca Dumnezeu era de fata in mijlocul lui Israel si fie ca El lucra ,in har”, fie ,in judecata”, datoria
tuturor preotilor credinciosi era s& se inchine. ,Voi canta bun&tatea si judecata; Tie, Dumnezeule, iti voi canta”.

in toate acestea, avem pentru suflet o lectie sfantd. Cei impacati cu Dumnezeu, prin sangele Domnului Isus si prin ungerea Sfantului Duh,
trebuie sa umble dincolo de inrauririle firesti. Apropierea lui Dumnezeu da sufletului o astfel de cunostinta a cailor Sale, o astfel de pricepere
a dreptatii planurilor Sale, incat poate sa i se inchine, chiar si atunci cand o loviturd a mainii Lui i-a rapit ce avea mai drag. Dar poate ca va
zice cineva: Ce, noi nu suntem oameni? Voi intreba si eu la randul meu: Aaron si fiii lui nu erau oameni? Ba da, dar se inchinau ca niste preoti.
E un gand foarte adanc acesta. Ni se descopere o zare de ganduri, de simtiri si de incercari, in care omul firesc nu va putea sa se miste
niciodata si despre care el nu stie nimic, cu toata ciopleala si ascutirea simtirilor cu care se lauda. Pentru ca sa putem prinde adancimea,
intelesul, si puterea acestei taine sfinte, trebuie sa mergem in templul lui Dumnezeu, cu adevarata putere de preoti.

Proorocul Ezechiel o fost chemat, odinioara, sa invete aceasta lectie grea: ,,Cuvantul Domnului mi-a vorbit astfel: ,,Fiul omului, iata iti voi rapi
printr-o lovitura ce ti-e mai scump in ochi. Dar sa nu te jelesti, nici sa nu plangi, si sa nu-ti curga lacrimile pentru ea. Suspina in tacere, dar nu
pléange ca la morti! Leaga-ti turbanul, pune-ti incaltamintea in picioare, nu-ti acoperii barba si nu manca painea oamenilor... A doua zi
dimineata, am facut cum mi se poruncise” (Ezechiel 24.15-18). Ni se va spune ca acesta era un semn pentru Israel. Asa e, dar asta dovedeste
ca, In marturia de prooroci ca si in inchinarea de preoti, trebuie sa ne ridicam deasupra tuturor cerintelor si inrauririlor firii si ale pamantului.
Fiii lui Aaron si sotia lui Ezechiel au fost secerati printr-o singura lovitura si, cu toate acestea, nici proorocul, nici preotul n-a trebuit sa-si
descopere capul, nici sa verse vreo lacrima.

O, draga cititorule, cat am inaintat noi, eu si tu, in aceasta cunoastere adanca? Fara indoiala ca atat cititorul cat si cel cere scrie au de facut
aceeasi marturisire umilitoare. Vai prea adesea noi mergem ,ca oamenii” si mancam ,painea oamenilor”. Prea adesea, noi ne lasam pradati
de drepturile noastre ca preoti, prin uneltirile firii si Tnrauririle pamantului. E lucru insemnat sa veghem si sa ne ferim de-aceste fnrauriri.
Nimic nu ne poate feri inima de puterea raului si sa-i pastreze fragezimea duhovniceasca decat incredintarea ca stam, Tn apropierea lui
Dumnezeu, ca preoti. Toti credinciosii sunt preoti ai lui Dumnezeu si nimic nu le poate rapi aceasta stare a lor. Dar daca n-o pot pierde, ei pot
totusi sa se abata grozav de la implinirea slujbei lor preotesti. E bine sa se faca deosebire intre aceste doua lucruri. Unii, neuitdndu-se decat
la adevarul de pret al sigurantei credinciosului, uita ca el poate sa greseasca in implinirea slujbei lui preotesti. Altii, dimpotriva, privesc numai
la lipsuri si pierd siguranta.

Doresc ca cititorul sa se fereasca de amandoua greselile.



Pentru aceasta, el trebuie sa fie bine lamurit in ce priveste mantuirea vesnica oricarui madular din adevarata casa preoteasca, dar, in acelasi
timp, sa nu uite ca e in stare sa aiba destule caderi, si, deci, e nevoie sa vegheze neincetat si sa se roage, ca sa nu cada. Dea Dumnezeu ca
toti aceia, care au cunoscut starea inalta de preoti ai lui Dumnezeu, sa fie feriti, prin harul Sau, de orice fel de lipsuri si pacate, fie ele manjiri
personale, ori aducerea a ceva ce infatiseaza un ,foc strdin”, pe care nu stiu unde il gasesti, in cea care-si zice biserica azi.

,Domnul a vorbit lui Aaron si a zis: , Tu si fiii tai impreuna cu tine sa nu beti vin, nici bautura ametitoare, cand veti intra in cortul intalnirii, ca
sa nu muriti: aceasta va fi o lege vesnica pentru urmasii vostri, ca sa puteti deosebi ce este sfant de ce nu este sfant, ce este necurat de ce
este curat si sa puteti invata pe copiii lui Israel toate legile, pe care li le-a dat Domnul prin Moise” (vers. 8-11).

Vinul atata firea pamanteasca si orice atatare de acest soi vatama linistea si taria sufletului, care sunt de neaparata nevoie pentru a implini,
cum trebuie, slujba de preot. Nu numai ca nu trebuie sa intrebuintam mijloace ca sa atatam firea veche, dar trebuie s-o socotim ca pe ceva
care nu mai e. Numai asa vom fi in starea de suflet potrivita ca sa slujeasca in altar, ca sa judecam fara partinire, intre ceea ce este manjit si
ce e curat, sa l[amurim si sa spunem altora gandurile lui Dumnezeu.

Sa se gandeasca fiecare, ce este pentru el vinul sau bautura tare.( Unii, avand in vedere locul pe care-l are aceasta invatatura despre vin,
gandesc ca pe Nadab si Abihu bautura i-a facut sa aduca ,foc strain”. Oricum ar fi, noi trebuie sa fim recunoscatori ca gasim aici o invatatura
de pret in ce priveste purtarea noastra ca preoti duhovnicesti. Trebuie sa ne ferim de tot ce ar face omului duhovnicesc, ceea ce face vinul
omului firesc. Aproape ca nu e nevoie sa mai spunem ca crestinul trebuie sa fie cu cea mai mare bagare de seama la ce priveste folosinta
vinului ori bauturilor tari. E ingrozitor sa vezi pe un crestin rob al unui obicei, oricare ar fi el. Aceasta dovedeste ca el nu-si rastigneste si nu-si
stapaneste trupul lui si e in primejdie sa fie lepadat” (1 Cor. 9. 27).

Lucrurile care pot sa atate firea noastra sunt felurite, intr-adevar bogatia, ambitia, politica st atatea alte pricini de intrecere cu lumea din jurul
nostru.

Toate lucreaza cu o putere atatatoare asupra firii noastre si ne fac cu totul neputinciosi pentru orice slujba de preot. Daca inima ti-e plina de
mandrie, de pofte ori de pizma, nu mai poti sa te bucuri de aerul curat din altar, nici sa-ti implinesti slujba sfanta de preot. Vorbesc oamenii
de indemanarea sufletului omenesc, sau de usurinta cu care el frece dintr-odata de la un lucru la altul. Dar omul cel mai inzestrat de pe
pamant n-are sa poata trece de la o convorbire lumeasca privitoare la literatura, negustorie, ori politica, in ascunzisul sfant al sfantului locas;
unde e de fatéa Dumnezeu; si tot asa ochiul, intunecat de inrauririle acestor fel de privelisti, nu va mai fi in stare sa vada bine, cum i se cade
preotului, deosebirea ,intre ce este sfant si ce nu este sfant, intre ce este necurat si ce este curat”. Nu, iubiti cititori, preotii lui Dumnezeu nu
trebuie sa se apropie de ,vin si de bautura tare”. Drumul lor este un drum de sfanta despartire si lepadare de sine. Ei trebuie sa se inalte
deasupra Tnrauririlor aduse de bucuriile si durerile pamantesti. Singurul lucru pe care-l au de facut cu bautura tare este ,s-o toarne in locul
sfant ca jertfa de bautura tare Domnului” (Num. 28.7). Cu alte cuvinte, bucuria preotilor lui Dumnezeu nu e bucuria pamantului, ci bucuria
cerului, a sfantului locas. Bucuria Domnului e taria lor”.

Dea Domnul ca aceste invataturi sfinte sa fie mai bine cantarite de noi. E neindoios lucru, ca avem mare nevoie de ele. Daca suntem
nepasatori fata de datoriile noastre de preoti, totul va merge rau.

Cand privim tabara lui Israel, vedem trei cercuri din care cel mai dinlduntru avea in mijloc sfantul locas. Era intai cercul luptatorilor (Num.
1.2). Apoi, cercul levitilor in jurul cortului (Numeri 3.4). in sfarsit, cercul dinlauntru al preotilor care slujeau in locul sfant. S& ne amintim ca
crestinul e chemat sa umble in toate aceste cercuri. El intra, lupta ca un ostas (Ef. 6.11-17; 1 Tim. 1.18; 6,12; 2 Tim. 4.7). Slujeste ca un levit
n mijlocul fratilor dupad méasura lui (Mat. 25.14-15; Luca 19. 12.1 3). in sfarsit, el se inchin& ca preot in locul sfant (Evrei 13. 15-16; 1 Petru 2.
5.9). Starea aceasta din urma va fi vesnica. De altfel, numai fiind in stare sa ne miscam in acest loc sfant, vom putea sa ne implinim, cum
trebuie, si celelalte insarcinari si raspunderi. Prin urmare tot ce impiedeca slujba noastra de preoti, tot ce ne indeparteaza de centrul cercului
din mijloc, unde ni s-a dat harul sa stam, intr-un cuvant tot ce ne strica legatura noastra sau intuneca vederea de preoti, trebuie neaparat sa
ne faca neputinciosi sa ne implinim lucrarea la care suntem chemati si nici lupta n-o mai putem duce.

Acestea sunt lucruri foarte insemnate si e bine sa ne oprim cu tot-dinadinsul asupra lor. Trebuie sa ne pastram inima dreapta, cugetul curat,
ochiul simplu, vederea duhovniceasca ne-tulburata. Trebuie sa cautam cu credinciosie si ravna sa nu ne lipsim sufletul de locul sfant, altfel
totul va merge rau. Trebuie pastrata legatura personala cu Dumnezeu; fara ea vom fi slugi netrebnice si ostasi biruiti. In zadar ne vom
framanta alergand incoace si incolo pentru ceea ce numim slujire, in zadar vom impleti vorbe frumoase cu privire la armele si lupta
crestinului. Daca nu ne pastram ne-manjite vesmintele de preoti si daca nu ne pazim de tot ce atata firea noastra, vom cadea negresit.
Trebuie ca preotul sa-si pastreze inima cu grija, altfel levitul va gresi, iar ostasul va fi batut.

Trebuie dar sa stim, Tnca odatd, ca este datoria fiecaruia sa-si dea socoteala bine de ceea ce este pentru el ,vinul si bautura tare”, de ceea ce
il atata, de ceea ce ii toceste priceperea duhovniceasca si-i tulbura vederea duhovniceasca. Poate ca pentru unul e o piata, o expozitie de
animale, ori o gazeta. Poate ca e cine stie ce lucru mic. Dar n-are a face ce e: daca asta atata, ne va face neputinciosi sa slujim ca preoti, si,
daca nu ne mai inchinam ca preoti, apoi nu mai suntem buni nici de altceva, pentru ca izbanda noastra, in orice privinta si pentru lucrurile
mici ale slujbei noastre, atarna intotdeauna de masura in care il slavim pe El.

Sa ne deprindem deci sa ne judecam pe noi insine, sa veghem asupra obiceiurilor noastre, asupra cailor, gandurilor, gusturilor si tovarasiilor
noastre. Daca, prin harul lui Dumnezeu, descoperim ceva care ar putea sa ne abata de la deprinderile sfinte ale sfantului locas, sa-l lepadam,
oricat ar costa.

Sa nu ne lasam robi nici unui obicei. Legatura cu Dumnezeu sa ne fie mai scumpa decat orice; caci, cu cat vom pretui mai mult aceasta
legatura, cu atat vom veghea si ne vom ruga mai mult, si ne vom pazi de tot ce ne-ar putea lipsi de ea, de tot ce ne-ar atata, tulbura, sau
zdruncina.(Unii vor crede, poate, ca spusele din Levitic 10.9, Tngaduie cate-odata, folosinta lucrurilor care cauta sa atate pe omul firesc pentru
ca e scris: ,Sa nu beti vin, nici bautura ametitoare, cand veti intra in cortul intalnirii”. La aceasta vom raspunde ca, pentru crestin, cortul
intalnirii nu e un loc unde el ar merge cateodata, ci e locul unde trebuie sa slujeasca si sa se inchine necurmat. Aici trebuie ,sa se miste si sa
fie”. Cu cat vom trai mai mult in fata lui Dumnezeu, cu atat mai putin vom putea ingadui sa ne departeze ceva de El si nici unul din cei ce
cunosc aceasta fericire n-o sa se poarte cu usuratate, oricare «ar fi lucrul care l-ar lipsi de aceasta. Pe intreg pamantul, nu se gaseste un



singur lucru, care, pentru o inima duhovniceascad, sa pretuiascd macar cat un ceas de legatura cu Dumnezeu.)

»Moise a zis lui Aaron, lui Eleazar si lui Itamar, cei doi fii care mai ramasesera: ,Luati partea din darul de mancare ramasa din jertfele
Domnului mistuite de foc, si mancati-o fara aluat langa altar: caci este un lucru sfant. S-o mancati intr-un loc sfant; acesta este dreptul tau si
al fiilor tai ca parte din darurile de mancare mistuite de foc inaintea Domnului, caci asa mi-a fost poruncit” (vers. 12-13).

Putine lucruri sunt asa de grele, ca rdmanerea la inaltimea lui Dumnezeu, atunci cand s-a aratat slabiciunea omeneasca. Suntem ca David,
cand a facut Domnul o spartura lovind pe Uza, pentru ca-si intinsese mana catre chivot: ,,David s-a temut de Dumnezeu in ziua aceea si-a zis:
Cum sa aduc chivotul lui Dumnezeu la mine acasa.” (I Cron.13-12)?.

E foarte greu sa te pleci inaintea judecatii lui Dumnezeu si, in acelasi timp, sa pastrezi gandurile lui Dumnezeu.
Se poate ca atunci sa cobori masura si sa te dai jos din locurile ceresti pana pe pamantul oamenilor.

Trebuie sa ne pazim foarte mult de aceasta primejdie cu atat mai mult ca cat imbraca haina neincrederii in sine si a smereniei. Cu toate cele
ce se intamplasera, Aaron si fiii lui, trebuiau s& manance darul de mancare intr-un loc sfant. Trebuia sa-| manance nu pentru ca totul se
petrecuse bine, ci ,pentru ca acesta e dreptul tau si asa mi s-a poruncit”. Cu toate ca se pacatuise acolo, totusi locul lor era in cort si cei ce
se gaseau acolo aveau unele lucruri ,date” lor dupa randuiala lui Dumnezeu.

Chiar daca omul ar fi avut mii si mii de lipsuri, Cuvantul lui Dumnezeu nu putea sa aiba vre-unul; si acest Cuvant dadea tuturor preotilor
credinciosi, niste binecuvantari de care ei aveau dreptul sa se bucure. Oare preotii lui Dumnezeu nu mai trebuiau sa aiba acum nici o hrana,
pentru ca se faptuise un pacat? Cei care ramasesera trebuiau acum sa rabde de foame, pentru ca Nadab si Abihu adusesera foc strain?
Negresit ca nu. Dumnezeu e credincios si nu va ingadui niciodata ca cineva sa stea cu mainile goale in fata Lui binecuvantata. Fiul risipitor
poate sa rataceasca, sa greseasca, sa-si cheltuiasca tot si sa ajunga in saracie; dar totdeauna va fi adevarat ca ,in casa tatalui sau e belsug
de paine”.

,Sa mancati de asemenea intr-un loc curat, tu, fiii tai si fiicele tale impreuna cu tine, pieptul care a fost leganat intr-o parte si intr-alta si spata
care a fost adusa ca jertfa prin ridicare, caci ele va sunt date, ca un drept cuvenit (ie si ca un drept cuvenit fiilor tai, din jertfele de multumire
ale copiilor lui Israel.....printr-o lege vesnica asa cum a poruncit Domnul” (vers.14-15). Ce tarie si cata statornicie avem aici! Toate
madularele familiei preotului, ,fiicele” ca si ,fiii”, toti, oricare ar fi masura de putere sau de intelegere a lor, trebuie sa se hraneasca din
.piept” si din ,spata”, care infatiseaza dragostea si puterea adevaratei jertfe de multumire, inviate din morti si infatisate inaintea lui
Dumnezeu. Aceasta binecuvantare de pret o aveau, pentru ca le fusese , data printr-o lege vesnica asa cum a poruncit Domnul”. lata
siguranta celui credincios fata de orice s-ar intdmpla. Oamenii pot avea lipsuri si pacate; pot aduce foc strain, dar familia preoteasca a lui
Dumnezeu nu trebuie sa fie lipsita niciodata de partea bogata de mila pe care i-a pregatit-o iubirea lui Dumnezeu si pe care i-a chezasuit-o
credinciosia lui Dumnezeu ,printr-o lege vesnica”.

Cu toate acestea, nu trebuie sa amestecam binecuvantarile pe care le aveau toti cei din familia lui. Aaron, ,fiicele ca si fiii” cu acelea de care
mi se puteau bucura decat cei de parte barbateasca din acea familie. Am mai spus lucrul acesta atunci cand am cercetat darurile. Unele
binecuvantari sunt pentru toti credinciosii, de indata ce sunt credinciosi, dar sunt altele care cer o mai mare masura de cunostinta
duhovniceasca si de destoinicie preoteasca pentru ca sa fie pricepute si gustate. Si nu numai ca e nefolositor, dar e vatamator chiar sa
spunem ca ne bucuram de cele care cer o pricepere mai mare decat cea pe care o avem. Una e sa nu-ti parasesti drepturile care-ti sunt
,date” de Dumnezeu si pe care nimeni nu ti le poate lua niciodata, si alta e sa te pretinzi ca ai o pricepere duhovniceasca pe care n-ai atins-o
niciodata. Fara indoialad ca trebuie sa dorim cu infocare cea mai larga masura de legatura preoteasca, cea mai inalta treapta de binecuvantari
ale preotilor, dar una e sa doresti un lucru si alta e sa pretinzi ca-l ai.

Acest gand va arunca multa lumina asupra partii de la urma a capitolului nostru.

»Moise a cautat tapul adus ca jertfa de ispasire, si iatd ca fusese ars. Atunci s-a maniat pe Eleazar si Itamar, fiii care mai ramadsesera lui Aaron
si a zis: ,Pentru ce n-ati mancat jertfa de ispasire intr-un loc sfant; si Domnul v-a dat-o ca sa purtati nelegiuirea adunarii, si sa faceti ispasire
pentru ea Tnaintea Domnului, iatd ca sangele jertfei n-a fost dus inauntrul sfantului locas; trebuia s-o mancati in sfantul locas cum am
poruncit”. Aaron a raspuns lui Moise: ,lata ei si-au adus azi jertfa de ispasire si arderea lor de tot inaintea Domnului; si, dupa cele ce mi s-au
intdmplat daca as fi mancat azi jertfa de ispasire, ar fi fost bine oare thaintea Domnului? ,Moise a auzit si a fost multumit cu aceste cuvinte”.

Fiicelor lui Aaron nu le era ingaduit sa manance din ,Jertfa pentru pacat”. Aceasta nu era decat pentru ,fii”, si infatisa treapta cea mai inalta
a slujbei preotesti. Cel ce manca din jertfa pentru pacat se facea una cu cel ce o aducea si aceasta cerea o masura de pricepere si putinta de
a purta infatisate de ,fiii lui Aaron. Cu toate acestea, cu acest prilej, Aaron si fiii lui nu erau in stare sa se ridice, la aceasta sfanta inaltime. Ar
fi trebuit sa se ridice dar nu s-au ridicat. ,,Dupa cele ce mi s-au intdmplat, zice Aaron. Fara indoiala ca asta era o greseala de plans si, cu toate
acestea, ,Moise a auzit si a fost multumit cu aceste cuvinte”. E mult mai bine sa fim deschisi in marturisirea caderilor si nepasarii noastre
decat sa avem pretentia unei puteri duhovnicesti fara nici o temelie.

Si astfel capitolul zece din Levitic se incepe printr-un pacat si se sfarseste printr-o greseald. Nadab si Abihu aduc ,foc strain”, iar Eleazar si
Itamar nu sunt in stare sa manance jertfa pentru pacat. Pacatul are ca urmare judecata lui Dumnezeu, iar greseala e privita cu ingaduinta de
Dumnezeu. Nu putea fi nici o Tngaduinta pentru ,focul strain”. Aceasta insemna o calcare pe fata a poruncii lui Dumnezeu. E vadit ca e o
mare deosebire intre calcarea gandita a unei porunci [amurite si intre neputinta numai de a te ridica la inaltimea voita de Dumnezeu. In cazul
intai, Dumnezeu e necinstit in chip deschis; in al doilea, te nedreptatesti pe tine insuti, lipsindu-te de o binecuvantare a ta. N-ar trebui sa se
intdmple nici una, nici alta, dar e usor sa vedem deosebirea dintre ele.

Dumnezeu, in harul Lui necuprins, sa ne faca sa locuim totdeauna in ascunzisul sfant al starii lui de fata, ramanand in iubirea Lui si
hranindu-ne din adevarul Lui.



Asa vom fi feriti de ,focul strain” si de ,bautura ametitoare”, adica de orice inchinare prefacuta si de orice atatare a carnii sub toate
infatisarile ei. Astfel vom fi in stare sa ne purtam cum se cuvine pana in cele mai mici lucruri ale slujbei noastre de preoti si sa ne bucuram de
toate binecuvantarile starii noastre de preoti.

Legatura crestinului e foarte simtitoare. Orice inraurire cat de mica a acestei lumi rele o poate rupe. Ea nu poate trai decat sub inraurirea
binefacatoare a cerului, dar se inchide negresit la cea mai mica suflare a lumii si a pornirii noastre firesti. S8 ne aducem aminte de aceste
lucruri si sa ne straduim sa ramanem totdeauna fnauntrul templului sfant, in care Dumnezeu e de fata. Acolo totul e curat, sigur si ferice.

Pe buna dreptate, cartea Leviticul poate fi numita ,,calauza preotului”. Ea are in totul trasatura aceasta. E plina de indrumari pentru aceia
care doresc sa traiasca in bucuria apropierii de Dumnezeu, ca preoti.

Daca Israel ar fi mers cu Dumnezeu, prin harul care ia scos din Egipt, ei ar fi fost pentru El ,,0 imparatie de preoti si un neam sfant” (Exod
19:6). Dar ei n-au vrut. Au stat departe. S-au asezat sub lege si n-au putut sa tina legea.

lata pentru ce a trebuit sa aleaga Dumnezeu o anumita semintie, si in aceasta semintie, o anumita casa, si in aceasta casa, un anumit om; iar
acestuia si casei sale i-a fost dat marele drept de a se apropia de Dumnezeu, ca preoti.

Drepturile unei asemenea slujbe erau nemarginite; dar aveau si raspunderi insemnate. Ele cereau fara incetare un duh patrunzator si
chibzuit. ,,Caci buzele preotului trebuie sa pazeasca stiinta, si din gura lui se asteapta invatatura, pentru ca el este un sol al Domnului
ostirilor” (Maleahi 2:7). Preotul trebuia nu numai sa infatiseze adunarea inaintea Domnului, ci sa si lamureasca adunarii poruncile Domnului.
El trebuia sa fie totdeauna gata sa mijloceasca legaturile dintre Dumnezeu si popor. El trebuia sa cunoasca nu numai pentru el gandurile lui
Dumnezeu, ci sa le si poata talcui poporului. Toate acestea cereau, neaparat, o veghere neintrerupta, o bagare de seama incordata, o
cercetare neclintita a Scripturilor, ca sa se patrunda de toate invataturile, judecatile, oranduirile, poruncile, si de toate legile si intocmirile
Dumnezeului lui Israel, pentru a fi in stare sa invete adunarea despre ,lucrurile care trebuiau sa fie facute”.

Nu era Thgaduit nici un loc inchipuirii, parerilor sau dibacelor nascociri ale iscusintei omenesti. Totul era randuit prin hotararea dumnezeiasca
si prin greutatea ne-zguduita a acelui: ,,Asa vorbeste Domnul”. Jertfele si randuielile slujbelor religioase fiind [amurite pe dea-ntregul in
amanuntime, nu era lasat nimic pe seama lucrarii mintii omului. Nu-i era ingaduit nici chiar sa hotarasca ce fel de jertfa trebuia adusa in
anumite Tmprejurari, nici in ce fel trebuia adusa aceasta jertfa. Dumnezeu se ingrijea de toate. Nici adunarea, nici preotul n-aveau cea mai
mica putere ca sa hotdrascad, sa implineasca, sau sa dea un singur amanunt in tot lungul sir al poruncilor economiei vechiului asezamant.
Cuvantul Domnului randuia totul. Omul n-avea decat sa se supuna.

Pentru o inima ascultatoare, lucrul acesta nu era altceva decat un har nespus. Niciodata nu se poate pretui indeajuns darul deosebit de a ne
putea indrepta spre Cuvantul lui Dumnezeu, si de a gasi in el, zi de zi, cele mai [amurite indrumari cu privire la toate amanuntele credintei si
a unei vieti predate in slujba lui Dumnezeu. Ceea ce ne trebuie, este o vointa zdrobitd, un duh smerit si un ochi cinstit. Calduza dumnezeiasca
este desdvarsita. N-avem nevoie de altceva. A crede, macar o clipd, ca mai ramane ceva pe care intelepciunea omeneasca poate sau trebuie
sa-l adauge, este ocara adusa Sfintelor Scripturi! Nimeni nu poate citi Leviticul, fara sa fie uimit de grija minunata ce a avut Dumnezeul lui
Israel de a da poporului Sau indrumarile cele mai amanuntite despre toate cele privitoare la slujba lor de inchinare.

Cititorul cel mai neinsemnat poate, cel putin, sa gaseasca in Levitic aceasta lectie miscatoare si insemnata. Si intr-adevar, daca a trebuit
vreodata ca aceasta lectie sa aiba nevoie sa fie spusa mereu la urechile crestinatatii, vremea cea mai potrivita este cea de azi. Din toate
partile se ridica indoieli asupra desavarsirii dumnezeiesti a Sfintelor Scripturi. Uneori, aceste indoieli se arata pe fata si cu hotarare; alteori, cu
mai putina sinceritate, sunt strecurate pe furis, infatisate prin pilde sau soptite. Se spune, pe fata sau pe departe, corabierului crestin, ca
harta dumnezeiasca nu este indestulatoare pentru toate amanuntele incurcate ale calatoriei, ca atatea schimbari s-au facut in oceanul vietii
de la facerea acestei harti, ca, de multe ori, ea este cu totul gresita pentru nevoile calatoriei din vremurile noastre. | se spune ca vanturile,
curentii, fluxul si refluxul, tarmurile si locurile de adapost ale acestui ocean sunt cu totul altele acum, decat acum cateva veacuri, si ca, prin
urmare, trebuie sa se indrepte catre mijloacele folosite in vremurile de fata de cei ce umbla pe mare, ca sa adaoge astfel ceea ce lipseste
vechii harti, care, ce-i drept, era buna pe vremea cand a fost facuta.

Dorinta mea arzatoare este ca cititorul crestin sa poata raspunde cu toata siguranta acestei grele ocari, adusa scumpei carti insuflate, in care
fiecare rand vine din inima Tatalui, prin condeiele manate de Duhul Sfant. Doresc ca el sa poata raspunde acestei ocari, fie ca ii este
infatisata sub chipul unui blestem indraznet, fie sub a unei vorbiri intelepte si vrednice de crezare. Oricare ar fi haina cu care se acopere, ea
vine de la vrajmasul lui Cristos, de la vrajmasul Bibliei, de la vrajmasul sufletului. Daca, intr-adevar, Cuvantul lui Dumnezeu nu este
fndestulator, atunci unde ne gasim? incotro ne vom intoarce? Pe cine vom intreba, cAnd vom avea nevoie de ajutor si de lumina, daca insasi
cartea Tatalui nostru este gresita in vreo privintd? Dumnezeu spune ca aceasta carte a Sa ne poate face ,desavarsiti si cu totul destoinici
pentru orice lucrare buna” (2 Timotei 3:17). Omul spune ca nu; ca sunt multe lucruri asupra carora Biblia nu vorbeste, si pe care, totusi, avem
nevoie sa le stim. Pe cine trebuie sa cred? Pe Dumnezeu sau pe om? Raspunsul nostru oricui pune la indoiala desavarsirea dumnezeiasca a
Scripturii, este lamurit prin aceasta: ,sau nu esti un om al lui Dumnezeu, sau lucrarea, pentru care zici ca lipseste siguranta, nu este ,0
lucrare bunad”. Este foarte lamurit. Nimeni n-ar putea spune altfel, cercetand cu luare aminte 2Tim 3:17.

Oh! de am putea avea o incredintare mai adanca despre desavarsirea, maretia si puterea Cuvantului lui Dumnezeu! Avem multa nevoie sa
fim intariti in aceasta privinta. Ne trebuie un simtamant atat de viu, de puternic si de statornic despre puterea desavarsita a Scripturii si
despre cuprinsul ei indestulator pentru toate timpurile, toate climele, toate indeletnicirile si starile personale, sociale si bisericesti, ca sa
putem tinea piept tuturor opintirilor vrajmasului de a nesocoti pretul acestei comori nepretuite. Faca Domnul ca inimile noastre sa fie mai
apropiate de aceste cuvinte ale Psalmistului: , Temelia Cuvantului Tau este adevarul, si toate legile Tale cele drepte sunt vesnice” (Psalmul
119:160).

Aceste ganduri au fost trezite de cercetarea capitolului 11 din Levitic. Vedem acolo pe Dumnezeu facand, cu amanunte minunate, o zugravire
de dobitoace, de pasari, de pesti si de taratoare, si dand poporului Sau felurite semne prin care trebuiau sa deosebeasca ce era curat, de ce
era necurat. Cele din urma doua versete din acest insemnat capitol ne dau tot cuprinsul lui pe scurt: ,Aceasta este legea privitoare la
dobitoacele, pasarile, toate vietuitoarele care se misca in ape si toate vietatile care se tarasc pe pamant, ca sa faceti deosebire intre ce este



necurat si ce este curat, intre dobitocul care se mananca si dobitocul care nu se mananca” (Levitic 11:46-47). Cu privire la dobitoacele cu
patru picioare, doua lucruri se cereau ca ele sa fie curate. Trebuiau sa rumege si sa aiba unghia despicata. ,,Sa mancati orice dobitoc care are
unghia despicata, copita despartita si rumega”. Unul sau altul din aceste semne, singur, ar fi fost cu totul neindestulator ca sa dea curatia
trebuincioasda. Amandoua trebuiau unite. Si, pe cand aceste doua semne ajungeau pe deplin sa invete pe israelit ca sa poata deosebi
dobitoacele curate de cele necurate, in afara de orice pricepere a intelesului duhovnicesc si a pricinilor acestor semne deosebitoare, crestinul
poate cerceta adevarurile duhovnicesti cuprinse in aceste porunci ceremoniale.

Ce ne invata dar, aceste doua insusiri ale unui dobitoc curat? Lucrarea de a rumega arata ca trebuie ,, mistuit Tnduntru” ceea ce se mananca;
pe cand unghia despicata arata felul mersului vazut. Intre aceste doua lucruri, dupa cum stim, este o legatura stransa in viata crestinului. Cel
care paste in pasunile verzi ale Cuvantului lui Dumnezeu, si mistuie ceea ce ia de acolo, cel care uneste cugetarea adanca si linistita, cu un
studiu, facut intr-un duh de rugaciune, va arata, fara indoiala, aceasta insusire a unei vieti traite spre slava Celui ce a binevoit sa ne dea
Cuvantul Sau drept calauza.

Se pare ca multi din cei ce citesc Biblia, nu mistuie Cuvantul. Este o foarte mare deosebire intre aceste doua lucruri. Se poate citi capitol dupa
capitol, carte dupa carte, si totusi sa nu se mistuie macar un singur rand. Putem citi Biblia, ca si cum am Tmplini un obicei fara rost; dar, din
pricind c& n-avem cu ce rumega, nu tragem nici un folos din aceastd citire. In privinta aceasta, trebuie sa ludm bine seama. Dobitoacele care
pasc iarba verde ne pot sluji de pilda. Mai intai, ele aduna cu sarguinta pasunea intaritoare; apoi se culca linistite, ca s-o rumege. Frumoasa si
izbitoare icoana a unui crestin, care se hraneste din cuprinsul de pret al cartii insuflate, mistuindu-I apoi in sine.

Faca Domnul ca lucrul acesta sa se raspandeasca tot mai mult printre noi. Daca am fi mai obisnuiti sa facem din Cuvant hrana trebuincioasa
si zilnica a sufletelor noastre, hotarat ca am avea mai multa putere. Sa ne pazim sa facem din citirea Bibliei o forma moarta, o datorie rece, o
deprindere sau obisnuinta religioasa.

Aceeasi bagare de seama trebuie avuta cu privire la lamurirea Cuvantului in fata multimii. Acei care lamuresc semenilor lor Scripturile, sa se
hraneasca si sa le mistuie mai intai pentru ei insisi. Sa citeasca si sa cugete deoparte nu numai pentru altii, ci pentru ei insisi. Este trist sa
vezi pe un om mereu ingrijorat sa dea hrana altora, in timp ce el moare de foame. lar cei ce iau parte la lamurirea Cuvantului, sa nu faca
lucrul acesta numai din obisnuintd, ca o0 masina, ci cu o dorinta cinstita de a fnvata si de a mistui in sine cele ce asculta. Atunci, si cei ce
invata si cei ce sunt invatati vor fi intr-o stare buna, viata duhovniceasca va fi hranita si intretinuta, si se va arata viata cu adevarat vrednica
de acest nume.

Dar sa ne aducem aminte ca lucrarea de a rumega nu trebuie niciodata despartita de unghia despicata. Unii, slab cunoscatori ai calauzei
preotului, ne-invatati in poruncile dumnezeiesti, vazand un dobitoc rumegator, puteau usor sa-l ia drept curat, ceea ce ar fi fost o mare
greseala. O cercetare mai amanuntita a randuielii dumnezeiesti i-ar fi aratat indata ca trebuia sa se uite si la mersul dobitocului, sa priveasca
cu bagare de seama urma lasata de fiecare miscare, sa caute urma unghiei despicate.

Tot astfel, unghia despicata nu era de ajuns, daca nu era insotita de rumegare: ,Sa nu mancati porcul, care are unghia despicata si copita
despartita, dar nu rumega; sa-l priviti ca necurat” (vers 7). Intr-un cuvant, aceste doua lucruri erau nedespartite pentru orice dobitoc curat; in
ce priveste intelesul duhovnicesc, el este de cea mai mare fnsemnatate din punct de vedere practic. Viata launtrica si umblarea dinafara
trebuiesc sa mearga impreuna. Un om poate sa dea dovada ca iubeste Cuvantul lui Dumnezeu si ca se hraneste din el, ca-l cerceteaza cu
de-amanuntul si-l rumega, ca-l face pasunea sufletului sau; dar, daca urmele umbletului sau pe cararea vietii nu sunt acelea pe care le cere
Cuvantul, el nu este curat. Si de alta parte, un om poate sa para ca umbla intocmai cum ar trebui, ca fariseul, dar, daca umbletul sau nu este
urmarea vietii ascunse pe care o hraneste cu Dumnezeu, nu are nici un pret. induntru trebuie s& fie lucrarea dumnezeiasca, ce ia si rumega
bogata pasune a Cuvantului lui Dumnezeu, fara care urma pasilor nu va folosi la nimic. insemnéatatea fieciruia din aceste semne
deosebitoare atarna de legatura nedespartita dintre ele.

Lucrul acesta ne sileste sa ne aducem aminte de o parte foarte insemnata din epistola intaia a lui loan, in care apostolul ne da doua fnsusiri,
dupa care putem cunoaste pe cei ce sunt din Dumnezeu: ,Prin aceasta se cunosc copiii lui Dumnezeu si copiii diavolului. Oricine nu traieste in
neprihanire, nu este de la Dumnezeu; nici cine nu iubeste pe fratele sau” (1loan 3:10). Avem aici cele doua mari laturi ale vietii vesnice, pe
care le au toti adevaratii credinciosi, anume: ,neprihanirea” si ,iubirea”, semnul din afara si dinduntru. Amandoua trebuie sa fie impreuna.
Unii crestini sunt in totul pentru iubire; altii pentru neprihanire. Dupa Dumnezeu, una nu poate merge fara cealalta. Daca ceea ce numim
dragoste este fara o viata traita in neprihanire, nu va fi de fapt decat o stare de suflet slaba si molateca, ce va ingadui tot felul de greseli si
de rele. lar daca ceea ce numim dreptate si neprihdnire este fara dragoste, va da o stare de suflet aspra, mandra, fatarnica, iubitoare de sine,
multumindu-se cu temelia ticdloasa a ,vazei” si bunului nume personal. Dar acolo, unde viata dumnezeiasca lucreaza cu putere, se va gasi
totdeauna dragostea launtrica unita cu o adevarata viata sfanta. Aceste doua insusiri sunt de neaparata trebuinta pentru adevarata viata
crestind. Trebuie sa avem dragoste pentru tot ceea ce este din Dumnezeu, si, in acelasi timp, sa avem sfintenia, care se da fhapoi cu groaza
dinaintea a tot ce este de la Satana.

Sa vedem acum, ce ne fnvata Leviticul cu privire la ,tot ce se gaseste in ape”. Si aici gasim doua semne deosebitoare. Doua lucruri trebuiau
sa aiba un peste curat dupa lege, si anume ,aripile si solzii”, care aratau o anumita destoinicie pentru locul in care avea sa se miste.

Dar mai este ceva. Eu cred ca noi avem darul deosebit de a putea vedea in insusirile firesti cu care Dumnezeu a inzestrat fapturile ce traiesc
in ape, anumite Tnsusiri duhovnicesti ce tin de viata crestina. Daca pestelui ii trebuiesc ,aripi” ca sa se miste in apa si ,solzi” ca sa se
impotriveasca puterii ei, si credinciosul are nevoie de aceasta putere duhovniceasca ce-l face in stare sa mearga fnainte prin lumea ce-I
fnconjoara si, in acelasi timp, sa se impotriveasca inrauririi ei, sa nu se lase patruns de ea, sa se tina deoparte. Acestea sunt insusiri de pret.
Aripile si solzii sunt pline de inteles pline de invatamant pentru crestin. Ele ne infatiseaza doua lucruri de care avem in deosebi nevoie: taria
duhovniceasca de a inainta impotriva suvoiului si parerilor lumii, care ne inconjoara si puterea de a ne pune la adapost de inraurirea ei. Una
fara alta n-ar folosi la nimic. Este zadarnic sa fim in stare sa strabatem lumea, daca nu suntem aparati impotriva inrauririi lumii; si chiar daca
am putea dovedi ca suntem in stare sa ne pazim de lume, totusi, daca n-avem puterea sa fhaintam, gresim.

Toata purtarea unui crestin ar trebui sa-l arate ca pe un calator si strain pe acest pamant. Lozinca lui ar trebui sa fie ,inainte” mereu si numai
inainte. Oricare ar fi imprejurarile in care se afla, ochii lui trebuie sa fie atintiti asupra unei locuinte care nu tine de lumea aceasta pieritoare.



El este inzestrat, prin har, cu insusirea duhovniceascad de a merge Tnainte, de a trece cu tarie peste toate piedicile si de a infaptui dorintele
arzatoare ale unui suflet nascut de sus. Si tot croindu-si cu hotarare astfel drumul inainte, tot ,silindu-si trecerea pana la cer”, trebuie sa-si
pazeasca omul dinlduntru fnarmat peste tot si inchis cu grija pentru orice inraurire din afara.

Fie sa avem tot mai mult aceasta nevoie de a inainta, aceste nazuinte dupa cele de sus! Mai multa statornicie in sfintenia sufletului, si mai
multa indepartare de aceasta lume usuratica. Cu drept cuvant vom binecuvanta pe Domnul pentru cercetarile noastre asupra umbrelor
ceremoniale ale Leviticului, daca, prin ele, vom fi adusi sa dorim cu mai multa infocare aceste haruri, care, desi zugravite atat de slab, ne
sunt totusi atat de trebuincioase.

De la versetul 12 pana la versetul 24 din acest capitol, avem legea privitoare la pasari. Toate cele ce se hraneau cu carne, erau necurate.
Cele care mancau de toate, erau necurate. Toate cele care, desi inzestrate cu puterea de a se indlta in vazduh, se tarau totusi pe pamant,
erau necurate. Din acestea din urma se abateau vreo cateva de la regula (versetele 21-22); dar regula, porunca nestramutata era cat se
poate de lamurita: ,,Sa priviti ca o uraciune orice taratoare care zboara si umbla pe patru picioare” (versetul 20), Lucrul acesta este o
invatatura foarte buna pentru noi. Pasarile care puteau sa se hraneasca cu carne, cele care puteau sa manance de toate si toate cele ce se
tarau trebuiau sa fie socotite ca necurate pentru Israelul lui Dumnezeu, pentru ca asa hotarase Dumnezeul lui Israel, si inima duhovniceasca
nu va avea greutate sa recunoasca dreptatea unei asemenea porunci. Nu numai ca, Tn obiceiurile celor trei soiuri de pasari aratate mai sus,
putem vedea pricina inteleapta pentru care fusesera declarate necurate, dar in ele vedem si infatisarea izbitoare a lucrurilor de care orice
crestin adevarat trebuie sa se pazeasca cu desavarsire. El trebuie sa lepede tot ce tine de firea pamanteasca (de carne). Mai mult inca, el nu
se poate hrani cu orice i se pune inainte. El trebuie ,,sa cerceteze lucrurile care se deosebesc”, el trebuie ,sa ia seama la cele ce aude”, el
trebuie s& aibd un duh patrunzitor, o judecatd duhovniceasca, gusturi ceresti. In sfarsit, el trebuie sa se foloseasca de aripile sale, trebuie sa
se Tnalte pe aripile credintei, si sd-si gaseasca locul in partile ceresti de care tine. intr-un cuvant, nu trebuie sa se gaseasca la crestin nimic
tarator, nimic Tncurcat, nimic necurat.

Cat despre ,taratoare”, iata care era regula obisnuita: ,Pe orice taratoare care se taraste pe pamant, s-o priviti ca necurata; sa nu se
manance” (vers 41). Ce minunat lucru sa te gandesti la harul plin de bunavointa al lui Dumnezeu! El putea sa se coboare ca sa dea indrumari
cu privire la taratoare! El nu voia sa-si lase poporul nelamurit nici Tn cel mai neinsemnat lucru. Calduza preotului cuprindea cele mai lamurite
indrumari pentru toate lucrurile. El voia ca poporul Sau sa se pastreze curat de orice intinaciune, de care s-ar fi putut intina prin atingerea
lucrurilor necurate. Ei nu erau ai lor insisi, si deci nu trebuiau sa se poarte dupa placul lor. Ei erau ai lui Dumnezeu; Numele Lui era chemat
peste ei; ei erau socotiti una cu El. Cuvantul S&u trebuia s fie, in orice privinta, indrumatorul lor. In el trebuiau s& invete s& deosebeasca
anume care dobitoace, pasari, pesti si taratoare erau curate. Cu privire la aceste lucruri, ei nu trebuiau sa se bizuie pe gandurile lor, sa puna
in lucrare mintea lor, sau sa se lase calauziti de inchipuirile lor. Cuvantul lui Dumnezeu trebuia sa le fie singura calauza. Celelalte neamuri
puteau sa manance ce voiau; dar Israel se bucura de marea cinste de a nu manca decat ce placea Domnului.

Totdeauna ar trebui, duhovniceste vorbind, sa se poata spune despre crestin:,,Chiar cand merge, se simte ca are aripi”.

Poporul lui Dumnezeu trebuia sa se fereasca cu multa bagare de seama nu numai de faptul de a manca ce era necurat; dar pana si atingerea
lui era oprita (vezi versetele 8, 24, 26-28, 31-41). Era cu neputinta ca un madular al Israelului lui Dumnezeu sa atinga ceva necurat, fara sa se
faca si el necurat. Acest adevar este lamurit pe larg in lege si in prooroci: ,Asa vorbeste Domnul ostirilor: ,,Pune preotilor urmatoarea
intrebare asupra Legii: ,Daca poarta cineva in poala hainei sale carne sfintita si atinge cu haina lui paine, bucate fierte, vin, untdelemn, sau o
mancare oarecare, lucrurile acestea vor fi sfintite?” Preotii au raspuns: ,Nu”! Si Hagai a zis: ,Daca se atinge cineva, spurcat prin atingerea de
un trup mort de toate aceste lucruri, vor fi ele spurcate oare”? Preotii au raspuns: ,Vor fi spurcate” (Hagai 2:11-13). Dumnezeu voia ca
poporul Sau sa fie sfant in toate privintele” Ei nu trebuiau nici sa manance, nici sa se atinga de ceva necurat. ,.Sa nu va faceti uraciosi prin
toate aceste taratoare care se tarasc; sa nu va faceti necurati prin ele, sa nu va spurcati prin ele!” Apoi urmeaza pricina puternica a acestei
despartiri stragnice.

Este bine sa luam aminte ca sfintenia personala a slujitorilor lui Dumnezeu, deplina lor despartire de orice lucru necurat, izvoraste din
legatura lor cu El. Nu spunand: ,Da-te inapoi, nu te apropia de mine, caci sunt sfant” ci spunand: ,Dumnezeu este sfant”, si de aceea toti cei
ce stau in legatura cu El trebuie sa fie sfinti. Din toate privintele este drept ca Dumnezeu sa ceara poporului Sau sa fie sfant. ,Marturiile Tale
sunt cu totul adevarate; sfintenia este podoaba Casei Tale, Doamne, pentru tot timpul cat vor tinea vremurile”. Ce ar putea oare sa se
potriveasca mai bine Casei Domnului, decat sfintenia? Daca cineva ar fi intrebat pe un israelit: ,De ce te dai Tnapoi astfel dinaintea acestei
taratoare ce se taraste pe carare?” el ar fi raspuns: ,Dumnezeu este sfant si eu sunt al Lui”. El a zis: ,Nu te atinge!” Tot asa, acum, daca un
crestin este intrebat de ce sta deoparte de atatea lucruri, la care iau parte oamenii din lume, raspunsul lui trebuie sa fie lamurit: , Tatal meu
este sfant”. Aceasta este adevarata temelie a sfinteniei personale. Cu cat vom privi mai cu bagare de seama firea lui Dumnezeu si vom intra
in puterea legaturilor noastre cu Dumnezeu, in Cristos, prin lucrarea Duhului Sfant, cu atat vom fi mai sfinti. Nu poate fi vorba de o inaintare
in starea de sfintenie in care este pus cel credincios; dar este, si trebuie sa fie o inaintare in pretuirea, trairea si aratarea acestei sfintenii.
Aceste lucruri n-ar trebui amestecate niciodata. Toti credinciosii se gasesc in Hristos in aceeasi stare de sfintenie sau de sfintire, dar masura
in care se arata in viata aceasta sfintenie poate fi felurita. Este usor de inteles: starea noastra in Cristos inaintea lui Dumnezeu este urmarea
faptului ca am fost apropiati de Dumnezeu prin sangele crucii; viata de sfintenie atarna insa de legatura noastra cu Dumnezeu prin lucrarea
Duhului. Lucrul acesta nu inseamna ca avem pretentia sa ne asezam deasupra locului dat noua pe o treapta de sfintenie personala mai
ridicata decat altii, si sa fim, in vreun fel, mai buni decat semenii nostri. Asemenea ganduri sunt vrednice de dispretul oricarui om cu
judecata. Dar, daca Dumnezeu, in harul Sau nesfarsit, se coboara pana la noi si ne ridica pana la inadltimea sfinteniei Sale binecuvantate, in
unire cu Cristos, n-are El dreptul oare sa ne arate care trebuie sa fie purtarea noastra, ca unii care am fost apropiati astfel de EI? Cine ar
indrazni sa puna la indoiala un adevar atat de lamurit? Si apoi, nu suntem oare datori sa cautam sa pastram aceasta purtare pe care ne-o
porunceste? Trebuie sa fim invinuiti de ingamfare daca suntem ascultatori? Era o ingamfare pentru un israelit sa nu vrea sa se atinga de ,,0
taratoare?” Nu, dar ar fi fost o indrazneata si primejdioasa ingamfare sa se fi atins. E drept ca se putea ca el sa nu poata face pe un strain
ne-taiat imprejur, sa inteleaga si sa pretuiasca pricina purtarii sale, dar nu era nimic. Domnul zisese: ,Sa nu te atingi” nu pentru ca un Israelit
era, prin el insusi, mai sfant decat un strdin, dar pentru cad Dumnezeu era sfant si Israel era poporul Lui, Trebuia ochiul si inima unui ucenic,
taiat imprejur, al legii lui Dumnezeu, pentru ca sa deosebeasca ce era curat de ce nu era. Un strain nu putea face nici o deosebire,
fntotdeauna se va intampla la fel. Numai copiii Intelepciunii pot sa-i dea dreptate si s&-i gdseasca bune ciile ceresti.



Inainte de a sfarsi capitolul 11 din Levitic, il putem pune alturi cu folos pentru sufletele noastre, cu capitolul 10 din Fapte, versetele 11-16.
Ce ciudat trebuie sa i se fi parut lui Petru, care fusese crescut din copilarie, dupa randuielile Legii lui Moise, sa vada coborandu-se din cer un
vas, ,in care se aflau tot felul de dobitoace cu patru picioare si taratoare de pe pamant si pasarile cerului”; si nu numai sa vada acest vas
astfel umplut, dar sa si auda un glas zicand: ,Petre, scoala-te, taie si mananca”. Minunat lucru. Ce? Nici o cercetare a unghiilor si a
obiceiurilor? Nu era nevoie: vasul si cuprinsul lui se coborasera din cer. Era destul. ludeul putea sa se puna la adapostul poruncitor Legii si sa
strige: ,,Nicidecum, Doamne, caci niciodata n-am mancat ceva spurcat sau necurat” dar valul de har dumnezeiesc se ridica cu maretie peste
aceste piedici, pentru ca sa Imbratiseze in largimea lui ,tot felul” de lucruri pe care sa le ridice la cer, in puterea si greutatea acestor cuvinte
de pret: ,Ce a curatit Dumnezeu, sa nu numesti spurcat”. Putin intereseaza cuprinsul vasului, daca Dumnezeu il curatise. Facatorul cartii
Leviticului venea sa Tnalte gandurile slujitorului S3u, peste marginile pe care le ridicase aceasta carte pana la intreaga maretie a harului
ceresc. Voia sa-l invete ca adevarata curatie, pe care o cere cerul, nu mai trebuia sa stea in faptul de a rumega, de a avea unghia despicata
sau Tn alte semne cerute de lege; ci in spalarea in sangele Mielului, care curateste de orice pacat, si face pe credincios atat de curat ca sa
poata pasi pe drumurile de safir ale locasurilor ceresti. Era o lectie aleasa, data unui ludeu. Era o lectie dumnezeiasca, la lumina careia
umbrele vechii economii trebuiau sa piara. Mana harului Celui Atotputernic a deschis poarta imparatiei, dar nu ca sa primeasca orice ar fi
necurat. Nimic intinat nu poate intra in cer; si semnul, dupa care se putea cunoaste curatia, nu trebuia sa mai fie o unghie despicata, ci
numai acesta: ,Ce a curatit Dumnezeu”. Cand Dumnezeu curateste pe un om, hotarat ca acesta trebuie sa fie curat. Petru trebuia sa fie
trimis ca sa deschida imparatia si Neamurilor, dupa cum o deschisese ludeilor, si inima lui de ludeu avea nevoie sa fie largita. El avea nevoie
sa se Tnalte deasupra umbrelor trecutului, in lumina stralucitoare care imprastia raze dintr-un cer deschis prin jertfa deplina ce fusese adusa.
El avea nevoie sa iasa din fagasul ingust al iudaismului si sa fie purtat pe intinsul marii de har, care trebuia sa se verse peste o intreaga lume
pierduta. De asemenea trebuia sa invete ca masura, care trebuia sa hotarasca adevarata neprihanire, nu mai era trupeasca, ceremoniala si
pamanteasca, ci duhovniceascd, morald si cereasca. Cu drept cuvant, putem spune ca pe acoperisul casei lui Simon tabacarul, apostolul celor
taiati imprejur a invatat niste lectii insemnate. Se intelege ca ele erau bune sa imblanzeasca, sa largeasca si sa inalte un suflet, care fusese
crescut in mijlocul inrauririlor inguste ale sistemului iudeu. Binecuvantdm pe Domnul pentru aceste lectii. il binecuvantdm pentru frumoasa si
stralucita stare in care ne-a asezat El prin jertfa de pe cruce. il binecuvantdm, pentru cd nu mai suntem opriti de porunci ca: ,nu lua, nu
gusta, nu atinge” ci avem Cuvantul Sau, care spune: ,Caci orice faptura a lui Dumnezeu este buna: si nimic nu este de lepadat, daca se ia cu
multamiri; pentru ca este sfintit prin Cuvantul lui Dumnezeu si prin rugaciune” (1Timotei 4:4-5).

Aceasta scurta impartire a Leviticului ne da, in felul sau, o indoita lectie a ,caderii omului si a leacului lui Dumnezeu”. Cu toate ca forma are o
infatisare deosebita, invatatura este cat se poate de lamurita si potrivita sa ne atraga atentia. Ea este, in acelasi timp, foarte umilitoare dar si
minunat de mangaietoare. Scopul oricarei parti din Scriptura, lamurita, fara inconjur si insusita de sufletul nostru prin puterea Duhului Sfant,
este sa ne aduca, fara voia noastra, la Cristos.

Pretutindeni unde vedem firea noastra cazuta, in orice vreme am privi-o, fie la zamislirea ei, la nastere sau in orice alta stare din intreaga ei
viata, din pantece pana la sicriu, ea poarta pecetea slabiciunii si a intinaciunii. Si adevarul acesta se uita adesea in mijlocul stralucirii,
maretiei bogatiilor si desertaciunilor vietii omenesti. Inima omului scorneste multe mijloace cu care sa-si acopere ticalosia. Ei cauta, in multe
feluri, sa-si impodobeasca, sa-si poleiasca goliciunea si sa se imbrace cu infatisarea puterii si a slavei; dar toate acestea nu sunt decat
desertaciune. Este de ajuns sa-i vezi, la intrarea lui in lume, ca o faptura sarmana si neputincioasa, sau cand paraseste lumea, ca sa ia loc
sub gliile vailor, pentru a avea dovada cea mai puternica de nimicnicia intregii lui ingamfari, de desertaciunea intregii lui mariri. Cei a caror
trecere prin aceasta lume a fost luminata de ceea ce omul numeste slava, au intrat in lume goi si slabi si au parasit-o prin boala si moarte.

Dar nu e numai atat. Partea omului, insusirea cu care se naste, nu este numai starea de neputinta; mai este inca si pacatul. lata, zice
Psalmistul:, ,ca sunt nascut in nelegiuire, si in pacat m-a zamislit mama mea” (Psalmul 51:5). ,Cum ar putea cel nascut din femeie sa fie
curat?” (lov 25:4). In capitolul 12 invatam c& nasterea unui ,copil de parte barbateasca” facea pe mama ,sapte zile” necuratd, trebuind ca
inca treizeci si trei de zile sa nu se duca la sfantul locas; aceste doua soroace erau indoite cand se nastea o ,fata”. Oare toate acestea nu ne
vorbesc nimic? Nu putem scoate de aici o invatatura care sa ne smereasca? Nu ne invata ele oare, intr-o vorbire usor de inteles, ca omul este
»un lucru necurat” si ca 1i trebuie sangele ispasitor pentru al curati? Omul isi inchipuie ca se poate mantui singur. El lauda cu ingamfare
vrednicia firii omenesti. El poate sa-si dea ifose si sa se semeteasca trecand prin viata dar, daca ar voi sa-si dea osteneala sa cugete o clipa si
sa se gandeasca temeinic la acest scurt capitol 12, mandria, desertaciunea, vrednicia si indreptatirea sa, s-ar topi pe data, si, in locul lor, ar
putea gasi adevarata temelie a oricarei vrednicii, ca si temelia neprihanirii dumnezeiesti, in crucea Domnului nostru Isus Cristos.

in acest capitol, umbra crucii trece pe dinaintea noastra sub o indoita infatisare: intai, in taierea imprejur a ,copilului de parte barbateasca”,
prin care era socotit drept un madular al Israelului lui Dumnezeu si, al doilea, in arderea de tot si jertfa pentru pacat, prin care mama era
curatita de orice necuratie, pusa iarasi in drepturile ei si facuta din nou vrednica sa se poata apropia de sfantul locas si sa fie pusa in legatura
cu lucrurile sfinte.

Moartea lui Cristos, sub cele doua mari infatisari ale ei, ne este aratata aici, ca singurul lucru care putea raspunde pacatului legat de nasterea
fireasca a omului si sa-I ridice pe deplin. Arderea de tot inchipuie moartea lui Cristos, dupa cerintele lui Dumnezeu; jertfa pentru pacat, de
alta parte, inchipuie moartea lui Cristos in legatura cu nevoile pacatosului.

,Daca nu poate sa aduca un miel, sa ia doua turturele sau doi pui de porumbel, unul pentru arderea de tot, altul pentru jertfa de ispasire.
Preotul sa faca ispasire pentru ea si va fi curata”. Numai varsarea de sange putea sa curateasca. Crucea este singurul leac pentru neputinta
si pacatosia omului. Pretutindeni unde aceasta lucrare minunata este inteleasa, prin credinta, aduce o curatire deplind. Daca aceasta
intelegere e slaba, credinta poate fi sovaitoare, urmarile pot fi saracacioase; dar, cititorul sa-si aduca aminte, pentru bucuria si mangaierea
sufletului sau, ca nici adancimea incercarilor sale, nici taria credintei, nici puterea lui de intelegere, nu curateste; ci numai pretul
dumnezeiesc, puterea vesnica a sangelui lui Cristos. Adevarul acesta da sufletului o pace adanca. Jertfa de pe cruce este aceeasi pentru
fiecare madular al Israelului lui Dumnezeu, oricare ar fi locul sau in adunare. Duioasele ingrijiri ale Dumnezeului indurarii se vad in faptul ca
sangele unei turturele avea tot atata putere pentru cel sarac, ca si sangele unui miel pentru cel bogat. intregul pret al lucrarii isp&sitoare era
pastrat si aratat la fel prin amandoua darurile. Daca n-ar fi fost asa, israelitul sarac, care trebuia sa aduca darurile cerute de lege pentru
curatire, ar fi putut sa strige deznadajduit, privind multele turme ale vreunui vecin bogat: ,Vai ce sa ma fac? Cum voi fi curatit? Cum voi
putea sa-mi capat iarasi locul si drepturile in adunare? Eu nu am nici turme, nici vite. Eu sunt sarac si nenorocit”. Dar, binecuvantat sa fie
Dumnezeu, caci si pentru o asemenea imprejurare, El gandise totul. Un pui de porumbel sau o turturea era de ajuns. Acelasi har desavarsit si



minunat se arata pentru lepros in capitolul 14 al Leviticului: ,Daca este sdrac si nu poate sa& aduca toate aceste lucruri, atunci sa ia... etc.
Apoi sa aduca una din turturele sau un pui de porumbel, cum va putea, unul ca jertfa de ispasire, si altul ca ardere de tot. Aceasta este legea
pentru curatirea celui ce are o rana de lepra, si nu poate sa aduca tot ce este randuit pentru curatirea lui” (versetele 21, 30-32).

Harul gaseste pe pacatos in orice loc si in orice stare s-ar afla. Sangele ispasitor poate fi folosit de cel mai smerit, de cel mai sarac si de cel
mai slab. Toti cei ce au nevoie de el, il pot avea. Si ce are a face ,daca e sarac?” Trebuie sa fie inlaturat? O! nu, Dumnezeul lui Israel nu putea
sa se poarte astfel cu saracii si cu nevoiasii. Este o0 mare imbarbatare pentru toti acestia in cuvintele: ,Dupa mijloacele lui... cum va putea”.
Ce har desavarsit! ,,Evanghelia este vestita saracilor”. Nimeni nu poate zice: ,sangele lui Cristos nu-mi era la indemana”. Se poate pune
intrebarea aceasta fiecaruia. ,,Cat de aproape ai voii sa-ti fie adus acest sange? ,,Eu imi apropii neprihdnirea, nu este departe”, zice Domnul
(Isaia 46:13). Cat este ea de ,aproape?” Atat de aproape ca este pentru ,cel ce nu lucreaza, ci crede in Cel ce socoteste pe pacatos
neprihanit” (Rom. 4:5). Si inca: ,Cuvantul este aproape de tine”. Cum ,aproape?” Atat de aproape ca: ,Daca marturisesti cu gura ta pe Isus
ca Domn, si daca crezi in inima ta ca Dumnezeu l-a inviat din morti, vei fi mantuit” (Rom. 10:8-9). La fel avem si aceasta frumoasa poftire:
,Voi toti cei insetati, veniti la ape, chiar si cel ce n-are bani” (Isaia 55:1).

Ce har fara seaman straluceste in cuvintele acestea: ,celui care nu lucreaza”, si ,chiar si cel ce n-are bani!” Pe cat sunt de potrivnice firii lui
Dumnezeu, pe atat sunt de potrivite firii omului. Mantuirea este tot atat de fara plata ca si aerul pe care-l tragem in piept. Oare noi am facut
aerul? Nu, dar noi ne bucuram de el, si folosindu-I, putem trai si lucra pentru Acela care I-a facut. La fel este si cu mantuirea. O primim fara sa
facem nimic. Ne bucuram de bogatiile Altuia; ne odihnim pe lucrarea facuta de Altul; ba mai mult, hranindu-ne si odihnindu-ne astfel pe ea,
suntem pusi in stare sa lucram pentru Acela prin a carui lucrare avem pace si din bogatiile caruia ne impartasim. Aici se vede invatatura
Evangheliei cu totul potrivnica Legii; o invatatura neinteleasa pentru cei de sub lege, dar foarte lamurita pentru credinta. Harul dumnezeiesc
se ingrijeste de nevoile celor ce ,nu pot” sa ingrijeasca de ei insisi.

Dar mai gasim o invatatura de pret in acest capitol din Levitic. Vedem nu numai harul lui Dumnezeu intins saracilor, dar asemanand cele din
urma versetele din Luca 2:24, vedem pana la ce adancime se coboara Dumnezeu pentru ca sa arate acest har. Domnul Isus Cristos,
Dumnezeu aratat in trup, Mielul fara cusur si fara prihana, Sfantul care n-a cunoscut pacatul, ,s-a nascut dintr-o femeie”, si aceasta femeie,
taina minunatd, dupa ce a purtat in pantecele ei si a dat nastere acestui trup omenesc, curat, desavarsit, sfant si fara prihana, a trebuit sa se
supuna randuielilor obisnuite si sa-si implineasca zilele de curatire, dupa Legea lui Moise. Vedem harul dumnezeiesc nu numai in faptul ca a
trebuit sa se curateasca astfel, dar si in felul cum a implinit aceasta randuiala. ,Si ca sa aduca jertfa, o pereche de turturele sau doi pui de
porumbei, dupa cum este poruncit in legea Domnului”. Aceasta imprejurare ne invata ca asa zisii parinti ai Domnului Isus erau atat de saraci,
incat au fost siliti sa se foloseasca de duioasa ingaduinta facuta celor ce n-aveau putinta sa aduca ,un miel ca jertfa”. Ce gand Domnul slavei,
Dumnezeul Atotputernic, Stapanul cerului si al pamantului, Acela care are ,toate fiarele muntilor cu miile lor”, si toate bogatiile lumii, vine in
lumea aceasta, pe care El a facut-o, in imprejurarile grele ale unei vieti saracacioase. Randuiala levitica era ingaduitoare cu saracii, mama lui
Isus s-a folosit de ea. Avem aici o lectie insemnata. Domnul Isus nu Si-a facut intrarea in lume Tn mijlocul celor mari si de neam ales. El a fost
un om cu totul sarac. El a trait printre saraci. ,Caci cunoasteti harul Domnului nostru Isus Cristos. El, macar ca era bogat, S-a facut sarac
pentru voi, pentru ca, prin saracia Lui, voi sa va Tmbogatiti” (2Corinteni 8:9).

Sa ne hranim cu bucurie, neincetat, din acest har scump al Domnului nostru Isus Cristos, prin care am fost imbogatiti in timp si in vesnicie!
S-a dezbracat pe Sine, ca s& fim noi imbracati. A murit, ca s ne dea viata. in méaretia harului Sau, S-a coboréat din inaltimea slavei
dumnezeiesti pana in adancimile saraciei omenesti pentru ca sa ne ridice din gunoiul stricaciunii firesti si sa ne dea un loc vesnic printre
voievozii norodului Sau. Simtamantul acestui har, nascut in inimile noastre prin puterea Duhului Sfant, sa ne sileasca sa ne predam in totul
Aceluia caruia i datoram fericirea noastra de acum si cea vesnica, bogatiile noastre, viata noastra, totul!

Dintre toate slujbele pe care avea sa le implineasca preotul, dupa randuiala Legii lui Moise, nici una nu cerea o bagare de seama mai
rabdatoare si o alipire mai stransa de Calduza dumnezeiasca a Cuvantului, decat declararea si cautarea cum trebuie, a leprei. Lucrul acesta
trebuie sa fie vadit pentru oricine cerceteaza cu oarecare bagare de seama, insemnata parte a cartii noastre, la care am ajuns.

Doua lucruri cereau din partea preotului o deosebita luare aminte, si anume, neprihanirea adunarii si harul care nu putea sa incuviinteze
indepartarea unui madular oarecare, decat pentru pricini aratate lamurit. Sfintenia nu putea sa ingaduie ca un om oarecare, care trebuia
indepartat, sa ramana in adunare; iar, pe de alta parte, harul nu voia ca cineva, care trebuia sa faca parte din adunare, sa fie izgonit. De
aceea, preotul avea cea mai mare nevoie de agerime, de liniste, de intelepciune, de rabdare, de blandete si de o mare cunostinta. Anumite
lucruri puteau sa para de mica insemnatate, si totusi sa fie foarte serioase, iar altele puteau sa se asemene cu lepra, fara sa fie catusi de
putin lepra. Trebuia cea mai mare bagare de seama si foarte mult sange rece. O judecata pripita, o hotarare data prea in graba, putea sa
aiba cele mai insemnate urmari, fie pentru adunare, fie pentru vreunul din madularele ei.

Astfel se lamureste de ce intalnim asa de des cuvinte ca acestea: ,Preotul sa cerceteze” ,preotul sa inchida sapte zile pe cel cu rana; ,a
saptea zi preotul sa-| cerceteze iarasi” ,preotul sa-l inchida a doua oara inca sapte zile” , preotul sa-l cerceteze a doua oara in ziua a saptea”.
Nu trebuia judecat sau hotarat deloc cu graba. Nu trebuia sa-si faca vreo parere din cele auzite. Cercetarea personald, priceperea preoteasca,
gandirea linistita, ascultarea in totul de Cuvantul scris, adica de Calauza sfanta care nu poate sa greseasca, toate acestea erau insusiri pe
care preotul trebuia neaparat sa le aiba, daca voia sa dea o hotarare dreapta pentru fiecare imprejurare. Nu trebuia sa se lase calauzit de
gandurile lui, de pornirile lui, de intelepciunea lui, in vreo privinta oarecare. Avea indrumari [amurite in Cuvant, numai sa se supuna lui.
Fiecare amanunt, fiecare semn, fiecare miscare, fiecare schimbare, fiecare culoare si fiecare semn prevestitor, totul era prevazut, cu o
prevedere dumnezeiasca, astfel ca preotul n-avea decat sa cunoasca bine Cuvantul si sa se supuna lui intocmai, in toate privintele, ca sa
fnlature mii de greseli.

Sa cercetam acum boala leprei, pe om, pe imbracaminte sau pe casa. Din punctul de vedere al celor ce se vad, nimic nu poate fi mai
dezgustator ca aceasta boala; si fiindca ea nu se putea vindeca atunci cand era pe om, infatiseaza o icoana dintre cele mai vii si
infricosatoare a pacatului in noi, a pacatului in felurite imprejurari prin care trecem, a pacatului in Biserica lui Dumnezeu. Ce invatatura
pentru suflet, ca o boala atat de ingrozitoare si injositoare sa fie folosita pentru a infatisa raul moral, fie intr-un madular al Bisericii lui
Dumnezeu, fie in imprejurarile in care se gaseste unul din madularele ei, fie chiar in Biserica insasi.



1. Mai intai, In ce priveste lepra la un om, sau, cu alte cuvinte, raul moral sau ceea ce putea sa para rau la un madular al Bisericii, este ceva
foarte Insemnat, ceva care cere cea mai mare veghere si toata grija din partea tuturor celor ce au pe iniméa binele sufletelor si slava lui
Dumnezeu, care este partasa la buna stare si la neprihanirea Bisericii Sale ca trup si a fiecarui madular in parte.

E de mare insemnatate sa vedem ca, pe cand lepra si randuielile curatirii se potrivesc, intr-un inteles mai larg oricarui pacatos, totusi aici
lepra este infatisata in legatura cu cei care alcatuiau poporul recunoscut al lui Dumnezeu. Omul pe care-l vedem aici supus cercetarii
preotului, este un madular al Bisericii lui Dumnezeu. E bine sa se inteleaga lucrul acesta. Biserica lui Dumnezeu trebuie pastrata curata,
pentru ca ea este locuinta Sa. Nici un lepros nu poate locui Tnauntrul locuintei sfinte a lui Dumnezeu.

Dar atunci, luati in seama grija, bdgarea de seama si rabdarea la care e indemnat preotul, de teama ca nu cumva sa fie socotit ca lepra ceva
care nu era lepra, sau sa fie ingaduit ceva ce era intr-adevar lepra. Mai multe boli puteau sa para ,pe piele” locul aratarii bolii ,ca o rana de
lepra”, care, dupa o cercetare cu bagare de seama a preotului, se dovedeau cd sunt numai la fata. Lucrul acesta trebuia sa-I tina in seama cu
multa grija. Putea sa se iveasca vreo buba pe piele, dar, desi cerea ingrijirea celui ce lucra pentru Dumnezeu, nu era totusi intr-adevar o
necuratie. Si, cu toate acestea, ceea ce nu parea decat o buba deasupra pielii, putea sa ajunga ceva mai adanc decat pielea si sa inraureasca
partile launtrice ale trupului. Lucrul acesta cerea din partea preotului cea mai mare ingrijire (vezi versetele 2-11). O mica neingrijire, o usoara
uitare putea sa aiba urmari pagubitoare: molipsirea adunarii intregi prin Thgaduirea unuia cu adevarat lepros, sau indepartarea unul adevarat
madular al Israelului lui Dumnezeu, din pricina vreunei bube numai deasupra pielii.

in toate acestea, sunt o multime de invatdminte pentru copiii lui Dumnezeu. Este o deosebire intre sl&biciunile personale si lucrarea hotarata
a raului intre cusururile si lipsurile in purtare si lucrarea pacatului in cei credinciosi. Fara indoiala, trebuie sa veghem asupra slabiciunilor
noastre; caci, daca nu ne pazim de ele si nu le judecam, ele pot ajunge izvorul unui rau sigur (vers 14-28). Tot ce tine de firea pamanteasca
trebuie judecat si dat la o parte. Nu trebuie sa avem nici o ingaduinta pentru slabiciunile personale din noi insine, desi trebuie sa fim foarte
fngaduitori cu slabiciunile altora. Sa luam, spre pilda, o fire care se supara lesne. La mine trebuie s-o judec, la un altul trebuie s-o iert. La fel
cu ,umflatura alba” a israelitului (vers 19-20), ea poate ajunge izvorul unei adevarate necuratii, pricina unei indepartari din adunare. Orice
slabiciune, de orice fel ar fi, trebuie privegheata, de teama sa nu ajunga o pricina de pacatuire. ,,Un cap plesuv” nu dovedea ca este lepra,
dar lepra se putea ivi si, prin urmare, trebuia sa se ia masuri.

Multe lucruri pot sa nu fie pacate in ele insele, dar pot ajunge un prilej de pacatuire, daca nu iei bine seama. Si nu e vorba numai de ceea ce
numim noi pete, cusururi si slabiciuni personale, dar chiar si de ceea ce ar putea fi fala noastra. Zeflemeaua, vioiciunea mintii, veselia, pot
ajunge izvorul si mijlocul intinaciunii. Fiecare are ceva de care trebuie sa se pazeasca, ceva asupra caruia trebuie sa vegheze neincetat. Ce
fericiti suntem ca ne putem bizui pe o inima de Tata, cu privire la toate aceste lucruri. Avem ingaduinta scumpa de a ne putea infatisa,
oricand, in fata iubirii neobosite, totdeauna primitoare, care nu ne leapada niciodata si nu mustra pentru ca sa spunem tot ce avem pe inima,
sa luam har ca sa fim ajutati in toate nevoile si sa castigam, o biruinta desavarsita asupra tuturor. N-avem de ce sa fim deznadajduiti, cata
vreme vedem scris pe usa vistieriei Tatalui nostru: ,,El da un har si mai mare”. Scumpa fagaduinta! Ea nu are margini, este fara fund si fara
hotare.

Vom vedea acum ce se intampla cand rana de lepra era bine cunoscuta. Dumnezeul lui Israel putea ingadui slabiciunile, cusururile si petele;
dar, din clipa in care toate acestea erau pricina intinaciunii, fie la cap, fie la barba, fie la frunte sau in orice alta parte, adica lepra, cel lepros
nu mai putea fi ingaduit in sfanta adunare. ,Leprosul, atins de aceasta rana, sa-si poarte hainele sfasiate, si sa umble cu capul gol; sa-si
acopere barba, si sa strige: ,,Necurat”. ,Necurat”. Cata vreme va avea rana, va fi necurat: este necurat. Sa locuiasca singur; locuinta lui sa fie
afara din tabara” (versetele 45-46). lata starea leprosului, indeletnicirea leprosului, locul leprosului. Hainele sfasiate, capul gol, barba
acoperita, strigand: Necurat! Necurat! si locuind afara din tabara, in singuratatea pustiului nemarginit si infricosator. Ce putea fi oare mai
umilitor, mai apasator? ,Sa locuiasca singur”. Nu era vrednic de legatura si partasia cu semenii sai. El era izgonit din singurul loc, in lumea

intreaga, unde era cunoscuta si simtita starea de fata a lui Dumnezeu.

Cititorule, sdrmanul lepros parasit de toti infatiseaza pe acela in care isi face pacatul lucrarea. intr-adevar, cum vom vedea in curdnd, aici nu
este vorba de un pacatos pierdut, prapadit, vinovat si osandit, care, prin urmare, este fiinta cea mai indreptatita pentru iubirea lui Dumnezeu
si pentru sangele lui Hristos. Nu, ci vedem in leprosul pus deoparte, un om in care pacatul lucreaza cu putere, un om in care se gaseste
lucrarea vadita a raului. lata ce intineaza si indeparteaza de la bucuria starii de fata a lui Dumnezeu si de la partasia sfintilor. Cata vreme
pacatul lucreaza cu putere, nici vorba nu poate fi de legatura nici cu Dumnezeu, nici cu poporul Sau. ,,Sa locuiasca singur; locuinta lui sa fie
afara din tabara”. Pana cand? ,,Cata vreme va avea rana” Da, da, pacatul este lovitura de moarte data legaturii cu Dumnezeu. Orice
infatisare ar vrea omul sa dea vietii lui din afara, printr-o evlavie numai de forma si o slujba rece, legatura cu Dumnezeu nu poate avea cata
vreme pacatul lucreaza in el. Si n-are a face felul sau marimea raului; fiindca, daca n-ar avea decat greutatea unei pene, daca n-ar fi decat un
gand usor, el tot trebuie sa Tmpiedece legatura cu Dumnezeu si chiar s-o rupa cata vreme este la lucru. Numai cand inmugureste, cand iese
la iveala si cand se descopere in intregime, poate fi dat la o parte cu totul prin harul lui Dumnezeu si prin sangele Mielului.

Faptul acesta ne duce la unul din cele mai insemnate lucruri in legatura cu leprosul, lucru care poate parea ciudat de tot tuturor celor care nu
inteleg felul cum lucreaza Dumnezeu cu pacatosii. ,Daca lepra va face o spuzeald pe piele, si va acoperi toata pielea celui cu rana, din cap
pana in picioare, pretutindeni pe unde-si va arunca preotul privirile, preotul sa-lI cerceteze; si, daca va vedea ca lepra a acoperit tot trupul, sa,
declare curat pe cel cu rana: fiindca s-a facut toata alba, el este curat” (Cap. 13:12-13). Din clipa in care pacatosul isi ia adevaratul loc
fnaintea lui Dumnezeu, starea lui este [&muritd pe dea-ntregul. indat ce intreaga lui fiinta este data la iveald, asa cum este, nu mai este, nici
o greutate. Pacatosul poate sa treaca prin incercari dureroase fnainte de a ajunge in aceasta stare, incercari, care nu sunt decat urmarea ne
recunoasterii starii lui adevarate de a marturisi ,tot adevarul” cu privire la ceea ce este; dar, chiar din clipa cand este hotdrat sa zica din
toata inima: ,asa cum sunt”, harul fara plata al lui Dumnezeu se coboara pana la el. ,Cata vreme am tacut, mi se topeau oasele de gemetele
mele necurmate. Caci zi si noapte mana Ta apasa asupra mea; mi se usca vlaga cum se usuca pamantul de seceta verii” (Psalmul 32:3-4).
Cat a tinut deci aceasta stare dureroasa? Pana cand lucrarea dindauntru a fost data in totul pe fata. ,,Atunci Ti-am marturisit pacatul meu, si
nu mi-am ascuns faradelegea. Am zis: ,,imi voi marturisi Domnului faradelegile. Si Tu ai iertat vina pacatului meu” (vers 5). Este foarte
insemnat sa luam seama la inlantuirea lucrarilor lui Dumnezeu fata de cel lepros, din clipa cand anumite semne pe locul aratarii ranii trezeau
banuieli, pana cand boala acopere pe om in intregime ,,din cap pana in picioare”. Nu era nici graba, nici nepasare. Totdeauna Dumnezeu intra
la judecata cu un pas domol si masurat; dar, cand intra, El trebuie sa judece dupa drepturile firii Sale. El poate cerceta cu rabdare; El poate



astepta ,sapte zile” si, daca cea mai usoara schimbare se iveste in semnele bolii, El poate astepta ,alte sapte zile” dar, din clipa cand e
dovedita dea binele lucrarea leprei, El nu mai poate fi ingaduitor: ,Locuinta lui sa fie afara din tabara” Pana cand? Pana cand boala s-a aratat
peste tot trupul. ,Daca va vedea ca lepra a acoperit tot trupul, sa declare curat pe cel cu rana”.

Acesta este punctul cel mai de pret si cel mai insemnat. Cea mai mica pata de lepra nu era ingaduita fnaintea ochilor lui Dumnezeu; si totusi,
cand omul era acoperit de lepra in intregime, din cap pana in picioare, el era declarat curat, adica era o fiinta indreptatita sa aiba parte de
harul lui Dumnezeu si de sangele ispasitor.

Tot astfel se intampla si cu pacatosul. Dumnezeu ,are ochii asa de curati ca nu pot sa vada raul si nu pot privi nelegiuirea” (Habacuc 1:13); si
cu toate acestea, din clipa in care un pacatos isi ia adevaratul loc fhaintea lui Dumnezeu, adica vede ca este cu totul pierdut, vinovat si
necurat, ne avand nici macar un singur locsor asupra caruia ochiul Sfinteniei fara margini Sa se poata opri cu placere, ca o fiinta atat de rea
cum nici nu poate fi alta mai rea-chiar din aceasta clipa, toata socoteala este incheiata indata, pe deplin si dumnezeieste. Harul lui Dumnezeu
are a face cu pacatosii; si cand ma recunosc pacatos ma recunosc ca unul din acei pentru care a venit Cristos ca sa mantuiasca. Cu cat
cineva imi va arata mai lamurit ca sunt un pacatos, cu atat el va dovedi mai cu tarie dreptul meu la dragostea lui Dumnezeu si la lucrarea lui
Cristos. Cristos ,de asemenea, a suferit odata pentru pacate, El, Cel neprihanit, pentru cei nelegiuiti, ca sa ne aduca la Dumnezeu” (1Petru
3:18). Deci, daca eu sunt ,nelegiuit”, sunt unul dintre acei pentru care Cristos a murit, si am drept la toate roadele mortii Sale. ,Nu este nici
un om neprihanit pe pamant” - si pentru ca eu sunt ,pe pamant”, este lucru vadit ca sunt ,nelegiuit” - si ca Cristos a murit pentru mine, a
suferit pentru pacatele mele. Deci, pentru ca Cristos a murit pentru mine, eu am dreptul sa ma bucur indata de roadele jertfei Sale. Nici nu
poate fi ceva mai lamurit nu e nevoie de nici o opintire ca sa fie inteles. Eu nu sunt chemat sa fiu altceva decat ce sunt. Nu e treaba mea sa
simt, sa incerc sau sa fac ceva. Cuvantul lui Dumnezeu ma incredinteaza ca Cristos a murit pentru mine, asa cum sunt; si daca El a murit
pentru mine, eu sunt la adapost, dupa cum este si El insusi. Nimeni nu este impotriva mea. Cristos a facut tot ce trebuia. Nu numai ca El a
suferit pentru ,,pacatele” mele, dar a ,ridicat pacatul”. El a nimicit intreaga zidire in care ma aflam, ca un copil al celui dintai Adam, si m-a
pus intr-o zidire noua prin legatura cu El insusi: si, astfel, stau Thaintea lui Dumnezeu, scapat de orice invinuire a pacatului si de orice teama
de judecata.

»Asa cum sunt, Isuse, vin, Caci pentru mine ai murit, Fiindca mi zici sa vin, eu vin. Mantuitorule, eu vin!”

De unde stiu eu ca sangele Lui a curs pentru mine? Din Scriptura. Izvor binecuvantat al cunostintei, sigur si vesnic! Cristos a suferit pentru
pacate. Eu am pacate. Cristos a murit, ,El, Cel neprihanit pentru cei nelegiuiti”. Eu sunt nelegiuit. Asa dar, moartea lui Cristos, este pentru
mine, ca si cum as fi singurul pacatos pe pamant. Nu e vorba de ceea ce simt eu, sau de ceea ce gandesc eu. Multe suflete sunt framantate
in privinta aceasta. De cate ori nu auzim spunandu-se: ,,Oh! Eu cred ca Hristos a murit pentru pacatosi, dar nu pot fi sigur ca pacatele imi
sunt iertate. Nu pot sa ma folosesc, nu pot sa iau pentru mine, nu pot sa ma bucur de binefacerea mortii lui Cristos”. Toate acestea tin de
»,eu” si nu de Cristos. Este simtirea, nu Scriptura. Daca vom cerceta Sfanta Scriptura de la un capat la altul, nu vom gasi nici o slova care sa
spuna ca suntem mantuiti prin ceea ce simtim noi, sau ce gandim noi. Evanghelia este pentru toti cati se recunosc pierduti. Cristos a murit
pentru pacatosi. Tocmai ce sunt eu. Asa dar, El a murit pentru mine. De unde stiu aceasta? Pentru ca simt? Deloc. De unde dar? Din Cuvantul
lui Dumnezeu: , Cristos a murit pentru pacatele noastre, dupa Scripturi; El a fost ingropat si a inviat a treia zi, dupa Scripturi” (1 Corinteni
15:3-4). Astfel, totul este ,,dupa Scripturi”. Daca ar fi fost dupa simtirea noastra, am fi niste nenorociti, caci simtirile noastre, rareori, sunt
aceleasi intr-o zi intreaga.,Cuvantul Tau, Doamne dainuieste in veci in ceruri. Tu ai Tnaltat Cuvantul Tau mai presus de Numele Tau”.

Fara indoiald, e un lucru minunat sa simti si sa infaptuiesti; dar, daca punem aceste lucruri in locul lui Cristos, nu le vom avea nici pe ele, nici
pe Cristos care le da. Daca ma indeletnicesc cu Cristos, voi fi fericit; dar, daca pun fericirea mea in locul lui Cristos, nu voi avea nici pe una,
nici pe cealalts Aceasta este starea tristd a mii de suflete. in loc s& se sprijine pe taria nezguduitd a Scripturilor, ei privesc mereu in inimile
lor. lata ce-i face totdeauna nesiguri, si, prin urmare, mereu nefericiti. O stare de indoiala, e o stare de chin. Dar cum pot oare iesi din
indoielile mele? Numai increzandu-te in taria dumnezeiasca a Scripturii. Despre cine marturiseste Scriptura? Despre Cristos (loan 5). Ea
marturiseste ca Cristos a murit pentru pacatele noastre si ca a inviat din pricina ca am fost socotiti neprihaniti (Romani 4). Acelasi Cuvant,
care Tmi spune ca sunt nelegiuit imi spune si ca Cristos a murit pentru mine. Nimic nu poate fi mai lamurit. Daca n-as fi pacatos, moartea lui
Cristos nu mi-ar folosi la nimic; dar, deoarece sunt pacatos, ea este tocmai ce-mi trebuie. Daca privesc la mine sau la altceva ce are vreo
legatura cu mine, e limpede ca n-am prins intreg intelesul duhovnicesc din Levitic 13:12-13. N-am venit la Mielul lui Dumnezeu, ,asa cum
sunt”. De abia cand leprosul, este acoperit de lepra din cap pana in picioare, este cum trebuie sa fie. Atunci, si numai atunci, harul il poate
intdmpina. , Preotul sa-I cerceteze; si daca va vedea ca lepra a acoperit tot trupul, sa declare curat pe cel cu rana: fiindca s-a facut toata alba,
el este curat”. Scump adevar ,Unde s-a inmultit pacatul, acolo harul s-a inmultit si mai mult”.

Cata vreme ma gandesc ca e un singur loc ne acoperit de infricosatoarea boald, insemneaza ca n-am sfarsit cu mine Tnsumi. Numai cand
adevdrata mea stare imi este pe dea-ntregul dezvaluita, inteleg intr-adevar ce insemneaza mantuirea prin har.

Haina sau pielea ne aduce aminte de Imprejurdrile sau obiceiurile unui om. Este un punct de vedere cu totul practic. Trebuie sa ne pazim de
cresterea raului in cdile noastre, tot asa cum trebuie sa ne pazim de raul din noi insine. Vedem aici aceeasi cercetare plina de rabdare cu
privire la o haina ca si la un om. Nu este nici o graba, nici o nepasare. ,Preotul sa cerceteze rana si sa inchida sapte zile lucrul cu rana”. Nu
trebuie sa fie nici nepasare, nici ne ingrijire. Raul se poate strecura in mii de feluri in obiceiurile si caile noastre; de aceea, indata ce bagam
de seama ceva ce da de banuit, trebuie sa-l supunem unei cercetari preotesti, linistite si cu rabdare. Trebuie sa fie ,inchis sapte zile”, pentru
ca sa aiba destul timp sa se arate in totul. ,,Sa cerceteze a saptea zi rana. Daca rana s-a intins pe haina, in urzeala sau in batatura, pe piele
sau pe lucrul acela de piele, este o rana de lepra invechita: lucrul acela este necurat. Sa arda haina”. Obiceiul rau trebuie lepadat in clipa
cand il descopar. Daca ma gasesc intr-o stare rea, trebuie s-o parasesc. Arderea hainei arata judecarea raului, fie in obiceiurile, fie in
fmprejurarile Tn care se afla un om. Nu trebuie sa glumim cu rdul. In anumite cazuri, haina trebuia ,spalatd”, ceea ce Insemneaza lucrarea
Cuvantului lui Dumnezeu asupra obiceiurilor unui om. ,,Preotul sa porunceasca sa se spele partea atinsa de rana, si sa- inchida a doua oara
sapte zile”. Trebuie o asteptare plina de rabdare ca sa ne incredintam de lucrarea Cuvantului. ,Preotul sa cerceteze rana, dupa ce se va
spala. Si daca rana nu si-a schimbat infatisarea, sa fie arsa in foc”. Cand este ceva cu totul rau si de nevindecat in starea noastra sau in
obiceiurile noastre, n-avem altceva de facut decat sa-l aruncam in intregime ,,Daca preotul vede ca rana a mai scazut, dupa ce a fost spalata,
s-0 rupa din haina”. Cuvantul poale sa-si faca lucrarea, pentru ca ceea ce e rau in purtarea unui om, sau in starea sa, sa fie parasit si astfel
raul sa fie inlaturat; dar, daca, totusi, raul nu inceteaza, el trebuie osandit si inlaturat, cu tot ce tine de el.



In toate acestea, gasim un izvor nesecat de invataminte, pentru viata de toate zilele. Trebuie sa ludm bine seama la indeletnicirea noastra, la
imprejurarile in care ne aflam, la obiceiurile cu care ne-am deprins. Pentru toate acestea, e nevoie de o deosebita veghere. Orice semn ce da
de banuit trebuie privegheat cu multa grija, de teama sa nu se schimbe mai tarziu in ,lepra care roade” sau care ,face spuzeald”, prin care
noi insine si multi altii se vor intina. Ne putem afla intr-o slujba, stare, sau loc, de care tin anumite lucruri rele, care pot fi inlaturate fara sa
parasim in totul starea sau slujba aceea; dar ne putem afla de asemenea intr-o stare unde este cu neputinta sa traiesti cu Dumnezeu. Daca
ochiul este curat, tot drumul va fi luminat. Daca singura dorinta a inimii este sa ne bucuram de starea de fata a lui Dumnezeu, vom descoperi
cu usurinta care sunt lucrurile ce incearca sa ne lipseasca de acest har negrait.

Sa umblam dupa o legatura tot mai stransa cu Dumnezeu, si sa ne pazim cu grija de orice fel de intinaciune, fie in fiinta noastra, fie in
obiceiurile sau Tn legaturile noastre.

Acum vom cerceta poruncile frumoase si pline de insemnatate, privitoare la curatirea leprosului, care ne infatiseaza unele din cele mal
scumpe adevaruri ale Evangheliei. Am vazut unde era leprosul. El era afara din tabara, departe de Dumnezeu, de altarul Sau si de adunarea
Sa, Pe langa aceasta, el locuia intr-o singuratate stearpa, intr-o stare de intinaciune. El era in afara de orice ajutor omenesc si, in ceea ce-I
privea, nu putea face altceva decat sa dea necuratia la tot ce atingea. Fireste ca-i era cu neputinta sa poata face ceva ca sa se curateasca.
Daca nu putea decat sa murdareasca prin atingerea lui, cum ar fi putut sa se curete pe el insusi? Era cu putinta sa faca ceva pentru curatirea
Sa? Cu neputinta. Ca lepros intinat, nu putea face nimic pentru el insusi; totul trebuia facut pentru el de un altul. El nu putea sa-si croiasca un
drum pana la Dumnezeu, dar Dumnezeu putea sa-si deschida drum pana la el. Nici un mijloc de scapare pentru el, nici in el insusi, nici in
semenii sai. E lamurit ca un lepros nu putea curatii pe un altul; de asemenea este lamurit ca, daca un lepros atingea o persoana curata, o
facea necurata. Singura lui scapare era in Dumnezeu. El trebuia sa dea har pentru toate.

. 2

De aceea citim: ,Preotul sa iasa afara din tabara”. Nu spune: ,leprosul sa vina”. N-ar fi avut nici un rost; la ce ar fi folosit sa spuna leprosului
sa mearga sau sa faca ceva? El era surghiunit in singuratatea pustiei; unde sa se duca? Era tot acoperit de pete de nevindecat; ce putea
face? Putea sa suspine dupa tovarasia semenilor sai, si sa doreasca sa fie curatit, dar suspinele lui erau ale unui lepros singuratec si fara
putere. El putea sa se sileasca sa se curete, dar silintele lui n-aveau alta urmare decat sa-i arate intinat si sa faca sa se intinda intinaciunea.
Mai Tnainte ca sa poata fi declarat ,,curat”, trebuia facuta o lucrare pentru el - lucrare pe care el n-o putea nici face, nici ajuta sa se faca -
lucrare ce trebuia facuta in intregime de un altul. Leprosul trebuia sa ,stea linistit” si sa se uite cum preotul facea o lucrare in puterea careia
lepra putea fi curatita pe deplin. Preotul facea totul. Leprosul nu facea nimic.

,Preotul sa porunceasca sa se ia, pentru cel ce trebuie curatit, doua pasari vii si curate, lemn de cedru, carmaz si isop. Preotul sa
porunceasca sa se junghie una din aceste pasari intr-un vas de pamant, in apa curgatoare”.

in preotul care iesea afara din tabara, iesind din locuinta lui Dumnezeu, vedem pe Domnul Isus, coborandu-se din sanul Tat&lui, locuinta Sa
vesnica, pe pamantul nostru intinat, unde El ne vedea cufundati in lepra injositoare a pacatului, intocmai ca Samariteanul milostiv, El ,a venit
la noi acolo unde eram”. El n-a venit numai pana la mijlocul drumului. El n-a facut numai noua parti din zece din drumul spre noi. El a facut
tot drumul. Era de neaparata trebuinta sa faca tot drumul, caci, avand in vedere cerintele sfinte ale scaunului de domnie al lui Dumnezeu, El
n-ar fi putut porunci leprei noastre sa ne paraseasca, daca ar fi ramas in sanul Tatalui. El putea sa zamisleasca lumi intregi prin cuvantul gurii
Sale; dar, cand era vorba sa curete niste pacatosi leprosi, trebuia ceva mai mult. , Atat de mult a iubit Dumnezeu lumea, ca a dat pe singurul
Sau Fiu”. Cand e vorba sa dea nastere lumilor, Dumnezeu n-are decat sa vorbeasca. Cand e vorba sa mantuiasca pe pacatosi, El a trebuit sa
dea pe Fiul Sau. ,Dragostea lui Dumnezeu fata de noi s-a aratat prin faptul ca Dumnezeu a trimes in lume pe singurul Sau Fiu, ca noi sa traim
prin El. Si dragostea sta nu in faptul ca noi am iubit pe Dumnezeu, ci in faptul ca El ne-a iubit pe noi, si a trimes pe Fiul Sau ca jertfa de
ispasire pentru pacatele noastre” (1loan 4:9-10).

Dar trimiterea si intruparea Fiului era departe de a fi tot ce trebuia. Daca preotul s-ar fi marginit numai sa iasa afara din tabara si sa
priveasca pe sarmanul lepros, lucrul acesta prea putin i-ar fi folosit leprosului. Varsarea de sange era de neaparata trebuinta pentru ca sa fie
indepartata lepra. Trebuia sa moara cineva fara pata.

"Fara varsare de sange nu este iertare” (Evrei 9:22). Luati bine seama ca varsarea de sange era temelia adevarata a curatirii leprosului. Nu
era ceva, ce, in unire cu altele, lucra impreuna la curatirea leprosului. Nicidecum. Jertfirea vietii era faptul de capetenie si de toata
insemnatatea. Odata jertfa adusa, drumul era deschis; orice piedica era luata; Dumnezeu putea sa lucreze intr-un har desavarsit cu leprosul.
Trebuie sa tinem bine minte acest lucru, daca voim sa intelegem lamurit mareata invatatura despre sange.

Aici ni se infatiseaza moartea lui Cristos ,care, prin Duhul cel vesnic S-a adus pe Sine insusi jertfa fara pata lui Dumnezeu”. El a fost rastignit
prin slabiciune” (Evrei 9;2Corinteni 13). Lucrarea cea mai mare, cea mai insemnata, cea mai mareata, ce s-a savarsit vreodata in nemarginita
putere a lui Dumnezeu, a fost savarsita ,prin slabiciune”. Grozav lucru trebuie sa fie pacatul inaintea lui Dumnezeu, daca singurul Sau Fiu a
trebuit sa se pogoare din cer si sa fie pironit pe lemnul blestemat, ca o priveliste pentru oameni, ingeri si draci, pentru ca tu si eu sa putem fi
mantuiti Si ce icoana a pacatului avem in lepra! Cine s-ar fi gandit ca aceasta mica ,,umflatura alba”, ivita pe unul din cei ce fac parte din
adunare, sa aiba urmari atat de grele? Dar aceasta ,,umflatura alba”, mica, nu era nimic altceva decat lucrarea raului, gata sa se dea pe fata.
Era semnul lucrarii ingrozitoare a pacatului in firea pamanteasca; si, nainte ca acest om sa poata fi indreptatit sa ia din nou parte la adunare,
si sa se bucure de legatura cu Dumnezeul cel sfant, Fiul lui Dumnezeu a trebuit sa paraseasca cerul si sa se coboare in locurile cele mai de
jos ale pamantului, pentru ca sa savarseasca o ispasire desavarsita pentru ceea ce se infatisa ca o mica ,,umflatura alba”. Sa ne aducem
mereu aminte ca pacatul este ceva ingrozitor inaintea lui Dumnezeu. El n-ar putea fngadui nici mdcar un singur gand vinovat. Pentru ca un
asemenea gand sa poata fi iertat, Cristos a trebuit sa moara pe cruce. Cel mai mic pacat, daca se poate numi mic vreun pacat oarecare, cere
neaparat moartea Fiului lui Dumnezeu. Dar, slava lui Dumnezeu, cerintele pacatului au fost implinite prin darul mantuitor al dragostei lui
Dumnezeu; si acum, Dumnezeu este mult mai proslavit prin iertarea pacatului decat daca Adam si-ar fi pastrat neprihanirea de la inceput.
Dumnezeu este mai slavit prin mantuirea, iertarea, indreptatirea, pazirea si incununarea, la urma, cu slava, a pacatosilor, de cum ar fi putut
sa fie daca ar fi pastrat pe om nevinovat in stapanirea binecuvantarilor de la inceput. Aceasta este taina de pret a mantuirii. Fie ca inimile
noastre sa poata intelege si sa adanceasca, prin puterea Duhului Sfant, aceasta minunata taina!

Sangele fiind varsat, preotul isi putea incepe indata si in intregime, lucrarea sa. Pana aici citim: ,,Preotul sa porunceasca” dar acum el insusi
lucreaza. Moartea lui Cristos este temelia slujbei Sale preotesti. Odata ce a intrat in locul prea sfant cu insusi sangele Sau, El slujeste ca



Marele nostru Preot, dand sufletului nostru folosinta tuturor urmarilor scumpe ale lucrarii Sale, pastrandu-ne pe deplin in starea de
neprihanire dumnezeiasca in care ne-a asezat jertfa Sa. ,Orice mare preot este pus sa aduca lui Dumnezeu daruri si jertfe. De aceea era de
trebuinta ca si celalalt Mare Preot sa aiba ceva de adus. Daca ar fi pe pamant, nici n-ar mai fi preot” (Evrei 8:3-4).

Cu greu am putea avea o infatisare desavarsita a invierii lui Cristos, decat cea care ne este data in ,pasarea vie careia i se da drumul pe
camp”. Nu i se da drumul decat dupa moartea tovarasei sale; caci cele doua pasari infatiseaza un singur Cristos, in doua imprejurari ale
lucrarii Sale binecuvantate, si anume, moartea si invierea Sa. Mii de pasari slobozite n-ar fi folosit la nimic leprosului. Trebuia aceasta pasare
vie, ce se Thalta in ceruri, purtand pe aripile ei marturia ispasirii savarsite, care vestea ca lucrarea era sfarsita, locul curatit si temelia pusa.
Tot astfel este si cu privire la Domnul nostru Isus Cristos. Invierea Lui vesteste stralucita biruintd a mantuirii: ,,El a inviat a treia zi dupa
Scripturi”. ,,El a inviat din pricina ca am fost socotiti neprihaniti”, Lucrul acesta usureaza inima apdsata si linisteste cugetul framantat.
Scripturile ma incredinteaza ca Isus a fost pironit pe cruce, incarcat cu pacatele mele, dar aceleasi Scripturi ma incredinteaza ca El a iesit din
mormant fara nici unul din aceste pacate asupra Lui. Si nu numai atat. Aceleasi Scripturi ma incredinteaza ca toti cati isi pun increderea in
Isus Cristos sunt tot asa de scutiti de orice invinuire de pacat, ca si El; nu mai este nici o manie sau osanda pentru el, dupa cum nu este
pentru El; ei sunt in El una cu El, primiti in El; Tnsufletiti, inviati, asezati impreuna cu El. Aceasta este binefacatoarea marturie a Cuvantului
adevarului, aceasta este marturia lui Dumnezeu care nu poate minti (Vezi Romani 6:6-11;8:1-4;2Corinteni 5:21;Efes 2:5-6;2Corinteni
2:10-15;1loan 4:17).

Unul din cele mai insemnate adevaruri ne este infatisat in versetul 6 al acestui capitol. Nu numai ca vedem izbavirea noastra deplina de vina
si 0sanda, minunat infatisata prin pasarea vie careia i se da drumul; dar vedem si intreaga noastra dezrobire de toate momelile pamantului si
de toate inrauririle firii. ,Carmazul” ne infatiseaza pe cele dintai, pe cand ,lemnul de cedru si isopul” infatiseaza pe cele din urma. Crucea
este sfarsitul tuturor maririlor lumii acesteia. Asa ne aratd Dumnezeu si credinciosul recunoaste intocmai: ,in ce ma priveste, departe de
mine gandul sa ma laud cu altceva decat cu crucea Domnului nostru Isus Cristos, prin care lumea este rastignita fata de mine si eu fata de
lume” (Galateni 6:14),

Cat despre ,lemnul de cedru si isop”, ne infatiseaza, ca sa zicem asa, cele doua margini ale intinsului cuprins al firii pamantesti. Solomon ,a
vorbit despre copaci, de la cedrul din Liban pané la isopul care creste pe zid” (1limpérati 4:33). De la cedrul cel falnic care impodobeste
coastele Libanului, pana la smeritul isop, acestea sunt cele doua margini si tot ce se cuprinde intre ele - firea, in toata intinderea ei, totul este
adus supt puterea crucii. Si astfel credinciosul vede, in moartea lui Cristos, sfarsitul intregii lui vinovatii, sfarsitul slavei pamantesti si a tot ce
tine de randuiala firii, vechea zidire in intregime. Si cu ce trebuie sa se indeletniceasca el? Cu Acela care este infatisat prin aceasta pasare
vie, cu penele inrosite de sange, inaltandu-se spre cerurile deschise. Ce lucru scump, maret, care indestuleaza sufletul! Un Cristos inviat,
inaltat in cer, biruitor, proslavit, care a strabatut cerurile, purtand in Fiinta Sa sfanta semnele ispasirii savarsite. Cu El avem a face. Suntem
una cu El. Spre El se indreapta toata dragostea lui Dumnezeu. Asupra Lui se revarsa toata bucuria cerului; cantecele ingerilor despre El
vorbesc. N-avem nevoie de nici o slava pamanteasca, de nici o momeala fireasca. Prin moartea lui Cristos le putem vedea puse deoparte
pentru totdeauna, impreuna cu pacatele noastre. Ne putem usor lipsi de pamant si de firea pamanteasca, pentru ca am primit in locul lor
,bogatiile nepatrunse care sunt in Cristos”.

Cu cat vom cerceta mai adanc cuprinsul capitolului 13, cu atadt vom vedea mai bine cat de cu neputinta fi era leprosului sa faca ceva pentru
curatirea lui. Tot ce putea face, era ,sa-si acopere barba” si tot ce putea spune, era ,Necurat! Necurat!” Numai Dumnezeu, si numai El
singur, era in stare sa gaseasca si sa faca o lucrare prin care lepra sa poata fi pe deplin curatita; si mai mult, numai Dumnezeu, si numai El
singur, putea sa declare ,curat” pe lepros. De aceea este scris: , preotul sa stropeasca” si ,sa-l declare curat”. Nu se zice: ,leprosul sa
stropeasca si se va declara curat sau sa-si nchipuie ca este curat”. Asa ceva nu se putea. Dumnezeu era Judecatorul, Dumnezeu era
Doctorul, Dumnezeu era Curatitorul. El singur stia ce era lepra, cum putea fi vindecata, si cand trebuia leprosul declarat curat. Leprosul ar fi
putut sa stea toata viata acoperit de lepra, si totusi sa nu-si cunoasca deloc boala. Cuvantul lui Dumnezeu, Scripturile Adevarului, marturia
dumnezeiasca, ea, care spune tot adevarul cu privire la lepra, si nimic altceva decat aceasta putere nu putea sa declare curat pe lepros, si
aceasta numai pe temelia tare si ne zguduita a mortii si a invierii. Este o legatura din cele mai de pret intre cele trei fapte din versetul 7;
sangele este stropit, leprosul este declarat curat, si pasarii celei vii i se da drumul. Nu gasim un singur cuvant despre ce trebuia sa faca, sa
zica sau sa simta leprosii. Era de ajuns sa fie lepros; lepros in toata puterea cuvantului, in totul judecat, acoperit de lepra din cap pana in
picioare. In ceea ce-l priveste, toate acestea ii erau de ajuns, celelalte priveau pe Dumnezeu.

E un lucru nespus de insemnat, pentru cel ce cauta pacea cu ingrijorare, sa patrunda adevarul desfasurat aici. Atatea suflete sunt nelinistite
din pricina ca-si inchipuie, sau voiesc sa auda de simtire, de infaptuire sau de insusire, in loc sa vada, ca leprosul, ca stropirea sangelui era
tot atat de dumnezeiasca si neatarnata de el ca si varsarea acestui sange. Nu spune: ,leprosul sa se sileasca, sa-si insuseasca, sau sa faca, si
apoi va fi curat”. Nicidecum. Planul de mantuire era dumnezeiesc; jertfa era dumnezeiasca; stropirea sangelui era dumnezeiasca; urmarea
era dumnezeiasca; intr-un cuvant, totul era dumnezeiesc.

Faptul acesta nu inseamna ca trebuie sa dispretuim faptele, sau mai bine, legatura, prin Duhul Sfant, cu toate urmarile lucrarii lui Cristos
pentru noi. Dimpotriva: vom vedea in curand ce loc are in economia dumnezeiasca. Dar nu suntem mantuiti prin fapte, dupa cum nici
leprosul nu era curatit prin ele. Vestea cea buna, care ne mantuieste, este ca ,,Cristos a murit pentru pacatele noastre, dupa Scripturi; ca a
fost ingropat si a inviat a treia zi, dupa Scripturd”. Nu se pomeneste nimic aici despre ceea ce face omul. Fara indoiala, te simti fericit cand
faci ceva. Unul de pilda, care era aproape sa se inece, este fericit sa-si dea seama ca este intr-o luntre de scapare; dar e vadit ca el e scapat
prin luntre si nu prin faptul ca isi da seama ca este scapat. Tot astfel pentru pacatosul care crede in Domnul Isus. El este mantuit prin
moartea si fnvierea Domnului Isus. Oare pentru ca isi da seama? Nu, ci pentru ca Dumnezeu spune asa.

Este ,,dupa Scriptura”. Hristos a murit si a inviat si, pe temeiul acestui adevar Dumnezeu declara pe pacatos, curat. lata ce da sufletului o
pace fara margini. Am a face cu marturia lui Dumnezeu, pe care nimic n-o poate clinti. Aceasta marturie este data chiar pentru insasi lucrarea
lui Dumnezeu. El insusi a facut tot ce trebuia, pentru ca eu sa fiu declarat curat inaintea ochilor Sai. lertarea mea nu atarna nici de faptul ca
imi dau seama ca o am, nici ,pentru faptele facute in neprihanire”, nu atarna de aceste fapte, dupa cum nu atarna nici de nelegiuirile mele.
intr-un cuvant, atdrnd numai de moartea st de invierea lui Cristos. De unde stiu? Dumnezeu Mi-o spune. Este ,,dupa Scripturi”.



Sunt putine lucruri care arata intr-un chip mai izbitor pornirea inrddacinata in inimile noastre, catre lege, ca faptele, despre care se vorbeste
atat de des. Noi vrem sa facem si noi ceva, adica sa fie si ceva din ,eul” nostru, si, astfel, ne tulburam pacea si slobozenia in Cristos. lata de
ce starui atat de mult asupra frumoasei porunci a curatirii leprosului, si in deosebi asupra adevarului cuprins in versetul 7 din capitolul 14.
Preotul facea stropirea cu sange si tot el declara ca leprosul era curat. La fel este si cu pacatosul. Din clipa cand isi recunoaste starea lui
adevarata, sangele lui Cristos si marturia lui Dumnezeu fac totul si declara - fara nici o piedeca - pe cel pacatos curat. Dar, indata ce incep sa
vorbesc despre ceea ce pot face si eu, pacea este turburatd, inima abatuta, sufletul incurcat. Cu cat m-am lepadat mai mult de eul meu, cu
atat ma indeletnicesc mai mult cu Cristos. Asa cum il infatiseaza ,Scripturile”, si pacea mea va fi cu atat mai nezdruncinata. Daca leprosul
s-ar fi uitat la el insusi, cand preotul il declara curat, ar fi gasit el oare vreo indreptatire pentru aceasta declaratie? Fireste ca nu. Stropirea cu
sange era temelia declaratiei dumnezeiesti, si nu vreun lucru oarecare la lepros sau in legatura cu el. Leprosul nu era intrebat cum se simte
sau ce gandeste. Nu era intrebat daca isi da seama de uratenia bolii sale. El era un lepros declarat si era de ajuns. Pentru el se varsase
sangele, si acest sange il curatea. De unde stia acest lucru? Pentru ca-l simtea? Nu, ci pentru ca preotul 1i declara, din partea lui Dumnezeu,
ca este curat. Leprosul era declarat curat pe acelasi temei, pe care se da drumul pasarii celei vii. Cu acelasi sange, care colora penele acestei
pasari vii, era stropit si leprosul. Astfel se incheia pe deplin toata socoteala, cu totul neatarnat de lepros, de gandurile, de simtamintele sau
de orice ar fi putut face el. Si cand trecem la ceea ce infatisa curatirea leprosului, adica la ce a facut Domnul Isus vedem ca Domnul nostru
Isus Cristos a intrat in cer si a pus pe scaunul de domnie al lui Dumnezeu, dovada vesnica a lucrarii savarsite, pe temeiul ca reia credinciosul
poate intra si el in cer. lata un adevar maret? Cu putere dumnezeiasca, in stare sa goneasca din inimile nelinistite orice fel de indoiala, orice
teama, orice gand chinuitor, orice nedumerire. Un Cristos inviat este toata placerea lui Dumnezeu, si in El, este vazut orice credincios. Fie, ca
orice suflet trezit sa gaseasca o pace trainica in acest adevar Izbavitor! ,Cel ce se curateste, trebuie sa-si spele hainele, sa-si rada tot parul,
si sa se scalde in apa; si va fi curat. In urma, va putea s3 intre in tabara, dar s& ramana sapte zile afara din cort” (vers 8). Leprosul, dupa ce a
fost declarat curat, Tncepe sa faca ceea ce n-ar fi putut nici macar incerca sa faca mai inainte, adica sa se scalde, sa-si spele hainele, sa-si
rada tot parul; si, dupa ce a facut toate acestea, el poate sa-si ia locul in tabara, locul vazut si recunoscut, al legaturilor obstesti cu
Dumnezeul lui Israel, a carei stare de fata in aceasta tabara cerea izgonirea leprosului. Dupa ce sangele si-a facut lucrarea lui de ispasire,
vine spalarea cu apa, care infatiseaza lucrarea Cuvantului asupra pornirilor, obiceiurilor, purtarilor omului, pentru ca sa-i curete nu numai
inaintea semenilor sdi ci sa si poata lua, astfel loc iar in adunare.

Trebuie totusi sa bagam de seama ca, desi omul era stropit cu sange si spalat cu apa si, prin urmare, avand drept iar la adunare, n-avea voie
sa intre inca in cortul sau. El nu putea sa se bucure in totul de drepturile lui personale, care tineau de starea lui mai adanca in tabara. Cu alte
cuvinte, desi avea mantuirea prin varsarea si stropirea sangelui si recunostea Cuvantul, ca dreptarul intregii lui purtari, mai avea inca sa fie
adus, prin puterea harului, la o legatura stransa cu Cristos ca sa priceapa bine locul si drepturile deosebite pe care le are in Cristos.

Ce putin se baga in seama tocmai partea aceasta din urma si totusi cat de insemnata este ea pentru cel cu adevarat credincios! Sunt multi
care cred ca sangele lui Cristos este singura temelie a intrarii, si Cuvantul lui Dumnezeu este singurul dreptar si curatitor al vietii lor, al
obiceiurilor si gandurilor lor, si care cu toate acestea sunt departe de a fi, prin puterea Duhului Sfant, in legatura stransa cu tot ce da Acela al
carui sange le-a ridicat pacatele si al carui Cuvant trebuie sa curete vietile lor de fiecare clipa. Ei au legaturi vazute, dar nu pe temeiul
legaturii personale cu Dumnezeu. Este foarte adevarat ca toti credinciosii sunt in Cristos, si ca deci, au dreptul sa se bucure de cele mai inalte
adevaruri. Mai mult, ei au Duhul Sfant, ca putere a legaturii cu Dumnezeu. Toate acestea sunt foarte adevarate; dar nu toti s-au indepartat in
intregime de tot ce tine de firea pamanteasca, lucru foarte insemnat ca sa ai o legatura tare si stransa cu Cristos, in toate privintele felului
Sau de a fi si a lucrarii Sale. De fapt, lucrarea Sa nu va fi gustata din plin decat a opta zi slavita a invierii si plecarii cu Hristos cand vom
cunoaste, asa cum am fost cunoscuti. Atunci, fiecare in parte si toti laolalta, vom intra in stapanirea deplina a legaturii cu Cristos, in toate
infatisarile scumpe ale Fiintei si insusirilor firii Sale, dezvaluite de la versetul 10 pana la versetul 20 din capitolul de mai sus. lata nadejdea pe
care o avem dar, chiar de acum, in masura in care ne socotim morti, prin credinta si prin puterea Duhului, care locuieste in noi, fata de firea
pamanteasca si de tot ce tine de ea, ne putem hrani si bucura de Cristos, ca partea sufletelor noastre, in legatura fiecaruia in parte.

Este lamurit ca leprosul era tot atat de curat, inaintea ochilor lui Dumnezeu, in cea dintai zi, cand fusese stropit cu sange de sapte ori, deci cu
o putere desavarsita de ispasire, ca si in ziua a saptea. Unde era atunci deosebirea? Nu in starea lui, ci in legatura lui personald. A saptea zi,
el trebuia sa inceapa nimicirea in intregime a tot ce tinea de firea sa veche. El trebuia sa priceapa ca nu numai lepra de pe trup trebuia
indepartata, dar chiar si podoabele trupului, tot ce era in legatura tot ce tinea de vechea zidire.

Una este sa stiu ca Dumnezeu ma vede mort, din pricina firii mele pamantesti; si cu totul altceva este sa ma ,,socotesc” ca mort sa ma
dezbrac, in fapta, de omul cel vechi si de poftele lui, infranandu-mi cu desavarsire madularele pamantesti. Poate ca la lucrul acesta se
gandesc multe persoane evlavioase, cand vorbesc de sfintire treptata. Lucrul este bun in el insusi, desi aceste persoane nu-I inteleg intocmai
cum ni-l infatiseaza Scripturile. Leprosul era declarat curat, din clipa in care era stropit cu sange si cu toate acestea el trebuia sa se curete.
Pentru ce? Pentru ca atunci cand era stropit cu sange, leprosul era curat fhaintea lui Dumnezeu; pe urma, insa, el trebuia sa arate, in
purtarea lui, ca intr-adevar era curat. Tot asa e si cu cel credincios, intrucat este una cu Hristos, el este spalat, sfintit si neprihanit, primit,
desavarsit. (1 Corinteni 6:11; Efeseni 1:6; Coloseni 2:10). Acesta este locul si starea lui neschimbata inaintea lui Dumnezeu. El este pe deplin
sfintit si socotit neprihanit, caci Cristos este masura sfinteniei si neprihanirii, dupa Cuvantul lui Dumnezeu. Dar in urma, infaptuirea acestora
in sufletul credinciosului, si aratarea lor in viata si marturia sa, da nastere unui alt sir de ganduri. De aceea se zice: ,Deci, fiindca avem astfel
de fagaduinte, prea iubitilor sa ne curatim de orice intinaciune a carnii sl a duhului, si sa ne ducem sfintirea pana la capat, in frica de
Dumnezeu” (2Corinteni 7:1). Din pricind ca Cristos nea curatit cu sangele Sau scump, suntem chemati ,,sa ne curatim”, potrivindu-ne viata
dupa Cuvant, prin Duhul. ,El, Isus Cristos, este Cel ce a venit cu apa si cu sange; nu numai cu apa, ci si cu sange; si Duhul este Cel ce
marturiseste despre lucrul acesta, fiindca Duhul este adevarul. Caci trei sunt care marturisesc (pe pamant): Duhul, apa sl sangele, si acesti
trei sunt una in marturisirea lor” (1loan 5:6-8). Avem aici ispasirea prin sange, curatirea prin Cuvant, si puterea prin Duhul, toate zidite pe
temeiul mortii lui Cristos, si lamurit infatisate prin poruncile privitoare la curatirea leprosului.

Toate darurile sunt infatisate aici, dar jertfa pentru vina este junghiata cea dintai, pentru ca leprosul este socotit ca un adevarat vinovat.
Pentru ca toti am pacatuit impotriva lui Dumnezeu, avem nevoie de Cristos, ca Cel ce a ispasit, pe cruce, pacatele noastre. ,El a purtat
pacatele noastre in trupul Sau, pe lemn”. Asa ca Cristos se arata pacatosului, intai ca jertfa pentru vina.

.Preotul sa ia din sangele jertfei de ispasire; sa puna pe marginea urechii drepte a celui ce se curateste, pe degetul cel mare de la mana
dreapta a lui, si pe degetul cel mare de la piciorul drept. Urechea - acest madular vinovat, care, atat de des fusese un mijloc de aratare a



mandriei, nebuniei si chiar necuratiei, - urechea trebuia curatitd prin sangele jertfei pentru vina. Astfel toatd vina stransa prin acest madular
este iertatd, dupa pretuirea pe care Dumnezeu o face sangelui lui Cristos. ,Mana dreapta”, care de atatea ori se intinsese sa faca fapte de
mandrie, de nebunie si chiar de necuratie, trebuie curatita prin sangele jertfei pentru vina. Astfel, toata vina stransa prin acest madular este
iertatd, dupa pretuirea pe care Dumnezeu o face sangelui lui Cristos. Piciorul, care de atatea ori alergase pe calea desertaciunilor, a nebuniei
si chiar a necuratiei, trebuie acum curatit prin sangele jertfei pentru vina, astfel ca toata vina stransa prin acest madular este iertata, dupa
pretuirea pe care o face Dumnezeu sangelui lui Cristos. Da, tot, tot, tot, este iertat - totul este sters - totul este uitat - totul este aruncat, ca
plumbul, in fundul marii uitarii vesnice. Cine le va mai scoate iarési de acolo? ingerii, oamenii sau dracii putea-vor ei oare s& se cufunde in
aceste ape nepatrunse si de nepatruns, ca sa scoata aceste pacate ale ,piciorului, mainii sau urechii” pe care le-a aruncat acolo dragostea
mantuitoare? Nu, nu, nici vorba de asa ceva! Slavit sa fie Dumnezeu! Ele sunt inldturate pentru totdeauna. Eu sunt mult mai fericit decat
daca Adam n-ar fi pacatuit. Scump adevar! Sa fii spalat in sangele Domnului Isus, pretuieste mult mai mult decat sa fii imbracat in
nevinovatie.

Dar Dumnezeu nu se putea multumi numai cu ispasirea pacatelor prin sangele ispasitor. Cu toate ca ispasirea aceasta este un lucru foarte
fnsemnat, este totusi ceva si mai fnsemnat preotul sa ia untdelemn din log, si sa toarne In palma mainii stangi.

Astfel, madularele noastre nu numai ca sunt curatite prin sangele lui Cristos, dar sunt si inchinate lui Dumnezeu, prin puterea Duhului.
Lucrarea lui Dumnezeu nu este numai o lucrare tainica, ci este si o lucrare care se vede. Urechea nu mai trebuie sa fie mijlocul de aratare al
necuratiei, ci, de acum, trebuie sa fie ,gata sa asculte” glasul bunului Pastor. Mana nu mai trebuie sa fie folosita ca unealta a nelegiuirii, ci
trebuie sa fie intinsa pentru fapte bune, de mila si de adevarata sfintenie. Piciorul nu mai trebuie sa paseasca pe cararile nebuniei, ci sa
alerge pe caile sfintelor porunci ale lui Dumnezeu. In sfarsit, omul, in intregime, trebuie sa fie inchinat lui Dumnezeu, prin puterea Duhului
Sfant.

Sa luam insa seama bine ca ,untdelemnul” este pus ,peste sangele jertfei pentru vina”. Sangele lui Cristos este temelia dumnezeiasca a
lucrarilor Duhului Sfant. Sangele si untdelemnul merg impreuna. Cata vreme suntem pacatosi, nu putem sti nimic despre untdelemn, decat
pe temelia sangelui. Untdelemnul n-ar fi putut fi pus pe lepros, mei inainte de a fi stropit cu sangele jertfei pentru vina. , Ati crezut in El, si ati
fost pecetluiti cu Duhul Sfant, care fusese fagaduit”. Aceasta minunata potrivire dumnezeiasca intre curatirea leprosului si lucrarea de
mantuire a Domnului Isus, trezeste uimire in inima celui nascut din nou. Cu cat vom cerceta curatirea leprosului mai cu de-amanuntul, cu cat
vom indrepta asupra ei lumina Scripturii, cu atat ii vedem mai bine frumusetea si puterea. E de la sine inteles ca tot asa este cu toate
asemanarile din Cuvantul lui Dumnezeu. Nu este nevoie de nici o opintire duhovniceasca pentru priceperea lor. Sa luam pe Cristos drept
cheie ca sa deschidem comoara bogata a asemanarilor, sa-i cercetam cuprinsul atat de scump, la lumina lampii ceresti a Cartii insuflate;
Duhul Sfant sa ne fie talmaci, si vom fi pe deplin ziditi sufleteste, luminati si binecuvantati. ,Apoi preotul sa aduca jertfa de ispasire; si sa faca
ispasire pentru cel ce se curateste de intinaciunea lui”. Aici, avem infatisat pe Cristos, nu numai ca Cel care a purtat pacatele noastre, dar si
ca Cel care a pus capat pacatului: radacini si ramuri; ca Cel ce a nimicit toata zidirea (sistemul) pacatului: ,Mielul lui Dumnezeu care ridica
pacatul lumii” ,jertfa pentru toata lumea”. Ca dar pentru vina, Cristos a ridicat toate pacatele mele Ca dar pentru pacat, El a lovit radacina
cea mare din care ieseau aceste pacate. El a facut tot ce trebuia; dar il cunosc mai intai ce dar pentru vina, pentru ca asa am nevoie de El la
inceput. ,,Cunostinta pacatelor mele” ma nelinisteste thainte de orice. Scumpul meu, pentru vina s-a Tngrijit de ele Cristos in chip
dumnezeiesc. Apoi, Thaintand, descopar ca toate aceste pacate aveau o radacina, o tulpina, si eu gasesc in mine aceasta radacina sau
aceasta tulpina. Si de acestea s-a ingrijit scumpa mea Jertfa pentru pacat. Randuiala, urmata in curatirea leprosului, este deplina. Este tocmai
randuiala pe care trebuie s-o urmeze orice suflet. Mai intai vine darul pentru vina, si apoi darul pentru pacat.

.In urma se junghie arderea de tot”. Acest dar ne infatiseaza privelistea cea mai fhaltd cu putintd, a mortii lui Cristos. Este Cristos,
aducandu-se pe Sine insusi, jertfa fara pata, lui Dumnezeu, fara sa aiba vre-o legatura fie cu vina, sau cu pacatul. Este Cristos, mergand la
cruce, cu o jertfire de sine de buna voie, si acolo, aducandu-se pe Sine Tnsusi ca jertfa de un miros placut lui Dumnezeu.

Darul de mancare infatiseaza pe ,,Omul Isus Cristos” in viata Lui pe deplin omeneasca. La leprosul curatit, darul de mancare este strans legat
cu arderea de tot; si tot asa stau lucrurile cu oricare pacatos mantuit. Numai atunci, cand stim ca pacatele ne sunt iertate, si ca radacina sau
obarsia pacatului este judecata, ne putem bucura, prin puterea Duhului, in masura data fiecaruia, de legatura cu Dumnezeu, cu privire la
aceasta fiinta binecuvantata, care a trait aici pe pamant o viata in totul omeneasca, apoi s-a adus pe sine insusi lui Dumnezeu, ca jertfa fara
pata, pe cruce. Astfel, cele patru siruri de daruri ne sunt infatisate in curatirea leprosului dupa randuiala lor dumnezeiasca, si anume darul
pentru vingd, jertfa pentru pacat, arderea de tot si darul de mancare, fiecare aratand o laturd deosebita a prea iubitului nostru Domn Isus
Cristos. Aici se sfarseste aratarea randuielilor lui Dumnezeu cu privire la lepros; si ce aratare minunata | se dezvaluire, a grozaviei pacatului,
a harului si a sfinteniei lui Dumnezeu, a insemnatatii Fiintei lui Cristos si a urmarii lucrarii Sale!

Nimic mai Thsemnat decat sa luam seama la urmele harului dumnezeiesc pornind din locul prea sfant, ca sa mearga pana la locul intinat,
unde sedea leprosul, cu capul gol, cu buza acoperita si hainele sfasiate. Dumnezeu cerceta pe lepros acolo unde se afla, dar nu-l lasa acolo.
El Thainta spre el, gata sa faca o lucrare, pe temeiul careia putea sa-I aduca intr-un loc mai bun, la o legatura mai stransa, pe care n-o
cunoscuse vreodata mai inainte. Pe temeiul acestei lucrari, leprosul era dus din locul sau de intinare si surghiun, chiar pana la usa cortului
intalnirii, locuinta preotilor, ca sa se bucure de drepturile deosebite ale acestora (citeste si Exod 29:20-21). Cum ar fi putut el ajunge la o
asemenea cinste? Cu neputinta prin purtarea lui oricat de putin ar fi atarnat de el, ar fi [ancezit si ar fi murit in lepra lui, daca Harul desavarsit
al Dumnezeului lui Israel nu s-ar fi coborat pana la el, pentru ca sa ridice pe nenorocit de supt gunoi si sa-l aseze printre , voievozii poporului
Sau.”

Daca a fost vreodata o imprejurare in care silintele omenesti, vrednicia omeneasca si neprihanirea omeneasca sa fie pe deplin incercata si cu
desavarsire lamurita, negresit ca este imprejurarea cu leprosul. Ar insemna sa pierzi vremea, daca in fata unui asemenea caz, ai incerca sa
vorbesti despre o lucrare omeneasca. Trebuie sa fie foarte lamurit, chiar pentru cititorul cel mal usuratic, ca nimic, in afara de harul fara
plata, care domneste prin dreptate, nu putea face fata starii leprosului si nevoilor lui. Si cat de minunat lucra acest har, El se coboara pana in
locurile cele mai josnice, ca sa ridice pe lepros pana la cele mai inalte culmi. Priviti ce pierdea leprosul si ce castiga. Pierdea tot ce tinea de
firea lui, si castiga sangele ispasirii si harul Duhului. Castigul lui era intr-adevar nespus de mare. El era cu mult mai bogat, decat daca n-ar fi
fost scos afara din tabara. Asa este harul lui Dumnezeu! Aceasta este puterea si insemnatatea, taria si insusirea sangelui lui Isus!



Ce mult se aseamana toate acestea cu fiul risipitor din Luca 15! Si la el, lepra lucrase si iesise deasupra. Si s-a dus, in tara indepartata a
intinaciunii, in care pacatele lui si nebuneasca iubire de sine a locuitorilor tarii facusera pustiu in jurul lui. Dar, binecuvantata fie in veci
dragostea duioasa si adanca a Tatalui, caci stim cum se sfarseste toata istoria! Fiul pierdut a gasit un loc mai sus si a avut parte de o legatura
mai inaltd, pe care n-o cunoscuse niciodata mai inainte. ,Vitelul cel gras” nu fusese niciodata taiat pentru el mai inainte. Niciodata mai
inainte nu fusese Imbracat cu ,haina cea mai buna”. Si din ce pricina toate acestea? Era vorba, oare, despre meritele fiului risipitor? Oh nu!
Era vorba numai de iubirea Tatalui.

lubite cititor, te intreb: poti tu citi aratarea indurarilor lui Dumnezeu fata de lepros, in Levitic 14, sau a purtarii Tatalui cu fiul risipitor, in Luca
15, si sa nu ai un simtamant mai puternic de dragostea care este in sanul lui Dumnezeu, care se revarsa in Fiinta si lucrarea lui Cristos, care
este descoperita in Scriptura adevarului si care este turnata prin Duhul Sfant in inima credinciosului? Doamne, da-ne o legatura mai stransa si
statornica cu Tine insuti!

De la vers. 21 la 32, avem ,legea pentru curatirea celui ce are o rana de lepra, si nu poate sa aduca tot ce este randuit pentru curatirea lui”.
Aceasta priveste jertfele din ,ziua a opta” si nu cele ,,doua pasari vii si curate”. De altfel nici nu se putea lipsi de acestea din urma, pentru ca
ele infatisau moartea si invierea lui Cristos, ca singura temelie pe care Dumnezeu poate primi pe un pacatos ce se intoarce la El. De alta
parte, jertfele din ,ziua a opta”, infatisand legatura sufletului cu Dumnezeu, trebuiesc, intr-o oarecare masura, sa se arate prin puterea de
infaptuire a sufletului. Dar, oricare ar putea fi aceasta putere, harul lui Dumnezeu vine in ajutor si aici cu aceste cuvinte, deosebit de duioase:
,dupa mijloacele Lui”. Si mai mult, ,cele doua turturele” dau ,saracului” aceleasi drepturi pe care cei doi miei le dddeau bogatului, pentru ca
si unii si ceilalti aratau ,sangele scump al lui Cristos”, care are o putere nemarginita, ne-stricacioasa si vesnica, inaintea lui Dumnezeu. Toti
stam Tnaintea lui Dumnezeu pe temelia mortii si a invierii.

Toti am fost deopotriva apropiati; dar nu toti se bucura in aceiasi masura de legatura cu Dumnezeu - nu toti ajung sa pretuiasca, in aceiasi
masura, insemnatatea lui Cristos, in toate infatisarile lucrarii Sale. Toti ar putea, daca ar voi; dar se lasa amagiti, in multe feluri. Lumea si
firea pamanteasca, cu inrauririle lor, lucreaza asupra lor intr-un fel vatamator. Duhul este intristat si ei nu se bucura de Cristos asa cum ar
putea. Daca traim dupa indemnurile inimii noastre firesti, zadarnic credem ca ne-am putea hrani cu Cristos. Nu, daca voim sa ne hranim
mereu cu Cristos, trebuie sa ne lepadam de noi insine, sa ne judecam pe noi insine, si sa putem zice: ,Nu mai traiesc eu”. Nu e vorba de
mantuire. Nu e vorba de leprosul adus in tabara, locul legaturilor recunoscute. Nicidecum. E vorba numai de legatura sufletului, de masura in
care se bucura el de Cristos. Cat despre aceasta legatura, ea ne este pusa la indemana in cea mai mare masurd. Putem ajunge la cunostinta
adevarurilor celor mai inalte; dar, daca masura legaturii noastre cu El este mica, harul inimii Tatalui nostru, care nu mustra, sopteste aceste
duioase cuvinte: ,Dupa mijloacele lui”. Drepturile fiecaruia sunt aceleasi, dar destoinicia noastra se poate deosebi; si, binecuvantat sa fie
Dumnezeu, cand ne infatisam fnaintea Lui, toate dorintele cele mai arzatoare ale firii celei noi sunt implinite; toate puterile cele mai intinse,
ale firii noi, sunt puse in lucrare. Ce bine ar fi ca aceste lucruri sa intre, zi de zi, tot mai adanc in sufletele noastre.

Vom sfarsi aceasta parte, spunand cateva vorbe despre lepra dintr-o casa.
Cititorul va baga de seama ca un om sau o haina putea sa aiba lepra in pustie; o casa, insa, este lovita de lepra numai in Canaan.

Privind casa ca infatisare a unei adunari, gasim aici adevaruri sau reguli insemnate despre felul dumnezeiesc de a se purta cu raul sau cu
semnele banuitoare ale raului intr-o adunare crestina. Bagam de seama aceeasi liniste si aceeasi rabdare deplina, cu privire la casa, ca si cu
privire la om sau haina. Nu este nici graba, nici nepasare, fie ca e vorba de o casa, de o haina, sau de un om. Omul, care tine la casa lui, nu
trebuia sa se uite cu nepasare la nici un semn ce da de banuit, care se ivea pe pereti; si nici nu trebuia ca el insusi sa rosteasca o hotarare
asupra acestor semne. Preotul trebuia sa cerceteze si sa hotarasca. Din clipa cand se ivea ceva ce da de banuit, preotul lua o infatisare de
judecator, fata de casa. Casa, desi nu era osandita, era totusi supt judecata.

Trebuia sa treaca tot timpul sorocit, inainte ca sa se poata lua vreo hotarare. Se putea intampla ca semnele sa nu fi fost decat pe deasupra,
ceea ce n-ar fi cerut luarea vre-unei masuri.

Nu trebuia osandita intreaga casa. Trebuia mai intai sa Tncerce sa scoata afara pietrele pline de lepra.
Cand, deci, raul nu se mai putea vindeca, toata cladirea era daramata.

lata un adevar foarte serios. Atingerea intineaza! Sa ,tinem bine minte. Este un adevar foarte raspandit in economia levitica, si, negresit, nu
este mai putin adevarat si in vremea de azi.

Daca prin scoaterea pietrelor intinate se oprea intinderea raului, nu mai era nevoie de nici o judecata. Casa nu mai trebuia socotita ca fiind
supt judecata ci, dupa ce era curatita prin sange, se putea locui iar in ea.

Acum sa venim la invatatura pe care o scoatem de aici. Ea este, in acelasi timp, Tnsemnata, sfanta si practica. Sa luam, spre pilda, biserica
din Corint. Era o casa duhovniceasca, zidita din pietre duhovnicesti; dar, vai, ochiul de vultur al apostolului intrezarea pe zidurile ei urme de
semne cat se poate de banuitoare. Era el nepasator? Hotarat ca nu. El era prea mult patruns de Duhul Stapanului casei, pentru ca sa
ingaduie, o singura clipa, aceasta stare suparatoare. Totusi el nu era nici grabit, nici nepasator. El a poruncit sa se scoata piatra plina de lepra
si sa se razaluiasca, cu de amanuntul, casa. Apoi, a asteptat cu rabdare sa vada urmarea. Si ce a urmat? Tot ceea ce ii putea dori inima: ,Dar
Dumnezeu, care mangaie pe cei smeriti, ne-a mangaiat prin venirea lui Tit, si nu numai prin venirea lui, ci si prin mangaierea cu care a fost
mangaiat si el de voi. El ne-a istorisit despre dorinta voastra arzatoare, despre lacrimile voastre, despre ravna voastra pentru mine, asa ca
bucuria mea a fost mare... in toate voi ati aratat c& sunteti curati in privinta aceasta” (Vezi 1 Corinteni 5 si 2Corinteni 7:6-7,11). lat3 o pild&
frumoasa. Grija plind de ravna a apostolului era rasplatitd cum se cuvine; rana impiedecata sa se intinda, adunarea scapata de inraurirea
vatamatoare a raului ne judecat.

Sa luam o alta pilda insemnata: ,ingerului Bisericii din Pergam scrie-i: ,latd ce zice Cel ce are sabia ascutita cu doud taisuri: Stiu unde
locuiesti: acolo unde este scaunul de domnie al Satanei. Tu sti Numele Meu, si n-ai lepadat credinta Mea nici chiar in zilele acelea cand A tipa,
martorul Meu credincios, a fost ucis la voi, acolo unde locuieste Satana. Dar am ceva impotriva ta. Tu ai acolo niste oameni care tin de



fnvatatura lui Balaam, care a invatat pe Balac sa puna o piatra de poticnire inaintea copiilor lui Israel, ca s& manance din lucrurile jertfei
idolilor, si sa se dea la curvie. Tot asa si tu ai cativa care, de asemenea, tin invatatura Nicolaitilor, pe care Eu o urdsc. Pocaieste-te dar. Altfel,
voi veni la tine curand, si Ma voi razboi cu ei cu sabia gurii Mele” (Apoc 2:12-16). Dumnezeiescul Preot sta aici ca judecator fata de casa Lui
din Pergam. El nu putea ramanea nepasator fata de niste semne care aratau o stare rea. Dar, se foloseste de har si de rabdare si le da timp
sa se pocaiasca. Daca instiintarile, mustrarile si randuielile de purtare nu slujesc la nimic, atunci judecata va trebui sa-si urmeze mersul.

Aceste lucruri sunt pline de invatatura practica in ce priveste temelia Bisericii. Cele sapte biserici din Asia ne dau felurite infatisari izbitoare
ale Casei aflata sub judecata preoteasca. Trebuie sa le adancim cu ingrijire si cu rugaciune. Ele sunt nespus de scumpe. N-ar trebui s-avem
odihna cata vreme in Biserica se vede ceva, orice ar fi, care da de banuit. Am putea fi ispititi sa zicem: asta nu ma priveste, dar e datoria
tuturor acelora care iubesc pe stapanul casei sa ingrijeasca cu gelozie si evlavie de curtea acestei case, si, daca ne dam inapoi de la
implinirea acestei datorii, aceasta nu ne va fi nici spre cinstea, nici spre folosul nostru in ziua Domnului.

Nu merg mai departe cu cele ce s-ar mai putea spune in privinta aceasta; voi adauga numai, acum la sfarsitul acestui capitol, ca sunt
incredintat ca in tot ceea ce s-a spus despre lepra avem si oglindirea vie a planului dupa care Dumnezeu a lucrat in har nu numai fata de
casa lui Israel, ci si fata de Biserica.

Acest capitol ne vorbeste despre unele intinaciuni mai putin primejdioase ca lepra. Lepra ar putea fi privita ca o infatisare a puterii
nemarginite a raului asupra firii noastre, pe cand ceia ce ne este dat in capitolul 15, infatiseaza slabiciuni pricinuite, intr-o masura oarecare,
de firea omeneasca. Si aceste slabiciuni intinau adunarea in mijlocul careia se afla Dumnezeu. Caci, unde se afla de fata Dumnezeu, trebuie
sa fie cea mai mare sfintenie. Fiecare pornire a firii, trebuie deci infranta. Chiar slabiciunile mici, pe care omul le putea crede ,slabiciuni de
neinlaturat”, erau privite ca intindciuni, si cereau o curatire, fiindca Dumnezeu era in mijlocul lor. Nimic vatamator, nimic necuviincios, nu
trebuie ingaduit in fata curatiei si sfinteniei Dumnezeului lui Israel. Neamurile inconjuratoare netaiate imprejur n-ar fi inteles nimic din
aceasta porunca sfanta. Dar Dumnezeu vrea ca Israel sa fie sfant, fiindca El era Dumnezeul lui Israel. Daca trebuiau sa se deosebeasca de
celelalte neamuri, din pricina ca in mijlocul lor se afla un Dumnezeu sfant, trebuiau sa fie si ei un popor sfant.

Nimic nu uimeste mai mult decat grija insotita de o mare gelozie din partea lui Dumnezeu, pentru obiceiurile si felul de vietuire al poporului
Sau. El 1l ocrotea acasa, sau afara, cand dormeau ori cand erau treji, ziua, sau noaptea. El ingrijea de hrana lor, El ingrijea de vesmintele lor,
si de cele mai mici din nevoile lor felurite. Daca se ivea cumva vreo pata cat de mica pe capul vreunuia, trebuia ca pe data, sa fie cercetat cu
ingrijire. Cu un cuvant, nimic nu ramanea neluat in seama din ceia ce putea, in orice chip, sa turbure linistea sufleteasca si curatia acelora cu
care Dumnezeu se facuse tovaras - si in mijlocul carora locuia. El lua seama la cele mai josnice nevoi ale lor. El Se arata cu foarte multa grija
fata de tot ce i privea pe ei, fie fata de intreg poporul la un loc, ori fata de fiecare in parte.

Pentru un om netdiat Tmprejur, faptul acesta ar fi fost o povara de nesuferit. Sa aiba un Dumnezeu de o nesfarsita sfintenie pe drum ziua, si,
langa patul lui, noaptea, ar fi fost, pentru ei, - o povara de nesuferit. Dar pentru acela care iubeste cu adevarat sfintenia, pentru acela care
jubeste pe Dumnezeu, nimic nu poate fi mai placut. Un astfel de om se bucurd, in marea lui incredere, ca Dumnezeu este intotdeauna langa
el, si isi gaseste placerea in sfintenie, care este totodata ceruta si chezasuita prin starea de fata a lul Dumnezeu.

Cititorule, se poate spune si despre tine acelasi lucru? lubesti tu starea de fata a lui Dumnezeu si sfintenia pe care o cere aceasta stare de
fata? Iti ingadui tu ceva nepotrivit cu sfintenia pe care o cere starea de fata a lut Dumnezeu? Gandurile, simtirile si faptele tale, sunt ele in
buna intelegere cu sfintenia si maretia locului prea sfant? Adu-ti aminte ca si capitolul 15 din Levitic a fost scris pentru invatatura ta. Trebuie
sa-| citesti plin de Duh, caci, pentru tine, are un inteles duhovnicesc adanc. Sa-i citesti in alt chip, inseamna sa-i schimbi intelesul, ajutand
prin asta, la nimicirea ta.

Te intrebi poate: ,,Ce invataturd as putea trage din aceastd parte a Scripturii? Ce folos as putea s& am?” Inainte de a-ti réspunde, te intreb:
LAceasta parte din Scriptura a fost sau n-a fost scrisa pentru invatatura ta? Nadajduiesc ca nu te indoiesti de acest lucru, deoarece apostolul,
insuflat de Duhul, marturiseste cu tot dinadinsul ca: ,tot ce a fost scris mai inainte, a fost scris pentru invatatura noastra” (Rom 15. 4). Multi
uita aceasta marturisire de seama, cel putin atunci cand citesc Leviticul. Ei nu pot crede ca ar avea de invatat ceva din randuielile si
intocmirile religioase ale unei vremi ce nu mai este, si, in deosebi, randuieli si intocmiri asa cum le arata capitolul 15. Dar, cand ne aducem
a-minte ca Duhul Sfant a scris acest capitol, ca fiecare parte din el, fiecare vers in parte, fiecare rand, este insuflat de Dumnezeu si este de
folos, trebuie sa-i cautam tot intelesul. Negresit, copilul lui Dumnezeu trebuie sa citeasca ce a scris Dumnezeu. Fara indoiala ca este nevoie
de o putere duhovniceascad, pentru ca sa stii cum, si de o intelepciune duhovniceasca, pentru ca sa stii cand trebuie citit un capitol de felul
acesta; dar lucrul acesta se poate spune despre oricare alt capitol. Un lucru este sigur ca, daca am fi cu totul duhovnicesti, daca am fi fiinte
ceresti, daca am fi cu totul lepadati de firea noastra si inaltati dincolo de pamant - n-am trage decat invataturi curat duhovnicesti din acest
capitol sl din altele asemanatoare. Daca un inger din cer ar citi aceste parti din Scriptura, cum le-ar infatisa oare? Numai in lumina
duhovniceasca si cereasca, fiind doar alcatuite de Duhul lui Dumnezeu. Si de ce n-am face si noi la fel? Cred ca nu ne dam seama ce
batjocura mare aruncam asupra Cartii sfinte, ingaduind ca o parte din ea sa fie neluata in sama - cum a fost de pilda - Leviticul. Daca aceasta
carte nu trebuie cetita, negresit ca nici n-ar fi fost nevoie sa fie scrisa. Daca nu este , de folos”, negresit ca n-ar fi trebuit sa-si gaseasca loc in
cartea insuflam lui Dumnezeu; dar, fiindca ia placut lui Dumnezeu, care singur este intelept, sa dicteze - aceasta carte, negresit ca si copiilor
Lui va trebui sa le placa s-o citeasca.

Fara indoiala ca pentru priceperea acestui capitol - ca si pentru intreaga Scriptura - este nevoie de o intelepciune duhovniceasca - de o
patrundere sfanta si de o pricepere deosebita pe care numai legatura cu Dumnezeu o poate da. Capitolul 15 din Levitic negresit nu e dat ca
sa fie citit In mijlocul unei adunari obicinuite. De ce? Pentru ca acest capitol n-ar fi ,insuflat de Dumnezeu”? sau, ca n-ar fi , de folos”?
Nicidecum, ci, din pricina ca multi dintre cei ceri stau de fata n-ar fi destul de duhovnicesti ca sa priceapa ce vrea sa ne spuna Dumnezeu in
acest capitol. Ce Tnvatam oare din acest capitol? Mai intai, el ne invata sa luam seama la tot ce este pricinuit de firea omeneasca, la orice
pornire, la orice izvoraste din firea noastra pacatoasa. Firea pamanteasca, cazuta, este un izvor de necurmata necuratenie - si tot, ce se
naste din ea, este intinat. Ea nu poate da nastere la nimic curat, sfant sau bun. lata o Tnvatatura pe care o intalnim, deseori, in Levitic si in
deosebi, aratata in acest capitol. Dar, binecuvantat sa fie harul, care a ingrijit mai dinainte, pe deplin, de intinaciunile carnii. Chipurile de care
s-a slujit ca sa ne arate - in tot Cuvantul lui Dumnezeu si mai ales in partea pe care o cercetam - aceasta grija sunt: ,apa si sangele”. Si unul
si celdlalt sunt legate de moartea lui Cristos. Sangele, care iarta, si apa, care curateste, au curs din coasta strapunsa a lui Cristos rastignit



(vezi loan 19:34 si 1 loan 5:6). Si sangele lui Cristos, Fiul Lui, ne curateste de orice pacat” (1 loan 1:7). Si Cuvantul lui Dumnezeu curateste
obiceiurile noastre, purtarea si caile noastre (Psalmul 119:9; Efes. 5:26). Si astfel suntem pastrati.

Se poate lesne zice ,dicta” cand e vorba de Levitic, fiindca de la un capat la altui, afara de unui sau doua capitole istorice (9 si 10:1-7), citim
aceste cuvinte inaintea fiecarei sub-impartiri: ,Domnul a vorbit lui Moise, si i-a spus”.

Am spus mai sus ca acest capitol ne vorbeste despre unele intindciuni mai putin primejdioase ca lepra. lata de ce ispdsirea nu este infatisata
aici printr-un vitel sau un miel, ci prin ,,doua turturele”. Dar de alta parte, puterea de curatire a Cuvantului ne este infatisata prin cerintele
necurmate ale ,spalatului si scaldatului”. ,Cum isi va tinea tanarul cirarea curat&? indreptandu-se dupa Cuvantul Tau”. ,Barbatilor, iubiti-va
nevestele, cum a iubit si Hristos Biserica si S-a dat pe Sine pentru ea, ca s-o sfinteasca, dupa ce a curatit-o prin botezul cu apa prin Cuvant”.
Apa are un loc de frunte in randuielile levitice ale curatirii, si, ca infatisare a Cuvantului lui Dumnezeu, nimic nu-i mai vrednic de luat in seama
si mai plin de invataturi.

Asa ca avem ce invata din cap. 15 din Levitic. De aici, invatam, de alta parte, sa cunoastem, in chip izbitor, ce insemneaza sfintenia
desavarsita a starii de fata a lui Dumnezeu. Nici o intinaciune, nici o pata, nu putea fi Tngaduita, o singura clipa macar, in acest loc de trei ori
sfant! ,Asa sa departati pe copiii lui Israel de necuratiile lor, ca sa nu moara din pricina necuratiilor lor, daca pangaresc cortul Meu, care este
fn mijlocul lor” (vers 31).

Mai invatam apoi ca firea omeneasca nu este decat un izvor nesecat de intindciuni. Ea este cu desadvarsire intinata si, nu numai ca este plina
de necuratenie, dar chiar spurca! Treaza sau dormind, stand jos, in picioare sau culcata, firea noastra este intinata si intineaza la randul ei.
Numai atingerea cu ea, si tot face sa treaca la ceilalti intinaciunea. lata o lectie destul de umilitoare pentru ingamfarea omeneasca, dar de
mare folos. Leviticul este oglinda credincioasa pusa inaintea firii noastre. El nu lasa ,,carnii” nimic cu ce sa se poata fali. Oamenii se pot lauda
cu fnvatatura lor inaintata, cu priceperea lor, cu marirea lor. Ar fi deajuns, insa, sa cerceteze cat de cat Leviticul si ar vedea ei ce insemneaza
toata vrednicia lor fata de judecata lui Dumnezeu.

in sfarsit, invatdm de aici, din nou, pretul de ispasire al sangelui lui Cristos si puterea de curatire si sfintire a Cuvantului de pret al lui
Dumnezeu.

Cand ne gandim la curatia desavarsita a locului prea sfant, si apoi ne uitam la intinaciunea de nevindecat a firii noastre pamantesti, ne
ingrozim si nu putem sa nu ne intreba: ,,Cum putem sa intram si sa locuim acolo”? Dar, slavit sa fie Dumnezeu ,sangele si apa”, care au curs
din coasta Domnului Hristos Cel rastignit - care Si a dat viata Lui primind moartea - pentru noi - pentru ca noi sa traim prin El - ne dau
chezasia nu numai a intrarii, ci si a locuirii in locul prea sfant. Caci ,trei sunt care marturisesc: Duhul, apa si sangele, ,si acesti trei sunt una
in marturisirea lor”. Duhul nu ne aduce o veste deosebita de aceia pe care o gasim in Cuvant. Si Cuvantul si Duhul impreuna ne arata pretul
nesfarsit si puterea séngelui.

Nu putem oare spune ca si capitolul 15 din Levitic a fost scris ,pentru fnvatatura noastra”? Nu-si are si el locul deosebit si folositor in
Cuvantul lui Dumnezeu? Negresit! Ar fi fost un gol in Cuvantul lui Dumnezeu, daca ar fi fost inlaturat. invatam din acest capitol, ceea ce n-am
putea Tnvata, in acelasi chip, din alta parte. E drept ca intreaga Scriptura ne arata sfintenia lui Dumnezeu, necuratia firii omenesti, puterea
sangelui, pretul Cuvantului; dar capitolul, pe care I-am cercetat, infatiseaza si intipareste in inimile noastre aceste adevaruri mari intr-un chip
cu totul deosebii.

Fie ca orice parte din Cartea Tatalui nostru sa fie de mare pret pentru inimile noastre! Fie ca oricare din marturisirile Sale sa ne fie mai dulci
ca mierea, chiar decat cea care picura din fagure si fie ca ,oricare din judecatile Sale drepte” sa aiba in sufletele noastre locul ce li se cuvine!

Din punct de vedere istoric, acest capitol ne arata, cu de-amaruntul, randuielile din ziua cea mare a ispasirii lui Israel, in urma carora
legaturile lui Dumnezeu cu adunarea erau legate din nou si pastrate si toate pacatele, greselile si slabiciunile poporului, pe deplin ispasite,
asa ca Dumnezeul Cel vesnic sa poata locui Tn mijlocul lor. Sangele, care se varsa in aceasta zi mare, alcatuia temelia scaunului de domnie al
lui Dumnezeu, in mijlocul adunarii. Pe temelia acestui sange, Dumnezeu Cel sfant putea sa-Si aleaga locuinta in mijlocul poporului, cu toate
intinaciunile lui. ,,Ziua a zecea din luna a saptea”, era o zi deosebita in Israel. Nu mai era nici o zi din an la fel cu ea. Jertfele din aceasta zi
erau temeiul cailor lui Dumnezeu in har, in indurare si in indelunga rabdare.

Si tot din aceasta parte din Scriptura, invatam ,,ca drumul in locul prea sfant nu fusese inca deschis”. Dumnezeu era in dosul unei perdele, si
omul era tinut la o departare mare: ,Domnul a vorbit lui Moise, dupa moartea celor doi fii ai lui Aaron, morti cand s-au infatisat inaintea
Domnului. Domnul a zis lui Moise: ,Vorbeste fratelui tau Aaron si spune-i sa nu intre in tot timpul in sfantul locas dincolo de perdeaua
dinlauntru, Thaintea capacului ispasirii, care este pe chivot, ca sa nu moara; caci deasupra capacului ispasirii Ma voi arata in nor”.

Nu era deschisa calea, pentru ca omul sa se poata apropia, in orice timp, de Dumnezeu; mai mult, nu era nici un mijloc ca sa r@mana mereu
langa Dumnezeu. Dumnezeu era dincolo de perdeaua dinlauntru, departe de om; si omul era tinut afara, departe de Dumnezeu. «Sangele
taurilor si al tapilor” nu putea da o apropiere neintrerupta de Dumnezeu. Pentru aceasta, trebuia o jertfa mai de seama si de un sange mai de
pret. ,in adevar, Legea, care are umbra bunurilor viitoare, nu infatisarea adevé&rata a lucrurilor, nu poate niciodata, prin aceleasi jertfe, care
se aduc neincetat in fiecare an, sa duca la desavarsire pe cei ce stau de fata la implinirea lor! Altfel, n-ar fi incetat ele oare sa fie aduse, daca
cei ce le aduceau, fiind curatiti» odaia pentru totdeauna, n-ar mai fi trebuit sa mai aiba cunostinta de pacatele lor? Dar aducerea aminte a
pacatelor, este innoita din an in an, tocmai prin aceste jertfe; caci este cu neputinta ca sangele taurilor si al tapilor sa stearga pacatele”
(Evrei 10:1-4). Nici preotia levitica, nici jertfele levitice, nu puteau sa-l duca la desavarsire. Ne-destoinicia era sapata pe acestea din urma,
slabiciunea pe cea dintai, nedesavarsirea pe una, ca si pe celelalte. Un om ne-desavarsit nu putea fi un jertfitor desavarsit; si o jertfa
nedesavarsita nu putea da o stare dupa voia lui Dumnezeu. Aaron nu era nici destoinic, nici in drept sa stea dincolo de perdeaua dinlauntru si
jertfele aduse de el nu puteau sa dea la o parte aceasta perdea.

Sa vedem acum ce ne infatiseaza acest capitol. ,latd cum sa intre Aaron in sfantul locas: sa ia un vitel pentru jertfa de ispasire si un berbece
pentru arderea de tot” (versetul 3). Aici avem din nou cele doua mari infatisari ale jertfei de ispasire facuta de Domnul Isus: slava lui
Dumnezeu si réspunderea, in chip desavarsit, la cele mai mari nevoi ale omului. in toate slujbele din ziua aceasta deosebitd, nu se pomenea



de nici un dar de méancare, sau de vreo jertfa de multamire. Nu este infatisata nici viata - ca om desavarsit - a Domnului Isus, nici legatura cu
Dumnezeu, ca urmare a jertfei de ispasire. Singurul lucru despre care se vorbeste in acest capitol este ,ispasirea”, sub cele doua infatisari ale
ei, ca Tmplinind toate drepturile lui Dumnezeu - drepturile firii Sale, ale Fiintei Sale, ale scaunului Sau de domnie; - si, in al doilea rand,
raspunzand pe deplin la toata vina omului si la toate nevoile lui. Trebuie sa avem mereu inainte aceste doua laturi ale ispasirii, daca vrem sa
pricepem lot adevarul ce ni se infatiseaza in acest capitol. ,latd cum va intra Aaron in sfantul locas” cu ispasirea, care apara pe deplin slava
lui Dumnezeu, in toate privintele, fie cu privire la sfaturile Sale de iubire mantuitoare fata de Biserica, fata de Israel si fata de intreaga
faptura, fie cu privire la toate drepturile Lui in carmuire si cu ispasirea care raspunde, pe deplin, starii de pacat vrednica de pedeapsa a
omului.

,Sa se imbrace cu tunica sfintita de in, si sa-si puna pe trup izmene de in; sa se incinga cu braul de in si, sa-si acopere capul cu mitra de in;
acestea sunt vesmintele sfintite, cu care se va imbraca el, dupa ce isi va spala trupul in apa” (versetul 4). Aaron, spalat cu o apa curata si
imbracat cu vesminte albe de in, ne arata in chip vadit pe Domnul Isus savarsind lucrarea de mantuire. El Se arata, in persoana si firea Lui, cu
totul sfant si fara pata. ,Si Eu insumi Ma sfintesc pentru ei, ca si ei sa fie sfintiti prin adevar” (loan 17:19). Ce lucru de seama sa privesti - ca
sa zicem asa - Fiinta nsasi a Domnului Isus, in toata sfintenia Sa. Sfantul Duh Se bucurd de tot ce poate sa arate pe Cristos poporului Sau; si,
sub orice infatisare L-am privi, vedem in El pe acelasi desavarsit, curat, slavit si neasemanat Isus, ,Capetenie intre zece mii si toata Fiinta Sa
este dorit”. El n-avea nevoie sa faca, nici sa poarte ceva - ca sa fie curat si fara pata. N-avea nevoie nici de apa si nici de in subtire. El era cu
adevarat ,Sfantul lui Dumnezeu”. Tot ce facea si purta Aaron - spalarea si vesmintele, - nu sunt decat umbre slabe a ceea ce este Domnul
Cristos. Legea nu era decat ,umbra” si nicidecum ,infatisarea adevarata a bunurilor viitoare”. Slavit sa fie Dumnezeu, ca noi n-avem numai
umbra, ci chiar pe Domnul Isus insusi.

,Sa ia de la adunarea copiilor lui Israel doi tapi pentru jertfa de ispasire - si un berbec, pentru ardere de tot. Aaron sa-si aduca vitelul lui
pentru jertfa de ispasire, si sa faca ispasire pentru el si pentru casa lui” (versetele 5-6) Aaron si casa lui infatiseaza Biserica nu ca ,trup”, ci ca
0 casa duhovniceasca. Nu este Biserica pe care o vedem aratata in epistolele catre Efeseni si Coloseni, ci, mai degeaba, asa cum o gasim, in
epistola ntai a lui Petru, Tn cap. 2:5: Si voi, ca niste pietre vii, ziditi-va sufleteste, ca sa fiti o casa duhovniceasca, o preotie sfanta si sa
aduceti jertfe duhovnicesti, placute lui Dumnezeu, prin Isus Cristos. Tot asa si in epistola catre Evrei: ,Dar Cristos este credincios ca Fiu, care
este peste casa Lui insusi Si casa Lui suntem noi, numai daca pastram pana la sfarsit increderea nezguduita si nadejdea cu care ne laudam”
(cap. 3:6). Caci, in Vechiul Testament, nu este nici o descoperire cu privire la taina Bisericii. Avem in aceasta privinta numai icoane
pre-inchipuitoare, dar n-avem nici o descoperire lamurita. Aceasta taina minunata a ludeilor si a Neamurilor, alcatuind ,un singur trup”, ,un
om nou” unit cu Hristos Cel slavit in cer, nu putea de buna seama sa fie descoperita inainte ca Hristos sa-si fi luat locul Sau sus in cer. Pavel a
fost, indeosebi, slujitorul acestei taine, asa cum ne spune el in cap. 3:1-2, al epistolei catre Efeseni, loc pe care cititorul crestin trebuie sa-l ia
bine Th seama.

,Sa ia cei doi tapi si sa-i puna Tnaintea Domnului la usa cortului intalnirii. Aaron sa arunce sorti pentru cei doi tapi: un sort pentru Domnul si
un sort pentru Azazel. Aaron sa ia tapul care a iesit la sort pentru Domnul si sa-1 aduca jertfa de ispasire. lar tapul, care a iesit la sort pentru
Azazel, sa fie pus viu Tnaintea Domnului - ca sa slujeasca pentru facerea ispasirii si sa i se dea drumul in pustie pentru Azazel” (versetele
7-10). in acesti doi tapi, avem cele doua infatisari ale isp&sirii, despre care am vorbit mai sus. ,.Sortul pentru Domnul” c&ddea pe unul si sortul
poporului caddea pe celilalt. in cazul celui dintai, nu era vorba nici de persoane, nici de pacate, care trebuiau iertate, nici de sfaturile harului
lui Dumnezeu fata de alesii Sai. Socot ca nu mai e nevoie sa spun cat de insemnate sunt aceste lucruri, dar ele nu sunt infatisate prin ,tapul
pe care cadea sortul lui Dumnezeu”. Tapul acesta arata moartea lui Cristos, ca fapt, in care Dumnezeu a fost pe deplin slavit, in ce priveste
pacatul. Si adevarul acesta mare este destul de lamurit aratat prin vorbele: ,Sortul pentru Domnul” - Dumnezeu are o parte deosebita in
moartea lui Cristos - parte care raméane pe veci nestirbita, chiar daca nici un pacatos n-ar fi fost sa fie mantuit. Ca sa pricepem taria acestor
adevaruri, sa ne aducem aminte cat de mult a fost facut de ocard Dumnezeu - in aceasta lume. Adevarul Sau a fost dispretuit; autoritatea Lui
a fost batjocorita. Slava Lui n-a fost luata in seama; legea Sa a fost calcata in picioare; drepturile Sale au fost uitate; Numele Sau a fost
defaimat; insasi Fiinta Lui a fost batjocorita. Moartea lui Cristos a avut in vedere toate aceste abateri: prin ea Dumnezeu a fost slavit pe
deplin, in acelasi loc, unde au fost faptuite toate aceste abateri. Ea a asezat iarasi la loc slava, adevarul, sfintenia si Fiinta Tnsasi a lui
Dumnezeu. Ea a implinit, cu sfintenie, toate cerintele scaunului Sau de domnie. Ea a ispasit pacatul - Ea a adus leacul de vindecare pentru
orice rau, pe care pacatul I-a adus in lume. Ea e temelia pe care Dumnezeu poale sa lucreze in harul, in indurarea si dragostea Lui, fata de
fiecare om in parte. Ea este chezasia pentru izgonirea si pieirea pe vecie a stapani-torului acestei lumi. Ea este temelia nepieritoare a
carmuirii lui Dumnezeu. Pe temeiul Crucii, Dumnezeu poate sa lucreze asa cum vrea El; poate sa-Si arate maretiile fara seaman ale Fiintei
Sale si insusirile vrednice de Tnchinare ale firii Sale. Pe temeiul dreptatii Sale neinduplecate, Dumnezeu ar fi putut trimete tot neamul
omenesc cu dracul si ingerii lui Tn iazul de foc. Dar atunci unde ar fi fost iubirea harului, indurarea, indelunga Lui rabdare si nemarginita Lui
bunatate?

Si de alta parte, daca aceste insusiri de pret ar fi fost implinite, fara ca Domnul Isus sa Se mai jertfeasca, unde ar fi fost dreptatea, adevarul,
slava si sfintenia lui Dumnezeu? Cum ar fi putut sa se intalneasca ,harul si adevarul”, sau ,dreptatea si pacea sa se sarute?” Cum ar fi putut
,Sa rasara din pamant ,adevarul,” sau ,dreptatea sa priveasca de la inaltimea cerurilor?” Cu neputintad! Numai jertfa de ispasire a Domnului
nostru Isus Hristos putea sa slaveasca deplin pe Dumnezeu. Numai aceasta jertfa a putut sa arate slava lui Dumnezeu, asa cum n-ar fi putut
fi aratata niciodata tn mijlocul celor mai vii straluciri ale fapturii nevinovate. Tocmai din pricina acestei jertfe, de mii de ani Dumnezeu e plin
de rabdare fata de aceasta lume. Da, da, din pricina acestei jertfe, cei mai nelegiuiti dintre fiii oamenilor ,,se hranesc, se misca si traiesc”
mananca, beau, si dorm. Chiar si bucatica de paine pe care o duce la gura necredinciosul plin de batjocura n-o are decat pe temeiul acestei
jertfe, pe care o ia in ras in chip nelegiuit. Soarele si ploile, care fac sa rodeasca toate campurile celui ce zice ca ,,nu este Dumnezeu”, sunt
binefacerile jertfei lui Hristos. Chiar insultarea, pe care necredinciosul si cel ce zice ca nu este Dumnezeu o intrebuinteaza ca sa-si bata joc de
Cuvantul lui Dumnezeu, sau sa spuna ca nu este Dumnezeu, o are tot pe temeiul jertfei lui Cristos. Caci, dace n-ar fi jertfa lui Cristos, in loc sa
batjocoreasca pe Dumnezeu pe pamant, ei s-ar fi rostogolit de mult in iad.

Cititorule, ia seama bine ca, aici, nu-i vorba de iertarea sau mantuirea oamenilor. Mantuirea sau iertarea inseamna cu totul altceva, si se
capata, cum stie oricare crestin adevarat, prin marturisirea Numelui Domnului Isus cu credinta tare ca Dumnezeu L-a inviat din morti (Rom.
10). Dar aceasta mantuire n-are nici un amestec cu ispasirea pe care o cercetam acum si care este infatisata atat de izbitor prin ,tapul pe
care cadea sortul pentru Domnul”. Ca Dumnezeu iarta pe pacatos si-l primeste la El, este una; ajutorul pe care-l da El acestui om si
binecuvantarile vremelnice pe care i le de, este cu totul altceva. Si una si alta se dau numai pe temeiul Crucii, dar sub o infatisare si o



indeplinire cu totul deosebita de aceasta cruce.

Aceasta deosebire nu este de mica insemnatate. Dimpotriva, este asa de insemnata ca, daca este pierduta din vedere, se face un mare
amestec cu privire la invatatura deplina a ispasirii.

Priceperea lamurita a cadilor lui Dumnezeu in carmuirea lumii, fie in trecut, fie in vremea de azi, fie in vremea ce vine, va atarna tocmai de
aceastd deosebire atat de insemnata. Si, in sfarsit, Tn aceasta deosebire se va gasi cheia pentru dezlegarea unui mare numar de locuri din
Scriptura cat se poate de grele pentru multi crestini. Voi da ca pilda doua sau trei din aceste locuri. ,lata Mielul lui Dumnezeu, care ridica
pacatul lumii” (loan 1:29); si unul la fel cu el, in epistola intai a lui loan, unde se spune ca Mantuitorul Isus Cristos este: ,jertfa de ispasire a
ntregi lumi” (cap. 2:2). In aceste doua locuri se vorbeste de Domnul Isus, ca de Acela care a slvit pe deplin pe Dumnezeu, cu privire la
Lpacat” sila ,lume”, in intelesul larg al acestor cuvinte. Domnul Isus ni se arata aici, ca implinind ceea ce infatiseaza «tapul pe care cadea
sortul pentru Domnul”. Aceasta ne da una din privelistile cele mai de pret asupra ispasirii savarsite de Cristos, care, foarte adesea, este
nesocotita sau putin inteleasa. Cand insa pui in legatura persoanele si iertarea pacatelor lor cu aceste locuri din Scriptura sau cu altele la fel,
nu-ti mai vezi capul din incurcaturi. Tot asa este cu toate locurile, in care este infatisat harul lui Dumnezeu fata de lume ca lume. Toate
acestea sunt intemeiate tocmai pe ispasirea, privita din punctul de vedere de mai sus: ,Duceti-va in toata lumea si propovaduiti Evanghelia la
orice faptura” (Marcu 16:15). ,Fiindca atat de mult a iubit Dumnezeu lumea ca a dat pe singurul Lui Fiu, pentru ca oricine crede in El sa nu
piara, ci sa aiba viata vesnica. Dumnezeu, in adevar, n-a trimes pe Fiul Sau in lume ca sa judece lumea, ci ca lumea sa fie mantuita prin EI”
(loan 16:17). ,Va indemn dar, inainte de toate, sa faceti rugaciuni, cereri, mijlociri, multdmiri pentru toti oamenii, pentru imparati si pentru
toti cei ce sunt inaltati in dregatorii; ca sa putem duce astfel o viata in pace si linistita, cu toata temerea de Dumnezeu si cu toata cinstea.
Lucrul acesta este frumos si bine primit inaintea lui Dumnezeu, Mantuitorul nostru, care voieste ca toti oamenii sa fie mantuiti si sa ajunga la
cunostinta adevarului. Caci este un singur Dumnezeu si este un singur Mijlocitor intre Dumnezeu si oameni: Omul Isus Cristos, care S-a dat pe
Sine Tnsusi, ca pret de rascumparare pentru toti; faptul acesta trebuia adeverit la vremea cuvenita” (1 Tim 2:1-6). ,Caci harul lui Dumnezeu,
izvor de mantuire pentru toti oamenii, a fost aratat” (Tit 2:2). ,Dar pe Acela, care a fost facut, pentru putind vreme, mai pe jos decat ingerii,
adica pe Isus, Ti vedem ,incununat cu slava si cu cinste din pricina mortii pe care a suferit-o; pentru ca, prin harul lui Dumnezeu, suferirea
mortii din partea Lui sa fie pentru toti” (Evrei 2:9). ,Domnul nu intarzie in implinirea fagaduintei Lui, cum cred unii; ci are o indelunga rabdare
pentru voi, si vrea ca nici unul sa nu piara, ci toti sa vina la pocainta” (2 Petru 3:9). Nu-i nevoie sa cautam sa schimbam intelesul atat de
limpede al locurilor de mai sus. Ele sunt fara nici o indoiala, o marturie vie despre harul lui Dumnezeu fata de toti, fara cel mai mic gand cu
privire la rdspunderea omului, de-o pai te, sau cu privire la hotararile vesnice ale lui Dumnezeu, de alta parte. Aceste adevaruri sunt aratate
in Cuvantul lui Dumnezeu tot atat de limpede, de intreg si de netagaduit - unul ca si celalalt. Omul este raspunzator si Dumnezeu este pe
deplin Stapan. Toti cati asculta de cele spuse in Sfanta Scriptura, recunosc ca adevarat lucrul acesta. Dar, in acelasi timp, este de cea mai
mare insemnatate sa recunoastem toata intinderea harului lui Dumnezeu si a Crucii lui Cristos. Caci tocmai aceasta cunoastere slaveste pe
Dumnezeu iar omului fi ia orice putinta de dezvinovatire. Omul cauta fireste sa se dezvinovateasca punand inainte hotararile lui Dumnezeu si
neputinta lui de a crede fara sa fie inraurit de Dumnezeu. Dar tocmai aceasta dezvinovatire dovedeste ca omului putin ii pasa de Dumnezeu,
fiindca, daca ar umbla dupa Dumnezeu, cat de cat, El este destul de aproape, ca sa fie gasit de cei ce-L cauta. Harul lui Dumnezeu si
ispasirea lui Cristos sunt nespus de mari. ,Fiecare” ,oricine” si ,toti” sunt vorbele de care Dumnezeu insusi se foloseste; si as vrea sa stiu
cine este deci inlaturat? Dacd Dumnezeu trimite unui om vestea mantuirii, negresit ca a hotarat mantuirea pentru el. Ce poate fi mai
nelegiuit, decat sa indepartezi harul pe care ti-l dd Dumnezeu si sa-L faci mincinos; iar, in urma, sa iei hotararile Lui tainice drept
dezvinovatire pentru o astfel de fapta? Un astfel de om ar face mai bine sa zica: ,,Eu nu cred deloc Cuvantul lui Dumnezeu si nici nu vreau sa
stiu nici de harul si nici de mantuirea Lui”! In felul acesta ar arata, pe fatd, cd nu minte si atunci ar fi mai bine. Dar, este cea mai mare
nelegiuire, cand cauta sa-si ascunda ura fata de Dumnezeu si fata de adevarul Sau cu haina unei minciuni, - deoarece ea nu cuprinde decat o
parte a adevarului, iata de ce socotim ca Satana nu este nici odata mai rau decat atunci, cand se arata cu Biblia in mane.

Daca este adevarat ca oamenii sunt impiedecati prin hotararile si sfaturile tainice ale lui Dumnezeu, ca sa primeasca Evanghelia, a carei
vestire El a poruncit-o, atunci, cum se face ca vor suferi ,,pedeapsa unei pierzari vesnice” fiindca n-au ascultat de aceasta Evanghelie (2 Tes.
1:6-10)? Se afla oare, in vreun colt din locasul intunecos al celor pierduti, macar un singur om, care ar putea sa arunce vina ca se gaseste
acolo, din pricina sfaturilor lui Dumnezeu? Nu, nu! Dumnezeu a facut totul prin jertfa lui Cristos, nu numai pentru méantuirea celor care cred,
ci si pentru aratarea harului Sau si fata de cei care nu vor sa stie de Evanghelie tocmai pentru ca oamenii sa n-aiba nici o dezvinovatire. Nu
ca nu poate, dar nu vrea omul sa creada ca ,va suferi pedeapsa unei pierzari vesnice”. Nici o greseald nu-i mai mare decat aceia pe care-o
face omul, cand, ascunzandu-se dupa planurile lui Dumnezeu, leapada, cu buna stiinta, harul lui Dumnezeu. Si e cu atat mai primejdios lucrul
acesta cu cat se sprijine, ca orice sistem, de altfel, pe invatatura unei teologii care ia din Cuvantul lui Dumnezeu numai ce-i convine. Harul lui
Dumnezeu este slobod pentru toti! De ce? Pentru ca ,sortul pentru Domnul” a cazut pe adevarata Jertfa, ca, astfel, Dumnezeu sa poata fi
slavit pe deplin cu privire la pacat, sub cea mai intinsa infatisare a Lui si sa fie slobod sa lucreze cu credinciosie fata de toti si sa faca ,sa se
vesteasca tuturor Evanghelia”. Acest har si aceasta vestire trebuie sa aiba o temelie puternica si aceasta temelie se gaseste in ispasire; si
chiar daca omul ar inlatura-o, Dumnezeu este slavit prin aratarea harului si a mantuirii, din pricina temeiului pe care se reazema atat una cat
si cealalta. El este si va fi slavit pe veci. ,Acum, sufletul Meu este tulburat. Si ce voi zice?... Tata, izbaveste-ma din ceasul acesta? Dar tocmai
pentru aceasta am venit pana la ceasul acesta. Tata, proslaveste Numele Tau” Si din cer s-a auzit un glas, care zicea: ,L-am proslavit si-L voi
mai proslavi! Norodul, care statea acolo si care auzise glasul, a zis ca a fost un tunet. Altii ziceau: ,Un inger a vorbit cu El! Isus a raspuns: ,Nu
pentru Mine s-a auzit glasul acesta, ci pentru voi. Acum are loc judecata lumii acesteia, acum stapanitorul lumii acesteia va fi aruncat afara.
Si dupa ce voi fi inadltat de pe pamant, voi atrage la Mine pe toti oamenii” (loan 12:27 - 32)!

Pana aici n-am cercetat decat ce infatiseaza ,tapul pe care cazuse sortul pentru Domnul” si un cititor, care nu cauta sa patrunda in adancul
lucrurilor, ar putea crede ca, acum, trebuie sa cercetam tapul lui Azazel, care ne arata cealalta infatisare a mortii lui Cristos cu privire la
pacatele poporului. Dar nu; Tnainte de a ajunge acolo, vom cerceta intarirea acestui adevar de pret, pe care o avem in faptul ca sangele
tapului injunghiat, ca si al vitelului, era stropit spre capacul ispasirii si Tnaintea capacului ispasirii, pentru ca sa arate ca toate cerintele acestui
capac ai ispasirii - adica scaunul de domnie al lui Dumnezeu erau indeplinite prin acest sange al ispasirii.

,Sapte” este numarul desavarsiri si stropirea cu sange facuta de sapte ori, inaintea capacului ispasirii, ne arata ca, oricare ar fi intrebuintarea
jertfei lui Hristos, fie cu privire la lucruri, la locuri ori la fiinte, ca este pe deplin pretuita, cand Dumnezeu este de fata. Sangele care da
incredintarea privitoare la mantuirea Bisericii ,,case” adevaratului Aaron; sangele care asigura mantuirea adunarii lui Israel; séngele care
asigura binecuvantarea din urma a lumii - acest sange a fost adus Tnhaintea lui Dumnezeu, imprastiat si primii, Prin puterea acestui sange,



Dumnezeu poate aduce la indeplinire toate planurile Sale vesnice de har. El poate s& mantuiasca Biserica si s-o ridice la cele mai mari inaltimi
ale slavei, inciuda puterii celei maria pacatului si a Satanei. El poale sa stranga din nou semintiile imprastiate ale lui Israel, poate uni pe luda
cu Efraim. El poate implini toate fagaduintele facute lui Avraam, lui Isaac si lui lacov. El poate izbavi si binecuvanta milioane nenumarate
dintre Neamuri. El poate binecuvanta toata faptura. El poate sa-si reverse razele slavei Sale, care sa lumineze pe veci lumea. El poate
desfasura in fata tngerilor, a oamenilor si a dracilor, slava Lui personala si vesnica, slava lucrarilor Sale, slava carmuirii Sale. Toate acestea, El
le poate si vrea sa le faca; dar, singurul femei pe care se va sprijini, pentru totdeauna, aceasta mare cladire este sangele de pe cruce, acest
scump sange, drag cititor crestin, care a vorbit cugetului tau de pace, de o pace sfanta si vesnica. Sangele, cu care a fost stropit cugetul celui
credincios, a fost stropit ,de sapte ori” Thaintea altarului lui Dumnezeu. Cu cat ne apropiem mai mult de Dumnezeu, cu atat vedem mai mult
fnsemnatatea si pretul sdngelui lui Isus Cristos. In altarul de arama, gasim sangele, in ligheanul de arama, gasim sangele; in perdeaua
cortului, gasim sangele; dar, nicaieri, nu gasim mai bine infatisat sangele ca Tnauntrul perdelei, ihaintea scaunului de domnie al Domnului
Dumnezeu langa slava lui Dumnezeu.

LAstfel sa faca ispasire pentru sfantul locas, pentru necuratiile copiilor lui Israel si pentru cortul intalnirii, care este cu el in mijlocul necuratilor
lor” (versetul 16). Pretutindeni, intalnim acelasi adevar. Atat partea dinaintea altarului lui Dumnezeu cat si altarul insusi trebuie sa,
marturiseasca despre pretul séngelui. Cortul, in mijlocul intinaciunilor lui Israel, trebuia aparat de jur imprejur prin sangele ispasirii. Peste tot,
Dumnezeu are grija de slava Sa. Preotii si slujbele lor, locul pentru slujba si tot ce se gasea pe el ddinuiau numai datorita sangelui. Dumnezeu
n-ar fi putut locui nici o clipa macar in mijlocul adunarii, daca n-ar fi fost sangele. lata pe ce temei putea sa locuiasca, sa lucreze si sa
stapaneasca in mijlocul unui popor vinovat.

,Sa nu fie nimeni in cortul intalnirii cand va intra Aaron sa faca ispasirea in sfantul locas, pana va iesi din el. Sa faca ispasirea pentru el si
pentru casa lui si pentru toata adunare lui Israel” (versetul 17). Trebuia ca Aaron sa aduca o jertfa pentru pacatele sale si pentru pacatele
poporului. El nu putea sa intre in sfantul locas decat pe temeiul sangelui. in versetul 17, vedem jertfa lui Cristos, facutd pentru Biserica si
pentru adunarea lui Israel. Biserica intra acum in ,locul prea sfant, prin sangele lui Isus” (Evrei 10). Cat despre Israel, mahrama este inca
peste inimile lor (2 Cor. 3). Ei sunt inca departe, cu toate ca au fost pe deplin Tnstiintati prin cruce de iertarea si strangerea lor din nou laolalta
- daca se vor intoarce la Domnul. La drept vorbind, vremea de acum este, pentru ei, ziua ispasirii lor. Adevaratul Aaron a intrat in cer chiar cu
sangele Sau, ca sa ne infatiseze pe noi inaintea lui Dumnezeu. Dar in curand El va veni sa faca si adunarea lui Israel sa se bucure de urmarile
mantuirii savarsite de El. Pana atunci, casa Lui, adica toti adevaratii credinciosi sunt in stransa legatura cu El, avand siguranta ca vor intra in
Jlocul cel sfant, prin sangele lui Isus”.

,Dupa ce va iesi, sa se duca la altarul care este inaintea Domnului, si sa faca ispasirea pentru altar, sa ia din sangele vitelului si tapului si sa
puna pe coarnele altarului de jur imprejur. Sa stropeasca pe altar cu degetul lui de sapte ori din sange si astfel sa-I curete si sa-I sfinteasca de
necuratiile copiilor lui Israel” (versetele 18-19). Le stropise deci cu sange, pretutindeni, de la scaunul de domnie al lui Dumnezeu, care era
dincolo de perdeaua dinlauntru, pana la altarul care era in curtea cortului. ,Dar, deoarece chipurile lucrurilor care suni in ceruri au trebuit
curatite in felul acesta, trebuie ca insesi lucrurile ceresti sa fie curatite cu jertfe mai bune decat acestea. Caci Cristos n-a intrat intr-un locas
de Tnchinare facut de mana omeneasca, dupa chipul adevaratului locas de inchinare ci a intrat, chiar in cer, ca sa se infatiseze acum pentru
noi, inaintea lui Dumnezeu. Si n-a intrat in cer ca sa se aduca de mai multe ori jertfa pe Sine Tnsusi, ca marele preot, care intra in fiecare an in
locul prea sfant cu un sange, care nu este al lui; fiindca atunci ar fi trebuit sa patimeasca de mai multe ori, de la intemeierea lumii incoace;
pe cand acum, la sfarsitul veacurilor, S-a aratat o singura data ca sa stearga pacatul prin jertfa Sa, Si, dupa cum oamenilor le este randuit sa
moara o singura data, iar dupa aceia vine judecata, tot asa Cristos, dupa ce S-a adus jertfa o singura data ca sa stearga pacatele multora, Se
va arata a doua oara, dar nu ca sa ispaseasca pacatul, ci ca sa aduca mantuirea celor ce-L asteapta” (Evrei 9:23-28).

Nu este decat o cale ca sa intri in locul cel sfant si anume o cale stropita cu sange. E zadarnic sa mai fncerci sa intri pe vreo alta cale! Pot
oamenii sa se trudeasca si sa-si croiasca un drum prin munca lor, rugandu-se dand bani; sa intre adica in tocul cel sfant, pe drumul formelor
si al randuielilor omenesti sau, poate, pe o cate, jumatate a legii, jumatate a lui Cristos; degeaba; Dumnezeu vorbeste de o singura, cale si de
o singura mantuire; si aceasta cale a fost deschisa prin perdeaua rupta in doua a trupului Mantuitorului. lata drumul prin care au trecut
milioane din cei mantuiti din veac in veac. Patriarhii, proorocii, apostolii, mucenicii, sfintii si toti ingerii din timpul lui Abel si pana in zilele
noastre au mers pe acest drum binecuvantat, si au gasit prin el - o intrare deplina in locul cel sfant. Jertfa de pe cruce, ea singura si numai ea
este, Tn chip minunat, de ajuns pentru toti. Dumnezeu nu cere nici mai mult, nici mai putin decat sa mergi pe drumul deschis de jertfa
Mantuitorului. A adauga ceva, inseamna sa arunci rusine si ocara asupra Aceluia in care Dumnezeu a spus ca Si-a gasit toata placerea.

Da! asupra Aceluia prin care El este proslavit. A scoate ceva, inseamna sa tagaduiesti vina si caderea omului si sa stirbesti dreptatea si slava
Treimi celei vesnice.

Doua ganduri de seama gasim in acest capitol: intai, c viata este a lui Dumnezeu, si al doilea, c& puterea ispasirii este in sange. Si Domnul
da o insemnatate deosebita acestor doua ganduri. El vroia ca ele sa fie sapate adanc in inima fiecarui madular al adunarii.

,Domnul a vorbit lui Moise si a zis: ,Vorbeste lui Aaron si fiilor lui si tuturor copiilor lui Israel si spune-le: ,lata ce a poruncit Domnul. Daca
cineva din casa lui Israel junghie in tabara sau afara din tabara un bou, un miel sau o capra, si nu-l aduce la usa cortului intalnirii, ca sa-I
aduca dar Domnului inaintea cortului Domnului, sangele acesta va fi pus Tn socoteala omului aceluia: a varsat sange; omul acela va fi nimicit
din mijlocul poporului sau” (versetele 1-4). lata un lucru de cea mai mare fnsemnatate; si putem sa intrebam ce urmare avea aducerea unei
jertfe altfel decat era randuit aici? Nu era nici mai mult, nici mai putin decat defolierea lui Dumnezeu de drepturile Sale, si predarea lor in
mana Satanei. Dar, ar fi putut zice cineva: ,Nu pot eu oare sa aduc jertfa in orice loc?” Nu. Caci: ,Viata este a lui Dumnezeu, si drepturile, pe
care le are El asupra ei, trebuiesc recunoscute in locul aratat de El - Tnaintea cortului Domnului”. Aici era singurul loc de intalnire intre
Dumnezeu si om. Aducerea jertfelor in alta parte arata ca inima nu voia pe Dumnezeu.

invatatura pe care o scoatem de aici e foarte Idmuritd. Dumnezeu a hotarat un loc, in care s& intalneascd pe pacatos si locul acesta este
crucea - infatisata de altarul de arama. Aici si numai aici, drepturile lui Dumnezeu asupra vietii au fost recunoscute cum se cuvine. Adala o
parte acest loc de intalnire insemneaza a atrage judecata asupra noastra insine, insemneaza a calca in picioare drepturile lui Dumnezeu si a
ne lua un drept asupra vietii pe care toti I-au pierdut. lata ce trebuie sa recunoastem. ,Preotul sa le stropeasca sangele pe altarul Domnului,
la usa cortului intélnirii, si sa arda grasimea care va fi de un miros placut Domnului” Sangele si grasimea sunt ale lui Dumnezeu. Si tocmai



lucrul acesta I-a recunoscut pe deplin Domnul Isus. El Si-a predat toata viata lui Dumnezeu. El S-a dus de buna voie la altar, si Si-a lasat pe
acest altar viata Lui de pret, al carei miros de pret S-a ridicat pana la scaunul de domnie al lui Dumnezeu. Scumpul nostru Mantuitor, ce
placut este sa ne aducem aminte de Tine in fiecare clipa.

Al doilea gand, pe care-l desprindem din acest capitol si despre care am vorbit mai sus. E aratat limpede in versetul 11: ,,Caci viata trupului
este in sange. Vi l-am dat ca sa-l puneti pe altar, ca sa slujeasca de ispasire pentru sufletele voastre, caci prin viata din el face sangele
ispasire”. Legatura dintre aceste doua ganduri este insemnata. Cand omul isi da seama ca n-are nici un drept la viata, cand recunoaste in
totul drepturile pe care Dumnezeu le are asupra lui, atunci Dumnezeu spune: ,V-am dat viata ca sa faceti ispasire pentru sufletele voastre.
Da, ispasirea este darul pe cere Dumnezeu l-a facut omului si, sa bagam bine de seama, aceasta ispasire este in sange, numai in sange.
»,Sangele face ispasire pentru suflet”. Nu-i vorba deci de nimic altceva pe langa sange. Cuvantul este cum nu se poate mai lamurit, spunand
ca ispasirea se face numai prin sange. ,Fara varsare de sange, nu este iertare” (Evrei 9:22). Moartea lui Hristos a rupt perdeaua. Caci ,,prin
sangele lui Isus” avem intrare sloboda in locul prea sfant”, ,in El avem réscumpérarea, prin sangele Lui, iertarea pacatelor” (Efes. 1:7; Col.
1:4). ,Facand pace prin sangele crucii Lui”. ,Pe voi, care odinioara erati strdini si vrajmasi, El v-a impacat acum prin trupul Lui de carne” (Col.
1:20-23). ,Séangele lui Isus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, ne curateste de orice pacat” (1 loan 1:7). ,Ei si-au spalat hainele, si le-au albit in
sangele Mielului” (Apoc. 7:14). Ei lau biruit prin sangele Mielului (Apoc 12:11).

As vrea sa fac pe cititorii mei sa priceapa toata, adancimea, insemnatatea si puterea sangelui Domnului Isus. Vreau sa-i fac sa pretuiasca asa
cum se cuvine sangele Domnului Isus. Sangele lui Hristos e temelia vietii celei adevarate. El este temeiul dreptatii lui Dumnezeu in puterea
caruia este iertat pacatosul, care crede in Numele Fiului lui Dumnezeu; si tot sangele Domnului este temeiul de incredere al pacatosului ca sa
se apropie de Dumnezeul Cel prea sfant, ai carui ochi sunt prea curati ca sa vada raul. Dumnezeu - ar putea ca pe temeiul dreptatii Sale - sa
osandeasca pe pacatos; dar, prin moartea lui Hristos, El poate sa fie si drept si sa si dezvinovateasca pe cei care cred - un Dumnezeu drept si
un Mantuitor. Dreptatea este o insusire statornica si de capetenie a lui Dumnezeu dupa descoperirea pe care o avem cu privire la Fiinta Sa.
Asa ca daca n-ar fi fost crucea Domnului Isus aceasta insusire statornica a lui Dumnezeu ar fi cerut neaparat osanda si moartea pacatosului;
dar la cruce, aceasta osanda si aceasta moarte au fost luate de loctiitorul pacatosului, de Domnul Isus, asa ca Dumnezeu, pe cat e de sfant si
drept, pe atat e de statornic iertand pe pacatosul care crede in sangele lui Isus - nici mai mult, nici mai putin - nimic altceva. Hotarat lucru!
»Sangele face ispasire pentru suflet”. lata planul lui Dumnezeu pentru mantuirea omului. Planul omului e cu mult mai pretentios, mai incurcat
si mai greu de implinit! Si nu numai atat, dar, dupa planul omului, mantuirea se capata prin altceva cu totul deosebit de ceea ce gasim in
Cuvantul Scripturii. De la capitolul al treilea din Geneza si pana la sfarsitul Apocalipsei, vedem cd sangele lui Hristos este singurul temei al
mantuirii. Prin sange si numai prin sange avem iertarea, pacea, viata, mantuirea deplina. Cartea Leviticul in intregime si in deosebi capitolul
pe care-l cercetam acum ne vorbeste numai de sangele Domnului Isus. Pare ciudat poate ca trebuie sa staruim asa de mult asupra unui fapt
atat de lamurit pentru oricare cititor cu luare aminte al Scripturii. Dar inimile noastre sunt pornite sa se departeze mereu de la marturia
lamurita a Cuvantului. Suntem gata sa primim pareri fara sa le cercetam in liniste la lumina marturiilor lui Dumnezeu. Din aceasta pricina nu
mai stim sa deosebim intunericul de lumina. Sa dam insa sangelui lui Hristos locul ce i se cuvine. El este atat de scump in ochii lui Dumnezeu,
ca nu ingaduie sa i se mai adaoge sau sa se amestece cu ceva. ,Caci viata trupului este in sange. Vi l-am dat ca sa-l puneti pe altar, ca sa
slujeasca de ispasire pentru sufletele voastre; caci prin viata din el face sangele ispasire”.

Aceasta parte din Levitic ne arata l[amurit ce astepta Dumnezeu cu privire la sfintenia lor personala de la cei pe care a binevoit sa-i puna in
legatura cu El insusi. Tot in aceste capitole ni se da o icoana a faptelor celor mai rele pe care este in stare sa le faca omul.

»,Domnul a vorbit lui Moise si i-a zis: ,Vorbeste fiilor lui Israel si spune-le: ,Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru”. Aici avem temelia intregului
dreptar al purtarii Israelitilor. Purtarea Israelitilor trebuia sa fie potrivita cu locuirea Iui Dumnezeu in mijlocul lor. Ei erau chemati sa se poarte
potrivit vredniciei starii inalte si sfinte pe care o aveau. Dumnezeu avea dreptul sa traga calea pe care avea sa mearga poporul in mijlocul
caruia binevoise sa locuiasca. Tocmai de aceea intalnim deseori cuvintele: ,,Eu sunt Domnul”. ,Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru”. Domnul
era Dumnezeul lor si fiindca El era sfant si ei erau chemati sa fie sfinti. Numele Lui era amestecat in firea lor si in purtarea lor.

lata temelia adevarata a sfinteniei pentru copiii lui Dumnezeu, in toate timpurile. Ei trebuie sa fie calauziti numai de descoperirea pe care El
insusi a facut-o despre Sine. Purtarea lor trebuie sa atarne numai de ce este El, nu de ce sunt ei prin ei insisi. Adevarul acesta inlatura cu totul
pretentia celor care spun: ,Da-te Thapoi, eu sunt mai sfant decat tine”, pretentie pe care de altfel cu atata dreptate o inlatura orice suflet
plapand. Nu e vorba de asemadnarea unui om cu altul, ci e vorba de purtarea pe care Dumnezeu o asteapta de la cei care sunt ai Lui. ,Sa nu
faceti ce se face in tara Egiptului unde ati locuit si sa nu faceti ce se face in tara Canaanului unde va duc Eu: sa nu va luati dupa obiceiurile
lor”. Egiptenii si Canaanitii erau afundati in rdu. Cum avea sa stie Israel lucrul acesta? Cine sa le spuna? Si cum puteau sa aiba numai ei
dreptate, iar toti ceilalti nu? lata atatea intrebari de seama. Raspunsul insa este cu atat mai usor, cu cat intrebarile sunt mai insemnate.
Cuvantul Domnului era masura cu care trebuiau masurate toate faptele si gandurile fiecarui madular al Israelului lui Dumnezeu. Egiptul si
Canaanul puteau sa-si aiba obiceiurile si parerile lor, dar Israel trebuia sa aiba parerile si obiceiurile aratate in Cuvantul lui Dumnezeu. ,Sa
impliniti poruncile Mele si sa tineti legile Mele: sa le urmati Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru. Sa paziti legile si poruncile Mele: omul care le
va Tmplini va trai prin ele. Eu sunt Domnul”.

E de dorit ca cititorul sa priceapa bine acest adevar. Cuvantul lui Dumnezeu trebuie sa hotdrasca toata purtarea copilului lui Dumnezeu.
Intreaga fiinta trebuie s& se plece, cand vorbeste Dumnezeu. Oamenii pot s& aib& si s&-si apere parerile lor; pot sa aiba si s& apere obiceiurile
lor, dar Israelul lui Dumnezeu are una dintre cele mai frumoase trasaturi ale sale; respectul adanc si supunere desavarsita la ,,orice cuvant
care iese din gura Domnului”. Fireste ca aratarea acestei trasaturi de seama le va aduce multe invinuiri din partea celor care nu stiu ce este
Cuvantul lui Dumnezeu. in adevar acestia ii pot invinui de dogmatism, de infumurare, de incredere in sine prea mare; dar nimic nu se
aseamana mai putin cu dogmatismul decat supunerea in fata adevarului limpede al lui Dumnezeu; nimic nu se aseamana mai putin cu
infumurarea ca respectul pentru invataturile Cuvantului; nimic nu se aseamana mai putin cu increderea in sine ca supunerea la Cuvantul lui
Dumnezeu. Este drept ca trebuie sa luam bine aminte la felul in care avem sa ne dam seama de incredintarile noastre si de purtarea noastra.
Pe cat e cu putinta, trebuie sa se vada ca suntem calauziti numai de Cuvantul lui Dumnezeu, nu de parerile noastre. Este o mare primejdie sa
punem pret pe vreo parere numai pentru ca este a noastra. Sa luam bine seama la lucrul acesta. Eul poate sa se strecoare si sa-si arate
uratenia n apararea parerilor noastre, ca si in oricare alt lucru; insa trebuie sa-l alungam, ori cum ni S-ar infatisa, si, in totul, sa fim calauziti
de ce ,este scris”.



De alta parte, nu trebuie sa ne asteptam ca toata lumea sa recunoasca randuielile si judecatile dumnezeiesti. Cuvantul lui Dumnezeu va fi
recunoscut, pretuit si respectat in masura in care creste firea dumnezeiasca in om. Un egiptean sau un canaanit n-ar fi fost in stare sa
priceapa rostul sau pretul legilor si poruncilor, care trebuiau sa indrume pe poporul taiat imprejur de Dumnezeu, dar Egiptul acesta n-avea
nimic a face cu ascultarea poporului Israel. Ei erau in legatura cu Dumnezeu si legatura aceasta isi avea cinstea si raspunderea ei. ,Eu sunt
Domnul, Dumnezeul vostru”. lata temelia purtarii lor. Trebuiau sa umble intr-un chip vrednic de Acela, care era Dumnezeul lor si care i
facuse poporul Sau. Si asta nu pentru ca ei erau mai buni decat celelalte popoare. Nicidecum. Egiptenii si canaanitii ar fi putut crede ca
israelitii se socoteau mai ceva ca ei si de aceea nu voiau sa ia obiceiurile lor. Dar nu, pricina felului lor de purtare era in cuvintele: ,Eu sunt
Domnul Dumnezeul vostru”. Dumnezeu dadea, pentru purtarea poporului Sau, o temelie trainica intocmai ca scaunul Sau de domnie. Din
clipa in care Dumnezeu intrase n legatura cu poporul Sau, trebuia ca obiceiurile acestui popor sa fie vrednice de EIl. Nu mai era vorba de ce
erau ei, fie in ei insisi, fie fata de altii, ci de ce era Dumnezeu fata de toate popoarele. lata un adevar de cea mai mare insemnatate. A face
din ,,eu” indrumatorul sau dreptarul vietii, nu e numai o nebunie semeata, dar chiar mijlocul sigur de a face pe cineva sa coboare pe scara
sfinteniei. Daca tinta mea va fi ,eul”. neaparat voi scoborf zilnic tot mai jos; dar daca pun fhaintea mea pe Domnul, ma voi inalta tot mai sus
in masura in care, prin puterea Duhului Sfant, voi creste in asemanare cu acest chip desavarsit, care se infatiseaza ochilor credintei, in Cartea
sfanta. Fara indoiala ca ar trebui sa ma arunc cu fata la pamant in semn de umilinta, simtind la ce grozava departare ma aflu inca de viata
Domnului Isus; cu toate acestea, niciodata nu m-as invoi sa primesc-o tinta mai mica, si niciodata nu ma voi multumi pana cand nu voi fi
facut asemenea, in toate, cu Acela care a fost inlocuitorul meu pe cruce si care este pilda mea in slava.

lata gandul care se desprinde, din partea pe care o cercetdam acum - gand de o Tnsemnatate nespus de mare pentru crestini. E in zadar sa
intram intr-o cercetare cu de-amanuntul a unor intocmiri care se lamuresc singure. Voi atrage numai luarea aminte ca a-ceste intocmiri se
impart in doua: acelea care arata pana la ce grozavie rusinoasa poate ajunge inima omeneasca, si acelea care marturisesc despre duiosia
aleasa si despre purtarea de grija binevoitoare a Dumnezeului lui Israel. Fireste ca Duhul lui Dumnezeu n-ar ti dat niciodata legi pentru
preintdmpinarea unor nelegiuiri inchipuite. El nu face un zid de aparare acolo, unde apele n-au iesit din matca si nici nu pot iesi. El nu are a
face cu inchipuiri, ci cu fapte adevérate. intr-adevar, omul este in stare s& savarseasca fiecare pacat rusinos aratat in a-ceastd parte a cartii
Leviticului. Daca n-ar fi in stare, de ce i S-ar spune sa nu faca? O asemenea legiuire nu S-ar potrivi pentru ingeri, pentru ca ei nu pot savarsi
asemenea pacate, dar se potriveste pentru om, pentru ca el are in firea sa samanta acestor pacate. E de bund seama ceva nespus de
umilitor, dar aici avem o noua intarire a adevarului, cd omul se afla intr-o stricaciune grozava. Din crestetul capului, pana in talpile
picioarelor, nu se gaseste nici macar un locsor sanatos din punct de vedere moral, cand il privim la lumina dumnezeiasca. Fiinta, pentru care
Dumnezeu a socotit de trebuinta sa faca sa se scrie capitolele 18-20 din Levitic, trebuie sa fie grozav de ticaloasa; dar aceasta fiinta este
omul-cel ce scrie si cel ce citeste aceste randuri. Cat este de Tnvederat ca ,cei ce sunt pamantesti, nu pot sa placa lui Dumnezeu” (Rom.

8). Slava lui Dumnezeu, credinciosul ,nu este pamantesc, ci duhovnicesc”. El a fost scos cu totul din starea ce tinea de vechea zidire si a fost
pus in noua zidire, unde pacatele despre care vorbesc capitolele de mai sus nu mai sunt. E adevarat ca firea veche ramane, dar el are dreptul
sa 0 ,socoteasca” moarta si sa umble in puterea neschimbacioasa a noii zidiri, in care ,toate lucrurile sunt de la Dumnezeu”. lata slobozenia
crestind, slobozenie de a umbla in toate partile cu aceasta frumoasa zidire, unde nu se poate gasi nici o urma de rau; slobozenie sfanta de a
umbla n sfintenie si neprihdnire inaintea lui Dumnezeu si a oamenilor; slobozenie de a cdlca pe acele carari inalte ale sfinteniei personale,
peste care isi varsa stralucirea razele dumnezeirii. lata, cetitorule, slobozenia crestina. Este slobozenia, nu ca sa savarsesti pacatul, ci ca sa
gusti dulceturile ceresti ale unei vieti de adevarata sfintenie si inaltare morala. Fie, ca acum sa ne putem da seama, mai bine decat pana
acum, de acest har de pret - slobozenia crestina!

Cateva vorbe, acum, despre al doilea sir de oranduiri, cuprinse in partea pe care o cercetam acum, si anume, acelea care marturisesc intr-un
chip atat de duios despre dragostea si grija lui Dumnezeu. Spre pilda: ,,Cand veti secera holdele tarii, sa lasi nesecerat un colt din campul tau,
si sa nu strangi spicele ramase pe urma seceratorilor. Nici sa nu culegi strugurii rdmasi dupa cules in via ta, si sa nu strangi boabele care vor
cadea din ei. Sa le lasi saracului si strainului. Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru” (cap. 19:9-10). Mai gasim aceasta porunca in capitolul 18,
dar, acolo, o privim din punct de vedere al cailor Domnului cu lumea. Aici, o adancim din punct de vedere moral, aratand harul scump al
Dumnezeului lui Israel. El se gédndea la ,sarac si strain” si voia ca si poporul Lui sa se gandeasca la ei. Cand snopii aurii erau stransi si
ciorchinele coapte culese, Israelul lui Dumnezeu trebuia sa-si aduca aminte de ,,saracul strain”, pentru ca Dumnezeu era Dumnezeul lui
Israel. Seceratorul si culegatorul de struguri nu trebuiau sa fie stapaniti de un duh de lacomie zgarcita, care ar fi secatuit colturile timpului si
vitele viei, ci mai degraba de un duh de binefacere indestulatoare si adevarata, care lasa un snop si ciorchine ,pentru sarac si strain”, pentru
ca si ei sa se poata bucura de bunatatea fara margini a celui ale carui fagasuri varsa grasimea si spre mana deschisa a caruia toti saracii pot
privi cu incredere.

Gasim, in cartea Rut, pilda frumoasa a unui om, care implinea intocmai aceasta porunca milostiva. ,La vremea pranzului, Boaz a zis catre
Rut: , Apropie-te, mananca pane, si moaie-ti bucata n otet”. Ea a sezut langa seceratori. I-au dat graunte prajite; a mancat si S-a saturat si ce
a ramas a strans. Apoi S-a sculat sa culeaga spice. Boaz a dat urmatoarea porunca slujitorilor sdi: , Lasati-o sa culeaga spice si intre snopi, si
sa n-o opriti; si chiar voi sai scoateti din snopi cateva spice; s-o lasati sa aleaga spice, si sa n-o infruntati” (Rut 2:14-16). Ce har duios! E bine,
pentru sarmanele noastre inimi iubitoare de sine, sa fie puse in legatura cu asemenea ganduri si obiceiuri. Dorinta acestui Israelit de neam
era ca ,straina” sa gaseasca graunte din belsug, si aceasta, mai curand ca rod al muncii sale strangand spice, decat ca urmare a binefacerii
lui. Era intr-adevar o purtare plina de gingdsie. El o punea in legaturd nemijlocita cu Dumnezeul lui Israel, si o facea sa atarne de Acela care
ingrijise de nevoile ,seceratorului”. Boar Implinea aceasta lege a indurdrii, ale carei foioasa le culegea Rut. Acelas har, care daduse lui Boaz
campul plin de roade, dadea tinerei strdine spicele ramase pe urmele seceratorilor. Amandoi erau datornicii harului. Ea era fericita tinta a
bunatatii lui Dumnezeu. El era ispravnicul prea cinstit al frumoasei o-randuiri a lui Dumnezeu. Totul era in cea mai minunata randuiala, din
punct de vedere moral, faptura era binecuvantata si Dumnezeu era slavit. Cine nu va recunoaste ca ne este de folos sa putem rasufla intr-un
asemenea loc?

Sa vedem, acum, o alta porunca: ,Sa nu asupresti pe aproapele tau, si sa nu storci nimic de la el prin sila. Sa nu opresti pana a doua zi plata
celui tocmit cu ziua” (cap. 19:13). Ce grija plina de dragoste gasim aici! Domnul cel A tot-Puternic, care locuieste vesnicia, poate sa ia seama
la gandurile si la simtamintele ce se ridica in inima unui sarman lucrator. El tine socoteald de nadejdea unui asemenea om cu privire la rodul
muncii lui din timpul zilei. Este firesc ca el sa astepte plata. Inima lucratorului se bizuie pe aceasta plata; de ea atarna masa familiei lui. Nu
trimiteti pe lucrator acasa, cu inima mahnita, ca sa mai intristeze si inima sotiei si a copiilor. Oricum, dati-i plata pentru lucrul lui, dreptul ce i
se cuvine si la care tine inima lui. El este sot, este tata, si a suferit povara si naduful zilei, pentru ca nevasta si copiii lui sa nu se culce
flamanzi. Nu-i Tnselati nadejdea. Dati-i ce i se cuvine. Astfel, Dumnezeul nostru io seama chiar si la bataile inimii lucratorului si se ingrijeste ca



asteptarea lui sa nu fie Tnselatd. Ce har! ce dragoste duioasa, plinad de gingasie si miscatoare! Numai privirea cu luare aminte a unor
asemenea legi, e de ajuns ca sa ne indemne la bunavointe. Ar putea citi cineva aceste locuri din Scriptura si se nu fie miscat? Ar putea oare
sa le citeasca si sa amane cu usurinta pe un sarman lucrator, fara ca sa stie daca ci si casa tui au cu ce sa-si astampere foamea?

Nimic n-ar fi mai dureros pentru o inima simtitoare ca nebagarea in seama a celor saraci, lucru ce se intalneste atat de des la bogati. Acestia
din urma se pot aseza la mesele lor bogate, dupa ce au gonit de la usa lor pe vreun biet muncitor venit sa ceara plata cuvenita pentru munca
lui cinstita. Ei nu se gandesc la inima ranita cu care omul acesta se intoarce acasa, pentru ca sa povesteasca a lor lui amagirea lui si a lor. Oh
ce grozav! Un asemenea fel de purtare este o uraciune inaintea lui Dumnezeu si a tuturor celor ce s-au adapat, intr-o oarecare masura, din
harul Sau. Daca vrem sa stim ce gandeste Dumnezeu despre lucrul acesta, n-avem decat sa ascultam la aceste cuvinte de manie sfanta:
»lata ca plata lucratorilor, care v-au secerat campiile, si pe care le-ati oprit-o prin inseldciune, striga! Si strigatele seceratorilor au ajuns la
urechile Domnului ostirilor” (lacov 5:4). ,Domnul ostirilor” aude strigatul lucratorului napastuit si amagit in asteptarea lui. Dragostea Lui
duioasa se arata in intocmirile carmuirii Lui morale, si, chiar cand inima n-ar fi muiata de harul acestor intocmiri, cel putin dreptatea lor ar
trebui sa ne calduzeasca purtarea. Dumnezeu nu vrea sa ingaduie ca drepturile saracilor sa fie nesocotite, cu rautate, de catre cei ce suni
atat de impietriti din pricina bogatiilor, incat au ajuns nesimtitori la nenorocirea altora, ei insisi avand toate din belsug, incat nu sunt in stare
lui Dumnezeu. ,Caci el va izbavi pe saracul care striga, si pe nenorocitul, care n-are ajutor. Va avea mila de cel nenorocit si de cel lipsit si va
scapa viata saracilor; 1i va izbavi de apasare si de sila si sangele lor va fi scump naintea Iui” (Psalmul 72:12-14).

Este adevarat ca trebuie multa chibzuinta si bagare de seama, ca sa nu facem pe un om sa iasa din starea vrednica de cinste in care se afla
si care i se potriveste, stare de care atarna roadele scumpe si sigure ale unei meserii cinstite. Ar fi o mare nedreptate, in loc de o binefacere.
Pilda lui Boaz ar trebui sa ne slujeasca in aceasta privinta. El a dat voie lui Rut sa stranga spice, dar S-a ingrijit ca lucrul el sa-i fie de folos,
lata un adevar foarte folositor si foarte [amurit. Dumnezeu vrea ca omul sa lucreze intr-un fel sau altul, si lucram Tmpotriva voii Sale cand
facem pe unul din semenii nostri sa iasa din atarnarea de roadele muncii lui, spre a-l face sa atarne de o bundvointa neadevarata. Pe cat de
vrednicad de cinste si mareata este cea dintai, pe atat de descurajatoare si de dispretuit este cea din urma. Nici o parte nu este mai dulce ca
cea castigata cu vrednicie; dar ar trebui ca cei ce-si castiga painea s-o aiba indeajuns.

Un om isi hraneste si ingrijeste caii; cu cat mai mult ar trebui sa faca la fel pentru aproapele sau, care-i lucreaza de luni dimineata pana
sambata seara!

Dar, va spune cineva: ,Parerea aceasta are doua laturi”. Fara indoiald, este adevarat, ca printre saraci se intalnesc multe lucruri ce ar putea
secatui izvoarele binefacerii si ale adevaratei mile. Sunt multe lucruri care tintesc sa impietreasca inima si sa opreasca ajutorul; dar un lucru
este sigur si anume, mai bine sa fii inselat de nouazeci si noua de ori dintr-o suta, decat sa-ti inchizi simtamantul milei fata de un singur
nenorocit, care arc nevoie sa fie ajutat. Tatal nostru care este in ceruri face sa rasara soarele Sau si peste cei rai si peste cei buni si da ploaie
si peste cei drepti si peste cei nedrepti. Aceleasi raze, care Tnveselesc inima vreunui slujitor supus al lui Hristos, se revarsa si pe cararea
vreunui pacatos nelegiuit; si aceiasi ploaie, care cade pe campul unui adevarat credincios, imbogateste si holdele vreunui hulitor
necredincios. lata cum trebuie sa fim: Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru ceresc este desavarsit” (Mat. 5:48). Numai punand pe
Domnul inaintea noastra si umbland prin puterea harului Sau, vom intdampina cu o inima simtitoare durerea altora si cu 0 mana gata sa ajute
toate felurile sub care se arata nenorocirea omeneasca. Numai cand noi insine ne addpam din izvorul nesecat al dragostei sl bunatatii
dumnezeiesti, putem alina mai departe nevoile semenilor nostri, fara sa ne scarbim de desele aratari ale stricaciunii omenesti. lzvoarele
noastre sarace vor seca repede, daca nu vor sta in legatura necurmata cu izvorul ce tasneste mereu.

Vedem apoi duioasa purtare de grija a Dumnezeului lui Israel. ,Sa nu vorbesti de rau pe un surd si sa nu pui inaintea unui orb nimic care sai
poata face sa cada; ci sa te temi de Dumnezeul tau. Eu sunt Domnul (versetul 14). Aici este pusa o stavila, ca sa opreasca valurile de
nerabdare pe care o fire nesupusa le ar simti ca se ridica impotriva betesugului surzeniei. Cat de bine putem intelege lucrul acesta! Omului
firesc nu-i place sa fie pus sa spuna inca o data ce a mai spus, cum cere betesugul surdului. Dumnezeu S-a gandit la aceasta si S-a ingrijit. In
ce fel ,Sa te temi de Dumnezeul tau”. Cand rabdarea ta iti va fi pusa la incercare de cineva care e surd, Sa-ti aminte de Domnul, si priveste la
El ca sa-ti dea harul pentru stapanirea firii pamantesti.

A doua parte a acestui verset scoate la lumina o stare josnica a rautatii firii omenesti. A pune o piedica in drumul orbului este aproape cea
mai miseleasca marsavie ce se poate inchipui; si totusi, omul este in stare sa faca si acest lucru; daca n-ar fi asa, n-ar fi indemnat in acest fel.
Fara indoiala ca aceasta oranduire, ca si multe altele, ne poate da o invatatura duhovniceasca; totusi, faptul acesta nu micsoreaza cu nimic
intelesul dupa slova al adevarului de mai sus. Omul este in stare sa puna o piatra de poticnire inaintea unuia din semenii sai lovit de orbire.
lata ce este omul! Negresit, Domnul stia ce era in om, cand a scris oranduirile si pedepsele cartii Leviticului.

Voi lasa pe cititor sa cugete singur asupra partii de la sfarsitul acestor stihuri. Ei va vedea ca fiecare porunca ne invata o indoita lectie - lectie
despre pornirile rele ale firii noastre, si o lectie despre duioasa purtare de grija a lui Dumnezeu.

Aceasta parte din Levitic ne arata l[amurit ce astepta Dumnezeu cu privire la sfintenia lor personala de la cei pe care a binevoit sa-i puna in
legatura cu El insusi. Tot in aceste capitole ni se da o icoana a faptelor celor mai rele pe care este in stare sa le faca omul.

»,Domnul a vorbit lui Moise si i-a zis: ,Vorbeste fiilor lui Israel si spune-le: ,Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru”. Aici avem temelia intregului
dreptar al purtarii Israelitilor. Purtarea Israelitilor trebuia sa fie potrivita cu locuirea Iui Dumnezeu n mijlocul lor. Ei erau chemati sa se poarte
potrivit vredniciei starii inalte si sfinte pe care o aveau. Dumnezeu avea dreptul sa traga calea pe care avea sa mearga poporul in mijlocul
caruia binevoise sa locuiasca. Tocmai de aceea intalnim deseori cuvintele: ,Eu sunt Domnul”. ,,Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru”. Domnul
era Dumnezeul lor si fiindca El era sfant si ei erau chemati sa fie sfinti. Numele Lui era amestecat in firea lor si in purtarea lor.

lata temelia adevarata a sfinteniei pentru copiii lui Dumnezeu, in toate timpurile. Ei trebuie sa fie calauziti numai de descoperirea pe care El
insusi a facut-o despre Sine. Purtarea lor trebuie sa atarne numai de ce este El, nu de ce sunt ei prin ei insisi. Adevarul acesta inlatura cu totul
pretentia celor care spun: ,Da-te Thapoi, eu sunt mai sfant decat tine”, pretentie pe care de altfel cu atata dreptate o Tnlatura orice suflet
plapand. Nu e vorba de asemanarea unui om cu altul, ci e vorba de purtarea pe care Dumnezeu o asteapta de la cei care sunt ai Lui. ,Sa nu
faceti ce se face in tara Egiptului unde ati locuit si sa nu faceti ce se face in tara Canaanului unde va duc Eu: sa nu va luati dupa obiceiurile



lor”. Egiptenii si Canaanitii erau afundati in rdu. Cum avea sa stie Israel lucrul acesta? Cine sa le spuna? Si cum puteau sa aiba numai ei
dreptate, iar toti ceilalti nu? lata atatea intrebari de seama. Raspunsul insa este cu atat mai usor, cu cat intrebarile sunt mai insemnate.
Cuvantul Domnului era masura cu care trebuiau masurate toate faptele si gandurile fiecarui madular al Israelului lui Dumnezeu. Egiptul si
Canaanul puteau sa-si aiba obiceiurile si parerile lor, dar Israel trebuia sa aiba parerile si obiceiurile aratate in Cuvantul lui Dumnezeu. ,Sa
impliniti poruncile Mele si sa tineti legile Mele: sa le urmati Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru. Sa paziti legile si poruncile Mele: omul care le
va Tmplini va trdi prin ele. Eu sunt Domnul”.

E de dorit ca cititorul sa priceapa bine acest adevar. Cuvantul lui Dumnezeu trebuie sa hotarasca toata purtarea copilului lui Dumnezeu.
intreaga fiinta trebuie s& se plece, cand vorbeste Dumnezeu. Oamenii pot s& aiba si sa-si apere parerile lor; pot sa aiba si s apere obiceiurile
lor, dar Israelul lui Dumnezeu are una dintre cele mai frumoase trasaturi ale sale; respectul adanc si supunere desavarsita la ,,orice cuvant
care iese din gura Domnului”. Fireste ca aratarea acestei trasaturi de seama le va aduce multe invinuiri din partea celor care nu stiu ce este
Cuvantul lui Dumnezeu. in adevar acestia ii pot invinui de dogmatism, de infumurare, de incredere in sine prea mare; dar nimic nu se
aseamana mai putin cu dogmatismul decat supunerea in fata adevarului limpede al lui Dumnezeu; nimic nu se aseamana mai putin cu
infumurarea ca respectul pentru invataturile Cuvantului; nimic nu se aseamana mai putin cu increderea in sine ca supunerea la Cuvantul lui
Dumnezeu. Este drept ca trebuie sa luam bine aminte la felul in care avem sa ne dam seama de incredintarile noastre si de purtarea noastra.
Pe cat e cu putinta, trebuie sa se vada ca suntem calduziti numai de Cuvantul lui Dumnezeu, nu de parerile noastre. Este o mare primejdie sa
punem pret pe vreo parere numai pentru ca este a noastra. Sa luam bine seama la lucrul acesta. Eul poate sa se strecoare si sa-si arate
uratenia Tn apdrarea parerilor noastre, ca si in oricare alt lucru; insa trebuie sa-l alungam, ori cum ni S-ar infatisa, si, in totul, sa fim calauziti
de ce ,este scris”.

De alta parte, nu trebuie sa ne asteptam ca toata lumea sa recunoasca randuielile si judecatile dumnezeiesti. Cuvantul lui Dumnezeu va fi
recunoscut, pretuit si respectat in masura in care creste firea dumnezeiasca in om. Un egiptean sau un canaanit n-ar fi fost in stare sa
priceapa rostul sau pretul legilor si poruncilor, care trebuiau sa indrume pe poporul taiat imprejur de Dumnezeu, dar Egiptul acesta n-avea
nimic a face cu ascultarea poporului Israel. Ei erau in legatura cu Dumnezeu si legatura aceasta isi avea cinstea si raspunderea ei. ,Eu sunt
Domnul, Dumnezeul vostru”. lata temelia purtarii lor. Trebuiau sé& umble intr-un chip vrednic de Acela, care era Dumnezeul lor si care fi
facuse poporul Sau. Si asta nu pentru ca ei erau mai buni decat celelalte popoare. Nicidecum. Egiptenii si canaanitii ar fi putut crede ca
israelitii se socoteau mai ceva ca ei si de aceea nu voiau sa ia obiceiurile lor. Dar nu, pricina felului lor de purtare era in cuvintele: ,Eu sunt
Domnul Dumnezeul vostru”. Dumnezeu dadea, pentru purtarea poporului Sau, o temelie trainica intocmai ca scaunul Sau de domnie. Din
clipa in care Dumnezeu intrase in legatura cu poporul Sau, trebuia ca obiceiurile acestui popor sa fie vrednice de El. Nu mai era vorba de ce
erau ei, fie in ei insisi, fie fata de altii, ci de ce era Dumnezeu fata de toate popoarele. lata un adevar de cea mai mare insemnatate. A face
din ,,eu” indrumatorul sau dreptarul vietii, nu € numai o nebunie semeata, dar chiar mijlocul sigur de a face pe cineva sa coboare pe scara
sfinteniei. Daca tinta mea va fi ,eul”. neaparat voi scoborf zilnic tot mai jos; dar daca pun fhaintea mea pe Domnul, ma voi inalta tot mai sus
in masura in care, prin puterea Duhului Sfant, voi creste in asemanare cu acest chip desavarsit, care se infatiseaza ochilor credintei, in Cartea
sfanta. Fara indoiala ca ar trebui sa ma arunc cu fata la pamant in semn de umilinta, simtind la ce grozava departare ma aflu inca de viata
Domnului Isus; cu toate acestea, niciodata nu m-as invoi sa primesc-o tinta mai mica, si niciodata nu ma voi multumi pana cand nu voi fi
facut asemenea, in toate, cu Acela care a fost inlocuitorul meu pe cruce si care este pilda mea in slava.

lata gandul care se desprinde, din partea pe care o cercetam acum - gand de o insemnatate nespus de mare pentru crestini. E in zadar sa
intram intr-o cercetare cu de-amanuntul a unor intocmiri care se lamuresc singure. Voi atrage numai luarea aminte ca a-ceste intocmiri se
impart in doua: acelea care arata pana la ce grozavie rusinoasa poate ajunge inima omeneasca, si acelea care marturisesc despre duiosia
aleasa si despre purtarea de grija binevoitoare a Dumnezeului lui Israel. Fireste ca Duhul lui Dumnezeu n-ar ti dat niciodata legi pentru
preintampinarea unor nelegiuiri inchipuite. El nu face un zid de aparare acolo, unde apele n-au iesit din matca si nici nu pot iesi. El nu are a
face cu inchipuiri, ci cu fapte adevarate. Intr-adevar, omul este in stare sa sdvarseasca fiecare pacat rusinos aratat in a-ceastd parte a cartii
Leviticului. Daca n-ar fi in stare, de ce i S-ar spune sa nu faca? O asemenea legiuire nu S-ar potrivi pentru ingeri, pentru ca ei nu pot savarsi
asemenea pacate, dar se potriveste pentru om, pentru ca el are in firea sa samanta acestor pacate. E de bund seama ceva nespus de
umilitor, dar aici avem o noua intarire a adevarului, ca omul se afla intr-o stricaciune grozava. Din crestetul capului, pana in talpile
picioarelor, nu se gaseste nici macar un locsor sanatos din punct de vedere moral, cand il privim la lumina dumnezeiasca. Fiinta, pentru care
Dumnezeu a socotit de trebuinta sa faca sa se scrie capitolele 18-20 din Levitic, trebuie sa fie grozav de ticaloasa; dar aceasta fiinta este
omul-cel ce scrie si cel ce citeste aceste randuri. Cat este de Tnvederat ca ,cei ce sunt pamantesti, nu pot sa placa lui Dumnezeu” (Rom.

8). Slava lui Dumnezeu, credinciosul ,nu este pamantesc, ci duhovnicesc”. El a fost scos cu totul din starea ce tinea de vechea zidire si a fost
pus in noua zidire, unde pacatele despre care vorbesc capitolele de mai sus nu mai sunt. E adevarat ca firea veche ramane, dar el are dreptul
sa 0 ,socoteascd” moartd si sa umble in puterea neschimbacioasa a noii zidiri, in care ,toate lucrurile sunt de la Dumnezeu”. lata slobozenia
crestind, slobozenie de a umbla in toate partile cu aceasta frumoasa zidire, unde nu se poate gasi nici o urma de rau; slobozenie sfanta de a
umbla in sfintenie si neprihanire inaintea Iui Dumnezeu si a oamenilor; slobozenie de a calca pe acele carari inalte ale sfinteniei personale,
peste care isi varsa stralucirea razele dumnezeirii. lata, cititorule, slobozenia crestina. Este slobozenia, nu ca sa savarsesti pacatul, ci ca sa
gusti dulceturile ceresti ale unei vieti de adevarata sfintenie si inaltare morala. Fie, ca acum sa ne putem da seama, mai bine decat pana
acum, de acest har de pret - slobozenia crestina!

Cateva vorbe, acum, despre al doilea sir de oranduiri, cuprinse in partea pe care o cercetam acum, si anume, acelea care marturisesc intr-un
chip atat de duios despre dragostea si grija lui Dumnezeu. Spre pilda: ,Cand veti secera holdele tarii, sa lasi nesecerat un colt din campul tau,
si sa nu strangi spicele ramase pe urma seceratorilor. Nici sa nu culegi strugurii rdmasi dupa cules in via ta, si sa nu strangi boabele care vor
cadea din ei. Sa le lasi saracului si strainului. Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru” (cap. 19:9-10). Mai gasim aceasta porunca in capitolul 18,
dar, acolo, o privim din punct de vedere al cailor Domnului cu lumea. Aici, o adancim din punct de vedere moral, aratand harul scump al
Dumnezeului lui Israel. El se géndea la ,sarac si strain” si voia ca si poporul Lui sa se gandeasca la ei. Cand snopii aurii erau stransi si
ciorchinele coapte culese, Israelul lui Dumnezeu trebuia sa-si aduca aminte de ,,saracul strain”, pentru ca Dumnezeu era Dumnezeul lui
Israel. Seceratorul si culegatorul de struguri nu trebuiau sa fie stapaniti de un duh de lacomie zgarcita, care ar fi secatuit colturile timpului si
vitele viei, ci mai degraba de un duh de binefacere indestulatoare si adevarata, care lasa un snop si ciorchine ,,pentru sarac si strain”, pentru
ca si ei sa se poata bucura de bunatatea fara margini a celui ale carui fagasuri varsa grasimea si spre mana deschisa a caruia toti saracii pot
privi cu incredere.



Gasim, in cartea Rut, pilda frumoasa a unui om, care implinea intocmai aceasta porunca milostiva. ,La vremea pranzului, Boaz a zis catre
Rut: , Apropie-te, mananca pane, si moaie-ti bucata in otet”. Ea a sezut langa seceratori. I-au dat graunte prajite; a mancat si S-a saturat si ce
a ramas a strans. Apoi S-a sculat sa culeaga spice. Boaz a dat urmatoarea porunca slujitorilor sdi: , Lasati-o sa culeaga spice si intre snopi, si
sa n-o opriti; si chiar voi sdi scoateti din snopi cateva spice; s-o lasati sa aleaga spice, si sa n-o infruntati” (Rut 2:14-16). Ce har duios! E bine,
pentru sarmanele noastre inimi iubitoare de sine, sa fie puse in legatura cu asemenea ganduri si obiceiuri. Dorinta acestui Israelit de neam
era ca ,straina” sa gaseasca graunte din belsug, si aceasta, mai curand ca rod al muncii sale strangand spice, decat ca urmare a binefacerii
lui. Era intr-adevar o purtare plina de gingasie. El o punea in legdtura nemijlocita cu Dumnezeul lui Israel, si o facea sa atarne de Acela care
ingrijise de nevoile ,seceratorului”. Boar implinea aceasta lege a indurarii, ale carei foioasa le culegea Rut. Acelas har, care daduse lui Boaz
campul plin de roade, dadea tinerei straine spicele rdmase pe urmele seceratorilor. Amandoi erau datornicii harului. Ea era fericita tinta a
bunatatii lui Dumnezeu. El era ispravnicul prea cinstit al frumoasei o-randuiri a lui Dumnezeu. Totul era in cea mai minunata randuiala, din
punct de vedere moral, faptura era binecuvantata si Dumnezeu era slavit. Cine nu va recunoaste ca ne este de folos sa putem rasufla intr-un
asemenea loc?

Sa vedem, acum, o alta porunca: ,Sa nu asupresti pe aproapele tau, si sa nu storci nimic de la el prin sila. Sa nu opresti pana a doua zi plata
celui tocmit cu ziua” (cap. 19:13). Ce grija plina de dragoste gasim aici! Domnul cel A tot-Puternic, care locuieste vesnicia, poate sa ia seama
la gandurile si la simtamintele ce se ridica in inima unui sarman lucrator. El tine socoteald de nadejdea unui asemenea om cu privire la rodul
muncii lui din timpul zilei. Este firesc ca el sa astepte plata. Inima lucratorului se bizuie pe aceasta plata; de ea atarna masa familiei lui. Nu
trimiteti pe lucrator acasa, cu inima mahnitd, ca sa mai intristeze si inima sotiei si a copiilor. Oricum, dati-i plata pentru lucrul lui, dreptul ce i
se cuvine si la care tine inima lui. El este sot, este tata, si a suferit povara si naduful zilei, pentru ca nevasta si copiii lui sa nu se culce
flamanzi. Nu-i Tnselati nadejdea. Dati-i ce i se cuvine. Astfel, Dumnezeul nostru io seama chiar si la bataile inimii lucratorului si se ingrijeste ca
asteptarea lui sa nu fie inselata. Ce har! ce dragoste duioasa, plina de gingasie si miscatoare! Numai privirea cu luare aminte a unor
asemenea legi, e de ajuns ca sa ne indemne la bunavointe. Ar putea citi cineva aceste locuri din Scriptura si se nu fie miscat? Ar putea oare
sa le citeasca si sa amane cu usurinta pe un sarman lucrator, fara ca sa stie daca ci si casa tui au cu ce sa-si astampere foamea?

Nimic n-ar fi mai dureros pentru o inima simtitoare ca nebagarea in seama a celor saraci, lucru ce se intalneste atat de des la bogati. Acestia
din urma se pot aseza la mesele lor bogate, dupa ce au gonit de la usa lor pe vreun biet muncitor venit sa ceara plata cuvenita pentru munca
lui cinstita. Ei nu se gandesc la inima ranita cu care omul acesta se intoarce acasa, pentru ca sa povesteasca a lor lui amagirea lui si a lor. Oh
ce grozav! Un asemenea fel de purtare este o uraciune inaintea lui Dumnezeu si a tuturor celor ce s-au adapat, intr-o oarecare masura, din
harul Sau. Daca vrem sa stim ce gandeste Dumnezeu despre lucrul acesta, n-avem decat sa ascultam la aceste cuvinte de manie sfanta:
»lata ca plata lucratorilor, care v-au secerat campiile, si pe care le-ati oprit-o prin inseldciune, striga! Si strigatele seceratorilor au ajuns la
urechile Domnului ostirilor” (lacov 5:4). ,,Domnul ostirilor” aude strigatul lucratorului napastuit si amagit in asteptarea lui. Dragostea Lui
duioasa se arata Tn intocmirile carmuirii Lui morale, si, chiar cand inima n-ar fi muiata de harul acestor intocmiri, cel putin dreptatea lor ar
trebui sa ne calauzeasca purtarea. Dumnezeu nu vrea sa ingaduie ca drepturile saracilor sa fie nesocotite, cu rautate, de catre cei ce suni
atat de impietriti din pricina bogatiilor, incat au ajuns nesimtitori la nenorocirea altora, ei insisi avand toate din belsug, incat nu sunt in stare
lui Dumnezeu. ,Caci el va izbavi pe saracul care striga, si pe nenorocitul, care n-are ajutor. Va avea mila de cel nenorocit si de cel lipsit si va
scapa viata saracilor; 1i va izbavi de apasare si de sila si sangele lor va fi scump naintea lui” (Psalmul 72:12-14).

Este adevarat ca trebuie multa chibzuinta si bagare de seama, ca sa nu facem pe un om sa iasa din starea vrednica de cinste in care se afla
si care i se potriveste, stare de care atarna roadele scumpe si sigure ale unei meserii cinstite. Ar fi o mare nedreptate, in loc de o binefacere.
Pilda lui Boaz ar trebui sa ne slujeasca in aceasta privinta. El a dat voie lui Rut sa stranga spice, dar S-a ingrijit ca lucrul el sa-i fie de folos,
latd un adevar foarte folositor si foarte lamurit. Dumnezeu vrea ca omul sa lucreze intr-un fel sau altul, si lucram impotriva voii Sale cand
facem pe unul din semenii nostri sa iasa din atarnarea de roadele muncii lui, spre a-l face sa atarne de o bunavointa neadevarata. Pe cat de
vrednica de cinste si mareata este cea dintai, pe atat de descurajatoare si de dispretuit este cea din urma. Nici o parte nu este mai dulce ca
cea castigata cu vrednicie; dar ar trebui ca cei ce-si castiga painea s-o aiba indeajuns.

Un om fsi hraneste si ingrijeste caii; cu cat mai mult ar trebui sa faca la fel pentru aproapele sau, care-i lucreaza de luni dimineata pana
sambata seara!

Dar, va spune cineva: ,Parerea aceasta are doua laturi”. Fara indoiald, este adevarat, ca printre saraci se intalnesc multe lucruri ce ar putea
secatui izvoarele binefacerii si ale adevaratei mile. Sunt multe lucruri care tintesc sa impietreasca inima si sa opreasca ajutorul; dar un lucru
este sigur si anume, mai bine sa fii inselat de nouazeci si noua de ori dintr-o suta, decat sa-ti inchizi simtamantul milei fata de un singur
nenorocit, care arc nevoie sa fie ajutat. Tatal nostru care este in ceruri face sa rasara soarele Sau si peste cei rai si peste cei buni si da ploaie
si peste cei drepti si peste cei nedrepti. Aceleasi raze, care inveselesc inima vreunui slujitor supus al lui Hristos, se revarsa si pe cararea
vreunui pacatos nelegiuit; si aceiasi ploaie, care cade pe campul unui adevarat credincios, imbogateste si holdele vreunui hulitor
necredincios. lata cum trebuie sa fim: Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru ceresc este desavarsit” (Mat. 5:48). Numai punand pe
Domnul Tnaintea noastra si umbland prin puterea harului Sau, vom intampina cu o inima simtitoare durerea altora si cu 0 mana gata sa ajute
toate felurile sub care se arata nenorocirea omeneasca. Numai cand noi insine ne addapam din izvorul nesecat al dragostei sl bunatatii
dumnezeiesti, putem alina mai departe nevoile semenilor nostri, fara sa ne scarbim de desele aratari ale stricaciunii omenesti. lzvoarele
noastre sarace vor seca repede, daca nu vor sta in legatura necurmata cu izvorul ce tasneste mereu.

Vedem apoi duioasa purtare de grija a Dumnezeului lui Israel. ,,Sa nu vorbesti de rau pe un surd si sa nu pui inaintea unui orb nimic care sai
poata face sa cada; ci sa te temi de Dumnezeul tau. Eu sunt Domnul (versetul 14). Aici este pusa o stavila, ca sa opreasca valurile de
nerabdare pe care o fire nesupusa le ar simti ca se ridica impotriva betesugului surzeniei. Cat de bine putem intelege lucrul acesta! Omului
firesc nu-i place sa fie pus sa spuna inca o data ce a mai spus, cum cere betesugul surdului. Dumnezeu S-a gandit la aceasta si S-a ingrijit. In
ce fel ,Sa te temi de Dumnezeul tau”. Cand rabdarea ta iti va fi pusa la incercare de cineva care e surd, Sa-ti aminte de Domnul, si priveste la
El ca sa-ti dea harul pentru stapanirea firii pamantesti.

A doua parte a acestui verset scoate la lumina o stare josnica a rautatii firii omenesti. A pune o piedica in drumul orbului este aproape cea
mai miseleasca marsavie ce se poate inchipui; si totusi, omul este in stare sa faca si acest lucru; daca n-ar fi asa, n-ar fi indemnat in acest fel.



Fara indoiala ca aceasta oranduire, ca si multe altele, ne poate da o invatatura duhovniceasca; totusi, faptul acesta nu micsoreaza cu nimic
intelesul dupa slova al adevarului de mai sus. Omul este in stare sa puna o piatra de poticnire inaintea unuia din semenii sai lovit de orbire.
lata ce este omul! Negresit, Domnul stia ce era in om, cand a scris oranduirile si pedepsele cartii Leviticului.

Voi lasa pe cititor sa cugete singur asupra partii de la sfarsitul acestor stihuri. Ei va vedea ca fiecare porunca ne invata o indoita lectie - lectie
despre pornirile rele ale firii noastre, si o lectie despre duioasa purtare de grija a lui Dumnezeu.

Aceasta parte din Levitic ne arata l[amurit ce astepta Dumnezeu cu privire la sfintenia lor personala de la cei pe care a binevoit sa-i puna in
legatura cu El insusi. Tot in aceste capitole ni se da o icoana a faptelor celor mai rele pe care este in stare sa le faca omul.

,Domnul a vorbit lui Moise si i-a zis: ,Vorbeste fiilor lui Israel si spune-le: ,Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru”. Aici avem temelia intregului
dreptar al purtarii Israelitilor. Purtarea Israelitilor trebuia sa fie potrivita cu locuirea Iui Dumnezeu n mijlocul lor. Ei erau chemati sa se poarte
potrivit vredniciei starii inalte si sfinte pe care o aveau. Dumnezeu avea dreptul sa traga calea pe care avea sa mearga poporul in mijlocul
caruia binevoise sa locuiasca. Tocmai de aceea intalnim deseori cuvintele: ,Eu sunt Domnul”. ,,Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru”. Domnul
era Dumnezeul lor si fiindca El era sfant si ei erau chemati sa fie sfinti. Numele Lui era amestecat in firea lor si in purtarea lor.

lata temelia adevarata a sfinteniei pentru copiii lui Dumnezeu, in toate timpurile. Ei trebuie sa fie calauziti numai de descoperirea pe care El
insusi a facut-o despre Sine. Purtarea lor trebuie sa atarne numai de ce este El, nu de ce sunt ei prin ei insisi. Adevarul acesta inlatura cu totul
pretentia celor care spun: ,Da-te Thapoi, eu sunt mai sfant decat tine”, pretentie pe care de altfel cu atata dreptate o Tnlatura orice suflet
plapand. Nu e vorba de asemanarea unui om cu altul, ci e vorba de purtarea pe care Dumnezeu o asteapta de la cei care sunt ai Lui. ,,Sa nu
faceti ce se face in tara Egiptului unde ati locuit si sa nu faceti ce se face in tara Canaanului unde va duc Eu: sa nu va luati dupa obiceiurile
lor”. Egiptenii si Canaanitii erau afundati in rdu. Cum avea sa stie Israel lucrul acesta? Cine sa le spuna? Si cum puteau sa aiba numai ei
dreptate, iar toti ceilalti nu? lata atatea intrebari de seama. Raspunsul insa este cu atat mai usor, cu cat intrebarile sunt mai insemnate.
Cuvantul Domnului era masura cu care trebuiau masurate toate faptele si gandurile fiecarui madular al Israelului lui Dumnezeu. Egiptul si
Canaanul puteau sa-si aiba obiceiurile si parerile lor, dar Israel trebuia sa aiba parerile si obiceiurile aratate in Cuvantul lui Dumnezeu. ,Sa
impliniti poruncile Mele si sa tineti legile Mele: sa le urmati Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru. Sa paziti legile si poruncile Mele: omul care le
va implini va trai prin ele. Eu sunt Domnul”.

E de dorit ca cititorul sa priceapa bine acest adevar. Cuvantul lui Dumnezeu trebuie sa hotdrasca toata purtarea copilului lui Dumnezeu.
intreaga fiinta trebuie s& se plece, cand vorbeste Dumnezeu. Oamenii pot s& aib& si sa-si apere parerile lor; pot sa aib& si s apere obiceiurile
lor, dar Israelul lui Dumnezeu are una dintre cele mai frumoase trasaturi ale sale; respectul adanc si supunere desavarsita la ,,orice cuvant
care iese din gura Domnului”. Fireste ca aratarea acestei trasaturi de seama le va aduce multe invinuiri din partea celor care nu stiu ce este
Cuvantul lui Dumnezeu. in adevar acestia ii pot invinui de dogmatism, de infumurare, de incredere in sine prea mare; dar nimic nu se
aseamana mai putin cu dogmatismul decat supunerea in fata adevarului limpede al lui Dumnezeu; nimic nu se aseamana mai putin cu
infumurarea ca respectul pentru invataturile Cuvantului; nimic nu se aseamana mai putin cu increderea in sine ca supunerea la Cuvantul lui
Dumnezeu. Este drept ca trebuie sa luam bine aminte la felul in care avem sa ne dam seama de incredintarile noastre si de purtarea noastra.
Pe cat e cu putinta, trebuie sa se vada ca suntem calauziti numai de Cuvantul lui Dumnezeu, nu de parerile noastre. Este o mare primejdie sa
punem pret pe vreo parere numai pentru ca este a noastra. Sa luam bine seama la lucrul acesta. Eul poate sa se strecoare si sa-si arate
uratenia in apararea parerilor noastre, ca si in oricare alt lucru; insa trebuie sa-l alungam, ori cum ni S-ar infatisa, si, in totul, sa fim calauziti
de ce ,este scris”.

De alta parte, nu trebuie sa ne asteptam ca toata lumea sa recunoasca randuielile si judecatile dumnezeiesti. Cuvantul lui Dumnezeu va fi
recunoscut, pretuit si respectat in masura in care creste firea dumnezeiasca in om. Un egiptean sau un canaanit n-ar fi fost in stare sa
priceapa rostul sau pretul legilor si poruncilor, care trebuiau sa indrume pe poporul taiat imprejur de Dumnezeu, dar Egiptul acesta n-avea
nimic a face cu ascultarea poporului Israel. Ei erau in legatura cu Dumnezeu si legatura aceasta isi avea cinstea si raspunderea ei. ,Eu sunt
Domnul, Dumnezeul vostru”. lata temelia purtarii lor. Trebuiau sa umble intr-un chip vrednic de Acela, care era Dumnezeul lor si care fi
facuse poporul Sau. Si asta nu pentru ca ei erau mai buni decat celelalte popoare. Nicidecum. Egiptenii si canaanitii ar fi putut crede ca
israelitii se socoteau mai ceva ca ei si de aceea nu voiau sa ia obiceiurile lor. Dar nu, pricina felului lor de purtare era in cuvintele: ,Eu sunt
Domnul Dumnezeul vostru”. Dumnezeu dadea, pentru purtarea poporului Sau, o temelie trainica intocmai ca scaunul Sau de domnie. Din
clipa in care Dumnezeu intrase in legatura cu poporul Sau, trebuia ca obiceiurile acestui popor sa fie vrednice de El. Nu mai era vorba de ce
erau ei, fie in ei insisi, fie fata de altii, ci de ce era Dumnezeu fata de toate popoarele. latd un adevar de cea mai mare insemnatate. A face
din ,,eu” indrumatorul sau dreptarul vietii, nu € numai o nebunie semeata, dar chiar mijlocul sigur de a face pe cineva sa coboare pe scara
sfinteniei. Daca tinta mea va fi ,eul”. neaparat voi scoborf zilnic tot mai jos; dar daca pun fhaintea mea pe Domnul, ma voi inalta tot mai sus
in masura in care, prin puterea Duhului Sfant, voi creste Th asemanare cu acest chip desavarsit, care se infatiseaza ochilor credintei, in Cartea
sfanta. Fara indoiala ca ar trebui sa ma arunc cu fata la pamant in semn de umilinta, simtind la ce grozava departare ma aflu inca de viata
Domnului Isus; cu toate acestea, niciodata nu m-as invoi sa primesc-o tinta mai mica, si niciodata nu ma voi multumi pana cand nu voi fi
facut asemenea, in toate, cu Acela care a fost inlocuitorul meu pe cruce si care este pilda mea in slava.

lata gandul care se desprinde, din partea pe care o cercetam acum - gand de o Tnsemnatate nespus de mare pentru crestini. E in zadar sa
intram intr-o cercetare cu de-amanuntul a unor intocmiri care se lamuresc singure. Voi atrage numai luarea aminte ca a-ceste intocmiri se
impart in doua: acelea care arata pana la ce grozavie rusinoasa poate ajunge inima omeneasca, si acelea care marturisesc despre duiosia
aleasa si despre purtarea de grija binevoitoare a Dumnezeului lui Israel. Fireste ca Duhul lui Dumnezeu n-ar ti dat niciodata legi pentru
preintdmpinarea unor nelegiuiri inchipuite. El nu face un zid de aparare acolo, unde apele n-au iesit din matca si nici nu pot iesi. El nu are a
face cu inchipuiri, ci cu fapte adevérate. intr-adevar, omul este in stare s& savarseasca fiecare pacat rusinos aratat in a-ceastd parte a cartii
Leviticului. Daca n-ar fi in stare, de ce i S-ar spune sa nu faca? O asemenea legiuire nu S-ar potrivi pentru ingeri, pentru ca ei nu pot savarsi
asemenea pacate, dar se potriveste pentru om, pentru ca el are in firea sa samanta acestor pacate. E de buna seama ceva nespus de
umilitor, dar aici avem o noua intarire a adevarului, cd omul se afla intr-o stricaciune grozava. Din crestetul capului, pana in talpile
picioarelor, nu se gaseste nici macar un locsor sanatos din punct de vedere moral, cand il privim la lumina dumnezeiasca. Fiinta, pentru care
Dumnezeu a socotit de trebuinta sa faca sa se scrie capitolele 18-20 din Levitic, trebuie sa fie grozav de ticaloasa; dar aceasta fiinta este
omul-cel ce scrie si cel ce citeste aceste randuri. Cat este de invederat ca ,cei ce sunt pamantesti, nu pot sa placa lui Dumnezeu” (Rom.



8). Slava lui Dumnezeu, credinciosul ,nu este pamantesc, ci duhovnicesc”. El a fost scos cu totul din starea ce tinea de vechea zidire si a fost
pus in noua zidire, unde pacatele despre care vorbesc capitolele de mai sus nu mai sunt. E adevarat ca firea veche ramane, dar el are dreptul
sa 0 ,socoteascd” moarta si sa umble in puterea neschimbacioasa a noii zidiri, in care ,toate lucrurile sunt de la Dumnezeu”. lata slobozenia
crestind, slobozenie de a umbla in toate partile cu aceasta frumoasa zidire, unde nu se poate gasi nici o urma de rau; slobozenie sfanta de a
umbla n sfintenie si neprihanire inaintea Iui Dumnezeu si a oamenilor; slobozenie de a calca pe acele carari inalte ale sfinteniei personale,
peste care isi varsa stralucirea razele dumnezeirii. lata, cetitorule, slobozenia crestina. Este slobozenia, nu ca sa savarsesti pacatul, ci ca sa
gusti dulceturile ceresti ale unei vieti de adevarata sfintenie si inaltare morala. Fie, ca acum sa ne putem da seama, mai bine decat pana
acum, de acest har de pret - slobozenia crestina!

Cateva vorbe, acum, despre al doilea sir de oranduiri, cuprinse in partea pe care o cercetam acum, si anume, acelea care marturisesc intr-un
chip atat de duios despre dragostea si grija lui Dumnezeu. Spre pilda: ,Cand veti secera holdele tarii, sa lasi nesecerat un colt din campul tau,
si sa nu strangi spicele ramase pe urma seceratorilor. Nici sa nu culegi strugurii rdmasi dupa cules in via ta, si sa nu strangi boabele care vor
cadea din ei. Sa le lasi saracului si strainului. Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru” (cap. 19:9-10). Mai gasim aceasta porunca in capitolul 18,
dar, acolo, o privim din punct de vedere al cailor Domnului cu lumea. Aici, o adancim din punct de vedere moral, aratand harul scump al
Dumnezeului lui Israel. El se géndea la ,sarac si strain” si voia ca si poporul Lui sa se gandeasca la ei. Cand snopii aurii erau stransi si
ciorchinele coapte culese, Israelul lui Dumnezeu trebuia sa-si aduca aminte de ,,saracul strain”, pentru ca Dumnezeu era Dumnezeul lui
Israel. Seceratorul si culegatorul de struguri nu trebuiau sa fie stapaniti de un duh de lacomie zgarcita, care ar fi secatuit colturile timpului si
vitele viei, ci mai degraba de un duh de binefacere indestulatoare si adevarata, care lasa un snop si ciorchine ,,pentru sarac si strain”, pentru
ca si ei sa se poata bucura de bunatatea fara margini a celui ale carui fagasuri varsa grasimea si spre mana deschisa a caruia toti saracii pot
privi cu incredere.

Gasim, in cartea Rut, pilda frumoasa a unui om, care implinea intocmai aceasta porunca milostiva. ,La vremea pranzului, Boaz a zis catre
Rut: , Apropie-te, mananca pane, si moaie-ti bucata n otet”. Ea a sezut langa seceratori. I-au dat graunte prajite; a mancat si S-a saturat si ce
a ramas a strans. Apoi S-a sculat sa culeaga spice. Boaz a dat urmatoarea porunca slujitorilor sdi: , Lasati-o sa culeaga spice si intre snopi, si
sa n-o opriti; si chiar voi sai scoateti din snopi cateva spice; s-o lasati sa aleaga spice, si sa n-o infruntati” (Rut 2:14-16). Ce har duios! E bine,
pentru sarmanele noastre inimi iubitoare de sine, sa fie puse in legatura cu asemenea ganduri si obiceiuri. Dorinta acestui Israelit de neam
era ca ,straina” sa gaseasca graunte din belsug, si aceasta, mai curand ca rod al muncii sale strangand spice, decat ca urmare a binefacerii
lui. Era intr-adevar o purtare plina de gingdsie. El o punea in legaturd nemijlocita cu Dumnezeul lui Israel, si o facea sa atarne de Acela care
ingrijise de nevoile ,seceratorului”. Boar implinea aceasta lege a indurarii, ale carei foioasa le culegea Rut. Acelas har, care daduse lui Boaz
campul plin de roade, dadea tinerei strdine spicele ramase pe urmele seceratorilor. Amandoi erau datornicii harului. Ea era fericita tinta a
bunatatii lui Dumnezeu. El era ispravnicul prea cinstit al frumoasei o-randuiri a lui Dumnezeu. Totul era in cea mai minunata randuiala, din
punct de vedere moral, faptura era binecuvantata si Dumnezeu era slavit. Cine nu va recunoaste ca ne este de folos sa putem rasufla intr-un
asemenea loc?

Sa vedem, acum, o alta porunca: ,,Sa nu asupresti pe aproapele tau, si sa nu storci nimic de la el prin sila. Sa nu opresti pana a doua zi plata
celui tocmit cu ziua” (cap. 19:13). Ce grija plina de dragoste gasim aici! Domnul cel A tot-Puternic, care locuieste vesnicia, poate sa ia seama
la gandurile si la simtamintele ce se ridica in inima unui sarman lucrator. El tine socoteald de nadejdea unui asemenea om cu privire la rodul
muncii lui din timpul zilei. Este firesc ca el sa astepte plata. Inima lucratorului se bizuie pe aceasta plata; de ea atarna masa familiei lui. Nu
trimiteti pe lucrator acasa, cu inima mahnita, ca sa mai intristeze si inima sotiei si a copiilor. Oricum, dati-i plata pentru lucrul lui, dreptul ce i
se cuvine si la care tine inima lui. El este sot, este tata, si a suferit povara si naduful zilei, pentru ca nevasta si copiii lui sa nu se culce
flamanzi. Nu-i Tnselati nadejdea. Dati-i ce i se cuvine. Astfel, Dumnezeul nostru io seama chiar si la bataile inimii lucratorului si se ingrijeste ca
asteptarea lui sa nu fie Tnselatd. Ce har! ce dragoste duioasa, plinad de gingasie si miscatoare! Numai privirea cu luare aminte a unor
asemenea legi, e de ajuns ca sa ne indemne la bunavointe. Ar putea citi cineva aceste locuri din Scriptura si se nu fie miscat? Ar putea oare
sa le citeasca si sa amane cu usurinta pe un sarman lucrator, fara ca sa stie daca ci si casa tui au cu ce sa-si astampere foamea?

Nimic n-ar fi mai dureros pentru o inima simtitoare ca nebagarea in seama a celor saraci, lucru ce se intalneste atat de des la bogati. Acestia
din urma se pot aseza la mesele lor bogate, dupa ce au gonit de la usa lor pe vreun biet muncitor venit sa ceara plata cuvenita pentru munca
lui cinstita. Ei nu se gandesc la inima ranita cu care omul acesta se intoarce acasa, pentru ca sa povesteasca a lor lui amagirea lui si a lor. Oh
ce grozav! Un asemenea fel de purtare este o uraciune inaintea lui Dumnezeu si a tuturor celor ce s-au adapat, intr-o oarecare masura, din
harul Sau. Daca vrem sa stim ce gandeste Dumnezeu despre lucrul acesta, n-avem decat sa ascultam la aceste cuvinte de manie sfanta:
»lata ca plata lucratorilor, care v-au secerat campiile, si pe care le-ati oprit-o prin inseldciune, striga! Si strigatele seceratorilor au ajuns la
urechile Domnului ostirilor” (lacov 5:4). ,Domnul ostirilor” aude strigatul lucratorului napastuit si amagit in asteptarea lui. Dragostea Lui
duioasa se arata in intocmirile carmuirii Lui morale, si, chiar cand inima n-ar fi muiata de harul acestor intocmiri, cel putin dreptatea lor ar
trebui sa ne calduzeasca purtarea. Dumnezeu nu vrea sa ingaduie ca drepturile saracilor sa fie nesocotite, cu rautate, de catre cei ce suni
atat de impietriti din pricina bogatiilor, incat au ajuns nesimtitori la nenorocirea altora, ei insisi avand toate din belsug, incat nu sunt in stare
lui Dumnezeu. ,Caci el va izbavi pe saracul care striga, si pe nenorocitul, care n-are ajutor. Va avea mila de cel nenorocit si de cel lipsit si va
scapa viata saracilor; 1i va izbavi de apasare si de sila si sangele lor va fi scump naintea Iui” (Psalmul 72:12-14).

Este adevarat ca trebuie multa chibzuinta si bagare de seama, ca sa nu facem pe un om sa iasa din starea vrednica de cinste in care se afla
si care i se potriveste, stare de care atarna roadele scumpe si sigure ale unei meserii cinstite. Ar fi o mare nedreptate, in loc de o binefacere.
Pilda lui Boaz ar trebui sa ne slujeasca in aceasta privinta. El a dat voie lui Rut sa stranga spice, dar S-a ingrijit ca lucrul el sa-i fie de folos,
lata un adevar foarte folositor si foarte [amurit. Dumnezeu vrea ca omul sa lucreze intr-un fel sau altul, si lucram Tmpotriva voii Sale cand
facem pe unul din semenii nostri sa iasa din atarnarea de roadele muncii lui, spre a-l face sa atarne de o bundvointa neadevarata. Pe cat de
vrednicad de cinste si mareata este cea dintai, pe atat de descurajatoare si de dispretuit este cea din urma. Nici o parte nu este mai dulce ca
cea castigata cu vrednicie; dar ar trebui ca cei ce-si castiga painea s-o aiba indeajuns.

Un om isi hraneste si ingrijeste caii; cu cat mai mult ar trebui sa faca la fel pentru aproapele sau, care-i lucreaza de luni dimineata pana
sambata seara!



Dar, va spune cineva: ,Parerea aceasta are doua laturi”. Fara indoiald, este adevarat, ca printre saraci se intalnesc multe lucruri ce ar putea
secatui izvoarele binefacerii si ale adevaratei mile. Sunt multe lucruri care tintesc sa impietreasca inima si sa opreasca ajutorul; dar un lucru
este sigur si anume, mai bine sa fii inselat de nouazeci si noua de ori dintr-o sutd, decat sa-ti inchizi simtamantul milei fata de un singur
nenorocit, care arc nevoie sa fie ajutat. Tatal nostru care este in ceruri face sa rasara soarele Sau si peste cei rai si peste cei buni si da ploaie
si peste cei drepti si peste cei nedrepti. Aceleasi raze, care inveselesc inima vreunui slujitor supus al lui Hristos, se revarsa si pe cararea
vreunui pacatos nelegiuit; si aceiasi ploaie, care cade pe campul unui adevarat credincios, imbogateste si holdele vreunui hulitor
necredincios. lata cum trebuie sa fim: Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru ceresc este desavarsit” (Mat. 5:48). Numai punand pe
Domnul Thaintea noastra si umbland prin puterea harului Sau, vom intdmpina cu o inima simtitoare durerea altora si cu 0 mana gata sa ajute
toate felurile sub care se arata nenorocirea omeneasca. Numai cand noi insine ne adapam din izvorul nesecat al dragostei sl bunatatii
dumnezeiesti, putem alina mai departe nevoile semenilor nostri, fara sa ne scarbim de desele aratari ale stricaciunii omenesti. Izvoarele
noastre sarace vor seca repede, daca nu vor sta in legatura necurmata cu izvorul ce tasneste mereu.

Vedem apoi duioasa purtare de grija a Dumnezeului lui Israel. ,Sa nu vorbesti de rau pe un surd si sa nu pui inaintea unui orb nimic care sai
poata face sa cada; ci sa te temi de Dumnezeul tau. Eu sunt Domnul (versetul 14). Aici este pusa o stavila, ca sa opreasca valurile de
nerabdare pe care o fire nesupusa le ar simti ca se ridica impotriva betesugului surzeniei. Cat de bine putem intelege lucrul acesta! Omului
firesc nu-i place sa fie pus sa spuna inca o data ce a mai spus, cum cere betesugul surdului. Dumnezeu S-a gandit la aceasta si S-a ingrijit. In
ce fel ,Sa te temi de Dumnezeul tau”. Cand rabdarea ta iti va fi pusa la incercare de cineva care e surd, Sa-ti aminte de Domnul, si priveste la
El ca sa-ti dea harul pentru stapanirea firii pamantesti.

A doua parte a acestui verset scoate la lumina o stare josnica a rautatii firii omenesti. A pune o piedica in drumul orbului este aproape cea
mai miseleasca marsavie ce se poate inchipui; si totusi, omul este in stare sa faca si acest lucru; daca n-ar fi asa, n-ar fi indemnat in acest fel.
Fara indoiala ca aceasta oranduire, ca si multe altele, ne poate da o fnvatatura duhovniceasca; totusi, faptul acesta nu micsoreaza cu nimic
intelesul dupa slova al adevarului de mai sus. Omul este in stare sa puna o piatra de poticnire inaintea unuia din semenii sai lovit de orbire.
lata ce este omul! Negresit, Domnul stia ce era in om, cand a scris oranduirile si pedepsele cartii Leviticului.

Voi lasa pe cititor s& cugete singur asupra partii de la sfarsitul acestor stihuri. Ei va vedea ca fiecare porunca ne fnvata o indoita lectie - lectie
despre pornirile rele ale firii noastre, si o lectie despre duioasa purtare de grija a lui Dumnezeu.

Acest capitol infatiseaza, cu tot felul de amanunte, cerintele dumnezeiesti cu privire la cei ce aveau dreptul ca preoti ,Sa aduca mancarea
Dumnezeului lor”. Aici, ca si mai fhainte, avem purtarea ca urmare, nu ca pricina ce da nastere acestor legaturi. E un lucru de care trebuie sa
tinem bine seama. Fiii lui Aaron, prin nastere, erau preoti pentru Dumnezeu. Ei toti erau in aceasta legatura cu El, si unii si altii. Nu era o stare
la care trebuia sa ajungi, un lucru de naintare, ceva pe care numai unul il avea, iar celdlalt nu. Toti fiii lui Aaron erau preoti. Asa se nasteau
ei. Destoinicia lor de a pricepe starea lor si folosinta acestei stari, ca si drepturile deosebite ce tineau de ea, era cu totul altceva. Unul putea
sa nu fie decat un copilas, iar un altul putea sa fi ajuns om in toala puterea. Negresit ca cel dintai nu era in stare sa manance hrana
preoteasca, fiind un copilas caruia 1i trebuia ,lapte” si nu ,hrana tare” cu toate acestea el era un madular al casei preotesti.

Versetele 16 si 17 cer o deosebita luare aminte. ,,Sa nu umbli cu barfeli in poporul tau”. Este un indemn care se potriveste copiilor lui
Dumnezeu din toate timpurile. Unul care umbla cu barfeli face un, rau de neinchipuit. Cu drept cuvant, S-a zis, ca el face rau la trei insi - lui
insusi, celui ce-l asculta si celui pe care-l vorbeste de rau. Acestea sunt urmarile; cat despre celelalte urmari, cine le-ar putea numara? Sa ne
pazim cu multa grija de acest pacat grozav. Sa nu lasam niciodata sa ne scape de pe buze vre-o barfeala si sa nu ne oprim niciodata ca sa
ascultam pe un barfitor. Totdeauna sa stim sa ne impotrivim cu o fata mahnita limbii clevetitoare, dupa cum vantul de miazanoapte aduce
ploaia (Pilde 25:23).

in versetul 17 vedem ce trebuie sa ia locui vorbirii de riu: , S8 mustri pe aproapele tiu, dar s& nu te incarci cu un pacat din pricina lui”. in loc
sa vorbesc de rau pe aproapele meu catre un altul, sunt poftit sa ma duc de-a dreptul la el si sa-l mustru, daca am pentru ce. Aceasta este
calea dumnezeiasca de urmat, a dracului, este sa te duci si sa barfesti de adevarat ca omul care putea sa umble fara teama prin curtile casei
Domnului si sa se hraneasca din ,pieptul leganat” si din ,spata ridicata” jertfei.

Aceasta deosebire este usor de priceput la fiii lui Aaron, si, prin urmare, va sluji ca o zugravire a adevarului privitor la madularele adevaratei
case preotesti, peste care vegheaza Marele nostru Preot, si de care tin toti adevaratii credinciosi (Evrei 3:6). Orice copil al lui Dumnezeu este
preot. El este scris in slujba casei preoteasca a lui Hristos. Poate ca el sa nu stie lucrul acesta; dar starea lui, ca preot nu se sprijineste pe
cunostinta lui, ci pe viata. incercarile lui de a cunoaste lucrurile pot fi foarte proaste, dar locul lui, ca preot, nu atarna de incercari, ci de viata.
Cunostintele lui pot fi foarte marginite, dar, legaturile lui, ca preot, nu vin din cunostinte intinse, ci din viata. El este nascut din Dumnezeu, in
starea si In legaturile preotului. El insusi n-a facut nimic ca sa fie n aceasta stare. El n-a ajuns preot prin silintele lui. El este preot prin
nastere. Preotia duhovniceasca, cu toate slujbele duhovnicesti ce atarna de ea, este urmarea nasterii din nou. Putinta de a se bucura, de a
ajunge drepturile si de a implini slujbele unei stari, nu trebuie amestecata cu starea insasi; aceste lucruri trebuiesc bine deosebite. A fi preot
este cu totul altceva decat slujba de preot.

Pe langa aceasta, privind casa lui Aaron, vedem ca nimic nu putea rupe legaturile dintre el si fiii sai. Multe lucruri impiedicau folosinta deplina
a drepturilor ce tineau de aceste legaturi de rudenie. Un fiu al lui Aaron putea ,sa se spurce prin atingerea de vreun mort”. Putea sa se
spurce printr-o casatorie nelegiuita, putea sa aiba vreo ,meteahna” trupeasca, putea sa fie ,orb sau schiop”, putea sa fie , pipernicit”. Oricare
din aceste metehne ar fi atins in chip vadit folosirea drepturilor si implinirea slujbelor ce tineau de aceasta legatura de rudenie. Dar nici una

din aceste metehne nu se putea atinge de legaturile intemeiate pe firea omeneasca.

Una este sa fii copil al lui Dumnezeu si altceva este sa te bucuri de partasia si slujba preotilor. Dupa cum fiii lui Aaron, desi fiind preoti prin
nastere, totusi erau lipsiti de multe drepturi din pricina intinarilor aratate in lege si a betesugurilor trupesti; noi de-asemenea, desi preoti
pentru Dumnezeu, prin nasterea din nou, suntem lipsiti de multe drepturi mari si sfinte ce tin de starea noastra, din pricina intinarilor morale
si a lipsurilor duhovnicesti. Suntem dezbracati de mai multe din vredniciile noastre, printr-o crestere duhovniceasca rea. Ne lipseste un ochi
curat, o tarie duhovniceasca, o jertfire de sine intreaga, din inima. Suntem mantuiti prin harul fara plata al lui Dumnezeu, pe temeiul jertfei
desavarsite a lui Hristos. , Toti suntem fii ai lui Dumnezeu, prin credinta Tn Hristos Isus” dar mantuirea si legatura cu Dumnezeu sunt doua
lucruri cu totul deosebite. Legatura dintre tata si fiu este un lucru si ascultarea este cu totul altceva.



Lucrul acesta trebuie sa-l deosebim cu bagare de seama. Partea pe care o cercetam lasa sa se vada aceasta deosebire cu o mare putere si in
chip foarte luminos. Daca se intampla ca unul din fiii lui Aaron sa aiba ,vreo frantura la picioare sau la maini”, era el lipsit de legatura fiasca?
Negresit ca nu. Era el lipsit de starea lui de preot? Nicidecum. Dimpotriva, iata ce se spune hotarat: ,Din mancarea Dumnezeului lui, fie
lucruri prea sfinte, fie lucruri sfinte, va putea sa manance” (Levitic 21:22). Ce pierdea el oare prin betesugul lui trupesc? Nu-i era Tngaduit sa
implineasca unele din cele mai inalte lucrari ale slujbei preotesti: ,,Dar sa nu se duca la perdeaua dinlauntru si sa nu se apropie de altar”
(Levitic 21:23). Acestea erau lipsuri strasnice si cu toate ca se spune ca omul nu avea nici un amestec in cele mai multe din aceste
betesuguri trupesti, faptul acesta nu schimba cu nimic hotararea. Dumnezeu nu putea sa aiba un preot cu meteahna la altar, nici o jertfa cu
patd pe altarul S3u. Trebuia ca atat jerfitorul cat si jertfa sa fie fara prihana. ,Nici-un om din neamul preotului Aaron, care va avea vreo
meteahna trupeasca, sa nu se apropie ca sa aduca Domnului jertfele mistuite de foc” (Levitic 21:21). ,Sa nu aduceti niciuna care sa aiba
vreun cusur, caci n-ar fi primita” (Levitic 22:20).

Avem, deodatd, preotul desavarsit si jertfa desavarsita in fiinta prea iubitului nostru Mantuitor Isus Hristos. ,S-a adus pe Sine insusi, jertfa
fara pata, lui Dumnezeu, si a trecut, ca Marele, nostru Preot, in ceruri, unde traieste pururea ca sa mijloceasca pentru noi”. Epistola catre
Evrei ne arata cu de-amaruntul aceste doua adevaruri. Ea pune fata in fata, in chip izbitor, jertfa si preotia randuielii lui Moise si Jertfa si
Preotia lui Hristos. in El avem des&varsirea dumnezeiasca, fie ca Jertfd, fie ca Preot. in El avem tot ce putea cere Dumnezeu si tot de ce putea
sa aiba nevoie omul, Sangele Lui scump ne-a ridicat toate pacatele, si mijlocirea Lui plina de putere ne tine mereu in toata desavarsirea
locului unde ne-a asezat sangele Sau. ,in El, suntem des&varsiti” (Coloseni 2), si cu toate acestea, prin noi insine, suntem atat de slabi si
sovaielnici, atat de plini de greseli si de lipsuri, atat de porniti sa ratacim si sa ne poticnim in mersul nostru inainte, ca n-am putea ramanea in
picioare nici o clipa, daca n-ar fi ,El, care traieste pururea sa mijloceasca pentru noi”. Acest adevar l-am vazut mai pe larg in cele dintai
capitole ale acestei carti, asa ca nu mai vorbim de el aici. Acei ce inteleg, intr-o oarecare masura, marile adevaruri de temelie ale
crestinismului, si cari au oarecare experienta a vietii crestine, vor intelege de asemenea cum se face ca, desi ,,desavarsiti in El, care este
capul oricarei domnii si stapaniri”, totusi au nevoie, cat timp sunt pe pamant, in mijlocul slabiciunilor, luptelor si bataliilor de aici, de
mijlocirea puternica a scumpului si dumnezeiescului Mare Preot. Credinciosul este ,spalat, sfintit si socotit neprihanit” (1Corinteni 6). El este
Lplacut in Prea lubitul Lui” (Efeseni 1:6). Cat despre fiinta Iui, el nu poate veni la judecata (vezi loan 5:24). Moartea si judecata sunt ihapoia
lui, pentru ca el este unit cu Hristos care a trecut, pentru el si in locul lui, printr-amandoua. Toate acestea sunt pentru cel mai slab, cel mai
nestiutor, cel mai ne-incercat madular al casei lui Dumnezeu; si, cu toate acestea, pentru ca se afla in tinutul pacatului si al mortii, este
inconjurat, din toate partile, de inrauriri protivnice, este chemat sa se lupte neincetat cu puterile, stranse laolalta, ale lumii, ale firii
pamantesti si ale diavolului, niciodata n-ar putea sa-si pastreze locul, cu atat mai putin sa inainteze, daca n-ar fi sprijinit de puternica
mijlocire a Marelui nostru Preot, care poarta numele poporului Sau pe pieptul si pe umarul Sau.

Stiu ca multora le vine greu sa impace gandul starii desavarsite a credinciosului in Hristos cu nevoia unei preotii. ,Daca este desavarsit - se
zice - ce nevoie mai are de un preot?” Dar aceste adevaruri se arata in Cuvant atat de lamurit pe cat se potrivesc si sunt cuprinse in viata
oricarui crestin sincer. Este de cea mai mare insemnatate sa se priceapa lamurit si bine unirea deplina a acestor doua fete ale adevarului.
Credinciosul este desavarsit in Hristos; dar, in el insusi, este o sarmana si slaba faptura, mereu in primejdie sa cada. De aici fericirea de
negrait de a avea la dreapta Maririi, in ceruri, pe cineva care sa se ingrijeasca de tot ce-i priveste, cineva care sa-l sprijineasca mereu cu
mana dreapta a dreptatii sale, cineva care nu-l va parasi niciodata, cineva care poate sa mantuiasca in chip desavarsit si pana la sfarsit,
cineva care este ,acelas ieri, si azi si in veci”, - cineva care-l va scoate biruitor din toate greutatile si primejdiile ce-l inconjoare, si care, in
sfarsit, .1l va pune sa stea, fara nici o slabiciune, inaintea slavei Sale, cu mare bucurie”. Binecuvantat sa fie in veci harul care S-a ingrijit cu
atata imbelsugare de toate nevoile noastre, prin sangele unei jertfe fara pata si prin mijlocirea unui dumnezeiesc Mare Preot!

lubite cititor crestin, sa ne silim sa umblam in asa fel ca sa ,,ne pastram curati de intinaciunile lumii”, si sa stam departe de toate legaturile si
gandurile rele, ca sa ne putem bucura de cele mai inalte slujbe ale starii noastre de madulare ale casei preotesti, al carei Cap este Hristos.
,Prin sangele lui Isus avem o intrare sloboda in locul prea sfant” - ,,avem un Mare Preot pus peste casa lui Dumnezeu” (Evrei 10). Nimic nu ne
poate lua aceste drepturi. Dar legatura noastra cu El poate fi turburata - slujba noastra de inchinare si preamarire poate fi impiedecata -
indatoririle noastre sfinte pot fi implinite cu putina grija. Aceste lucruri privitoare la slujba, despre cari sunt instiintati aici fiii lui Aaron, isi au
intelesul lor adanc in viata crestina. Daca ei erau indemnati sa se pazeasca de atingerea oricarei intinaciuni, si noi suntem indemnati la fel;
daca ei erau indemnati sa se pazeasca de impreunari nelegiuite, si noi suntem indemnati. Daca ei erau indemnati sa se pazeasca de orice-i
putea intina in slujba lor, si noi suntem instiintati sa ne pazim de orice ,intinaciune a carnii si a duhului” (1Corinteni 7). Daca ei aveau sa fie
lipsiti de folosirea celor mai mari drepturi, din pricina cusururilor trupesti si a unei cresteri anormale, tot asa si noi suntem impiedecati din
pricina lipsurilor morale si a unei cresteri duhovnicesti nedesavarsite.

Ar putea oare cineva sa puna la indoiala insemnatatea acestor adevaruri? Nu este vadit ca si noi, cu cat vom pretui binecuvantarile legate de
aceasta casa duhovniceasca, ale carei madulare am fost facuti ca urmare a nasterii noastre duhovnicesti, cu atat mai mult ne vom pazi cu
ingrijire de tot ce ar putea tinti, in orice fel, sa ne ia bucuria acestor binecuvantari? Fara indoiala. Tocmai de aceia trebuie sa luam bine
seama la aceste adevaruri. Sa dea Dumnezeu sa ne dam seama de toata puterea lor, prin lucrarea Duhului Sfant. Atunci ne vom bucura de
starea noastra de preoti. Atunci ne vom implini cu credinciosie slujbele noastre de preoti. Vom fi in stare sa ,,sa aduceti trupurile voastre ca o
jertfa vie, sfanta, placuta lui Dumnezeu” (Romani 12:1). Vom fi in stare sa ,,Prin El, sa aducem totdeauna lui Dumnezeu o jertfa de lauda,
adica, rodul buzelor care marturisesc Numele Lui” (Evrei 13:15). Vom fi in stare, ca madulare ale ,,casei duhovnicesti” si ale ,preotiei sfinte”,
sa aducem jertfe duhovnicesti, placute lui Dumnezeu prin Isus Hristos (1 Petru 2:5). Vom fi in stare intr-o mica masura sa gustam chiar de
acum putin vremea aceea cand, dintr-o zidire rascumparata, aleluia de lauda inflacarata se vor ridica in scaunul de domnie al lui Dumnezeu si
al Mielului de-a lungul vesniciei.

lata-ne ajunsi acum la unul din capitolele cele mai adanci ale Scripturii, el ne da o ochire asupra economiilor lui Dumnezeu fata de poporul
Israel Tn tot timpul istoriei lui.

Luand sarbatorile laolaltda avem: Sabatul, Pastele, Sarbatoarea azimilor, Sarbatoarea celor dintai roade, Cincizecimea (Rusaliile), Sarbatoarea
trambitelor, ziua Ispasirii, si Sarbatoarea corturilor. Toate la un loc fac opt zile, dar trebuie bagat de seama ca Sabatul are un loc deosebit si
imprejurarile cari il insotesc sunt lamurite deosebit; apoi citim: ,latd sarbatorile Domnului, cu adunari sfinte, pe care le veti vesti la vremurile
lor hotarate.” (versetul 4). Asa ca cititorul va baga de seama ca cea dintai sarbatoare mare a lui Israel era Pastele, si ca sarbatoarea a saptea
era sarbatoarea corturilor. Adica, tinand socoteala de intelesul lor in Noul Testament, avem intai, rdscumpararea, si la urma de tot, slava



imparatiei de o mie de ani. Mielul pascal inchipuia moartea lui Hristos (1 Corinteni 5:7) si sarbatoarea corturilor infatisa , vremurile asezarii
din nou a tuturor lucrurilor despre cari a vorbit Dumnezeu prin gura sfintilor sai prooroci din toate vremurile” (Faptele Ap. 3:21).

Economie in Cuvantul lui Dumnezeu inseamna o vreme anume in care Dumnezeu isi desfasura puterea si harul Sau dupa anumite randuieli
pentru implinirea planului Lui. De pilda, se zice: ,Economia israeliteana sau a legii” incepand cu Moise pana la Hristos; pe cand economia
Bisericii sau a harului se numeste vremea in care traim azi, care incepere de la Hristos pana la venirea Lui din nou. Biserica este luata peste

tot in Scripturd ca trupul lui Hristos alcatuita din toti cei nascuti din nou de la pogorarea Duhului Sfant pana la venirea Domnului.

Astfel era sarbatoarea care deschidea, si astfel era cea care inchidea anul iudaic. Ispasirea este temelia, slava este piatra din varf; iar intre
aceste doua puncte avem invierea lui Hristos (versetul 10-14), adunarea Bisericii (versetele 15-21), trezirea Israelitilor la simtamantul slavei
lor de mult pierdute (verset 24-25), pocairea lor si primirea din toata inima a lui Mesia (verset 27-32). Si ca sa nu lipseasca nici-o trasatura din
aceasta mare imagine, mai avem un mijloc, pentru ca neamurile sa poata intra la sfarsitul secerisului si sa stranga spicele cazute pe campiile
lui Israel (verset 22). Toate aceste amanunte fac acest tablou desavarsit si fac sa se minuneze inimile tuturor celor ce iubesc Scripturile. Ce ar
putea fi mai deplin? Sangele Mielului si sfintenia vietii intemeiata pe El - invierea lui Hristos din morti si indltarea Sa la cer - pogorarea
Sfantului Duh cu putere la sarbatoarea Cincizecimii ca sa alcatuiasca Biserica - trezirea ramasitei poporului lui Israel - pocairea si primirea
acestei ramasite - binecuvantarea ,saracului si a strainului” - aratarea slavei - odihna si fericirea din imparatia lui Hristos. lata adevarurile
cuprinse in acest capitol, cu adevarat minunat si pe care il vom cerceta acum cu de-amanuntul.

Locul dat aici Sabatului este plin de interes. Domnul este gata sa dea o icoana a tuturor legaturilor Lui cu poporul Sau si, inainte de a incepe,
infatiseaza Sabatul ca icoana ,,odihnei care ramane pentru poporul lui Dumnezeu”. Era o sarbatoare adevarata, care trebuia tinuta de Israel;
dar era si 0 icoana care pre-inchipuia ceia ce va avea sa vina, cand se va Implini marea si slavita lucrare, pre-inchipuita in acest capitol. Este
odihna lui Dumnezeu, in care pot intra acum, duhovniceste vorbind, toti aceia cari cred, dar odihna aceasta ramane inca sa vina in ce
priveste implinirea el intreaga si adevéarata (Evrei 4). Acum lucrdm, in curand ne vom odihni. intr-un inteles credinciosul intra in odihn3;
intr-un alt inteles el lucreaza ca sa intre. El si-a gasit odihna in Hristos; el lucreaza ca sa intre in odihna sa in slava. Sufleteste a gasit o odihna
desavarsita in ce a facut Hristos pentru el, si ochiul lui este atintit asupra acelui sabat vesnic in care va intra, cand vor trece toate lucrarile st
toate luptele lui din pustia lumii. El nu poate sa se odihneasca in mijlocul unei lumi de pacate si ticalosie. El se odihneste in Hristos, Fiul lui
Dumnezeu, care a luat chip de rob. Si in timp ce se odihneste astfel, este chemat sa lucreze ca impreuna lucrator cu Dumnezeu, in
incredintarea depling, ca atunci cand se va sfarsi toata munca lui, se va bucura de o odihna desavarsita st vesnica in acele locuinte de lumina
neschimbata si de fericire netulburata unde truda si durerea nu pot intra. Ce asteptare binecuvantata, de ar straluci ea tot mai viu in ochii
credintei! O, de am lucra cu mai multa credinciosie, ca unii cari suntem sigur de aceasta odihna de pret care ne asteapta la sfarsit. E
adevarat ca gustam cate-odata din Sabatul cel vesnic, dar aceste gustari inainte mergatoare ne fac doar sa dorim si mai mult adevaratul
Sabat, care nu va inceta niciodata - aceasta ,,adunare sfanta” care nu se va imprastia niciodata.

Am spus ca Sabatul are Tn acest capitol un loc deosebit. Aceasta se vede din cuvintele stihului 4, unde Domnul pare ca incepe din nou prin
aceste cuvinte: , lata sarbatorile Domnului”, vrand parca sa lase Sabatul cu totul la o parte din cele sapte sarbatori, cari urmeaza, desi el
inchipuie de fapt odihna pentru care aceste sarbatori pregatesc sufletul in chip atat de fericit.

Jlatd sarbatorile Domnului, cu adunari sfinte, pe care le veti vesti la vremurile lor hotarate. In luna intaia, in a patrusprezecea zi a lunii, intre
cele doua seri, vor fi Pastele Domnului” (versetele 4-5). Avem deci aici pe cea dintai din cele sapte sarbatori - aducerea acelui miel de Paste
al carui sange pazise pe Israel de sabia ingerului nimicitor, In noaptea aceia grozava cand fusesera ucisi intaii nascuti ai Egiptenilor. El este
icoana preinchipuita a mortii lui Hristos. El este temelia tuturor. Nu putem cunoaste nici o odihna, nici-o sfintenie, nici-o legatura cu
Dumnezeu si cu fratii nostii decat pe temelia mortii lui Hristos. E ca si cand ai zice: , Acolo este odihna, dar aici este dreptul vostru la odihna”.
Fara indoiala ca munca ne va face in stare sa ne bucuram de odihna, dar sa se stie ca sangele este acela, care ne da dreptul sa ne bucuram
de odihna aceasta. ,Si in a cincisprezecea zi a lunii acesteia, va fi sarbatoarea azimilor in cinstea Domnului; sapte zile s& mancati azimi. in
ziua intaia, s& aveti o adunare sfanta: atunci sa nu faceti nici o lucrare de sluga. Sapte zile s& aduceti Domnului jertfe mistuite de foc. in ziua
a saptea sa fie o adunare sfanta: atunci sa nu faceti nici o lucrare de sluga” (Levitic 23:6-8). Poporul este adunat aici in jurul Domnului, intr-o
sfintenie a vietii iIntemeiata pe o rascumparare implinita; si, pe cand sunt adunati astfel, mireasma de bun miros a jertfei se ridica de pe
altarul lui Israel pana la scaunul de domnie al Dumnezeului lui Israel. Aceasta ne da o frumoasa priveliste a sfinteniei pe care o vrea
Dumnezeu in viata celor rascumparati de El. Ea se intemeiaza pe jertfa, si se Thalta in stransa legatura cu mireasma buna si placuta a
Persoanei lui Hristos. ,Sa nu faceti nici-o lucrare de sluga si sa aduceti Domnului o jertfa mistuita de foc”. Ce deosebire! Lucrarea de sluga
facuta de mana omului, si mirosul bun al jertfei lui Hristos! Sfintenia practica a poporului lui Dumnezeu nu este o lucrare de sluga. Este
aratarea vie a lui Hristos in ei, prin puterea Sfantului Duh. ,Pentru mine, a trai este Hristos”. lata adevarul: Hristos este viata noastra; si orice
aratare in afara a acestei vieti este, inaintea lui Dumnezeu, plina de mireasma buna a lui Hristos. Aceasta ar putea sa para putin lucru, dupa
judecata oamenilor; dar intrucat este o rasfrangere a lui Hristos, ea este nespus de scumpa lui Dumnezeu. Ea se ridica pana la El si nu poate
fi uitata niciodata. ,Roadele neprihanirii, cari sunt prin Isus Hristos”, se arata in viata celui credincios, si nici-o putere de pe pamant sau din
iad nu le poate impiedica mireasma sa se ridice pana la scaunul de domnie a lui Dumnezeu.

Este nevoie sa cugetam adanc la deosebirea dintre ,lucrarea de sluga” si rodul vietii lui Hristos. Era o incetare in totul a oricarei lucrari cu
mana fn toata adunarea, dar mireasma placuta a arderii de tot se ridica spre Dumnezeu. Acestea trebuiau sa fie cele doua trasaturi de
capetenie ale sarbatorii azimilor. Lucrarea omului inceta, si mirosul jertfei se ridica; si asta infatisa viata de sfintenie practica a celui
credincios. Ce raspuns avem aici pe de o parte pentru cel ce se tine de lege, iar pe de alta pentru cel ce n-are nici o lege. Cel dintai este adus
la tacere prin cuvintele: ,Nici-o lucrare de sluga” cel de al doilea este facut de rusine prin cuvintele: ,Sa aduceti o jertfa mistuita de foc”. Cele
mai desavarsite fapte ale omului sunt ,de sluga”, dar cea mai mica ciorchina ,de roade ale neprihanirii” este spre slava si lauda lui
Dumnezeu. in tot timpul vietii celui credincios, nu trebuie sa fie nici-o lucrare de slug&; nimic din ce tine de robia legii, ci ar trebui s& fie doar
aratarea necurmatd a vietii lui Hristos, desfasurat3 si ardtat prin puterea Sfantului Duh. in timpul celor ,sapte zile” a celei de a doua
sarbatori mari a lui Israel, nu trebuia sa fie ,nici-un aluat” dar in schimb trebuia sa se aduca Domnului mireasma buna a unei ,jertfe mistuite
de foc”. O, de am intelege pe deplin invatatura ce se desprinde de aici pentru viata noastra!

,Dar acum, Hristos a inviat din morti, parga celor adormiti” (1Corinteni 15:20). Frumoasa porunca a aducerii snopului din parga celor dintai
roade, infatisa fnvierea lui Hristos, care, ,la sfarsitul Sabatului, cand incepea sa se lumineze de ziua intai a saptamanii”, a iesit biruitor din



mormant, dupa ce implinise lucrarea sldvitd a rascumpararii. invierea Lui a fost o ,inviere din morti” si in ea avem arvuna si icoana
pre-inchipuitoare a invierii a lor Sai. ,,intai parga, adica Hristos; apoi cei ce sunt ai lui Hristos, la venirea Lui”. Cand se va arata Hristos,
crestinii adevarati vor invia , dintre cei morti”, adica aceia din ei cari dorm in Isus. ,Ceilalti morti n-au inviat pana nu s-au sfarsit cei o mie de
ani” (Apoc 20:5). indata dupéa schimbarea Sa la fatd, cand Domnul nostru a vorbit de ,invierea Sa dintre cei morti”, ucenicii se intrebau ce sa
insemneze aceasta (vezi Marcu 9). Toti ludeii drept credinciosi credeau in invatatura ,invierii mortilor”. Dar o inviere , dintre cei morti” nu
putea fi inteleasa de ucenici; si fara indoiala, ca multi ucenici de atunci incoace au avut mari greutati cu privire la o taina atat de adanca.

Totusi, daca cititorul meu vrea sa cerceteze si sa puna alaturi, rugandu-se, 1 Corinteni 15:1; Tesaloniceni 4:13-18, va scoate multe invataturi
de pret asupra acestui adevar atat de interesant pentru viata. Se poate uita si la Romani 8:11: ,,Si daca Duhul Celui ce a inviat pe Isus dintre
cei morti locuieste in voi, Cel ce a inviat pe Hristos Isus din morti, va invia si trupurile voastre muritoare, din pricina Duhului Sau care
locuieste in voi”. Se va vedea din aceste locuri din Scriptura ca invierea Bisericii va avea loc pe aceiasi temelie ca invierea lui Hristos.
Scriptura spune ca si Capul si trupul sunt inviati ,,dintre cei morti”. Cele dintai roade si toate celelalte rodiri, cari urmeaza, sunt legate din
punct de vedere moral intre ele. Oricine cugeta mai adanc asupra acestui adevar la lumina Scripturii va vedea ca e o foarte mare deosebire
intre invierea celui credincios, si invierea celui necredincios. Amandoi vor invia, dar Apocalipsa 20:5 dovedeste ca vor trece o mie de ani intre
aceste doua invieri, asa ca ele se deosebesc si in principiu si Tn ce priveste data. Unii vad o greutate in aceasta privinta, in faptul ca Domnul
nostru, in loan 5:28, vorbeste de ,ceasul cand toti cei din morminte vor auzi glasul Lui,”. ,,Cum, se intreaba ei, pot sa fie o mie de ani intre
cele dou3 Tnvieri, cand se zice c& amandoua invierile vor avea loc in acelas ceas?” Raspunsul este foarte usor. In versetul 25, se vorbeste de
trezirea sufletelor moarte in pacate, ca facandu-se intr-un ,ceas”, si aceasta lucrare se face de mai bine de o mie noua sute de ani. Acum,
daca o bucata de vreme de aproape doua mii de ani poate fi infatisata prin cuvantul ,,ceas”, de ce nu S-ar putea ca o bucala de vreme de o
mie de ani sa fie infatisata la fel? Mai ales ca se spune lamurit ca ,ceilalti morti n-au inviat pana nu s-au sfarsit cei o mie de ani”. De alta
parte, cand vedem pomenindu-se de ,intaia inviere” nu este lamurit ca nu inviaza toti odata? Pentru ce sa se vorbeasca de o intaie inviere,
daca nu mai este o a doua? S-ar putea zice ca intéia fnviere este cu privire la suflet, dar pe care loc din Scriptura se poate sprijini aceasta
pretentie? Adevarul este acesta. ,Cand se va auzi glasul arhanghelului si trambita Lui Dumnezeu”, cei rascumparati cari dorm in Isus vor
invia ca sa iasa in intampinarea Lut in slava. Mortii cei rai, ori cari ar fi ei, din zilele lui Cain pana la sfarsit, vor ramanea in mormintele lor in
tot timpul celor o mie de ani de binecuvantare in imparatia lui Hristos; st la sfarsitul acestor o mie de ani de slava si binecuvantare, vor iesi
afara si vor sta fhaintea ,marelui scaun de domnie” ca sa fie ,judecati” ,flecare dupa faptele lui” si sa treaca de la scaunul de judecata, in
iazul de foc. Groaznice ganduri!

Cititorule, cum sta tu cu sufletul tau scump? Ai vazut tu, cu ochiul credintei, sangele Mielului de Paste, varsat pentru tine ca sa te scape de
acest ceas groaznic? Ai vazut tu snopul de pret al celor dintai roade secerate si stranse in hambarul ceresc, ca o chezasie si arvuna, ca vei fi
si tu adunat acolo la vremea cuvenita? lata intrebari serioase, foarte serioase. Sa nu le lasi fara raspuns. Vezi daca esti acum la adapostul
sangelui lui Isus, Gandeste-te ca nu poti aduna un spic macar de pe campiile rascumpararii, daca n-ai vazut adevaratul snop legdnat inaintea
Domnului. ,,Sa nu mancati nici paine, nici spice prajite sau pisate, pana in ziua aceasta, cand veti aduce un dar de mancare Dumnezeului
vostru. Aceasta este o lege vesnica pentru urmasii vostri, in toate locurile in care veti locui” (Levitic 23:14). Nu se puteau atinge de recolta,
inainte de a fi adus snopul celor dintai roade, cu snopul, o ardere de tot si un dar de mancare.

Aceasta este sarbatoarea Cincizecimea (Rusaliile) care infatiseaza pe copiii lui Dumnezeu, adunati de Duhul Sfant si pusi inaintea Lui, in
legaturd cu toatd des&dvarsirea si pretul lui Hristos. in sérb&toarea Pastelul, avem moartea lui Hristos; in snopul celor dintai roade, avem
invierea lui Hristos; si in sarbatoarea Rusaliilor, avem pogorarea Duhului Sfant ca sa alcatuiasca Biserica. Toate sunt desavarsite. Moartea si
invierea lui Hristos trebuiau sa aiba loc inainte ca sa fi putut fi alcatuita Biserica, intai era adus snopul si apoi erau coapte painile. Si bagati
bine de seama: ,sa le coaceti cu aluat. Pentru ce? Pentru ca trebuia sa infatiseze pe aceia, cari, desi plini de Duhul Sfant si impodobiti cu
darurile si harurile Lui, aveau totusi rdutatea locuind in ei. Biserica, Tn ziua Rusaliilor, era la adapostul deplin al sangelui lui Hristos, era
incununata cu darurile Duhului Sfant; dar in ea era si aluat. Nici-o putere a Duhului n-ar putea sa stearga faptul ca raul locuieste Tnca in copiii
lui Dumnezeu. Se poate tinea in frau sau ascunde, dar el este acolo. Acest fapt e Tnchipuit prin aluatul celor doua paini si se vede in istoria
Bisericii; caci, desi Duhul Sfant era in Biserica, firea veche era si ea colo, ca sa minta Duhului Sfant. Firea veche este fire veche si nu se va
face niciodata din ea altceva decat ,fire veche”. Duhul Sfant nu s-a coborat in ziua Rusaliilor ca sa imbunatateasca sau sa nimiceasca
rautatea fara vindec, ci ca sa boteze pe cei credinciosi intr-un singur trup, si sa-i lege de Capul lor viu, care este in cer. Am aratat in capitolul
asupra jertfei de multumire ca aluatul era ingaduit acolo in legatura cu ea. Prin aceasta Dumnezeu recunostea ca raul este in acela care i
aducea lauda. Asa e si cu porunca ,.celor doua paini leganate” ele trebuiau ,,coapte cu aluat” din pricina raului care este in Biserica, pe care o
infatiseaza. Dar pentru raul pe care I-a recunoscut, Dumnezeu a gasit un mijloc ca sa-l inlature. Aceasta da pace si mangaiere sufletului. Este
mangaietor sa stii ca Dumnezeu cunoaste tot ce este rau in noi; si mai mult ca El s-a ingrijit de tot, dupa cunostinta Sa, nu dupa a noastra.
,Afara de aceste paini, sa aduceti ca ardere de tot Domnului sapte miei de un an fara cusur, un vitel si doi berbeci; sa adaugati la ei darul de
mancare si jertfa de bautura obisnuite, ca dar de mancare mistuit de foc, de un miros placut Domnului” (Levitic 23:18). Avem deci aici, in
stréansa legatura cu painile dospite, aducerea unei jertfe fara cusur, care infatiseaza marele si insemnatul adevar ca inaintea lui Dumnezeu
sta desavarsirea lui Hristos si nu vina noastra. Luati seama indeosebi la aceste cuvinte: ,,Afara de aceste paini sa aduceti sapte miei fara
cusur”. Ce adevar de pret! O de ar putea cititorul sa-1 inteleaga, sa si-o ia pentru el, Sa-si reazame cugetul pe el, sa-si hraneasca si
racoreasca inima cu el, sa-si desfateze sufletul cu el! Nu eu, ci Hristos.

Se va spune poate, ca faptul ca Hristos este un miel fara cusur nu este de ajuns ca sa ridice greutatea vinei de pe un cuget intinat de pacat si
ca o jertfa de buna mireasma nu ar putea folosi in ea ihsasi cu nimic unui pacatos. La aceasta raspund ca este foarte adevarat ca o arderea
de tot nu ar fi fost deajuns, caci acolo era vorba de ,aluat” de aceia citim: ,Sa aduceti si un tap ca jertfa de ispasire, si doi miei de un an ca
jertfa de multumire” (Levitic 23:19). ,Jertfa de ispasire” era raspunsul la aluatul celor doua paini ,multumirea” sau ,pacea” era asigurata, asa
ca se puteau bucura de legatura cu Dumnezeu; si totul se ridica in legatura de-a dreptul cu ,mireasma placuta” a ,arderii de tot” a Domnului.

Astfel, in ziua Rusaliilor, Biserica a fost infatisata in toata desavarsirea lui Hristos, prin puterea Duhului Sfant. Desi avand in ea insasi aluatul
firii celei vechi, acel aluat nu era tinut in seama, pentru ca Jertfa dumnezeiasca de ispasire raspunsese in chip desavarsit pentru el. Puterea
Duhului Sfant nu a ridicat aluatul, dar sangele Mielului facuse ispasire pentru el. Este o deosebire nespus de interesanta si insemnata.
Lucrarea Duhului in cel credincios nu indeparteaza raul care locuieste in el. Ea il face in stare sa descopere, sa judece si sa stapaneasca raul;
dar nici o putere duhovniceasca nu poate inlatura faptul ca raul este acolo,desi, stava Domnului poate fi intr-o pace desavarsita, intrucat
sangele Jertfe noastre pentru pacat a dezlegat pentru totdeauna toata aceasta greutate; si, prin urmare, in loc ca raul din noi sa fie sub ochii



lui Dumnezeu, a fost aruncat dinaintea Lui pentru totdeauna, si noi ii suntem placuti asa cum fi este placut Hristos, care S-a dat pe Sine nsusi
lui Dumnezeu ,ca o jertfa de bun miros” pentru ca sa-L poata slavi deplin in toate lucrurile, si sa fie hrana a lor Sai in veci.

Dupa Cincizecime trece o buna bucata de vreme fara sa fie vreo miscare in popor. Totusi se pomeneste de ,saracul si strainul”, in acea
frumoasa porunca pe care am vazut-o ce inseamna. Aici o putem privi din punct de vedere al planului lui Dumnezeu cu lumea. ,,Cand veti
secera semanaturile din tara voastra, sa lasi nesecerat un colt din campul tau, si sa nu strangi ce ramane de pe urma seceratorilor. Sa lasi
saracului si strainului aceste spice. Eu sunt Domnul Dumnezeul vostru” (Levitic 23:22). Aici se vede grija pentru strain. Neamurile neiudaice
au sa fie aduse sa aiba parte de bunatatea lui Dumnezeu. Dupa ce se vor umplea hambarele si teascurile lui Israel, vor mai ramanea snopi si
ciorchine bogate de strans pentru Neamuri.

Nu trebuie sa ne inchipuim insa ca binecuvantarile duhovnicesti cu cari este inzestrata Biserica in locurile ceresti impreuna cu Hristos sunt
infatisate de strainul care strange spicele ramase in campiile lui Israel. Aceste binecuvantari sunt tot asa de noi pentru samanta lui Avraam
ca si pentru Neamuri. Ele nu sunt spice din Canaan, ci slava cerului, slava lui Hristos. Biserica nu e numai binecuvantata de Hristos, ci cu si in
Hristos. Mireasa lui Hristos nu va fi trimisa sa stranga ca un strain snopii si ciorchinele ramase in colturile campiilor lui Israel. Nu. Ea gusta
binecuvantari mai nalte, bucurii mai bogate, vrednicie mai mare decat tot ce a cunoscut Israelul vreodatd. Ea nu are sa adune pe pamant, ca
o straina, ci are sa se bucure de locuinta sa bogata si fericita din cer, de care tine.

Acestea sunt ,acele lucruri mai bune” pe cari le-a pastrat Dumnezeu, in intelepciunea si harul Sdu pentru ea. Fara indoiald ca va fi o fericita
bucurie pentru ,,strain” sa poata sa adune spice, dupa strangerea secerisului lui Israel; dar partea Bisericii este cu mult mal inalta, pentru ca
ea este mireasa Imparatului lui Israel, ea va impartasi scaunul Lui de domnie, bucuriile Lui, cinstea si slava Lui. Ea va fi ca El si va fi cu El
deapururi. Locuintele vecinice ale casei Tatalui de sus, nu colturile campiilor lui Israel de aici de pe pamant de unde nu s-au adunat spicele,
vor fi partea pastrata Bisericii. O, de ne-am gandi totdeauna la aceste lucruri, si de am trai, intr-o cat de slaba, masuri vrednici de o chemare
atat de sfanta si inalta.

Cuvintele ,,Domnul a vorbit lui Moise” ne arata ca incepe altceva acum. Sabatul, Pastele si Sarbatoarea azimilor sunt date ca cea dintai
descoperire. Snopul leganat, painile leganate, si colturile de unde se strang spicele ramase sunt a doua; apoi avem o lunga bucata de vreme
de care nu se spune nimic, si la urma vine sarbatoarea miscatoare a trambitelor in ziua intai a lunii a saptea. Aceasta sarbatoare ne duce
pana la vremea care se apropie repede, cand ramasita lui Israel ,,va suna din trambita” ca aducerea aminte de slava lor de mult pierduta si
ca un indemn sa caute pe Domnul. Sarbatoarea trambitelor este strans legata de o alta mare sarbatoare si anume cu ,,ziua ispasirii”.

Astfel dupa sunarea din trambita trec opt zile; apoi avem ziua ispasirii de care se leaga smerirea sufletului, ispasirea pentru pacat st
incetarea lucrului. Toate aceste lucruri isi vor gasi in curand locul in istoria viitoare a ramasitei poporului evreu. ,Secerisul a trecut, vara s-a
ispravit si noi tot nu suntem mantuiti” (leremia 8:30).

Asa va fi plangerea miscatoare a acelei ramasite cand va incepe Duhul lui Dumnezeu sa le atinga inima si cugetul. , Atunci, voi turna peste
casa lui David si peste locuitorii lerusalimului, un duh de indurare si de rugaciune, si isi vor intoarce privirile spre Mine, pe care L-au strapuns.
il vor plange cum plange cineva pe singurul lui fiu, si-L vor plange amarnic, cum plange cineva pe un intai nascut. In ziua aceea, va fi jale
mare in lerusalim ca jalea din Hadadrimon in Valea Meghidonului. Tara se va jeli, fiecare familie deosebit: familia casei lui David deosebit, si
femeile ei deosebit; familia casei lui Natan deosebit, si femeile ei deosebit; familia casei lui Levi deosebit, si femeile ei deosebit, familia lui
Simei deosebit, si femeile ei deosebit; toate celelalte familii, fiecare familie deosebit, si femeile ei deosebit” (Zaharia 12:10-14). Ce jale
adanca, ce intristare mare, ce pocainta adevarata va fi, sub lucrarea puternica a Duhului Sfant, cand cugetul ramasitei iudaice isi va aduce
aminte de pacatele trecutului, de calcarea Sabatului, de calcarea legii, de uciderea cu pietre a proorocilor, de rastignirea Fiului, de
impotrivirea fata de Duhul Sfant, Toate aceste lucruri se vor aseza in linie de bataie pe mesele cugetului luminat si trezit, si vor face sa li se
ntristeze adanc sufletul. Dar sdngele isp&sitor va raspunde la toate. ,in ziua aceea, se va deschide casei lui David si locuitorilor lerusalimului
un izvor pentru pacat si necuratie” (Zaharia 13:1). Isi vor simti vina lor si-i va durea de ea, si vor ajunge sa vada pretul sangelui si sa
gaseasca o pace desavarsita - un sabat de odihna pentru sufletele lor.

Si cand vor avea loc acestea in viata lui Israel in zilele din urma, ce va trebui sa asteptam? Negresit, slava. Cand se va indeparta ,orbirea” si
se va lua mahrama de pe ochi, cdnd inima ramasitei lui Israel se va intoarce la Domnul, atunci razele ,Soarelui neprihanirii” vor cadea cu o
putere tAmaduitoare, invioratoare si mantuitoare asupra unul popor cait, mahnit si sdrman. incercarile, luptele, greutétile si binecuvantarile
de la urma ale ramasitei lui Israel sunt zugravite amanuntit in Psalmi si in Prooroci. Dar trebuie sa vedem bine ce este aceasta ramasita si
mai ales, ca ea este, ca sa intelegem bine si sa ne folosim din citirea acestor carti. Nu ca nu putem fnvata mult din aceste parti ale Scripturii
caci, ,toata Scriptura este de folos”. Dar cea mai buna cale pentru folosirea unei parti din Scriptura este sa intelegem pe cine are in vedere in
randul intai. Daca deci luam din ,Scriptura pentru Biserica, sau Trupul ceresc, locuri cari au in vedere in randul intai pe ramasita poporului
evreu, sau trupul pamantesc, ne incurcam si intram in mari greseli cu privire la amandoua. De fapt se intampla adeseori ca cineva sa nu aiba
de loc cunostinta de ramasita lui Israel si sa piarda cu totul din vedere adevaratul loc si nadejdea Bisericii. Acestea sunt greseli mari de cari
cititorul trebuie sa caute sa se fereasca. Sa nu creada ca astea sunt doar inchipuiri facute numai pentru cei doritori de lucruri noi si fara nici-o
legatura cu viata. Deloc! Ce este fara insemnatate pentru viata noastra sa stim daca tinem de cer sau de pamant? Este fara insemnatate
pentru noi sa stim daca ne vom odihni Tn locasurile de sus, sau daca vom trece aici pe pamant prin judecatile din Apocalipsa? Cine ar putea
spune asa ceva? Adevarul este ca ar fi greu de spus care adevaruri ar fi mai practice decat acelea cari zugravesc soarta deosebita a
ramasitei pamantesti a lui Israel si a Bisericii ceresti. Nu ma voi intinde mai mult aici asupra acestui lucru, dar cititorul il va gasi vrednic de o
cercetare mai adanca, tacuta st linistita. Vom sfarsi printr-o ochire asupra sarbatorii corturilor - cea din urma sarbatoare a anului ludaic.

Aceasta sarbatoare ne arata mai dinainte vremea slavei lui Israel in zilele din urma, si de aceea cu ea se sfarseste, cum nu se poate mai bine,
tot sirul sarbatorilor. Secerisul era strans, totul era sfarsit, hambarele erau pline; si Domnul voia ca poporul sa-si arate bucuria printr-o
sarbatoare. Dar, vai! Pare ca ei n-au stiut sa inteleaga de loc gandul lui Dumnezeu in legatura cu aceasta porunca mareata. Ei au uitat ca
fusesera straini si calatori si de aceea au uitat de mult aceasta sarbatoare. Din zilele lui losua pana pe vremea lui Neemia sarbatoarea
corturilor nu fusese sarbatorita niciodata. Ea era pastrata pentru mica ramasita care se inapoiase din robia Babilonului, sa faca ce nu facuse
nici chiar in zilele stralucite ale lui Solomon. ,Toata adunarea celor ce se intorsesera din robie a facut corturi si au locuit in aceste corturi. Din
vremea lui losua, fiul lui Nun, pana in ziua aceasta, nu mai facusera copiii lui Israel asa ceva. Si a fost foarte mare veselie” (Neemia 8:17). Ce



imbucurator trebuie sa fi fost pentru ei, cari isi atarnasera arfele in salciile Babilonului, sa se gaseasca la umbra salciilor din Canaan! Era un
dulce gust Thainte mergator al vremii care infatisa sarbatoarea corturilor, cand semintiile lui Israel adunate din nou se vor odihni in acele
leagane din imparatia de o mie de ani, pe cari le va ridica pentru ei mana credincioasd a Domnului in tara pe care a jurat ca o va da lui
Avraam st urmasilor sai pentru totdeauna. Clipa de trei ori fericita, cand cele ceresti se vor intalni cu cele pamantesti, in ,ziua intdi” siin ,a
opta zi” a s&rbatorii corturilor. ,in ziua aceea voi asculta, zice Domnul, voi asculta cerurile, si ele vor asculta pamantul, si pdmantul va asculta
graul, mustul si untul de lemn si acestea vor asculta pe Israel” (Osea 2:21-22).

Este in cel din arma capitol al lui Zaharia un loc frumos care dovedeste indeosebi ca adevarata praznuire a sarbatorii corturilor tine de slava
zilelor de pe urma. , Toti cei ce vor mai ramane din toate neamurile venite impotriva lerusalimului, se vor sui in fiecare an sa se inchine
fnaintea Imparatului, Domnul ostirilor, si s& praznuiasca sarbatoarea corturilor” (Zaharia 14:16). Ce priveliste! Hotarat ca lerusalimul
insemneaza lerusalim; neamuri insenineaza neamuri, si sarbatoarea corturilor insemneaza, sarbatoarea corturilor. Este aici cava ca neputinta
de necrezut? Sarbatoarea corturilor va fi praznuita din nou in Tara Canaanului si neamurile celor mantuiti se vor sui sa ia parte la praznicele
ei sfinte si slavite. Atunci razboaiele lui Israel se vor sfarsi, vuietul bataliilor va inceta. Sulita si sabia vor ii prefacute in unelte pasnice de
agricultura; Israel se va odihni la umbra racoritoare a viei si a smochinilor sai, si tot pamantul se va bucura sub domnia Domnului Pacii.
Privelistea pe care ne-o dau filele Scripturii. Umbrele din Vechiul Testament o pre-inchipuie, proorocii o vestesc, credinta o crede si nadejdea
o ia In stapanire mai dinainte. La sfarsitul capitolului nostru, citim: ,,Asa a spus Moise copiilor lui Israel cari sunt sarbatorile Domnului”. Acesta
era numele lor adevarat de la inceput; dar in Evanghelia dupa loan, ele sunt numite ,sarbatorile ludeilor”. De mult incetasera sa mai fie
sarbatorile Domnului. El era inlaturat. Nu-L mai vroiau; de aceia n loan 7, cand fratii lui Isus L-au chemat sa se suie la ,,sarbatoarea ludeilor,
adica a corturilor, El a raspuns: ,Vremea Mea n-a venit inca”, si, cand S-a suit, S-a suit ,,pe ascuns” ca sa-Si ia locul inafara de toata
sarbatoarea, si sa cheme orice suflet insetat sa vina la El si sa bea. Este aici o lectie foarte insemnata. Oranduirile dumnezeiesti se strica
repede in mainile omului; dar ce fericire este sa stii ca sufletul insetat, care simte golul si seceta unui sistem de forme reci religioase, n-are
decat sa alerge la Isus, ca sa bea fara plata din izvoarele Sale nesecate, si sa ajunga astfel un izvor de binecuvantari pentru altii.

Sunt multe lucruri in acest scurt capitol de interes pentru omul duhovnicesc. Am vazut la capitolul 23 istoria legaturilor lui Dumnezeu cu
Israel, de la aducerea adevaratului Miel de Paste pana la odihna si slava impé&rétiei de o mie de ani. in capitolul 24, avem doua ganduri mari.
Mai intai, marturia si amintirea celor douasprezece semintii pastrata necurmat inaintea lui Dumnezeu, prin puterea Duhului si prin preotia lui
Hristos. Apoi, caderea Israelului pamantesc si judecata dumnezeiasca impotriva lor. Trebuie sa intelegem bine pe cea dintai, ca sa putem
intelege si pe a doua.

Untdelemnul curat tescuit infatiseaza harul Duhului Sfant, intemeiat pe lucrarea lui Hristos, care e aratata prin sfesnicul , de aur batut”.
,Maslinele erau tescuite ca sa dea ,,untdelemn” iar aurul era , batut” (ciocanit) ca sa faca sfesnicul. Cu alte cuvinte, harul si lumina Duhului se
intemeiaza pe moartea lui Hristos, si se pastreaza in toata curatia si puterea lor prin preotia lui Hristos. Candela de aur isi raspandea lumina
n tot cuprinsul locului sfant, in timpul ceasurilor lungi de noapte, cand intunerecul domnea asupra poporului si toti erau cufundati in somn. in
toate acestea ni se arata credinciosia lui Dumnezeu fata de poporul Sau, oricare ar fi starea lor de afara. intunerecul si somnul pot sa se
coboare asupra lor, dar candela trebuia sa arda , neincetat”. Marele preot era raspunzator sa vegheze ca lumina neschimbata a marturiei sa
arda Tn timpul ceasurilor triste ale noptii. ,Aaron sa-I pregateasca dincoace de perdeaua dinlduntru, care este inaintea marturiei in cortul
intalnirii, pentru ca sa arda neincetat de seara pana dimineata in fata Domnului”. Pastrarea acestei lumini nu era lasata in grija lui Israel.
Dumnezeu ingrijise ca cineva sa fie insarcinat sa vegheze necurmat asupra ei.

Nu se pomeneste de aluat in aceste paini. Ele infatiseaza fara indoiala pe Hristos, in legatura cu ,cele douasprezece semintii ale lui Israel”.
Ele erau puse in locul sfant fnaintea Domnului, pe masa curata, timp de sapte zile, dupa cari erau hrana lui Aaron si a fiilor sai. lata care era
starea lui Israel inaintea Domnului, oricum S-ar fi aratat el in afara. Cele doudsprezece semintii sunt vesnic fhaintea Lui. Pomenirea lor nu
poate pieri niciodata. Ele sunt asezate intr-un sir randuit de Dumnezeu, in locul sfant, acoperite de tamaia mirositoare a lui Hristos, si
scaldate pe masa curata pe care se odihnesc de razele stralucitoare ale candelelor de aur, cari stralucesc cu o lumina netulburata, in
ceasurile cele mai intunecate ale noptii morale a poporului.

Este bine sa vedem ca aceste invataturi nu sunt doar inchipuiri de ale noastre. Ca dovada, in Evrei 9, vedem ca toate aceste lucruri erau
Linchipuiri ale lucrurilor cari sunt in ceruri” si in Evrei 10:1 ni se spune ca ele erau ,,umbra bunurilor viitoare”. Suntem deci indreptatiti sa
credem ca sunt niste ,lucruri Tn ceruri” cari raspund ,inchipuirilor”, - ca este ceva care raspunde ,,umbrei”. Cu un cuvant, suntem indreptatiti
sa credem ca este ,in ceruri” ceva care raspunde ,celor sapte candele”, cu ,masa curata”, si cu ,cele doudsprezece paini”. Asta nu este o
nascocire omeneasca, ci un adevar dumnezeiesc, cu care credinta s-a hranit in toate timpurile. Ce insemna altarul lui e, facut din
»,douasprezece pietre” pe varful muntelui Carmel? Nu era altceva decat aratarea in afara a credintei lui in adevarul pe care-l infatisau cele
,douasprezece paini. El credea in unitatea nezdruncinata a poporului Israel pastrata inaintea lui Dumnezeu prin fagaduinta facuta lui Avraam,
lui Isaac si lui lacov, oricare ar fi fost starea de afara a poporului. Omul putea sa caute in zadar aratarea aievea a unitatii celor douasprezece
paini acoperite cu tamaie curata, asezate in sirul poruncit de Dumnezeu pe masa curata; si chiar daca inafara totul era invelit in umbrele
noptii, credinta, la lumina celor sapte candele de aur, putea sa deosebeasca in ele acelas adevar mare, adica unitatea celor douasprezece
semintii. Asa era atunci, si asa este si astazi. Noaptea este trista si neagra. Nu este in toata aceasta lume o singurad raza de lumina care sa
poata face sa se zareasca unitatea semintiilor lui Israel. Ele sunt risipite printre celelalte neamuri si pierdute pentru ochii omului. Dar
pomenirea lor este inaintea Domnului. Credinta recunoaste lucrul acesta, caci ea stie ca toate fagaduintele lui Dumnezeu sunt ,da” si ,amin”
in Hristos Isus. Ea vede, prin lumina desavarsita a Duhului, aducerea aminte a celor douasprezece semintii, pastrata cu scumpatate in locul
sfant de sus. Ascultati glasul credintei; ,,Si acum sunt dat in judecata pentru nadejdea fagaduintei pe care a facut-o Dumnezeu parintilor
nostri si a carei implinire o asteapta cele douasprezece semintii ale noastre cari slujesc necurmat lui Dumnezeu zi si noapte” (Fapte 26:6-7).
Daca imparatul Agripa ar fi intrebat pe Pavel: ,,Unde sunt cele doudsprezece semintii?”, ar fi putut el sa i le arate? Nu. Dar, de ce nu? Pentru
ca nu putea sa le vada? Nu, ci pentru ca Agripa n-avea ochi sa le vada. Cele douasprezece semintii erau dincolo de vederea tui Agripa.
Trebuia ochiul credintei si lumina Duhului lui Dumnezeu ca sa poata deosebi cele doudsprezece paini asezate pe masa curata in locul sfant
inaintea lui Dumnezeu. Ele erau acolo, si Pavel le vedea acolo, desi clipa in care isi arata incredintarea aceasta era cat se poate de neagra.
Credinta nu se lasa dusa de ce vede. Ea se aseaza pe stanca inalta a Cuvantului vesnic al lui Dumnezeu, si in tot se hraneste cu Cuvantul
neschimbator al Aceluia care nu poate minti. Necredinta poate sa priveasca uimita intr-o parte si intr-alta, si sa intrebe: ,Unde sunt cele
douasprezece semintii?” Sau: ,Cum vor putea fi ele gasite iertate si unite?” Na se poate raspunde. Nu pentru ca nu se poate da nici un
raspuns, ci pentru ca necredinta nu poate deloc sa se ridice pana la punctul, de unde se poate intelege raspunsul. Credinta este tot atat de



sigura ca amintirea celor douasprezece semintii ale lui Israel, este pastrata fnaintea Dumnezeului lui Israel, cum este de sigura ca cele
douasprezece paini erau puse in flecare zi de Sabat pe masa de aur. Dar cine ar putea incredinta pe un necredincios despre asa ceva? Cine ar
putea face sa creada un asemenea adevar pe aceia, cari sunt manati, in toate lucrurile, de mintea sau bunul lor simt si cari nu stiu ce
inseamna a ,,nadajdui Impotriva oricarei nadejdi”. Credinta gaseste fapte dumnezeiesti si adevaruri vecinice Tn mijlocul unei lumi, unde
mintea si bunul simt nu vad nimic. Oh! de am avea o credinta mai adanca! O, de am prinde cu mai multa tarie, orice cuvant care vine din
gura Domnului, si sa ne hranim cu el ca niste copii.

Ajungem acum la al doilea punct al capitolului nostru - adica parasirea Domnului de catre Israelul pamantesc si judecata dumnezeiasca
pentru aceasta parasire.

Locul deosebit dat acestei istorisiri de catre scriitorul insuflat de Dumnezeu este izbitor si interesant. Fara indoiala ca este pusa aici ca sa ne
dea cealalta fata a tabloului zugravit in cele dintai stihuri ale acestui capitol. Israelul trupesc a pacatuit impotriva Domnului. Numele
Domnului a fost hulit printre neamuri. Mania a venit asupra poporului, judecatile unui Dumnezeu suparat au cazut asupra lor. Dar se apropie
ziua cand norul intunecat si des al judecatii va fi risipit, si atunci cele douasprezece semintii, in unirea lor nedespartita, se vor infatisa
fnaintea tuturor neamurilor ca dovada minunata a credinciosiei si bunatatii Domnului. ,,in ziua aceea, vei zice: ,Te laud, Doamne, cici ai fost
suparat pe mine, dar mania Ta s-a potolit si m-ai mangaiat!” ,lata, Dumnezeu este izbdvirea mea; voi fi plin de incredere, si nu ma voi teme
de nimic, caci Domnul Dumnezeu este taria mea si pricina laudelor mele, si El m-a mantuit.” Veti scoate apa cu bucurie din izvoarele
mantuirii, si veti zice in ziua aceea: ,Laudati pe Domnul, chemati Numele Lui, vestiti lucrarile Lui printre popoare, pomeniti marimea Numelui
Lui! Cantati Domnului, caci a facut lucruri stralucite: sa fie cunoscute in tot pamantul!” Striga de bucurie si veselie, locuitoare a Sionului, caci
mare este in mijlocul tau Sfantul lui Israel” (Isaia 12). ,Fratilor, pentru ca sa nu va socotiti singuri intelepti, nu vreau sa nu stiti taina aceasta:
o parte din Israel a cazut intr-o impietrire, care va tine pana va intra numarul deplin al Neamurilor. Si atunci tot Israelul va fi mantuit, dupa
cum este scris: ,Izbavitorul va veni din Sion, si va indeparta toate nelegiuirile de la lacov. Acesta va fi legamantul pe care-l voi face cu ei,
cand le voi sterge pacatele.” in ce priveste Evanghelia, ei sunt vrajmasi, si aceasta spre binele vostru; dar in ce priveste alegerea, sunt iubiti,
din pricina parintilor lor. Caci lui Dumnezeu nu-| pare rau de darurile si de chemarea facuta. Dupa cum voi odinioara n-ati ascultat de
Dumnezeu, si dupa cum prin neascultarea lor ati capatat indurare acum, tot asa, ei acum n-au ascultat, pentru ca prin indurarea aratata voua
sa capete si ei indurare. Fiindca Dumnezeu a inchis pe toti oamenii in neascultare, ca sa aiba indurare de toti. O, adancul bogatiei,
intelepciunii si stiintei lui Dumnezeu! Cat de nepatrunse sunt judecatile Lui, si cat de neintelese sunt caile Lui! Si in adevar, ,cine a cunoscut
gandul Domnului? Sau cine a fost sfetnicul Lui? Cine I-a dat ceva intai, ca sa aiba de primit Tnapoi?” Din El, prin El, si pentru El sunt toate
lucrurile. A Lui sa fie slava in veci! Amin” (Rom. 11:25-36). Am putea aduce mai multe locuri din Scriptura ca sa dovedim ca, desi Israel este
sub judecata lui Dumnezeu din pricina pacatului, totusi lui Dumnezeu nu-I pare rau de darurile si chemarea facuta, ca, desi Cel ce a hulit este
ucis cu pietre afara din tabara, cele douasprezece paini rdman neatinse in locul sfant. Glasul proorocilor spune, si glasul apostolilor intareste
adevarul slavit ca, ,tot Israelul va fi mantuit” nu pentru ca n-a pacatuit, ci pentru ca darurile si chemarea lui Dumnezeu sunt fara parere de
rau. Crestinii sa bage de seama sa nu dispretuiasca ,fagaduintele facute parintilor”. Daca aceste fagaduinte sunt inlaturate s-au intrebuintate
rau prin fel de fel de talcuiri nebiblice se loveste de-a dreptul in adevarul si insuflarea Scripturii. Daca se inlatura o parte prin talcuiri
nebiblice, se poate face acelas lucru si cu alta parte. Daca un loc e talcuit in chip nelamurit, se poate face ia fel cu un altul; si asa am pierde
acea siguranta binecuvantata care este temelia odihnei noastre cu privire la tot ce a spus Domnul.

Cititorul va vedea o mare legaturd morala intre acest capitol si cel dinainte. in capitolul 24, vedem cum casa lui Israel este p&stratd pentru
tara Canaanului. in capitolul 25, vedem c& tara Canaanului este pastratd pentru casa lui Israel. Amandoud impreuna sunt un adevéar pe care
nici-o putere de pe pamant sau din iad nu-i poate nimici. , Tot Israelul va fi mantuit”, si ,tara nu va fi vanduta de veci”.

Cititorul va baga de seama, fara indoiala, chipul deosebit in care incepe capitolul nostru: ,Domnul a vorbit lut Moise, pe muntele Sinai”. Cea
mai mare parte a celor spuse in Levitic pornesc de la cortul intalnirii. Si e usor de inteles de ce. Aceste oranduiri erau intr-o legatura
deosebita cu slujba lui Dumnezeu, cu adunarea lui Israel, cu slujba preotilor sau cu starea morala a poporului, si de aceea pornesc, cum e si
de asteptat, de la ,,cortul intalnirii”. Aici, totusi vorbirea porneste dintr-un loc cu totul deosebit. ,Domnul a vorbit cu Moise pe muntele Sinai”.
Stim ca Tn Scriptura orice vorba are un inteles anumit deci, suntem indreptatiti sa asteptam de la muntele ,Sinai” o vorbire deosebita de cea
care ne vine de la ,cortul intalnirii”. Sl intr-adevar, capitolul la care am ajuns vorbeste despre drepturile Domnului ca Domn al intregului
pamant. Nu este slujba si legatura unei case preotesti, sau intocmirea launtrica a poporului, ci drepturile lui Dumnezeu de conducator,
dreptul Lui de a da unui anumit popor o anumita bucata de pamant, pe care s-o aiba ca arendas al Lui. Cu un cuvant, nu este Domnul din
locasul de inchinare, ci Domnul de pe ,muntele Sinai” - scaunul Lui de domnie, de carmuire.

Vedem aici cum vrea Domnul sa fie tara Lui. El vrea ca tara sa se bucure de un an de Sabat, si acel an avea sa fie o dovada a belsugului celui
mare, cu care avea sa binecuvanteze El pe arendasii Lui. Fericiti arendasi! Ce cinste sa atarni de-a dreptul de Domnul! Nici-o chirie, nici-o
dare, nici-o sarcina. S-ar putea zice pe buna dreptate: ,Ferice de poporal al carui Dumnezeu este Domnul”. Vai! Stim ca israelitii n-au luat in
plina stapanire aceasta tara bogata pe care i-o daruise Domnul. El le-o daduse toata si le-o daduse pentru totdeauna. Ei n-au luat decat o
parte si aceia pentru o vreme. Totusi ea e totdeauna acolo; mosia este acolo, desi arendasii sunt izgoniti deocamdata. ,,Pamanturile sa nu se
vanda de veci; caci tara este a Mea, iar voi sunteti la Mine ca niste strdini si venetici” (Levitic 25:23). Ce inseamna asta decat ca tara
Canaanului este in chip deosebit a Domnului si ca El vrea s-o stapaneasca prin semintiile lui Israel? Este adevarat ca ,tot pamantul este al
Domnului”, dar asta este cu totul altceva. E vadit ca Lui I-a placut in sfaturile Sale, cari nu se pot patrunde, sa puna o stapanire deosebita pe
tara Canaanului si sa supuna aceasta tara la anumite oranduiri, ca s-o desparta de toate celelalte tari, numind-o ,tara Sa”, si s-o deosebeasca
prin judecati, porunci si sarbatori, a caror singura privire ne lumineaza mintea si ne misca inima. Unde citim noi ca ar mai fi, pe toata fata
pamantului, o tara care sa se bucure de un an de odihna necurmata, de un an de cel mai deplin belsug? Necredinciosul va intreba: ,,Cum se
poate asa ceva?” El se poate indoi ca s-ar putea asa ceva, dar credinta primeste un raspuns multamitor din insasi gura Domnului. ,Daca veti
zice: ,Ce vom manca in anul al saptelea, fiindca nu vom semana si nu vom strange rodirile?” Eu va voi da binecuvantarea Mea in anul al
saselea, si pamantul va da roade pentru trei ani. Cand veti semana in anul al optulea, veti manca tot din vechile roade pana la al noualea an,
pana la noile roade, veti manca tot din cele vechi.” (versetele 20-22). Omul firesc ar putea zice:.Ce vom face pentru semanaturile noastre?”
Raspunsul lui Dumnezeu este: ,Voi porunci ca binecuvantarea Mea sa fie asupra voastra” ,,.Binecuvantarea” lui Dumnezeu face de o mie de
ori mai mult decat ,semanaturile” omului (Proverbe 10:22). El nu vroia sa-i lase sa sufere de foame in anul Sau sabatic. Ei aveau sa se
hraneasca cu roadele binecuvantarii Lui, cand praznuiau anul Sau de odihna - an care inchipuia mai dinainte Sabatul vesnic, care ramane
inca de venit pentru poporul lui Dumnezeu.



Fiecare a saptea zi era o zi de Sabat; flecare al saptelea an era un an de Sabat si la capatul celor sapte ori sapte ani era un an de veselie.
Flecare din aceste sarbatori infatisau ochiul credintei privelistea binecuvantata a unei vremi cand munca si truda vor inceta, sau ,sudoarea
fruntii” nu va mai fi nevoie pentru potolirea foamei; cand un pamant din imparatia de o mie de ani, imbogatit prin imbelsugatele ploi ale
harului dumnezeiesc si facut roditor prin razele stralucitoare ale ,,Soarelui neprihanirii”, isi va varsa belsugul in hambarele si teascurile
poporului lui Dumnezeu. Fericitd vreme! Fericit popor! Ce bine este se stii ca acestea nu sunt inchipuiri, sau pareri, ci adevaruri adevarate ale
descoperirii dumnezeiesti, de cari are sa se bucure ,credinta (care) este o incredere neclintita in lucrurile nadajduite, o puternica incredintare
despre lucrurile care nu se vad.” (Evrei 11:1). Dintre toate sarbatorile evreiesti, anul de veselie pare ca era cel mai miscator si cel mai
imbucurator El era in legatura cu ziua cea mere a ispasirii. Tocmai cand se varsase sangele jertfei, se auzea sunetul de izbavire al trambitei
anului de veselie pe dealurile si in vaile tarii Canaanului. Acest sunet, atat de dorit, era menit sa trezeasca poporul in inima fiintei sale
morale, sa miste sufletul pana in cele mai mari adancimi si sa faca sa tasneasca si sa curga un siroi stralucitor de bucurie dumnezeiasca de
nespus, in lungul si-n largul tarii. ,In ziua isp&sirii s sunati cu trAmbita In toatd tara voastra”. Nici-un colt de tarad nu trebuia s ramana
necercetat de ,sunetul cel vesel”. Privelistea veseliei era tot atat de intinsa ca si a ispasirii pe care se intemeia veselia.

Toate clasele si toate starile poporului puteau sa simta inraurirea sfanta si binefacatoare a acestei inalte oranduiri. Cel surghiunit se intorcea
in tara sa; robul era lasat slobod, datornicul era iertat de datoria lui; fiecare familie isi deschidea sanul ca sa-si primeasca din nou pe cei
departati de mult din ea; fiecare mostenire sau stapanire isi gasea iar stapanul izgonit. Sunetul trambitei era semnal binevenit si zguduitor
pentru cel inchis, ca sa plece; la auzul lui, robul arunca de pe el lanturile, ucigasul fara voie se intorcea acasa; saracii si cei ce saracisera
intrau iar in stapanirea mostenirilor pe cari le pierdusera. De indata ce se auzea sunetul trambitei, se ridica maret valul puternic al
binecuvantarilor si isi trimetea adierile invioratoare pana in locurile cele mai departate ale tarii, asa de mult ocrotita de Domnul.

Anul de veselie aducea aminte cumparatorului si vanzatorului ca tara este a Domnului st ca nu trebuia vanduta. Puteau sa se vanda
,secerisurile”, dar aceasta era tot ce se putea vinde.

Domnul nu putea sa dea nimanui tara de veci. Este insemnat, sa tinem bine in minte acest gand, caci poate deschide o mare parte de
adevar. Daca tara Canaanului nu trebuie vanduta - daca Domnul spune ca ea este a Lui pentru totdeauna, pentru cine o vrea? Cine trebuie sa
fie arendasii? Aceia carora le-a dat-o printr-un legamant vesnic, ca s-o stapaneasca ei cat va tinea lumea, adica din neam in neam. Nu este
pe tot pamantul inaintea lui Dumnezeu, un loc asemanator cu tara Canaanului. Acolo, Domnul si-a asezat scaunul de domnie si sfantul Sau
locas; acolo preotii Sai slujeau necurmat thaintea Lui; acolo se auzea glasul proorocilor marturisind despre prapadul de atunci si despre
ridicarea din nou si slava viitoare; acolo loan Botezatorul si-a urmat si si-a sfarsit lucrarea de inainte mergator al lui Mesia, acolo s-a nascut
Mantuitorul dintr-o femeie, acolo a fost botezat, acolo a propovaduit si a invatat, acolo a lucrat si a murit, acolo S-a inaltat biruitor la dreapta
lui Dumnezeu, acolo S-a pogorat Sfantul Duh in putere la Rusalii, de acolo s-a raspandit Evanghelia pana la marginile pamantului, acolo se va
cobori in curand Domnul slavei si isi va pune piciorul ,,pe muntele Maslinilor”, acolo va fi asezat iarasi scaunul Sau de domnie si inchinarea
Lui. Intr-un cuvant, ochii Sai si inima Sa sunt n totdeauna acolo, pulberea din lerusalim {i este scumpa. El este locasul tuturor gandurilor Sale
si al tuturor lucrarilor Sale cu privire la acest pamant si planul Lui este sa faca din tara aceasta ceva de o minunatie vesnica, bucuria multor
neamuri de oameni. Este deci, foarte insemnat sa intelegem bine aceste adevaruri interesante cu privire la tara Canaanului. Domnul a zis
despre aceasta tara: ,Ea este a Mea”. Cine Il-ar putea-o lua? Unde este regele sau imparatul, unde este puterea omeneasca sau draceasca, in
stare sa smulga ,aceasta tara placutd” din mana atotputernica a Domnului? Este adevarat ca ea a fost un mar de cearta pentru toate
neamurile. Ea a fost si va mai fi locul unor razboaie si maceluri crancene. Dar deasupra vuietului bataliilor si al certurilor neamurilor, se aud
aceste cuvinte, de o limpezime si putere dumnezeiasca pentru urechea credintei: ,Aceasta tara este a Mea”. Domnul nu poate lasa aceasta
tara, nici cele ,,douasprezece semintii”, prin cari El are s-o mosteneasca pentru totdeauna. Cititorul sa se gandeasca adanc la adevarul
acesta, sa se fereasca de nepasare sau talcuire gresita in aceasta privinta. Dumnezeu n-a lepadat nici pe poporul Sau, nici tara pe care a
jurat sa i-o dea Tn stapanire vesnic. ,Cele douasprezece paini”, din capitolul 24 al Leviticului, marturisesc adevarul dintai si ,sarbatoarea” din
capitolul 25 ai Leviticului, marturiseste adevarul al doilea. Amintirea celor ,douasprezece semintii ale lui Israel” este in totdeauna Tnaintea
Domnului, si se apropie repede clipa cand trambita anului de veselie va rasuna pe muntii Palestinei. Atunci, in adevar, robul va arunca
lanturile rusinoase pe cari le-a purtat atat de mult timp. Atunci cel surghiunit se va intoarce in aceasta tara fericita, din care a fost izgonit atat
de mult timp. Atunci orice datorie va fi iertata, orice sarcina va fi ridicata si orice lacrima va fi stearsa. ,,Caci asa vorbeste Domnul: ,lata, voi
indrepta spre el pacea ca un rau, si slava neamurilor ca un parau iesit din matca, si veti fi alaptati; veti fi purtati in brate, si dezmierdati pe
genunchi. Cum mangaie pe cineva mama-sa, asa va voi mangaia Eu, da, veti fi mangaiati in lerusalim! Si cand veti vedea aceste lucruri,
inima vi se va bucura, si oasele voastre vor prinde putere ca iarba.” Domnul isi va arata astfel puterea fatd de robii S&i, dar va face pe
vrajmasii Lui s&-1 simtad mania. ,Caci iatd, Domnul vine intr-un foc, si carele Lui sunt ca un vartej; isi preface mania intr-un jaratic, si
amenintarile in flacari de foc. Caci cu foc isi aduce Domnul la indeplinire judecétile, si cu sabia Lui pedepseste pe oricine, si cei ucisi de
Domnul vor fi multi la numar. Cei ce se sfintesc si se curatesc in gradini, mergand unul cate unul, in mijlocul celor ce mananca si carne de
porc, si soareci si alte lucruri uracioase, toti aceia vor pieri, zice Domnul. ,,Eu pedepsesc faptele si gandurile lor! Dar vine vremea cand voi
strange toate neamurile si toate limbile; ele vor veni si vor vedea slava Mea. Si voi pune un semn intre ele si voi trimite la neamuri pe cei ce
vor scapa din Israel, la Tarsis, la Pul si la Lud, care trag cu arcul, la Tubal si la lavan, in ostroavele departate, care n-au auzit vorbindu-se
niciodata de Mine, si n-au vazut slava Mea, ei vor vesti slava Mea printre neamuri. Vor aduce pe toti fratii vostri in mijlocul tuturor neamurilor,
ca dar Domnului, pe cai, in cara si pe targi, pe catari si pe dromadere, la muntele Meu cel sfant la lerusalim, zice Domnul, cum fisi aduc copiii
lui Israel darurile de méncare, intr-un vas curat, la Casa Domnului. Si voi lua si dintre ei, pe unii ca preoti si Leviti, zice Domnul. Caci dupa
cum cerurile cele noi si pamantul cel nou, pe care le voi face, vor dainui inaintea Mea zice Domnul, asa va dainui si samanta voastra si
numele vostru. in fiecare luna noud si in fiecare Sabat, va veni orice faptura sa se inchine inaintea Mea, zice Domnul” (Isaia 66:12-23).

Si acum sa ne gandim o clipa la inraurirea acestei sarbatori asupra afacerilor de la om la om. ,Daca vindeti ceva aproapelui vostru, nici-unul
din voi sa nu insele pe fratele lui. Sa cumperi de la aproapele tau socotind anii de la anul de veselie; si el sa-ti vanda socotind anii de rod”
(Levitic 25:14-15). Scara preturilor trebuia regulata de anul de veselie. Daca anul de veselie era aproape, pretul era scazut; daca era departe,
pretul era urcat. Toate invoielile omenesti cu privire la pamanturi incetau in clipa cand se auzea trambita anului de veselie, fiindca tara era a
Domnului, si anul de veselie punea din nou totul in starea de mai nainte.

De aici invatam o lectie frumoasa. Daca inimile noastre se hranesc cu nadejdea neclintita a intoarcerii Domnului, vom pune putin pret pe
toate lucrurile pamantesti. Nu se poate sa asteptam pe Fiul din cer, si sa nu fim despartiti de lume. ,,Blandetea voastra sa fie cunoscuta de
toti oamenii. Domnul este aproape” (Filip 4:5). Cineva poate tinea de ,invatatura despre imparatia de o mie de ani”, cum se zice, sau



invatatura despre a doua venire a Domnului”, si sa fie totusi un om din lume; dar cine traieste in asteptarea necurmata a aratarii lui Hristos
trebuie sa se desparta de ceia ce va fi judecat si nimicit, cand va veni El. Nu este vorba aici de scurtimea si de nesiguranta vietii omenesti,
ceia ce este foarte adevarat, nici in faptul ca lucrurile de aici sunt trecatoare si nu dau multumire sufletului, ceea ce iarasi este adevarat. E
vorba de ceva mult mal puternic, si de o Tnraurire mai mare de cat toate acestea, si anume de faptul ca ,Domnul este aproape”. O, de ne-ar fi
atinse inimile si de ne-ar fi inraurita puterea in orice prilej de acest adevar de pret si sfintitor!

Acest capitol cere putine lamuriri. El cuprinde insirarea miscatoare a binecuvantarilor unite cu ascultarea, de o parte, si urmarile grozave ale
neascultarii, de alta parte. Daca Israel ar fi fost ascultator, ar fi fost nebiruit. Dumnezeu ar fi fost in totdeauna scutul si apararea lor. Nici-o
altd arma faurita Tmpotriva lor n-ar fi izbutit. Dar Dumnezeu nu putea sta decat in mijlocul unui popor ascultator. Domnul nu putea sa
sfinteasca prin starea Lui neascultarea si rdutatea. Neamurile cari se inchinau la idoli de jur imprejurul sdu, puteau sa se mandreasca cu taria
lor si puterea lor militara. Israel nu se putea bizui decat pe bratul Domnului si acest brat nu putea niciodata sa se intinda ca sa apere
nelegiuirea si razvratirea. Taria lor era sa mearga cu Dumnezeu intr-un duh de dependenta si de ascultare. Cata vreme mergeau in felul
acesta, imprejurul lor era un zid de foc, care sa-I apere impotriva oricarui vrajmas si impotriva oricarei primejdii.

Dar vai! Israel nu si-a facut datoria! Cu toate instiintarile inspaimantatoare puse inaintea lor, ei au parasit pe Domnul si au slujit altor
dumnezei, si au adus astfel asupra lor judecatile grozave cu cari au fost amenintati aici, si a caror citire numai e de ajuns ca sa te faca sa te
nflori. in ceasul de fat3, ei sunt tot sub povara acestor judecati. Risipiti si imprastiati, istoviti si izgoniti din tara lor, ei sunt dovada judecatii
neinduplecate si adevarului Domnului. Ei dau tuturor neamurilor pamantului o lectie strasnica despre carmuirea morala a lui Dumnezeu -
lectie pe care aceste neamuri ar face bine s-o cerceteze cu luare aminte, lectie pe care si inimile noastre ar trebui s-o adanceasca.

Noi suntem foarte porniti sa amestecam doua lucruri foarte deosebite n Cuvantul lui Dumnezeu, si anume: carmuirea lui Dumnezeu si harul
lui Dumnezeu. Acest amestec duce la urmari suparatoare. El slabeste in noi simtamantul maretiei carmuirii lui Dumnezeu si pe al curatiei,
plinatatii si marimii harului. Este adevarat ca, in carmuirea Sa, Dumnezeu isi pastreaza dreptul sa lucreze cu rabdare, cu ingaduiala si cu
indurare, dar aratarea acestor insusiri, in legatura cu scaunul Sau de domnie, in carmuirea morala a lumii, trebuie deosebita de faptele fara
conditii ale harului curat si fara margini.

Capitolul de fata este ca o dare de seama asupra carmuirii dumnezeiesti in lume, si totusi gasim in el lucruri ca acestea. Aici vedem pe
Dumnezeu ca un carmuitor, raspunzand, in indurarea Sa rabdatoare, la cele dintai si cele mai slabe suspine ale unei inimi infrante si pocaite.
Istoria Judecatorilor si a imparatilor ne da multe pilde in cari se vede acest har in carmuirea dumnezeiasca. Adeseori, sufletul Domnului a fost
indurerat din pricina lui Israel (Judecatori 10:16) si le-a trimes un izbavitor dupa altul, pana cand in cele din urma nu i-a mai ramas nici-o
nadejde, si cinstea scaunului de domnie a cerut izgonirea lor din tara pe care erau cu totul nevrednici s-o pastreze.

Toate acestea privesc carmuirea lui Dumnezeu in lume. Dar in curand Israel va fi pus in stapanirea tarii Canaanului, in puterea harului
neschimbat si nemarginit aratat in dreptatea dumnezeiasca prin sangele de pe cruce. Nu prin faptele legii, nici prin asezamantul unei
economii trecatoare, ci prin harul acela care ,domneste ca sa dea neprihanirea prin Isus Hristos, Domnul nostru” - in puterea lui, ei nu vor
mai fi izgoniti niciodata din tinuturile stapanite de ei Nici-un vrajmas nu-i va mai tulbura. Se vor bucura de o odihna desavarsita sub scutul
bunei vointe a Domnului. Stapanirea lor asupra tarii va fi potrivit harului dumnezeiesc cel vesnic, si in puterea legamantului celui vesnic ,Ei
vor fi mantuiti de Dumnezeul Cel sfant printr-o mantuire vesnica” (Isaia 45:17).

Faca Duhul lui Dumnezeu sa intelegem mai bine adevarul dumnezeiesc, si sa judecam lucrurile cari sunt deosebite si sa impartim cum
trebuie cuvantul adevarului.

Aceasta parte de la urma a cartii noastre vorbeste despre juruinta sau despre fapte de bunavoie, prin cari cineva se juruieste pe sine insusi,
sau ceea ce are Domnului. ,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,Vorbeste copiilor lui Israel si spune-le: ,,Cand se vor face juruinte Domnului,
daca e vorba de oameni, ei sa fie ai Domnului, dupa pretuirea ta. lar pretuirea pe care o vei face unui barbat de la douazeci pana la saizeci de
ani sa fie de cincizeci de sicli de argint, dupa siclul sfantului locas:” (versetul 1-3). Cand o persoana se da prin juruinta pe ea insasi, sau vita,
sau casa sa, sau ogorul sau, Domnului, era vorba de o destoinicie sau de un pret oarecare; pentru aceasta era o anumita scara de pretuire,
dupa varsta. Moise, ca aparator al drepturilor lui Dumnezeu, era chemat sa pretuiasca, in fiecare imprejurare, dupa masura sfantului locas.
Daca un om se hotaraste sa faca o juruinta, trebuie pus la Tncercare si masurat cu masura dreptatii dumnezeiesti; si totdeauna trebuie sa
facem deosebire intre destoinicie si drept. in Exod 30:15, citim cu privire la pretul rascumpararii: ,Bogatul sa nu plateascd mat mult si saracul
sa nu plateasca mai putin de o jumatate de siclul, ca dar ridicat pentru Domnul, pentru rdscumpararea sufletelor”. Cand se vorbea de
rascumparare, toti erau deopotriva. Si asa e totdeauna. Oameni de sus si oameni de rand, bogati si saraci, invatati si nestiutori, batrani si
tineri, toti sunt deopotriva. ,Nu este nici-o deosebire”. Toti stau pe temelia sangelui lui Hristos. Poate sa fie foarte mare deosebire in ce
priveste destoinicia lor, dar, in ce priveste dreptul lor la acest sange, nu e nici una. Se poate sa fie o deosebire foarte mare in ce priveste
cunostinta, in ce priveste darurile st rodnicia, dar, in ce priveste dreptul la sange, nu este nici una. Lastarul si copacul cel mare, copilul si
tatal, cel intors la Dumnezeu ieri si credinciosul Tnaintat sunt toti deopotriva in aceasta privinta. ,Bogatul nu va da mal mult si saracul nu va
da mai putin”. Nu se putea da nimic mai mult, dar nici nu se putea lua mai putin. ,,Noi avem o slobozenie deplina sa intram in sfantul locas
prin sangele lui Isus”. lata dreptul nostru de intrare. Odata intrati, destoinicia noastra a fiecaruia va atarna de puterea noastra
duhovniceasca. Hristos este dreptul nostru. Sfantul Duh este destoinicia noastra. Eul meu n-are nimic a face nici cu unul nici cu altul. Ce har!
Noi intram prin sangele lui Isus; ne bucuram, prin Duhul Sfant, de ceea ce gasim acolo. Sangele lui Isus deschide usa; Sfantul Duh ne duce
prin casa. Sangele lui Isus ne deschide sertarul; Duhul Sfant ne pune inaintea cuprinsul lui. Sdngele lui Isus ne da in stapanire sertarul; Duhul
Ssfant ne face in stare sa-i pretuim pietrele scumpe si rare.

Dar in Levitic 27 este vorba numai de destoinicie si mijloace. Moise avea o masura neclintitad pe care n-o putea cobori. El avea o anumita
regula, de la care nu se putea abate. Daca cineva putea sa ajunga acolo, bine; daca nu, trebuia sa-si ia locul ce i se cuvenea.

Ce trebuia sa faca deci cu cineva, care nu putea sa ajunga la inaltimea cerintelor aratate de cel ce infatisa dreptatea dumnezeiasca? Ascultati
raspunsul mangaietor: ,,Daca cel ce a facut juruinta este prea sdrac ca sa plateasca pretuirea aceasta facuta de tine, sa-l aduca la preot, sa-I
pretuiasca; si preotul sa faca o pretuire potrivit cu mijloacele omului aceluia.” (Levitic 27:8). Cu alte cuvinte, daca este vorba de opintiri din
partea omului ca sa implineasca ce cere dreptatea dumnezeiasca, trebuie sa le implineasca. Dar, pe de alta parte, daca un om se simte cu
totul neputincios sa Implineasca aceste cerinte, nu-i rdmane decat sa alerge la har, care 1l va primi asa cum este. Moise infatiseaza drepturile



dreptatii dumnezeiesti. Preotul arata bogatiile harului dumnezeiesc. Omul sarac, care nu putea sa stea fnhaintea lui Moise, cadea in bratele
preotului. Asa e intotdeauna. Daca noi nu putem ,sapa pamantul”, adica sa fim ce cere Dumnezeu, putem ,cersi” adica putem cere mila Lui,
si din clipa cand ne luam locul de cersetori, nu mai este vorba de ceea ce suntem in stare sa facem, ci de ceea ce binevoieste Dumnezeu sa
ne dea. Harul va incununa lucrarea lui Hristos, in vesnicie. Ce fericire sa fim datornici ai harului! Ferice de cel ce primeste, in timp ce
Dumnezeu este proslavit dand! Cand este vorba de om, el vrea mult mai degraba sa sape decat sa cerseasca; dar cand este vorba de
Dumnezeu, dimpotriva.

Voi mai adauga ca, dupa parerea mea, acest capitol intreg are in vedere in chip cu totul deosebit pe poporul lui Israel. El este strans legat de
celelalte doua capitole dinainte. Israelitii facusera ,0 juruinta” la piciorul muntelui Horeb, dar n-au fost deloc in stare sa raspunda cerintelor
legii - erau mult mai rai decat pretuirea lui Moise. Dar, slava Domnului, ei vor avea parte de bogatia harului dumnezeiesc. Oftand, isi vor
recunoaste deplina neputinta de ,,a sapa”, nu le va fi ,rusine sa cerseasca”, si atunci vor vedea ce fericire este sa alergi la harul fara margini
al Domnului, care se intinde ca un lant de aur ,din vesnicie in vesnicie”. Este bine sa fim saraci, cand simtamantul saraciei noastre nu face
decat sa desfasoare inaintea privirilor noastre bogatiile nesfarsite ale harului dumnezeiesc. Acest har nu lasa pe nimeni sa plece cu mainile
goale. El nu spune niciodata nimanui ca este prea sarac. El poate raspunde celor mai mari trebuinte ale omului, si nu numai atat, dar el este
slavit cand raspunde la aceste trebuinte. lata adevarul adevarat. Lucrul acesta este adevarat pentru orice pacatos luat in parte si pentru
Israel, care, fiind pretuit de legiuitor, a fost gasit ,mai sarac decat pretuirea lui”. Harul este singurul si marele loc de scapare al tuturor. Este
temelia mantuirii noastre, temelia unei vieti sfinte si taria acelor nadejdi nepieritoare, cari ne Tnsufletesc Tnh mijlocul incercarilor si luptelor
acestei lumi de pacate. O! de am avea un simtamant mai adanc al harului si o dorinta mai vie dupa slava!

Ispravim aici gandurile noastre asupra acestei carti atat de inseninate si de pret. Daca Dumnezeu va intrebuinta aceste file ca sa trezeasca la
vreunul din cititori, interesul pentru aceasta parte a Scripturii, care a fost totdeauna lasata in nepasare de Biserici, ele nu vor fi fost scrise in
zadar.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/leviticul-1433-38-c-h-mackintosh/

	Leviticul - Comentarii C. H. Mackintosh

