clickbible.org

lacov - Comentarii Hamilton Smith

Introducere - Capitolul 1:1

Scriitorul epistolei se intituleaza ,rob al lui Dumnezeu si al Domnului Isus Hristos”. Totul permite sa credem ca este vorba de lacov care a
avut un loc predominant printre credinciosii dintre iudei la lerusalim (Fapte 12:17 ; 15:13; 21:18 ; Galateni 2:12 ). Acest apostol ar parea
calificat in mod special pentru a adresa o epistola ,catre cele douasprezece semintii care sunt in Tmprastiere”. Lor le trimite salutul sau.
Pentru a intelege aceasta epistold, se cuvine sa ne amintim de pozitia credinciosilor de origine iudaica in ludeea si in lerusalim, asa cum ne
este ea prezentata in Faptele apostolilor. Este clar ca in acea vreme, in mare numar de credinciosi nu se despartisera cu adevarat de sistemul
iudaic. Vedem ca staruiau ,intr-un gand in templu”. Mai departe, gasim ,0 mare multime de preoti care ascultau de credinta”. Citim de altfel
c& ,unii dintre cei din partida fariseilor, care crezuserd”, insistau asupra necesitatii de a-i circumcide pe credinciosi. in sfarsit , este vorba de
»mii de iudei” care crezusera si erau toti ,zelosi pentru lege” care, se pare, nici macar nu renuntasera la jertfele, darurile si obiceiurile iudaice
(Fapte 2:46 ; 6:7 ; 15:5; 21:20).

Era desigur o situatie anormala. Dar era vorba de o perioada de tranzitie, trecerea de la iudaism la crestinism si, in acest interval, Dumnezeu
ingaduia multe lucruri care nu erau dupa voia Lui. Stim aceasta din Epistola catre evrei, scrisa mai tarziu cu scopul principal de a-i desparti in
intregime pe crestini de sistemul iudaic. Ei sunt indemnati sa iasa afara din tabara si sa rupa legaturile cu religia pamanteasca, pentru a-si
ocupa pozitia cereasca in legatura cu Hristos, in locul ocarii.

Pe langa aceasta, se pare ca in aceastd epoca de tranzitie, Dumnezeu recunostea oficial ca popor al Sau nu numai pe crestinii asociati cu
iudeii, ci si pe cele douasprezece semintii in mijlocul cirora se gaseau ei, desi dintre acestia, numai credinciosii avusesera credinta care Il
marturisea pe Isus ca Domn. Astfel, epistola nu este adresata Bisericii ca atare, nici exclusiv crestinilor dintre iudei. Ea este destinata celor
douasprezece semintii care sunt in imprastiere, recunoscand si indemnul indeosebi pentru crestinii din mijlocul lor.

Aceasta epistola a fost deseori prost inteleasa si, ne temem, destul de neglijata de adevaratii credinciosi, care nu au stiut sa discearna
adevaratul ei caracter. S-a vazut bine ca ea raspundea primei faze a crestinismului, Thainte ca cei credinciosi sa se fi despartit de natiunea lui
Israel; dar s-a dedus in mod gresit din aceasta ca avea putina aplicatie directa pentru zilele noastre in care a fost revelata adevarata lumina a
adevarurilor privind Biserica si binecuvantarile ei ceresti.

Cat despre fapte, istoria s-a repetat si, astazi ca si altadata, credinciosii fideli se gasesc imprastiati in mijlocul unei vaste marturisiri religioase
care, la fel ca cele doudsprezece semintii, nu este pdgana dar pretinde ca il recunoaste pe adevaratul Dumnezeu. De aceea epistola, care
raspundea primei faze a crestinismului, are o aplicatie cu totul speciala pentru perioada sfarsitului. Nu asteptam sa gasim in cele cinci
capitole ale sale o expunere a invataturii crestine, nici prezentarea privilegiilor exclusive ale Adunarii. Toate aceste adevaruri atat de
importante sunt dezvoltate in alte epistole inspirate. Obiectul principal al aceleia de care ne ocupam este a-i interpela pe cei care poarta
numele de popor al lui Dumnezeu, si de a-i indemna pe credinciosi la 0 umblare practica dovedind realitatea credintei lor, in contrast cu
marturisirea religioasa in mijlocul careia se gasesc. Conduita crestina trebuie intotdeauna sa aiba o mare importanta, si n-a fost niciodata mai
necesar decat atunci cand o religie pur formala s-a impodobit cu vesmintele crestinismului, fara credinta personala in Domnul Isus. Aici deci,
este dovedita credinta noastra, si conduita noastra este cercetata.

Capitolul 1 aseaza Tnaintea noastra viata crestina practica.

Capitolul 2 prezinta viata practica precum si dovada credintei noastre in Domnul Isus Hristos.

Capitolele 3 si 4 fac sa treaca pe dinaintea noastra sapte greseli diferite care caracterizeaza vasta marturisire crestina si in care adevaratul
crestin este in pericol sa cada, fara harul Duhului lui Dumnezeu.

Capitolul 5, apostolul pune in contrast starea masei marturisitoare si a celei a copiilor lui Dumnezeu in suferinta si prezinta venirea Domnului
in relatie cu cele doua categorii.

Primul capitol prezinta marele subiect al epistolei - dezvoltarea unui caracter crestin complet in sanul unui sistem religios fara viata.
Versetele 2-4 - Apostolul incepe prin a ne incuraja sa ne bucuram in incercari, acestea devenind prilejul de a dezvolta viata practica de
smerenie. Mai intai, ne spune ca ele constituie ca un test al realitatii credintei noastre. in al doilea rand, ele sunt mijlocul de care Se foloseste
Dumnezeu pentru a lucra rabdare. in al treilea rand, daca rébdarea isi are lucrarea desavarsita, va duce la o viata crestina bine echilibrata, in
care voia noastra va fi infranata, si cea a lui Dumnezeu, implinita. Pentru aceasta, trebuie ca rabdarea sa-si poata avea lucrarea desavarsita.
Lucrarea rabdarii consta in a zdrobi increderea in sine si voia proprie si in a ne invata ca, despartiti de Dumnezeu, nu putem face nimic. Cand
rabdarea fsi va fi avut lucrarea desavarsita, sufleul isi va arata supunerea fata de Dumnezeu in incercare, plecandu-se in fata a ceea ce
permite El si asteptand in Domnul. ,Este bine ca omul sa astepte, si aceasta in tacere, mantuirea Domnului” (Plangeri 3:26 ).

Apostolul incepe deci prin a prezenta in ce fel Dumnezeu dezvolta in ai Sai o viata implinita, careia nu-i lipseste nici o trasatura crestina.
Aceasta viata a fost desavarsit manifestata in Hristos pe pamant in mijlocul incercarilor si suferintelor; ea este manifestata in credinciosi, prin
incercare si suferinta.

Versetul 5 - Totusi, chiar daca voia este supusa si chiar daca dorim cu adevarat sa facem voia lui Dumnezeu, ni se poate intampla deseori, in
incercarile noastre, sa ne lipseasca intelepciunea pentru a actiona potrivit voii Sale. Daca vreunul dintre noi se afla in aceasta situatie, ,s-0
ceara de la Dumnezeu”, spune apostolul. Dumnezeu este ajutorul nostru. Ne-am putea teme sa ne adresam oamenilor, nu numai pentru ca
sfatul lor ar risca sa nu fie bun, ci pentru ca ei ar putea sa il dea impotriva vointei lor, sa dezaprobe ignoranta noastra sau sa ne tradeze
increderea. Cu Dumnezeu, nu avem a ne teme de nimic. El da cu darnicie, fara a ne reprosa inconsecventele si slabiciunea.

Versetele 6-8 - Nevoia care ne conduce la Dumnezeu devine un prilej de a creste credinta noastra. De aceea suntem indemnati nu numai sa
cerem lui Dumnezeu, ci si sa o facem cu credinta, fara sa ne indoim deloc. Adresandu-ne lui Dumnezeu, trebuie sa contam pe un raspuns la
rugaciunile noastre. A ne indoi ca Dumnezeu va raspunde, la timpul Sau si in propriul Sdu mod ar dovedi ca duhul nostru este asemenea
valului marii, ,dus de vant si aruncat incoace si incolo”. Valul este jucaria vanturilor venind din orice directie. Sa nu ne lasam influentati in
rugaciunile noastre de dificultatea imprejurarilor sau de puterea raului care este impotriva noastra. Cu o credinta simpla, sa privim la Cel care
este deasupra tuturor influentelor contrare - la Cel care poate umbla pe valuri si potoli furtuna. El singur este in masura de a ne da
intelepciunea de a actiona potrivit voii Lui. Rugaciunile pe care | le adresam lui Dumnezeu sunt poate deseori oprite de necredinta care
priveste la imprejurari. Daca suntem nesiguri in gandurile noastre, vom fi nehotarati in toate caile noastre, si ne vom lasa antrenati intr-un


https://clickbible.org/post/iacov-56-8-hamilton-smith/

sens sau altul dupa cum imprejurarile ne vor parea favorabile sau nu.

Versetele 9-11 - Am putea de asemenea sa cautam un mijloc de scapare din incercari in situatia noastra sociala sau in avere. Ca si credinciosi
ar trebui sa ne bucuram ca pozitia noastra tnaintea lui Dumnezeu nu depinde in nici un mod de rangul nostru social in aceasta lume.

Fratele dintr-o stare de jos are de ce sa se bucure deoarece crestinismul I-a ridicat la o noua pozitie spirituala infinit superioara ntregii glorii
pe care o poate oferi aceasta lume. El are parte cu Hristos si ai Sai in timpul prezent; va avea parte de gloria lui Hristos in lumea viitoare. Sa
ne amintim ca Dumnezeu a ales ,pe cei saraci in ce priveste lumea, bogati in credinta si mostenitori ai imparatiei pe care a promis-o celor
care Il iubesc”.

Bogatii la randul lor au de ce se bucura in smerirea lor. Averile lor pamantesti si onorurile omenesti au incetat sa aiba influenta asupra lor
acum ca au parte de bogatiile de nepatruns ale lui Hristos. Comparate cu Hristos si gloria Lui, deosebirile si bogatiile acestei lumi nu sunt
decat flori care se vestejesc si pier. Apostolul Pavel, dupa ce L-a gasit pe Hristos in glorie, priveste toate aceste avantaje pamantesti ca o
pierdere; mai mult, le considera ca pe niste gunoaie. Crestinul care se lauda cu nasterea si pozitia lui sociala se lauda cu ceea ce apostolul, in
ce il privea, acopera cu dispret. Cineva a zis: ,Lumea va trece, si duhul acestei lumi a murit in inima crestinului duhovnicesc. Cel care ia locul
cel mai de jos va fi mare in imparatia lui Dumnezeu”.

Uniti prin legaturile dragostei divine, saracul si bogatul pot sa lase in urma tot ce priveste pozitia in lume si averile pamantesti, pentru a se
bucura impreuna de lucrurile care se leaga de aceasta pretioasa comuniune la care si unul si celdlalt sunt chemati, ,comuniunea cu Fiul Sau
Isus Hristos” (1. Corinteni 1:9 ).

Versetul 12 - Ferice de omul, bogat sau sarac, care evita aceste curse si rabda incercarea, neprivind decat la Domnul pentru a-I cunoaste
gandul si a umbla in ascultarea voii Sale. El realizeaza viata crestina practica si cand calea credintei, cu incercarile ei, va fi terminata, va
primi cununa vietii pe care a promis-o Domnul celor care il iubesc. Adeseori ne razvratim in incercari, pentru cd suntem egoisti si vrem s ne
aparam si sa ne indreptatim, dar daca 1l iubim mai mult, vom fi gata sa suferim pentru El.

Versetele 13-15 - Apostolul ne pune apoi in garda impotriva unei alte trasaturi a Tncercarii. A vorbit de Tncercarea credintei, datorata
circumstantelor exterioare (v.2,3); acum ne invita sa nu confunddm aceasta forma de ispitire cu cele care provin de la carnea care este in
noi. Dumnezeu ne poate ncerca prin circumstantele exterioare, dar El nu poate fi ispitit de rau, nici nu poate indemna un om sa faca raul. Noi
putem, prin pofta care este in noi, sa fim ispititi de rau, si sa fim astfel antrenati sa il facem. Fiindca a fost ademenit de pofta banilor in inima
lui, a cazut luda in ispita diavolului care I-a facut sa fisi satisfaca dorinta tradandu-L pe Domnul. Pofta din el a dus la pacatul tradarii si pacatul
tradarii a adus moarte!

Versetele 16-18 - in contrast cu raul venind din carne, ,orice ni se da bun” si ,orice dar desavarsit” nu poate veni decat de la Dumnezeu.
Cuvantul grecesc tradus prin ,,orice ni se da bun” se refera la faptul de a da, in timp ce ,dar desavarsit” se raporteaza la lucrul dat. Tot ce
este bun, atat in modul de a da cat si in lucrul in sine, vine de la Dumnezeu. El este si ,Tatal luminilor”. in lumea fizica, El a pus luminatorii ,in
intinderea cerurilor ca sa dea lumina pe pamant” (Geneza 1:17,18 ). El este de asemenea sursa oricarei lumini spirituale. Nici un Tntuneric nu
vine de la El. El este nu numai bun si lumina purad, ci orice bunatate si orice lumina vine de la El; si in El nu este schimbare sau umbra de
mutare. El nu se schimba cu imprejurarile instabile sau cu dispozitiile noastre variabile.

Avem o expresie minunata a bunatatii lui Dumnezeu in darul pe care ni |-a facut al unei naturi noi, ca sa fim un fel de parga a creaturilor Sale.
Avand aceasta natura noua produsa in noi prin Cuvantul adevarului, devenim parga noii creatii.

Versetele 19-21 - Astfel crestinul este chemat sa fie un martor al noii creatii, trdind in puterea care lucreaza prin noua natura, in loc sa
actioneze potrivit dorintelor stricate ale celei vechi. Suntem chemati sa ne comportam intr-un mod practic consecvent cu aceasta natura
noud. Trebuie sa fim grabnici la ascultare, inceti la vorbire si inceti la manie. A asculta corespunde unei atitudini de dependenta, atenta la
ceea ce spune Dumnezeu. A vorbi, inseamna a exprima propriile noastre ganduri. Trebuie deci sa fim grabnici la ascultarea cuvintelor lui
Dumnezeu, expresia gandirii si voii Sale, si sa fim inceti la exprimare, care prea adesea nu face decat sa arate firea si voia noastra. Pe de alta
parte trebuie nu numai sa fim inceti in a da expresie gandurilor mintii, ci si inceti la mania care exprima sentimentele inimii noastre. Mania
omului nu lucreaza dreptatea lui Dumnezeu si nu este compatibila cu smerenia. De aceea suntem indemnati sa lepadam orice necuratie a
carnii si orice revarsare de rautate a inimii, care se manifesta prin vorbe aprinse si o manie nedreapta. Trebuie sa judecam raul care se
ascunde in spatele cuvintelor rautacioase si a exploziilor de manie. Aceasta, nu cautand sa respectam o lege exterioara, potrivita numai
pentru a intarata carnea, ci respingand fiecare dintre aceste faze si primind cu blandete Cuvantul lui Dumnezeu sadit. Acesta este Cuvantul
primit in suflet, nu cu rationamente si intrebari, ci in blandetea care se supune la ceea ce are Dumnezeu de zis. Cuvantul astfel sadit in suflet
va lucra pentru a ne elibera de orice rau al carnii si al lumii. Suntem astfel nu numai nascuti prin Cuvant, ci suntem transformati in caracterul
nostru si crestem in har prin acelasi Cuvant.

Versetele 22-24 - Am fost indemnati sa fim grabnici la ascultarea a ceea ce ne spune Dumnezeu n Cuvantul Sau; acum suntem indemnati sa
punem in practica lucrurile pe care le auzim. Trebuie sa fim ,implinitori” ai Cuvantului, si nu numai ascultatori. Ce este acestea, daca nu
ecoul cuvintelor Domnului: ,,Daca stiti acestea, fericiti sunteti daca le veti face” (loan 13:17 ). Cineva a zis ca aceasta ,declaratie ar putea fi
considerata ca evidenta si chiar o banalitate; in practica nimic nu ar putea fi mai necesar, atat suntem de inclinati sa ne multumim sa
aprobam sau sa admiram o actiune buna sau un obicei bun, ca si cum am fi facut-o noi insine. Sa retinem bine acest indemn”. Cel care se
lauda cu cunoasterea Cuvantului fara a-l1 pune el insusi in practica nu face decat sa abuzeze de adevarata lui stare Thaintea lui Dumnezeu. El
nu se foloseste de Cuvant decat ca de o oglinda in care se priveste o clipa, apoi uita tot. Caile lui nu sunt conduse de Cuvant.

Versetul 25 - Cel care are natura cea noua si care este condus de Cuvant va descoperi ca aceasta este ,legea desavarsita, aceea a libertatii”.
Legea Sinaiului era scrisa pe table de piatra; ea nu scria nimic pe inima. Ea zicea oamenilor ce trebuiau sa faca, dar nu le dadea nici dorinta,
nici capacitatea de a o respecta. Acum, prin Cuvantul lui Dumnezeu, ne-a fost datd nu numai o revelatie desavarsita a voii lui Dumnezeu, ci
de asemenea, prin acelasi Cuvéant, o natura noua a fost nascuta in noi, careia fi place sa lucreze dupa Cuvant. A primi porunca de a face ceea
ce doresc sa fac, inseamna libertate. Cuvantul lui Dumnezeu devine astfel o lege a libertatii si cel care este condus de aceasta lege va fi
Jfericit in lucrarea lui"”.

Versetele 26,27 - Ultimele versete ale capitolului ne invita la smerenia practica dupa Cuvantul lui Dumnezeu, care poarta cu ea
binecuvantarea lui Dumnezeu. Limba tradeaza repede simpla pretentie de a fi religios. Limba neinfranata va demasca repede o inima in care



pofta si rautatea nu sunt judecate. Religia curatd se va manifesta nu in cuvinte, ci in practica. Ea va conduce la simpatie fata de cei intristati
si la despartire de lume.

Unii vor incerca poate sa lucreze conform unei parti a versetului si o vor uita pe cealalta. Putem face multe fapte bune si sa umblam cu toate
acestea mana fn mana cu lumea. Sau dimpotriva, vom realiza despartirea de lume dar vom neglija faptele bune practice. Slujba religioasa
curata si fara pata cere ascultarea celor doua indemnuri. Cel care merge in intdmpinarea nevoilor lumii trebuie sa vegheze sa nu fie intinat de
rautatea ei. Cu cata desavarsire aceasta slujba religioasa curata si fara pata, a fost implinita de Hristos! Cineva a zis: ,Sfintenia Sa a facut din
El un strain desavarsit intr-o lume atat de intinata; harul Sau a facut din El un slujitor desavarsit intr-o lume atat de nenorocita si de
intristata...Desi constrans la solitudine moralad de scena de pacat pe care o traversa, El era impins la activitatea dragostei prin nenorocirea si
nevoile pe care le intélnea acolo” (J.G.B).

Astfel, in acest prim capitol, apostolul pune inaintea noastra viata crestina practica, intarita de incercari si de dependenta de Dumnezeu,
traita in puterea unei naturi noi careia ii place sa asculte Cuvantul lui Dumnezeu si sa 1l pazeasca, manifestandu-se in dragostea care merge
in intampinarea saracilor acestei lumi, dar in sfintenia care umbla in separare de aceasta.

Viata crestina - dovada a credintei

Unul din marile scopuri ale epistolei este de a insista asupra vietii crestine practice si de a-l pazi astfel pe credincios de pericolul de a separa
credinta de practica. in primul capitol, viata practicd de smerenie, dezvoltatd intr-o naturd noud, a fost pusa inaintea noastra. in al doilea,
aceeasi viata este prezentata ca o dovada a unei credinte adevarate.

Viata de credinta va face intotdeauna contrast cu viata lumii; ea este, pe de alta parte, caracterizata de fapte de credinta. lata deci cele doua
mari teme ale capitolului 2. Mai intai, a-i pune in garda pe cei care marturisesc credinta crestina impotriva potrivirii cu aceasta lume (lacov
2:1-13); in al doilea rand, semnalarea riscului unei simple marturisiri de credinta fara faptele care sunt rodul credintei (lacov 2:14-26 ).
Incompatibilitatea vietii de credinta cu viata lumii

Versetele 1-3 - in mod general, lumea pretuieste oamenii nu in functie de valoarea lor moral, ci dupa pozitia lor sociala si infatisarea lor
exterioara. Cei care au credinta in Domnul nostru Isus Hristos, Domnul gloriei, nu trebuie sa faca astfel de aprecieri asupra unora sau altora.
Omul din lume va avea respect pentru cel care are avere si 0 buna situatie social3; dar credinta ne pune in contact cu Domnul gloriei. in
prezenta Sa, toti oamenii, oricat de Tnalta ar fi pozitia lor in lume, devin foarte neinsemnati.

Versetul 4 - Credinciosii sunt avertizati sa nu faca intre ei asemenea deosebiri lumesti, si sa nu hraneasca prin aceasta ganduri rele judecand
dupa infatisare, dispretuind un sarac din cauza saraciei sale, sau flatand un bogat din cauza bogatiei lui.

Versetele 5-7 - Este stabilit apoi un contrast intre modul de actiona al lui Dumnezeu si cel a unora care pretind ca sunt credinciosi. Dumnezeu
i-a ales pe cei care sunt saraci in felul lumii, dar bogati in credinta. Desi sunt saraci astazi in aceasta lume, sunt mostenitori ai bogatiilor
Tmpéaratiei viitoare promisa celor care il iubesc pe Dumnezeu. Marea religie formalistd este pusa astfel la incercare. Cum considerd ea lumea?
Cum i trateaza ea pe credinciosi? inainte de toate, ce valoare atribuie ea Numelui lui Hristos? Vai! sistemul religios este dat pe fat4 aici, cu
intreaga lui vanitate: el il respectd pe bogat, il dispretuieste pe sarac, Tl oprima pe credincios si huleste Numele scump al lui Hristos.

Versetele 8,9 - Apostolul le scrie celor care, marturisind crestinismul, erau zelosi pentru lege (Fapte 21:20 ). Care este deci marturisirea lor
crestina cu privire la esenta legii - legea imparateasca - asa cum este ea prezentata de Domnul?

Astazi, crestinatatea s-a asezat sub lege si, in consecinta, si ea poate fi pusa la incercare prin lege. Legea imparateasca este cea a dragostei.
Domnul putea spune ca a-L iubi pe Domnul Dumnezeul Sau cu toata inima Sa si cu tot sufletul Sau, si cu tot cugetul Sau, este cea mare si cea
dintai porunca, iar a doua este asemenea ei, a adaugat El: ,lubeste pe aproapele tau ca pe tine insuti”. A-L iubi pe Dumnezeu si a iubi
aproapele, inseamna a implini intreaga lege. Daca aceste doua porunci ar fi pazite, ar fi imposibil de a calca vreuna. Legea dragostei este
legea Imparateasca rezumandu-le pe toate celelalte. A implini aceasta lege, inseamna a face bine. Cel care primea dupa infatisare, in mod
vadit nu isi iubea aproapele ca pe sine Thsusi. Dimpotriva, il pretuia mai mult pe aproapele sdau bogat decat pe fratele sau sarac. Era astfel
dovedit ca este un calcator de lege.

Versetele 10,11 - La ce bun a pretinde ca toate celelalte porunci au fost pazite, daca aceasta este incalcata? A gresi intr-un singur punct,
inseamna a fi vinovati de toate, la fel cum ruptura unei singure verigi antreneaza caderea greutatii atarnate.

Versetele 12,13 - Credinta in Domnul Isus Hristos pe care pretindem ca o avem presupune o natura careia ii place sa faca ce doreste
Dumnezeu sa facem. lata libertatea. Rezulta ca actiunile si cuvintele noastre ar trebui sa fie in acord cu aceasta lege a libertatii.

Lui Dumnezeu li place s& manifeste indurare. Dacd marturisim credinta in Domnul nostru Isus Hristos si nu ar&tam indurare, nu lucram dupa
regulile noii naturi careia i place sa o intrebuinteze pe aceasta mai degraba decat judecata. Lipsa de indurare poate atrage asupra noastra
disciplina conducatoare a lui Dumnezeu.

Realitatea credintei dovedita prin faptele de credinta
Versetul 14 - Ce spune un om este verificat prin ceea ce face. Cineva poate zice ca are credinta, dar a o spune pur si simplu nu va fi de nici
un folos daca nu are fapte venind pentru a dovedi realitatea ei.

Versetele 15-17 - Cine ar indrdzni sa pretinda ca ar fi vreun bine n singurul fapt de a spune saracilor: ,Mergeti in pace, incalziti-va si
saturati-va”, fara a face nimic pentru a raspunde nevoii? Cuvintele, oricat de frumoase ar fi ele, nu ar fi de nici un folos daca nu ar fi insotite
de fapte. ,Asa si credinta: daca nu va avea fapte, este moarta in sine”.

Versetul 18 - Faptele de credinta sunt deci dovada acesteia Thaintea oamenilor. Nu putem vedea credinta; de aceea, pentru a dovedi
existenta ei, avem nevoie de ceva vizibil. Cand fi spui cuiva: , Tu ai credinta si eu am fapte” se cuvine sa ti se zica: ,Te lauzi cu credinta ta si
esti indiferent la fapte; dar daca ai credinta, arata-mi; si cum poti sa-mi arati credinta ta fara fapte? Eu pot sa-ti arat credinta mea prin fapte”.

Versetele 19,20 - ludeul credea ca Dumnezeu este Unul. Este exact; si demonii o cred si aceasta 1i face sa tremure, dar nu ii pune in relatie cu
Dumnezeu. Astfel omul poate crede ce este adevarat despre Dumnezeu, si totusi sa nu aiba credinta in Dumnezeu. Credinta este rodul unei
naturi noi care crede in Dumnezeu si care isi dovedeste existenta prin faptele sale. De aceea cel care zice ca are credinta si care totusi este
.fara fapte” este un om desert si credinta lui nu este decat o marturisire moarta. lata starea vastei crestinatati marturisitoare care adera bine
la adevaruri si care face ,fapte”, dar fara credinta care pune sufletul in contact personal cu Hristos.



Versetul 21 - Apostolul prezintd doud cazuri extrase din Vechiul Testament pentru a arata, in primul rdnd, c& acea credinta care 1l are ca
obiect pe Dumnezeu produce fapte si, in al doilea rand, ca faptele facute prin credinta au un caracter distinct. Sunt fapte de credinta, si nu
doar fapte bune, cum le numesc oamenii. Apostolul vorbeste mai intai de Avraam si arata ca a fost indreptatit prin fapte cand I-a adus ca
jertfa pe altar pe fiul sdu, Isaac. Patriarhul a dovedit prin aceasta faptd autenticitatea credintei sale, o credinta atat de absolutd incat Il
credea pe Dumnezeu capabil sa lucreze intr-un mod contrar fata de tot ce se vazuse vreodata in istoria omului.

Versetul 22 - Vedem deci aici nu numai faptele lui Avraam, ci credinta lucrand impreuna cu faptele lui. Rezulta in mod evident ca atunci cand
apostolul vorbeste de fapte dovedind credinta noastra, intelege nu pur si simplu fapte bune pe care natura iubitoare a omului este capabila
sa le faca, ci fapte pe care doar credinta le poate infaptui. Acestea sunt fapte de credintd; si prin asemenea fapte credinta este facuta
desavarsita. Daca, pe de o parte, apostolul insista asupra faptelor ca fiind criteriul credintei Thaintea oamenilor, pe de alta parte, el insista
asupra credintei ca fiind criteriul faptelor.

Versetul 23 - astfel, intr-un mod practic, s-a implinit Scriptura care zice: ,lar Avraam L-a crezut pe Dumnezeu”. El a dovedit intr-un mod
preafericit increderea sa in Dumnezeu, cu rezultatul ca Dumnezeu I-a recunoscut si S-a increzut in el, numindu-l ,,Prieten al lui Dumnezeu”.

Versetul 24 - Este astfel evident ,,ca omul este indreptatit din fapte si nu numai din credinta”. Este la fel de clar ca apostolul nu vorbeste de
indreptatirea inaintea lui Dumnezeu, prin ispasirea de pacate, ci de indreptatirea vizibila de catre oameni.

Apostolul Pavel vorbeste de prima si declara: ,Daca Avraam a fost indreptatit pe principiul faptelor, are cu ce se lauda, dar nu fata de
Dumnezeu”. lacov vorbeste de a doua si intreaba: ,Avraam, tatal nostru, n-a fost el indreptatit din fapte?” Prin urmare, el a fost numit
,Prieten al lui Dumnezeu”, si nu era acesta un titlu de glorie?

Versetele 25,26 - Istoria lui Rahav ne ofera un alt exemplu remarcabil a ceea ce este o fapta de credinta. Ea era o femeie de proasta
reputatie si care in plus este vinovata in ochii tuturor de tradare fata de patria ei. Dar ce face ea dovedeste ca in ciuda tuturor aparentelor
contrare, credinta ei ii recunostea pe israeliti ca fiind poporul ales al lui Dumnezeu si lerihonul ca fiind condamnat. Cele doua expuneri arata
ca o simpla marturisire de credinta nu este suficienta. Ea trebuie sa fie reald, sa fie atestata prin fapte de credinta. ,,Cum trupul fara duh este
mort, asa si credinta fara fapte este moartd”. in cele doud cazuri, faptele dovedesc existenta credintei in Dumnezeu, dar ele o dovedesc in
virtutea caracterului lor special, pentru ca nu sunt nicidecum fapte pe care omul firesc le-ar putea aproba. Avraam urma sa isi Tnjunghie fiul,
iar Rahav sa fsi tradeze tara. Acestea nu sunt ,fapte bune” dupa aprecierea oamenilor. Viata practica de crestin trebuie cu siguranta sa fie
caracterizata de ,fapte bune”, cum a aratat deja apostolul prin indemnul sau adresat credinciosilor de ,,a-i cerceta pe orfani si pe vaduve in
necazul lor”. Dar faptele care dovedesc credinta sunt uneori atat de contrare firii incat, separate de credinta, ar fi condamnate de orice om
care gandeste sanatos. Astfel, pe baza voii lui Dumnezeu si in supunere fata de aceasta, credinta lucreaza fapte deosebite, si faptele
dovedesc credinta.

in acest capitol, credinta pe care o persoan pretinde cd o are in Domnul Isus Hristos este pusa la incercare prin urméatoarele intrebari:

Cum se poarta cu saracii (lacov 2:1-6 );

Cum se poarta fata de credinciosi (lacov 2:6 );

Cum trateaza ea frumosul Nume al lui Hristos (lacov 2:7 );

Unde este ea fata de legea imparateasca (lacov 2:8-11 );

Unde este ea cu privire la legea libertatii (lacov 2:12-15 ); in sfarsit,

Care este pozitia ei cu privire la fapte (lacov 2:14-26 ) ?

Rautatea firii omenesti

in capitolul 2, apostolul a pus inaintea noastra diverse criterii prin care putem dovedi realitatea credintei la cei care pretind c3 o au.

in capitolele 3 si 4, suntem pusi in garda impotriva a sapte forme diferite de riu care caracterizeaz& marturisirea crestina si in care orice
credincios, fara har, poate sa cada.

1.Limba neimblanzita (lacov 3:1-3 ).

2.Gelozia si duhul de cearta (lacov 3:13-18 ).

3.Dorintele necontrolate (lacov 4:1-3 ).

4.Prietenia lumii (lacov 4:4 ).

5.Mandria carnii (lacov 4:5-10 ).

6.Vorbirea de rau (lacov 4:11,12 ).

7.Voia proprie si increderea in sine (lacov 4:13-17 ).

Limba neimblanzita - lacov 3:1-12

Versetul 1 - Apostolul introduce avertismentele sale cu privire la faptele rele ale limbii indemnandu-ne sa nu fim multi invatatori. El nu
vorbeste de buna folosire a darului de a invata (Romani 12:7 ), ci de tendinta firii omenesti de a vrea sa-i invete pe altii, si de dorinta ei de a
avea un rol in slujire. Aceasta tendinta se poate gasi in fiecare, daruit sau nu. Chiar acolo unde darul de a invata exista, carnea, in cel care o
lasa sa lucreze, poate sa se slujeasca de el pentru a-si hrani propria sa vanitate. Dar, independent de posesia unui dar, suntem toti in pericol
de a vrea sa-i invatam pe altii ce este bine, si sa uitdm ca noi Tnsine suntem n stare sa gresim chiar in lucrurile impotriva carora ii punem in
garda.

S-a zis: ,Este mai usor sa inveti pe altii decat sa te stapanesti pe tine insuti”, si ,Smerenia in inima te face incet la vorbire”. A-i invata pe altii
gresind noi insine, nu face decat sa mareasca vina noastra.

Versetul 2 - Sa ne amintim deci ca mustrandu-i pe altii, putem fi noi Tnsine vinovati, pentru ca ,toti gresim deseori”, chiar daca uneori o
facem fard sa ne ddm seama. in cuvinte gresim cel mai usor. Cel care stie s& isi imblanzeasca limba va fi un crestin implinit - un om
desavarsit, capabil sa tina in frau orice alt madular al trupului sau de asemenea.

Versetele 3-5 - Aceasta il face pe lacov sa ne puna in garda cu privire la folosirea necumpatata a limbii. Fraul in gura calului este un obiect
mic, dar prin el putem obliga animalul sa se supuna. O carma este de dimensiune mica, dar prin ea corabii mari pot fi controlate in ciuda unor
Lvanturi puternice”. La fel limba este un madular mic care poate conduce tot trupul, cu conditia ca omul sa reuseasca, precum un pilot, sa o
stapaneasca. Dar daca nu este tinuta in frau, ea poate deveni un mijloc de a exprima vanitatea inimii noastre, condamnandu-i pe ceilalti si
ridicandu-ne in slavi pe noi insine, pentru ca se lauda cu ,lucruri mari”. Ea poate deveni astfel sursa a mult rau, pentru ca desi este doar ,un



madular mic”, este asemenea unui chibrit capabil sa distruga o padure intreaga.

Mana si piciorul pot, vai! sa devina unelte pentru executarea vointei carnii; dar nici un altul dintre madularele noastre nu este mai rapid decat
limba in manifestarea voii noastre, in a descoperi slabiciunea noastra si in a revela adevarata stare a inimii noastre. Un lucru neinsemnat
ajunge ca ea sa fie Intaratata de rautatea inimii, si ca sa-i aprinda si pe altii, producand un rau nemarginit doar printr-un cuvant infumurat si
rautacios.

Versetul 6 - Apostolul descrie limba ca un foc care, nu numai ca da nastere necazului, ci il si alimenteaza. Ea este capabild sa produca orice
forma de nedreptate si devine astfel o lume a nedreptatii. Prin sugestiile ei rele, poate sa antreneze intinarea fiecarui madular al trupului, si
sa puna in miscare intreaga desfasurare a naturii cazute. Duhurile rele ale iadului gasesc in limba o unealta gata pentru lucrarea lor
distructiva, astfel incat se poate zice ca ea este ,,aprinsa de gheena”.

Versetele 7,8 - Limba nu poate fi imblanzita de fire. Orice specie de animale a fost imblanzita de specia umana, dar nimeni nu poate imblanzi
limba. Este un rau de nestapanit, zice lacov, plin de otrava mortala. Nu numai ca intineaza trupul, dar poate otravi si duhul. S-a spus pe buna
dreptate: ,,Cea mai mare parte dintre cei carora le-ar fi rusine sa loveasca pe cineva, nu pot sa isi stapaneasca un cuvant aprins sau dur
impotriva aproapelui lor”. Nu este nimic mai usor decat a otravi duhul unui frate impotriva altuia printr-o critica nechibzuita si rautacioasa.

Versetele 9-12 - Mai mult, limba poate fi foarte inconsecventd, pentru ca desi fiind capabila sa 1l binecuvanteze pe Dumnezeu, ea poate de
asemenea sa il blesteme pe omul facut dupa asemanarea lui Dumnezeu. Din aceeasi gura iese binecuvantarea si blestemul. Este impotriva
firii, pentru ca nici un izvor nu poate sa faca sa tasneasca apa dulce si apa amara din aceeasi deschidere, nici un smochin nu face masline
sau o vita, smochine. Ordinul divin cere ca un obiect de o anumita natura sa faca intotdeauna fructe de aceeasi natura. Crestinii, ca nascuti
din Dumnezeu si participanti din punct de vedere moral la natura divina, trebuie, in cuvintele si in faptele lor, sa fie consecventi cu ordinul
dupa Dumnezeu.

Apostolul nu vorbeste de limba cand este folosita prin harul si sub controlul Duhului, ci de limba folosita sub influenta carnii si activata de
diavol. Nimic cu exceptia puterii Duhului care umple inima cu harul lui Hristos nu poate stapani limba. Cand inima se bucura de harul si de
dragostea lui Hristos, limba se exprima in har. Din plindtatea inimii vorbeste gura.

Gelozia si duhul de cearta - lacov 3:13-18

Dupa ce a expus in termeni taiosi faptele rele ale unei limbi neimblanzite, apostolul ne pune in grada impotriva geloziei si duhului de cearta.
in acest context, el stabileste un contrast frapant intre omul intelept si cei care hranesc in inima lor gelozia si certurile.

Versetul 13 - Cel care este intelept, avand inteligenta gandirii lui Dumnezeu, o va arata, nu prin laudarosie, nici prin cuvinte, ci printr-o
purtare buna si prin fapte bune facute in blandetea care este rezultatul adevaratei intelepciuni. Prea adesea carnea incearca sa se afirme prin
laudarosenie si prin fapte facute cu ostentatie. Omul intelept nu lucreaza astfel.

Versetele 14,15 - in contrast cu cel care este intelept, sunt cei care hrénesc o gelozie amara si un duh de cearts in inima lor. R&ul, ca
intotdeauna, incepe in inima; gelozia in inima duce la ldudarosenie, si aceasta din urma la minciuna impotriva adevarului. De cate ori cel
invidios va incerca sa-si ascunda gelozia protestand ca nu are ranchiuna in inima, ca nu face decat sa se impotriveasca raului si sa apere
adevarul. Daca sub pretextul de a descoperi un rau si de a spune unui frate tot adevarul pentru binele sdau, exprimam in mod deliberat lucruri
care ranesc, putem fi foarte siguri ca rautatea din inima este in spatele cuvintelor noastre ofensatoare. De cate ori nu am scuzat cuvintele
cele mai rautacioase citand: ,,O mustrare pe fata este mai buna decat o dragoste ascunsa. Ranile celui care iubeste sunt credinciosie”. Dar
am sti noi sa citam cuvintele care le preced imediat pe acestea? Ele ne-ar face atenti sa nu folosim cu usurinta aceste versete, pentru ca se
pune intrebarea: ,Cine poate rezista inaintea geloziei?” (Proverbe 27:4-6 ).

Vai! ce usor este sa ne inselam noi insine Tn efortul nostru de a ne scuza! Ce usor este sa ne justificam rautatea pretextand ca lucram cu
credinciosie! Rautatea este o buruiana care se inmulteste in inima noastra; dar cat de rar auzi pe cineva marturisind ca hraneste sentimente
rele in inima sa, sau ca sunt rautacioase cuvintele pe care le rosteste.

Gelozia amara si duhul de cearta nu sunt produsul intelepciunii de sus. Sunt manifestari pamantesti, nu ceresti; ele exprima sentimentele
omului celui vechi, nu pe cele ale omului celui nou. Ele sunt de la diavolul, nu de la Dumnezeu.

Pe de alta parte, sa ne amintim ca gelozia este intotdeauna o marturisire a inferioritatii. A invidia un om care are un venit ridicat, inseamna a
recunoaste ca al meu este mai mic. La fel, a fi gelos pe un om care are un dar, inseamna a marturisi ca cel pe care il am eu este inferior.

Versetul 16 - Daca gelozia si duhul de cearta din inima duc la cuvinte de laudarosenie si de minciuna pentru a incerca sa scuze sau sa
acopere invidia, la randul lor lauda si ipocrizia vor produce dezordine si confuzie, deschizand usa oricarui lucru rau. Aici deci, prima cauza a
oricarei scene de dezordine care ar putea avea loc printre copiii lui Dumnezeu, este expusa in termeni clari. Gelozia amara si duhul de cearta
in inima, care se exprima in cuvinte de laudarosenie si de inseldaciune conduc la ,dezordine si orice lucru rau”.

Versetele 17,18 - in contrast frapant cu activitatile omului celui rdu marcat de gelozie si duh de ceart, apostolul pune inaintea noastra, in
ultimele versete, o imagine frumoasa a omului celui nou, caracterizat de ,intelepciunea de sus”. Stim ca Hristos este sus, asezat in glorie si
ca El ,a fost facut pentru noi intelepciune din partea lui Dumnezeu”. Hristos este Capul Trupului si toata intelepciunea Capului este la
dispozitia noastra. S-a zis pe buna dreptate: ,li place la fel de mult s& fie ,,Cap” pentru credinciosul cel mai simplu ca si pentru apostolul
Pavel. El a fost Cap si intelepciune pentru apostol, dar este gata sa fie Cap si intelepciune pentru crestinul cel mai putin inteligent”. Cat de
adevarate sunt aceste cuvinte! Pasajul care ne spune ca ,Dumnezeu a ales lucrurile nebune ale lumii” adauga intr-adevar imediat: ,lar din El,
voi sunteti in Hristos Isus, care a fost facut pentru noi intelepciune de la Dumnezeu” (1. Corinteni 1:27,30 ). Vai! ceea ce ne imaginam ca este
intelepciunea ,,Capului” nostru de sus este propria noastra intelepciune . Ce lucru minunat pentru noi sa ne recunoastem nebunia, si sa ne
indreptam din nou catre intelepciunea care este Hristos, Capul nostru, pentru a descoperi ca pe cat de putin inteligenti suntem din fire,
primim o intelepciune data pentru fiecare detaliu al vietii si slujbei noastre.

Daca suntem caracterizati de intelepciunea de sus, ne asemanam lui Hristos. ,intelepciunea de sus este intai curatd, apoi pasnica, blanda,
usor de induplecat, plina de indurare si de roade bune, nepartinitoare si neprefacuta”. Ce este aceasta daca nu o frumoasa descriere a lui
Hristos cand a umblat prin lume? intelepciunea Capului se ocupd mai intai de inima noastra. Ea ne face sa judecam raul secret, pentru ca sa
fim curati in inima. Apoi, in relatiile noastre cu ceilalti, ne va tnvata sa fim linistiti. Ea va pune frau limbii si pornirii noastre spre disputa,
conducandu-ne astfel la ciutarea pécii. Ciutand-o pe aceasta, ne vom exprima cu cumpatare mai degraba decat in felul violent al c&rnii. in
loc de agresivitatea carnii care vrea intotdeauna sa se afirme, vom ceda altora, fiind gata sa ascultam ce au de zis. Pe de alta parte,



intelepciunea de sus este dispusa sa manifeste indurare mai degraba, decat sa condamne in graba. Ea este ,nepartinitoare” si ,neprefacuta”.
Ea nu cauta sa faca parada de o mare intelepciune starnind intrebari fara raspuns. Ea este caracterizata de simplitate si de sinceritate.
intelepciunea de sus produce astfel rodul dreptatii, sem&nat intr-un duh de pace de catre cei care cautd s& faca pacea. intelepciunea Capului
nu va face niciodata nici dezordine, nici cearta. Cel care este caracterizat de aceasta intelepciune va face pace si, in starea linistita astfel
creata, va culege roadele dreptatii.

Dorintele necontrolate

Versetele 1-3 - Apostolul tocmai a vorbit de dezordine si de cearta printre cei care poarta numele de poporul lui Dumnezeu. El intreaba acum:
,De unde sunt certuri si de unde lupte intre voi?”

El arata originea conflictelor din poporul lui Dumnezeu in poftele inimii care isi gasesc exprimare in madularele trupului. Pentru a-si satisface
dorintele, carnea este gata s& ucida si sa se bata. in sens literal, aceasta este adevérat despre lume si rézboaiele ei. in sens moral, daca
suntem hotarati sa facem propria noastra voie, trista fire omeneasca va injosi si va zdrobi tot ce se va pune in calea implinirii dorintelor
noastre.

Dac dorintele noastre sunt legitime, nu este nevoie sa ne luptam intre noi pentru a le obtine; li putem cere lui Dumnezeu s& ni le acorde.
Prea adesea, vai! nu primim raspuns la rugaciunile noastre pentru ca poate cerem cu un motiv rau pentru a satisface vreo placere.

Placerea lumii - lacov 4:4

Aceste consideratii despre pofta carnii il conduc pe apostol la a ne pune in garda impotriva prieteniei lumii, care ofera toate ocaziile de a-i
satisface dorintele. Lumea este caracterizata de pofta carnii, pofta ochilor si mandria vietii. Ea si-a aratat vrajmasia fata de Dumnezeu
respingandu-L si rastignindu-L pe Fiul lui Dumnezeu. Pentru cineva care marturiseste ca are credinta in Domnul Isus, a intra in prietenie cu
lumea care L-a rastignit pe Fiul Lui Dumnezeu, echivaleaza cu a comite adulter din punct de vedere spiritual. , Prietenia lumii este vrajmasie
fatd de Dumnezeu”. Atitudinea noastra fata de lume declara atitudinea noastra fata de Dumnezeu. ,Cea care traieste in desfatare, desi vie,
este moarta”, zice apostolul Pavel (1. Timotei 5:6 ). Cultivarea bunavointei lumesti produce o ruptura intre suflet si Dumnezeu. ,Daca iubeste
cineva lumea, dragostea Tatalui nu este Tn el”, zice apostolul loan (1. loan 2:15 ). , Oricine va vrea sa fie prieten al lumii se face vrajmas al lui
Dumnezeu”, declara apostolul lacov.

Mandria carnii - lacov 4:5-10

Versetele 5,6 - Apostolul arata acum ca in spatele prieteniei lumii se ascunde mandria firii noastre vechi. Dorind sa fie altceva, carnea se
intoarce Tn mod firesc spre lume pentru a incerca sa gaseasca in bogatiile ei, in pozitia ei sociala si in onorurile ei ceea ce va satisface nevoia
ei imperioasa de a se distinge. Cu toate acestea, nu in zadar Scriptura ne pune in garda impotriva lumii; si Duhul care locuieste in crestini nu
ne va face sa poftim lucrurile lumii. Dimpotriva, El le va da harul necesar pentru a se Impotrivi lumii si carnii, urmand aceasta promisiune:
,Dumnezeu Se impotriveste celor mandri, dar da har celor smeriti”. Daca ne multumim sa fim mici si chiar sa nu fim nimic in aceasta lume,
puterea si harul pentru a ne impotrivi carnii si lumii ne vor fi date.

Versetul 7 - Sapte indemnuri sunt date acum pentru a raspunde mandriei carnii. Ele sunt toate atat de opuse mandriei carnii din inimile
noastre incat nimic, in afara de harul administrat de Duhul, nu ne va permite sa le raspundem intr-o anumita masura.

Mai intai, apostolul zice: ,Supuneti-va deci lui Dumnezeu”. Numai harul ne va conduce la supunere. Sentimentul harului si bunatatii lui
Dumnezeu va da o asemenea incredere in Dumnezeu, incat sufletul renunta cu bucurie la propria lui voie si se supune lui Dumnezeu. In loc
de a cauta sa fie cineva si ceva in lume, crestinul accepta cu bucurie imprejurarile hotarate de Dumnezeu. Domnul Isus este exemplul
des&varsit al Celui pe care increderea Sa in Dumnezeu L-a facut sa se supuna Lui in mod desavarsit. in imprejurarile cele mai dureroase, cand
de exemplu, a fost respins de cetatile in care facuse minunile Sale de dragoste, El zice: ,Da, Tata, pentru ca asa a fost placut inaintea Ta”
(Matei 11:26 ).

in al doilea rand, lacov ne zice: ,impotriviti-va diavolului, si el va fugi de la voi”. A ne supune lui Dumnezeu si a fi multumiti cu ce avem ne va
permite sa ne impotrivim lui Satan care ne ispiteste si ne provoaca prin lucrurile acestei lumi. Ca in timpul ispitirii Domnului nostru, diavolul
va incerca sa ne amageasca pentru a satisface nevoile vietii curente, aspiratiile noastre religioase, sau tot ce ar putea pofti privirile noastre.
Dar daca ispitele pe care le prezinta se lovesc de sabia Duhului, care este Cuvantul lui Dumnezeu, viclesugurile sale vor fi descoperite si nu
va putea sa stea Tmpotriva harului Duhului care locuieste n noi. Domnul I-a invins pe Satan si, in harul S3u, ne-a dat mijlocul de a ne impotrivi
diavolului care trebuie atunci sa fuga.

Versetul 8 - In al treilea rand, ni se spune: ,Apropiati-vd de Dumnezeu, si El se va apropia de voi”. Dacd ne impotrivim diavolului, el este
obligat sa fuga, lasand sufletul liber sa se apropie de Dumnezeu si sa descopere ca El este chiar langa noi. Daca, precum Domnul in umblarea
Lui desavarsita, ne gandim intotdeauna la Domnul care este fhaintea noastra, vom experimenta, cum a facut-o El, ca Domnul este la dreapta
noastra si ca, din cauza ca El este aproape de noi, nu ne vom clatina (Psalm 16:8). A te apropia de Dumnezeu este expresia increderii active
in El si a dependentei de El, provenind dintr-o inima facuta prin har sa descopere ca tronul Sau este un tron de har.

in al patrulea rand, lacov zice: ,Spélati-va mainile”. Pentru a ne apropia de Dumnezeu, trebuie si judecdm orice act care nu se potriveste
sfintei Sale prezente, nepunand mainile pe orice risca sa ne murdareasca.

in al cincilea rand: ,Curatati-va inimile, suflete impartite!” Nu ajunge s& ne spaldm mainile; trebuie de asemenea s& judecdm raul din inima
noastra. Fariseii puteau sa faca mare parada de curatirea exterioara spalandu-si mainile, dar Domnul trebuie sa zica: ,Inima lor este departe
de Mine” (Marcu 7:3,6 ). Cel care se suie pe muntele Domnului si care sta in locul sfinteniei Sale trebuie sa aiba ,,mainile nevinovate si inima
curata” (Psalm 24:3,4). Inima este sediul sentimentelor crestinesti. Acestea trebuie sa fie curatite de orice lucru incompatibil cu voia lui
Dumnezeu.

Versetul 9 - in al saselea rand, ,Jeliti si plangeti”. Dacd suntem condusi de harul Duhului lui Dumnezeu, nu vom putea fi indiferenti la starea
ingamfata a celor care pretind ca sunt poporul lui Dumnezeu, si nu vom gasi nici un motiv de a ne bucura in starea sa trista. Crestinul are
bucurii pe care nimeni nu i le poate rapi, si se poate bucura in harul lui Dumnezeu care lucreaza in mijlocul raului in zilele din urma. Dar, rasul
desert al lumii religioase marturisitoare si falsele bucurii prin care nu face decat sa se insele pe sine insdsi crezand ca isi usureaza
nenorocirile, vor face ca inima atinsa de harul lui Dumnezeu sa se jeleasca si sa planga.

Versetul 10 - in al saptelea rand, apostolul zice: ,,Smeriti-v& inaintea Domnului si El v& va inalta”. Avem intr-adevar de ce s& ne simtim
incurcati gandindu-ne la starea in care se gasesc cei care se pretind poporul lui Dumnezeu, dar mai presus de toate trebuie sa ne smerim din



cauza a ceea ce descoperim Tn propria noastra inima. Smerirea trebuie sa aiba loc in prezenta Domnului. Este o lucrare interioara prin care
sufletul este facut constient de propria lui neinsemnatate fata de maretia lui Dumnezeu. Tendinta noastra naturala este sa ne ridicam unii
fata de ceilalti; numai harul ne va face sa ne smerim inaintea Domnului. Daca o facem, El ne va nalta in momentul pe care il va alege.
Dimpotriva daca noi cautam sa ne inaltam, vom fi coborati si smeriti. Vom face observatia ca aceste sapte indemnuri implica faptul ca ne
aflam in mijlocul unei vaste marturisiri crestine caracterizata de relele impotriva carora suntem pusi in garda. Departe de a se supune lui
Dumnezeu si de a se impotrivi diavolului, crestinatatea se razvrateste tot mai mult impotriva lui Dumnezeu si se supune intotdeauna mai
mult diavolului. Nepasarea si autosatisfactia o caracterizeaza. Ea isi urmeaza cu veselie calea in loc de a jeli si a plange; si este mandra de
succesele ei, in loc de a fi umilitd de starea ei. in orice caz, nu este posibil s& raspundem acestor indemnuri decat in puterea si harul Duhului
care locuieste in noi (v.5). intelegand starea in care se gaseste crestinitatea marturisitoare, cei care sunt condusi de Duhul vor fi paziti s& se
ingamfe de mandrie. Ei vor fi facuti sa se smereasca fnhaintea lui Dumnezeu, pentru a gasi har in mijlocul intregii nenorociri, si glorie in veacul
care vine, cand cei care se smeresc acum vor fi Tnaltati, pentru ca ,,multi din cei dintai vor fi cei din urma si cei din urma vor fi cei dintai”
(Marcu 10:31 ).

Vorbirea de rau - lacov 4:11,12

Versetele 11,12 - Apostolul ne-a pus in garda impotriva mandriei carnii care incearca sa se Tnalte. Acum, ne avertizeaza impotriva tendintei
de a-i Tnjosi pe altii vorbindu-i de rau. A vorbi de rau pe altii este o incercare indirecta de a se ridica pe sine. De aceea vorbirea de rau nu este
decat trista consecinta a importantei pe care ne-o atribuim noua insine. Dragostea nu ar vrea, nici nu ar putea vorbi de rau. Din plinatatea
inimii vorbeste gura. A vorbi de rau indica deci negresit ca mandria si rdutatea, mai degraba decat dragostea, si-au gasit loc in inima. Pe de
alta parte, cel care il vorbeste de rau pe fratele lui a uitat legea imparateasca, indemnandu-ne sa ne iubim aproapele ca pe noi insine. Si
legea din Sinai spune la fel de clar: ,,Sa nu marturisesti stramb impotriva aproapelui tau” . Deja dupa lege, fratele nostru nu trebuie sa fie
depreciat, ci trebuie sa fie un obiect de dragoste, si reputatia lui trebuie sa fie pazita prin gura fratilor sdi. Cand nu asa stau lucrurile, aceasta
fnseamna ca nu traim nici macar la nivelul legii. Este deci evident ca a vorbi impotriva fratelui nostru, inseamna a vorbi impotriva legii; Tn loc
de a implini legea, lucram ca si cum am fi mai presus de ea. Mai degraba judecam legea decat sa lasam legea sa ne judece. Mai mult, a
incalca legea inseamna a-L dispretui pe Legiuitor si a-l uzurpa locul. Daca fratele nostru a actionat rau, Legiuitorul il poate ierta sau
condamna dupa intelepciunea Lui desavarsita. Cine suntem noi pentru a ne judeca unii pe altii?

Trebuie atunci sa fim indiferenti la raul pe care il putem constata la altii? Departe de asa ceva! Alte pasaje ne invata cu privire la felul de a
trata aceasta, cand se prezinta trista necesitate. Dar acest verset ne pune in grada impotriva faptului de a vorbi unul impotriva celuilalt. Cel
care il vorbeste de rau pe fratele lui nu se ocupa de rau si nu are intentia sa o faca. El vorbeste pur si simplu impotriva fratelui sau pentru a-I
deprecia. De ne-am putea aminti, cand suntem tentati sa ne satisfacem putin reaua vointa care cauta sa se razbune vorbind de rau pe fratele
nostru, cd nu numai ne coboram sub nivelul crestin, ci cd nu implinim nici macar dreptatea legii.

Voia proprie si increderea in sine - lacov 4:13-17

in cele din urma, apostolul ne avertizeaz& cu privire la doud forme ale réului care merg adeseori impreuné - voia proprie care il las3 pe
Dumnezeu in afara imprejurarilor noastre (v.13,14) si increderea in sine care ne face sa ne laudam cu activitatile noastre (v.15-17).

Versetele 13,14 - Fara a se nelinisti de Dumnezeu sau de fratii nostri, carnea poate anunta: ,,vom merge in cutare cetate si vom petrece acolo
un an si vom face comert si vom castiga”. Voia proprie decide unde sa mergem, cat timp sa ramanem si ce va fi facut. Aceste proiecte nu
sunt neaparat rele. Ceea ce este rau, este faptul ca Dumnezeu nu are nici un loc in gandurile noastre. Viata voii proprii este o viata fara
Dumnezeu. Dispunem de ea ca si cum zilele noastre ne-ar apartine. Uitdam mai intai ca nu cunoastem ce va fi maine, apoi ca viata noastra
este doar un abur.

Versetele 15,17 - Dat fiind nesiguranta imprejurarilor noastre si caracterul trecator al vietii, intelepciunea noastra consta in a umbla intr-o
dependenta smerita de Domnul si in a subordona toate proiectele pe care le facem conditiei: ,Dacd Domnul va vrea”. Vai! carnea nu numai
ca se lauda ca isi face propria voie, ci se glorifica in ingamfarile ei. De aceea suntem preveniti ca daca stim sa facem bine si totusi refuzam sa
il facem prin voia proprie, pacatuim. Apostolul nu zice nici macar ca a face rau inseamna a pacatui, ci ca a nu face bine, cand stim ce este
drept, Tnseamna a pacatui.

Venirea Domnului

Apostolul a prezentat frumusetea vietii practice crestine in mijlocul unei vaste crestinatati marturisitoare (cap.1); ne-a dat criteriile dovedind
realitatea credintei in Domnul nostru Isus Hristos (cap.2); ne-a pus in grada impotriva diferitelor forme de rau care se gasesc printre cei care
pretind ca sunt in legatura cu adevaratul Dumnezeu (cap.3 si 4). Acum, in ultimul capitol, el deosebeste in mod clar doua clase de oameni, pe
de o parte marea masa crestind cu numele, pe de alta parte, cei care, in mijlocul acestora, au o credinta personala in Domnul Isus. Cand si-a
scris lacov epistola, cele douasprezece semintii formau marea religie traditionala, si ramasita pioasa, adevaratii credinciosi. Astazi,
crestinatatii marturisitoare si adevaratilor credinciosi din mijlocul ei, li se aplica aceste adevaruri.

Apostolul pune Tnaintea noastra starea adevarata a fiecareia dintre aceste categorii, una in exterior bogata si prospera, cealalta, saraca si in
suferintd. El prezintd venirea Domnului ca fiind sfarsitul celor doua st&ri. li indeamna pe credinciosi la rabdare in mijlocul suferintei, si arata
ca suferintele pe care le traverseaza fac parte din disciplina Domnului pentru binecuvantarea lor.

Bogatiile acestei lumi - lacov 5:1-6

Versetele 1-3 - Apostolul se adreseazd mai intai celor care, marturisind c& 1l recunosc pe adevaratul Dumnezeu, dar neavand credinta
personala Tn Hristos, fac din bogatii si din prosperitatea Tn aceasta lume telul lor principal. Acestia ar face bine sa se gandeasca la judecata
care va cadea pe marturisirea religioasa, si sa planga tanguindu-se, din cauza nenorocirilor care vor veni peste ei. Nu numai ca bunurile lor le
vor lipsi si vor putrezi, ci ele vor fi mijlocul propriei lor nimiciri, ca un foc nimicitor. De cate ori bogatiile, cu toate ocaziile pe care le ofera de a
satisface fiecare pofta, nu au dovedit adevarul cuvintelor apostolului, devenind un instrument al nimicirii atat a trupului cat si a sufletului!
LAurul si argintul vostru au ruginit, iar rugina lor...are sa va manance carnea ca un foc”. Pe de alta parte, timpul va lua sfarsit in curand,
pentru ca traim ,in zilele din urma”. Astfel, bogatii acestei lumi sunt avertizati ca judecata se apropie (v.1); ca bogatiile lor au putrezit (v.2);
ca proprietarii lor vor fi ei insisi nimiciti, trup si suflet; si ca acestea sunt zilele din urma (v.3).

Versetele 4,5 - Bogatiile nu numai ca i-au frustrat si neglijat pe saraci, ci L-au condamnat si L-au ucis pe Cel Drept. Cel care a zis: ,Sunt
intristat si sarac” nu este cautat de omul religios norocos care declara: ,Sunt bogat si m-am imbogatit”. Bogatii din Israel L-au condamnat si
L-au ucis pe Cel Drept; bogatii din crestinatate il dau pe usa afara (A se compara Psalm 40:17 si Apocalipsa 3:17 ).



Saracii turmei - lacov 5:7-11

Versetele 7,8 - Dumnezeu nu este indiferent la nedreptatile facute saracilor dintre ai Sai, nici fata de faptul ca Hristos este respins de lume.
Dar pentru moment nu intervine public in favoarea alor Sai. Cand va interveni, va fi prin judecata asupra lumii.

in prezent, El lucreaza in har, nevrand ca vreunul sa piara. Pentru aceasta interventie publica, trebuie s& asteptam venirea Domnului.
Apostolul face aluzie la acest moment cand zice: ,Fiti deci indelung-rabdatori, fratilor, pAna la venirea Domnului”. in vederea a tot ce poate
avea de suferit poporul lui Dumnezeu, sunt puse inaintea lui aceste doua lucruri: rabdarea necesara in prezent si venirea foarte apropiata a
Domnului. Cand va veni El, fiecare va sti ca Dumnezeu nu a fost indiferent la suferintele si la nedreptatile suferite de ai Sai. Atunci va cadea
necazul asupra celor care au necajit poporul lui Dumnezeu, si cei care au fost necdjiti, vor fi introdusi in ,,odihna” (2. Tesaloniceni 1:6-10 ).
Intre timp, poporul lui Dumnezeu este chemat s3 fie indelung-rabdator, ca plugarul care trebuie sa lucreze cu ,rabdare”, asteptand rodul
pretios al pamantului. Cand Domnul va veni, ai Sai vor culege in binecuvantari ceresti rodul pretios al indelungii lor rabdari. De aceea in
vederea acestor roade pretioase pe care le vom primi in curand, si a venirii iminente a Domnului, lacov zice: ,Intariti-va inimile”.
Asteptarea reala a Domnului - nu doar invatatura celei de a doua veniri - va pazi sufletul in despartire de lume cu bogatia, placerile si
usuratatea ei. Ea il va ridica deasupra oricarei suferinte si oricarui dispret, oricare ar fi provenienta lor. Ea il va face capabil sa suporte cu
rabdare orice conflict; si sa umble cu o incredere calma, neinsultand cand este insultat, neamenintand cand trebuie sa sufere pe nedrept,
cum Hristos nu S-a impotrivit cand a fost condamnat de conducatorii acestei lumi (1. Petru 2:21-23 ).

Versetul 9 - De aceea rezultd ca nu trebuie sa ne plangem ,,unii impotriva altora”. Stiind ca Domnul, la venirea Lui, va indrepta toate lucrurile,
suntem indemnati sa mergem inainte in linistea duhului, multumiti de ce avem in prezent, neplangandu-ne de soarta noastra, si
necondamnandu-i pe cei care pot parea sa fie in imprejurari mai usoare decat ale noastre pentru ca ,Judecatorul sta fnaintea usii”. Nu tine de
noi sa judecam ce este mai bine pentru noi in circumstantele prezente. A ne plange, inseamna a ne condamna noi insine punand la indoiala
caile Sale fata de noi. Trebuie sa recunoastem ca Domnul este Judecatorul care stie ce este cel mai bine pentru fiecare dintre noi.

Sa ne pazim de aceea de orice forma de ranchiuna si de iritare impotriva celor care ne-au vorbit poate de rau. Nu tine de noi sa cautam sa ne
razbunam, trebuie mai degraba sa induram cu rabdare, stiind ca ,Judecatorul sta fnaintea usii”. Prea adesea ceea ce facem ca sa ne aparam
ne face sa actionam prin carne si prin acest fapt sa ne sustragem protectiei Judecatorului suprem pentru a ne aseza sub condamnare. Sa
acceptam deci in tacere nedreptatea, stiind ca Judecatorul sta inaintea usii. El nu este indiferent la nedreptatile facute alor Sai. Are o
cunoastere desavarsita a tot ce se intampla, si este drept si impartial in judecata Sa. S-a zis pe buna dreptate: ,Este de mare importanta sa
tinem in loc pornirile firii. Am face-o, daca L-am putea vedea pe Dumnezeu inaintea noastra; am face-o cu siguranta in prezenta cuiva caruia
am dori sa ii placem. Ori Dumnezeu este intotdeauna prezent; de aceea, lipsa de calm si de cumpatare este o dovada ca am uitat prezenta
lui Dumnezeu” (J.N.D). Sa cautam deci harul de care avem nevoie pentru a ne aminti nu numai ca ,venirea Domnului se apropie”, ci si ca
»Judecatorul sta tnaintea usii”.

Versetele 10,11 - Apostolul ne aminteste exemplul a doi oameni care, in trecut, au suferit si au fost indelung-rabdatori. Printre profeti, vedem
oameni care au suferit pe nedrept si care, in loc de a-i batjocori pe persecutorii lor, au rabdat suferintele cu rabdare, fericiti in ciuda
nedreptatii care le era facuta. Ei sunt exemple pentru noi, cand suntem chemati sa suferim pe nedrept pentru Numele lui Isus si marturisirea
adusa despre adevar. Trebuie sa umblam pe urmele Celui ,,care n-a facut pacat, nici nu s-a gasit viclenie in gura Lui; care, fiind insultat, nu
raspundea cu insultd; suferind, nu ameninta, ci Se incredinta pe Sine Celui care judeca drept” (1. Petru 2:22,23 ). ,Judecatorul sta inaintea
usii”; sa i 1dsam Lui judecata.

Avem pe de altd parte exemplul minunat al lui lov. In cazul lui, vedem nu numai rabdarea cuiva care sufera, ci si telul urmarit de Domnul.
Daca induram cu rabdare suferinta si nedreptatile, vom descoperi ca la sfarsit, ,Domnul este plin de mila si indurator”. Cazul lui lov este
instructiv in mod deosebit. El ne invata ca, oricare ar fi incercarile prin care putem fi chemati sa trecem, Dumnezeu se foloseste de ele spre
invatarea noastra. Prin tot ce a trecut lov, vedem disciplina lui Dumnezeu in vederea binecuvantarii slujitorului Sau. lov ajunsese sa se
complaca in propria lui bunatate si sa se increada in propria lui dreptate. Pentru a distruge aceasta autosatisfactie, 1i este permis lui Satan in
reaua lui vointa, sa il cearna pe patriarh, pana la un punct hotarat, prin incercari teribile. Rezultatul tuturor asalturilor pe care lov le-a indurat
din partea lui Satan acuzatorul, a sotiei si a prietenilor lui, a fost nu numai biruit orice putere a Dusmanului, ci ca, prin aceste incercari, a
descoperit si a judecat rautatea secreta si nebanuita a propriei sale inimi. Complacandu-se in propria lui bunatate, care cu siguranta era reala
si recunoscuta de Dumnezeu, el declarase: ,,Cand ochiul ma vedea, marturisea pentru mine”; dar cand in sfarsit se gaseste in prezenta lui
Dumnezeu, exclama: , Ochiul meu Te vede, de aceea mi-e scarba de mine si ma pocaiesc in tarana si cenusa” (lov 29:11 ; 42:5,6 ).

Prin harul lui Dumnezeu, lov indura biruitor Tncercarile si prin acelasi har, este facut sa se cunoasca pe el insusi in prezenta Domnului. Apoi
dupa ce si-a descoperit propria lui inima, este in masura sa discearna inima Domnului, pentru ca intelege ca ,,Domnul este plin de mila si
indurator”. Dupa ce a cercetat inima lui lov si i-a mustrat pe cei care il contraziceau, Dumnezeu il binecuvanteaza din plin, pentru ca citim:
,Si Domnul a intors captivitatea lui lov...si Domnul a dat lui lov de doua ori mai mult decat avusese inainte. Si Domnul a binecuvantat mai
mult sfarsitul lui lov decéat inceputul lui” (lov 42:10,12 ).

Versetul 12 - Apostolul ne-a pus in garda impotriva nerabdarii in prezenta nedreptatilor, care ne-ar instiga la razbunare uitand ca ,Judecatorul
sta inaintea usii”. Luandu-ne astfel cauza in mainile noastre, suntem condamnati (v.9). El ne avertizeaza acum ca mai este un mod de a-L
uita pe Dumnezeu si de a cadea sub judecata Lui. Vorbind de rau impotriva oamenilor, putem sa uitam de prezenta lui Dumnezeu; dar si
aparandu-ne noi insine riscam sa uitam ce | se cuvine suveranului Dumnezeu, pana in punctul de a-L invoca cu usuratate jurand, pentru a ne
confirma declaratiile. Nu este cea mai elementara lipsa de respect ca in focul discutiilor cineva sa ajunga sa se serveasca de Numele divine
pentru a castiga credit inaintea oamenilor? De aceea apostolul zice: ,inainte de toate, fratii mei...”da” al vostru s& fie ,da” si ,nu” al vostru
sa fie ,nu”.

Versetul 13 - Apostolul abordeaza acum marea noastra resursa in fata nedreptatilor. El presupune ca suntem in prezenta unei vaste
marturisiri religioase si ca adevaratii copii ai lui Dumnezeu vor avea de suferit din partea ei. Oricare ar fi sursa de unde vin nedreptatile, fie
de la lume, fie de la fratii nostri, el ne avertizeaza sa veghem sa nu ne plangem si sa nu cautam sa ne razbunam noi insine pe cel care a
lucrat rau (v.9); si sa nu ne protejam prin juraminte (v.12). Ce trebuie deci sa facem? Raspunsul sau este simplu: ,Sufera cineva dintre voi?
Sa se roage!” Tendinta noastra fireasca este sa raspundem insultelor prin insulte, acuzatiilor prin contra-acuzatii, rautatii prin rautate.
Aceasta inseamna pur si simplu a raspunde carnii prin carne. Calea lui Dumnezeu pentru noi este totodata foarte diferita si foarte simpla.
Fatd de orice nedreptate care ne este ficutd, avem un ajutor dat de Dumnezeu. in loc de a ne lua in maini cauza, s& o aducem lui Dumnezeu.
in loc de a ne lua th méini cauza, s& o aducem lui Dumnezeu prin rugéciune. Nu este nevoie s& subestimdm raul; putem s& il consideram in
intreaga lui rautate si uratenie; dar dupa aceasta, trebuie sa ne apropiem de Dumnezeu si sa il asezam inaintea Lui prin rugaciune.



Sentimentul carnal de revansa va fi astfel indbusit, inima consolata si duhul usurat.

Cineva a zis: ,in toate cazurile de intristare, rugaciunea este ajutorul nostru; noi recunoastem dependenta noastrd de Domnul si ne incredem
n bunatatea Lui. Inima se apropie de El, si li vorbeste de nevoile si de durerea ei, asezandu-se ihaintea tronului harului si de inima lui
Dumnezeu”. Pe de alta parte, nu numai suferintele noastre ne conduc la Dumnezeu, ci si bucuriile noastre. De aceea apostolul ne zice: ,Este
cineva bucuros? Sa cante psalmi!” Suferintele noastre ca si bucuriile noastre trebuie sa fie ocazia de a ne intoarce catre Dumnezeu. Exista o
iesire pentru suferintele noastre in rugaciune, si o solutie pentru bucuria noastra in psalmi!

Versetele 14,15 - Apostolul a vorbit de nedreptatile pe care le putem indura din partea altuia. El mentioneaza acum o alta forma de intristare
- planurile lui Dumnezeu. Independent de ceea ce altii pot face din rautate pentru a ne prejudicia, Domnul Se poate ocupa de noi in dragoste,
pentru binecuvantarea noastra. Astfel, ne poate lovi boala. Aceasta boala poate este pur si simplu inerenta trupului nostru neputincios, dar
ea poate sa fie si pedeapsa directda a Domnului; in amandoua cazurile, ajutorul nostru este rugaciunea. Nu trebuie sa consideram boala ca un
eveniment intamplator, ci sa vedem in ea mana Domnului; si daca ne intoarcem catre El cu credinta, vom vedea ca este gata sa asculte
rugaciunea credintei si sa raspunda la ea. Daca au fost facute pacate, ele vor fi iertate. Aici, faptul de a se ruga si de a cauta rugaciunile
fratilor sai, exprima supunerea sufletului fata de ceea ce Dumnezeu a permis, in loc de a se lasa condus de plangerile si de vorbele de
nemultumire care ar fi expresia unei inimi razvratite.

Versetele 16-18 - Rugaciunea catre Dumnezeu poate fi insotita de marturisirea unuia fata de celdlalt. Nu exista nici cea mai mica idee de
marturisire unilaterala catre un preot sau un batran, ci ,,unii altora”. S-a zis pe buna dreptate: ,Oricare ar putea fi starea de suferinta in care
se gaseste Adunarea lui Dumnezeu, putem intotdeauna sa ne marturisim greselile unii altora, si s& ne rugam unii pentru altii, pentru ca sa
fim vindecati. Aceasta nu cere existenta unui ordin oficial, ci presupune smerenie, incredere frateasca si dragoste. Nu ne putem intr-adevar
marturisi greselile daca nu avem incredere in dragostea unui frate. Putem alege un frate intelept si discret (mai bine decat sa ne deschidem
inima unor persoane indiscrete), dar aceasta alegere nu schimba nimic cu privire la starea sufleteasca a vinovatului. Neascunzand raul, ci
deschizandu-si inima, isi echilibreaza constiinta sa smerita; poate si trupul”.

Pentru a ne incuraja sa ne rugam, apostolul ne indreapta gandurile catre llie si ne arata ca ,marea putere are cererea fierbinte a celui drept”.
llie era un om cu aceleasi slabiciuni ca si noi. isi avea si el perioadele lui de sl&biciune si de descurajare si cu toate acestea, ca raspuns la
rugdciunea lui, nu a plouat timp de trei ani si sase luni. in istoria lui din 1. imparati 17:1 , nu vedem decat desfisurarea exterioara a puterii lui
Dumnezeu prin intermediul slujitorului Sau. llie declara intr-adevar: ,Viu este Domnul Dumnezeul lui Israel, Thaintea caruia stau, ca in anii
acestia nu va fi nici roua, nici ploaie, decat la cuvantul meu”. Dar in pasajul nostru ne este revelata sursa secreta a acestei manifestari
publice de putere.

El s-a rugat si Dumnezeu a auzit rugaciunea lui si a raspuns la ea. Astfel, in toatd aceasta portiune a epistolei, aflam ca in prezenta atat a
nedreptatilor cauzate de altii, cat si a bolii sau greselilor pe care le-am putut comite, rugaciunea este resursa noastra, si rugaciunea credintei
- cererea fierbinte a celui drept - poate sa faca mult.

Versetele 19,20 - Apostolul termina epistola intorcandu-ne gandurile de le greselile si bolile noastre, pentru a le indrepta catre nevoile si
binecuvantarea altora. Daca cineva se rataceste de la adevar, dragostea nu va fi indiferenta cu privire la el si va cauta sa il intoarca, stiind ca
daca se intoarce, este mantuit din moarte si pacatele lui sunt acoperite. Caci, vai! vanitatea ofensata si rautatea provenind din gelozie vor
descoperi, pentru a-si atinge propriile lor scopuri, greselile celui care s-a indepartat, chiar daca au fost marturisite de mult, iar vinovatul a fost
restabilit. Dragostea acopera intotdeauna ceea ce a fost judecat si indepartat.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/iacov-56-8-hamilton-smith/

	Iacov - Comentarii Hamilton Smith

