clickbible.org

Exod - Comentarii C. H. Mackintosh

Cu ajutorul lui Dumnezeu, vom incerca sa dam cateva lamuriri asupra Exodului (lesirea), in care se vorbeste despre Rascumparare. Cele
dintai cinci versete ne aduc aminte de cele din urmé& intdmplari din Geneza. intai ni se aratd ce vrea Dumnezeu s3 ne spuni si apoi indat3
suntem dusi in mijlocul faptelor, care alcatuiesc cuprinsul plin de invataturi al acestei carti.

Cand am dat lamuriri asupra Genezei, am vazut ca purtarea copiilor lui lacov fata de fratele lor losif a fost pricina ducerii in robie a familiei lui
lacov.

Faptul acesta se poate privi din doua puncte de vedere: astfel vom gasi in purtarea Evreilor, fata de Dumnezeu, o puternica invatatura, iar in
desfasurarea cailor lui Dumnezeu, fata de Israel, o lectie plind de imbarbatare.

in ce priveste purtarea copiilor lui Israel fatd de Dumnezeu, nimic nu e mai minunat decat s& cercetdm pana la sfarsit urmarile rautatii lor,
fatd de acela care preinchipuie pe Isus Hristos. Fara sa ne mai gandim la turburarea sufleteasca a lui losif, s@ ne aducem aminte numai ca
fratii sai 1l dau in mainile celor ne taiati imprejur. Si care este, pentru ei, urmarea acestei fapte? Sunt dusi in Egipt, pentru ca sa treaca prin
adanci si dureroase stari sufletesti, pe care ni le infatiseaza atat de miscator cele din urma capitole ale Genezei. Ba chiar si urmasilor lor le
este dat sa treaca prin multe incercari in aceeasi tara, in care losif fusese aruncat in temnita.

Dar, in toate acestea, Dumnezeu era la lucru si El stie sa scoata binele din rau. Slobozi sunt fratii lui losif sa-l vanda ismaelitilor; slobozi sunt
si ismaelitii sa-I vanda lui Potifar, si slobod e Potifar sa-I arunce in temnita; dar, pe deasupra tuturor, Dumnezeu lucreaza si isi implineste
planurile Sale mari si minunate: ,,Omul Te lauda chiar si in mania lui” (Ps. 76. 10), Nu venise inca vremea cand mostenitorii sa fie gata pentru
mostenire si mostenirea pentru mostenitori. Urmasii lui Avraam trebuiau sa treaca prin scoala aspra a facerii de caramizi in Egipt, asteptand
ca nelegiuirea Amoritilor sa atinga culmea, in mijlocul ,,muntilor si vailor” din tara Fagaduintei (Geneza 15. 16 si Deut. 11. 11)

Toate aceste intamplari sunt pline de invataturi. in carmuirea lui Dumnezeu, ,fiecare roatd este in mijlocul unei alte roate” (Ezech. 1. 16).
Pentru implinirea planurilor Sale nepatrunse, Dumnezeu se foloseste de mijloace nespus de felurite.

Sotia lui Potifar, paharnicul lui Faraon, visul lui Faraon, Faraon insusii, inchisoarea, puterea lui Faraon, lanturile lui losif, foametea, iata atatea
mijloace pe care Dumnezeu le intrebuinteaza pentru implinirea planurilor Sale minunate. Omul duhovnicesc isi gaseste placerea sa
adanceascad aceste lucruri: ii place sa strabata cu mintea lui toata faptura lui Dumnezeu si purtarea lui de grija pentru aceasta faptura. Din
toate acestea, el vede cum Dumnezeu cel atotintelept si atotputernic lucreaza la implinirea planului Sdu de rascumparare.

E drept ca, pe ici si colo, dam si de urmele, cateodata chiar adanci, ale vrajmasului lui Dumnezeu si al omului. Ba multe lucruri chiar nici nu ni
le putem lamuri, nici nu le putem pricepe: nevinovatia care sufere, rautatea care creste pot da infatisarea unei temelii de adevar indoielilor
necredinciosilor; dar adevaratul credincios se sprijina cu incredere pe adevarul ca: ,Cel ce judeca tot pamantul nu va face oare dreptate”
(Geneza 18. 25)? El stie ca necredinta oarba nu poate decat sa rataceasca si in zadar cauta sa patrunda in caile lui Dumnezeu pe care numai
El si le poate talcui.

Binecuvantat sa fie Dumnezeu pentru mangaierea si imbarbatarea pe care le scoate sufletul nostru din astfel de ganduri. Avem nevoie
necurmat de astfel de ganduri cata vreme trecem prin aceasta lume rea, in care vrajmasul a semanat, in chip Thgrozitor, raul si neoranduiala,
in care poftele si placerile oamenilor au rodit atatea amaraciuni, in care cararea adevaratului credincios e tot atat de aspra ca si firea
inconjuratoare, care, lasata in voia ei, n-ar mai putea dainui. Credinta insa stie cu cea mai mare siguranta ca, in dosul tuturor lucrurilor, e
Cineva pe care lumea nu-L vede si de care nu-i pasa. Si, cu aceasta incredintare, ea poate spune fara frica: ,totul acum merge bine” si ,va
merge la fel si mai departe”.

lata ce ganduri trezesc in noi cele dintai randuri ale Exodului. ,,Hotararile mele vor ramanea in picioare si imi voi aduce la indeplinire toata
voia mea” (Isa. 46. 10). Vrajmasul poate sa se Impotriveasca planurilor lui Dumnezeu, dar Dumnezeu este mai tare decét el. De aceea,
n-avem nevoie de nimic decat sa avem simplitatea si duhul unui copilas, care isi pune toata increderea numai in Dumnezeu si planurile Lui.
Necredinciosul se uita mai degraba la opintirile vrajmasului pentru nimicirea planurilor lui Dumnezeu si nu baga deloc in seama puterea lui
Dumnezeu, care se arata in implinirea planurilor Sale. Credinta dimpotriva isi pironeste ochii numai la puterea lui Dumnezeu. De aceea,
credinta castiga biruinta si se bucura de o pace statornica, intrucat se bizuieste pe Dumnezeu si pe credinciosia Lui, care nu da gres; nu se
sprijina deloc pe lucrurile pamantesti si trecatoare, ci pe stanca neclintita a cuvantului vesnic al lui Dumnezeu. Acest cuvant este locul de
adapost sfant si sigur al credintei; si, orice s-ar intampla, adevaratul credincios ramane necurmat in acest loc de adapost.

Jlosif a murit impreuna cu toti fratii lui si cu varsta aceea de oameni”. Dar ce are a face? Poate moartea sa sfarame hotararile Dumnezeului
celui viu? Fireste ca nu. Dumnezeu n-a asteptat decat clipa prielnica, pentru aducerea la indeplinire a planurilor Sale chiar in imprejurarile
cele mai grele.

.Peste Egipt s-a ridicat un nou imparat, care nu cunoscuse pe losif. El a zis poporului sau: ,lata ca poporul copiilor lui Israel este mai mare si
mai puternic decat noi. Veniti sa ne aratam dibacia fata de ei, ca sa nu creasca, pentru ca nu cumva, daca se va intampla un razboi, sa se
uneasca si el cu vrajmasii nostri, sa ne bata si sa iasa apoi din tara” (8-11). lata judecata unui om, cere n-a invatat sa amestece pe
Dumnezeu in viata lui. Un om, care nu este nascut din nou, deci neintors la Dumnezeu, nu poate sa tina seama de Dumnezeu, caci, din clipa
in care este vorba de Dumnezeu, toate planurile lui se spulbera: fara Dumnezeu, planurile si socotelile omului pot parea intelepte, dar, de
indata ce se iveste Dumnezeu printre ele, se da la iveala toata zadarnicia si nebunia lor.

De ce sa dam la o parte pe Dumnezeu din planurile noastre? Nu inseamna asta oare curata necredinta?


https://clickbible.org/post/exod-2831-43-c-h-mackintosh/

Faraon putea sa vada mai dinainte fel de fel de intamplari: cresterea poporului, ivirea vreunui razboi, in care israelitii s-ar uni cu vrajmasii lui
si astfel iesirea lor din tard; putea sa cantareasca toate aceste lucruri cu o patrundere putin obisnuita, dar nici o clipa macar nu i-a trecut prin
minte ca Dumnezeu s-ar putea amesteca in socotelile lui. Daca i-ar fi venit gandul acesta in minte, i-ar fi rasturnat toate planurile si nebunia

lui ar fi fost data de gol.

E bine dar sa fim bine incredintati de adevarul ca planurile omului necredincios inlatura cu desavarsire pe Dumnezeu; ba mai mult, adevarul
si puterea acelor planuri se sprijind tocmai pe aceasta inlaturare. Ivirea lui Dumnezeu da lovitura de moarte indoielii si necredintei. Daca pana
la aratarea lui Dumnezeu, ei pot sa se laude cu dibacia si indemanarea lor, din clipa in care ochiul incepe sa zareasca cea mai mica raza din
stralucirea lui Dumnezeu, masca este data la o parte si ei sunt aratati in toata goliciunea lor.

Cat priveste pe imparatul Egiptului se poate foarte bine zice ca ,era intr-o mare ratacire”, necunoscand nici pe Dumnezeu, nici planurile Lui
(Vezi Marcu 12. 24-25). El nu stia ca, de veacuri, inainte chiar ca sa fi avut suflare de viata, Cuvantul si legamantul lui Dumnezeu, ,aceste
doua lucruri neschimbate”, au chezasuit slobozirea poporului pe care el, Faraon, isi pusese in gand sa-i nimiceasca. Faraon nu cunostea nimic
din toate acestea; toate gandurile si toate planurile lui se sprijineau pe necunoasterea acestui mare adevar, temelia tuturor adevarurilor, si
anume ca este un Dumnezeu. El isi inchipuia, prosteste, ca, prin intelepciunea si puterea lui, el putea impiedeca inmultirea acestui popor,
despre care Dumnezeu spusese: ,Si voi inmulti foarte mult sdmanta ta si anume: ca stelele cerului si ca nisipul de pe tarmul marii” (Geneza
22.17): iata de ce toate planurile si intelepciunea lui nu erau decat nebunie.

Greseala cea mare, in care poate cadea un om, este sa lucreze fara sa tina seama de Dumnezeu. Mai curand sau mai tarziu, gandul lui
Dumnezeu se va arata lamurit si atunci toate planurile si socotelile omului vor fi zadarnicite. Tot ce face omul, fara Dumnezeu, poate tine cel
mult cat va dainui lumea aceasta pamanteascd. Tot ce e omenesc, ori cat s-ar parea de trainic, stralucitor si atragator, e sortit mortii, taranii,
intunericului si linistii mormantului. Toata slava si toata marirea omului vor fi ingropate sub ,bulgarii din vale” (lov 21. 33). Omul poarta pe
fruntea sa pecetea mortii si toate planurile lui se spulberd, pentru cd sunt trecitoare. in schimb, tot cel ce priveste spre Dumnezeu si se
sprijina pe El, ramane in veac. ,Dumnezeule, Tu m-ai invatat din tinerete, si pana acum eu vestesc minunile Tale” (Ps. 72. 17). Cacie o
nebunie pentru slabul muritor sa se impotriveasca Dumnezeului celui Atotputernic si sa aiba indréazneala sa se napusteasca asupra Lui cu
partea cea mai tare a scuturilor lui (lov 15. 26). Stapanul Egiptului ar fi putut mai degraba sa incerce, cu sabia-i in méana, sa opreasca
miscarea apelor marii, decat sa poata crede ca e cu putinta sa impiedece inmultirea acestui popor, care intra in planurile vesnice ale lui
Dumnezeu. Caci, cand ,,a pus peste ei ispravnicei ca sa-i asupreasca prin munci grele” (Verset 11), ,cu cat ii asupreau mai mult, cu atat se
inmultea si crestea” (Verset 12). Asa va fi intotdeauna. ,,Cel ce sade in Ceruri rade, Domnul isi bate joc de ei” (Ps. 2. 4). O necurmata
invalmaseala se asterne peste orice impotrivire a omului si a diavolului. Aceasta incredintare da liniste inimii in aceasta lume, unde totul e
atat de potrivnic lui Dumnezeu si credintei. Daca n-am avea deplina incredintare ca ,omul lauda pe Dumnezeu, chiar si in mania Lui” (Ps. 76.
10), ne-am fi abatut in fata imprejurarilor si a inrauririlor in care ne gasim in mijlocul acestei lumi. Dar, fie Domnul laudat, pentru ca noi nu ne
uitam la lucrurile care se vad, ci la cele ce nu se vad; ,,caci lucrurile care se vad sunt trecatoare, pe cand cele ce nu se vad sunt vesnice” (2
Cor. 4. 18). Cu aceasta incredintare, putem foarte bine sa spunem: , Taci inaintea Domnului si nadajduieste in El. Nu te méania pe cel ce
izbuteste Tn umbletele lui, pe omul care isi vede implinirea planurilor lui rele” (Ps. 37. 7). Adevarul acestor cuvinte se arata limpede in Istoria
poporului evreu atat in ceea ce priveste pe cei asupriti cat si pe cel ce asupreste. Daca Israel s-ar fi uitat la lucrurile ,care se vad”, ce ar fi
vazut oare? Mania lui Faraon, pe ispravnicei, o munca aspra, o robie amara, moloz si caramizi. Dar care erau oare ,lucrurile care nu se

vad”? Planul vesnic al lui Dumnezeu, fagaduinta Lui neclintita, zorile apropiate ale zilei de scapare, ,stalpul de foc” al izbavirii Dumnezeului
celui viu. Ce minunat lucru! Numai credinta poate sa-I patrunda, dupa cum si un biet israelit asuprit numai prin credinta putea sa-si intoarca
privirile de la cuptoarele care fumegau ale Egiptului, si sa le indrepte spre campiile verzi si viile pline de rod bogat ale Canaanului. Numai
credinta era in stare sa recunoasca tinta planului si bunatatea deosebita a Cerului, in acesti robi apasati si supusi asprei munci a facerii
caramizilor in Egipt.

Cum era atunci, tot asa este si acum: ,,Pentru ca umblam prin credinta, nu prin vedere” (2 Cor. 5. 7). ,,Si ce vom fi nu s-a aratat inca” (1loan
3. 2). Noi suntem aici ,acasa in trup, dar pribegim departe de Domnul” (2 Cor. 5. 6). Daca, de fapt, suntem in Egipt cu trupul, cu duhul
suntem n Canaanul ceresc. Credinta pune sufletul in puterea lucrurilor ceresti si nevazute, dandu-i astfel putinta sa se ridice mai presus de
tot ce este pe pamant, unde stapaneste intunericul mortii. De am avea si noi credinta aceea de copil, care sa se aseze aproape de izvoarele
curate si vesnice ale adevarului, si sa se adape din apele lor racoritoare, care intaresc sufletul apasat si dau omului celui nou puterea
necesara, ca sa poata inainta in drumul spre Cer!

Cele din urma versete ale acestui capitol ne arata purtarea Sifrei si Puei, femei care s-au temut de Dumnezeu: o lectie plina de invataminte.
Infruntdnd mania lui Faraon, cele doud femei n-au voit sa asculte de porunca lui ,si Dumnezeu a ficut s& le meargd bine casele”. ,Voi cinsti
pe cine ma cinsteste; dar cei ce dispretuiesc vor fi dispretuiti” (I Samuel 2. 30). Sa ne aducem aminte totdeauna ca trebuie sa facem voia
Domnului in toate Tmprejurarile!

Aceasta parte din Exod este plina de adevaruri dumnezeiesti de cea mai mare insemnatate. Aceste adevaruri se pot imparti in trei parti mai
de seama: puterea Satanei, puterea lui Dumnezeu si puterea credintei. in cel din urmé& verset din capitolul 1 al Exodului, citim: ,Atunci Faraon
a dat urmatoarea porunca la tot poporul lui: ,,Sa aruncati in rau pe orice baiat care se va naste si sa lasati pe toate fetele sa traiasca”. lata
puterea Satanei! Raul era locul mortii, si, prin moarte, vrdjmasul ciuta s& zadarniceasca planul lui Dumnezeu. In toate vremurile, sarpele a
vegheat, cu o privire vicleana, asupra uneltelor de care voia sa se slujeasca Dumnezeu pentru implinirea planurilor Sale de indurare. Ce
altceva vedem in capitolul 4 din Geneza, decat ca sarpele vegheaza asupra lui Abel, vasul ales de Dumnezeu, si se straduieste sa-I
nimiceasca prin moarte.

in istoria lui losif din Genez& 37, vedem pe vrdjmas la lucru, cdutdnd s& omoare pe omul ales de Dumnezeu pentru implinirea planurilor Sale.
Acelasi lucru il vedem Tn nimicirea ,semintei imparatesti” (2 Cron. 22), a pruncilor din Betleem (Matei 2), in moartea lui Hristos (Matei 27):
peste tot, vrajmasul a cautat sa curme, cu ajutorul mortii, mersul lucrarii dumnezeiesti. Dar, slava Domnului, ca, dincolo de moarte, mai este
ceva. Toata intinderea acestei lucrari a lui Dumnezeu, cat timp este in legatura cu mantuirea, se afla dincolo de marginile taramului mortii.
Dumnezeu incepe sa se arate tocmai cand Satana si-a istovit toata puterea. Mormantul este sfarsitul lucrarii Satanei; dar de acolo incepe
lucrarea lui Dumnezeu. Stralucit adevar! Satana are puterea mortii, dar Dumnezeu este Dumnezeul celor vii si El da o viata, care este mai
presus de loviturile si puterea mortii, o viata de care Satana nu se poate atinge. Credinciosul gaseste astfel o dulce mangaiere in mijlocul unei



privelisti, unde domneste moartea; el priveste fara teama pe Satana in desfasurarea intregii sale puteri, caci se bizuie cu incredere pe
puternica mijlocire a lui Dumnezeu in inviere. El se opreste in fata mormantului ce se inchide peste o fiinta iubita si primeste din gura Celui ce
este ,invierea si viata” siguranta fericitd a unei nemuriri slavite. Stiind ca Dumnezeu este mai puternic decat Satana, el poate sa astepte in
pace aratarea deplind o acestei puteri a lui Dumnezeu si astfel sa gdseasca biruinta si pacea trainica pe care o da aceasta putere. Cele dintai
versete ale acestui capitol ne infatiseaza o pilda frumoasa de aceasta putere a credintei. ,Un om din casa lui Levi luase de nevasta pe o fata
a lui Levi. Femeia aceasta a ramas insarcinata si a nascut un fiu. A vazut ca este frumos, si I-a ascuns trei luni. Nemaiputand sa-l ascunda, a
luat un sicrias de papura, pe care |-a uns cu lut si cu smoala; a pus copilul in el si |-a asezat intre trestii, pe malul raului. Sora copilului
pandea, la o departare oarecare, ca sa vada ce are sa i se intample” (vers. 1-4). Oricum ar fi privitd, aceasta intamplare este de mare
insemnatate. Vedem aici credinta biruind asupra inrauririi firii si mortii, dand astfel Dumnezeului invierii putinta de a lucra in imprejurari cu
totul prielnice. Fara indoiala ca si puterea vrajmasului se arata si ea destul de lamurit prin faptul ca si copilul se gasea in primejdie de moarte.
Pe langa aceasta, o sulita strapunge inima mamei, cand isi vede copilasul mult iubit culcat astfel ca intr-un mormant. Dar, chiar daca Satana
era la lucru si daca firea pamanteasca plangea, Acela care da viata celor morti era in spatele norului intunecat, si credinta 1l vedea luminand,
cu razele sale stralucitoare si datatoare de viata, partea cerului acoperit de nor. ,Prin credinta a fost ascuns Moise trei luni de parintii lui,
cand s-a nascut, pentru ca vedeau ca era frumos copilul, si nu s-au lasat inspdimantati de porunca imparatului” (Evr. 11. 23).

Prin tot ce a facut aceasta aleasa fiica a lui Levi, ne da o lectie sfanta. ,Sicriasul de papura uns cu smoala” ne arata increderea pe care o
avea aceasta femeie ca era ceva care, ca si odinioara pentru Noe, ,propavaduitorul neprihanirii”, putea sa adaposteasca pe acest , copil
frumos” de apele mortii. Nu cumva sicriasul de papura era numai o nascocire omeneasca pornita din inclinarea fireasca a omului de a se
apara, sau nascocirea pornita din inima de mama care mai tragea nadejde sa-si smulga comoara din mainile nemiloase ale mortii prin apa?
Sau este mai degraba rodul credintei, care I-a alcatuit, pentru ca sa fie un vas al indurarii, care sa duca nevatamat ,un copil frumos”, pe
deasupra apelor posomorite ale mortii, pana acolo unde randuise hotararea nestramutata a Dumnezeului celui viu? Daca luam bine seama la
fiica lui Levi, aplecata peste ,acest sicrias de papura” pe care-l facuse credinta ei, punandu-si copilul induntru, mama lui Moise ni se
infatiseaza ca o icoana a credintei, care se ridica plina de indrazneald cu mult mai sus de acest pamant, de moarte si de jale, strapunge cu
privirea ei de vultur norii intunecati ce se ingramadesc imprejurul unui mormant, si vede pe Dumnezeul Tnvierii intr-un loc, unde nici o
sageata a mortii nu poate sa ajunga, desfasurandu-si hotararile Sale vesnice. Stand pe ,Stanca veacurilor”, ea este sigura de biruinta cea
sfanta, Tn timp ce valurile mortii Ti vuiesc la picioare. Ce pret mai putea sa aiba oare ,,porunca imparatului” pentru un suflet plin de adevar?
Ce Insemnatate mai putea sa aiba aceasta porunca pentru aceea care putea sa stea linistita langa sicriasul ei de papura, privind moartea in
fata? Duhul Sfant ne invata: ,Prin credinta parintii lui Moise nu s-au lasat inspaimantati de porunca imparatului” (Evr. 11. 23). Sufletul, care
stie cat de putin ce inseamna legatura cu Dumnezeul care invie mortii, n-are nici o teama, ci poate sa imprumute graiul biruitor al apostolului
(1 Cor. 15. 55-57) si sa zica; ,Unde iti este biruinta, moarte? Unde iti este boldul, moarte? Boldul mortii este pacatul; si puterea pacatului este
Legea. Dar, multumiri fie aduse lui Dumnezeu, care ne da biruinta prin Domnul nostru Isus Hristos!” El poate sa rosteasca aceste cuvinte de
biruinta peste mucenicul Abel, peste losif in groapa, peste Moise in sicriasul sau de papura, peste semintia imparateasca nimicita de mana
Ataliei; peste pruncii din Betleem, ucisi din porunca cumplitului Irod; si, pe deasupra tuturor, el poate sa le rosteasca peste mormantul
Capeteniei mantuirii noastre. Dar poate ca unii nu pricep bine lucrarea credintei in alcatuirea sicriasului de papurd. Cei mai multi poate ca nu
sunt in stare sa mearga mai departe decat sora lui Moise, care ,,pandea la o departare oarecare, ca sa vada ce are sa i se intample. Fara
indoiald ca ,sora” nu era la inaltimea ,mamei”, in ceea ce priveste ,masura credintei”. Era in ea, fara indoiala, acel interes adanc, acea
dragoste adevarata pe care o vedem in ,Maria Magdalena si cealalta Marie, stand in fata mormantului” (Matei 27. 61). Dar infaptuitorul
,Sicriasului” era ceva mai presus de interes sau dragoste. Este drept ca mama lui nu sedea nici macar ,la o departare oarecare, ca sa vada
ce are sa se intample copilului”. Dar asta nu insemna deloc nepasare, cum vor sa creada cei mai multi, ci iTnsemna adevarata tarie de
credinta. Daca dragostea ei fireasca n-o mana in apropierea mortii copilului ei, puterea credintei daduse totusi mamei lui Moise sa
savarseasca, in fata Dumnezeului invierii, o lucrare cu mult mai insemnata. Credinta ei o facuse sa se bizuie numai pe Dumnezeu, care se Si
arata indata intr-un chip cu totul stralucit. ,Fata lui Faraon s-a pogorat la rau sa se scalde; si cele ce o insoteau se plimbau pe marginea
raului. Ea a zarit sicriasul in mijlocul trestiilor, si a trimes pe roaba ei sa-l ia. La deschis si a vazut copilul: era un baietas care plangea. I-a fost
mila de el, si a zis: ,,Este un copil de-al Evreilor” (vers. 5-6) Raspunsul lui Dumnezeu incepe sa fie prins de urechea credintei, prin cele mai
duioase soapte. Dumnezeu era la lucru. Necredinciosul si cel fara Dumnezeu poate sa rada, cand aude asa ceva, caci si credinta rade, dar cu
altfel de ras. Rasul celor dintai este rasul rece si batjocoritor fata de amestecul lui Dumnezeu intr-un lucru asa de putin insemnat, ca acela al
plimbarii unei fete de Imparat; rasul credintei este un ras de bucurie, la gandul ca Dumnezeu este in tot ce se intampla. Si, daca mijlocirea lui
Dumnezeu s-a aratat vreodata mai luminos in ceva, o vedem negresit in aceasta plimbare a fiicei lui Faraon, cu toate ca ea nu stia nimic.

Una din cele mai placute indeletniciri ale unui suflet ndscut din nou este urmarirea amestecului lui Dumnezeu n imprejurari si intamplari, in
care un om firesc nu vede decat un noroc orb sau o soarta nemiloasa. Cateodata se intampld ca lucrul cel mai insemnat ajunge un inel de
capetenie intr-un sir de imprejurari, pe care Dumnezeul cel Atotputernic le intrebuinteaza in desfasurarea planurilor Sale minunate. Astfel, de
pilda, in capitolul 6 din cartea Esterei, versetul 1, se vede un imparat pagan, trecand o noapte fara sa poata dormi; fara indoiald, un lucru
destul de obisnuit pentru el si pentru multi altii; si, cu toate acestea, chiar aceasta imprejurare ajunge un inel insemnat in lungul sir de
intdmplari dumnezeiesti, pe care il vedem sfarsindu-se prin minunata izbavire a semintei asuprite a lui Israel. Tot asa si cu fiica lui Faraon in
plimbarea ei pe malul raului. Nici prin gand nu-i trece ca si ea va lua parte la implinirea planurilor ,Domnului Dumnezeului Evreilor!” Cat de
putin se gandea ea ca acest copil, care plangea in sicriasul de papura, era unealta aleasa de Dumnezeu sa zdruncine Egiptul pana in temelii!
Cu toate acestea, asa a fost. Si astfel se adevereste ce zice psalmistul: ,,Omul Te lauda chiar si in mania lui, cand te imbraci cu toata urgia
Ta"” (Ps. 76. 10).

L»Atunci sora copilului a zis fetei lui Faraon: ,Sa ma duc sa-ti chem o doica dintre femeile Evreilor, ca sa-ti alapteze copilul”? ,Du-te”, i-a
raspuns fata lui Faraon, Si fata s-a dus si a chemat pe mama copilului. fata lui Faraon i-a zis: ,la copilul acesta, alapteaza-mi-l, si iti voi plati”.
Femeia a luat copilul si I-a alaptat. Copilul a crescut, si ea I-a adus fetei lui Faraon; si el i-a fost fiu, i-a pus numele Moise (scos), ,caci”, a zis
ea, ,l-am scos din ape” (Cap. 2. 7-10). Aici isi gaseste intreaga rasplatire credinta mamei lui Moise. Satana este zdrobit si intelepciunea
minunata a lui Dumnezeu este aratata. Cine si-ar fi inchipuit ca acela care zisese: ,Daca este baiat, sa-l omorati” si inca: ,Sa aruncati in rau
pe orice baiat care se va naste”, sa aiba la curtea sa pe unul din acesti baieti, si inca un astfel de ,baiat”! Dracul a fost biruit prin insesi
armele lui, intrucat Faraon, de care voia sa se slujeasca Satana pentru nimicirea planurilor lui Dumnezeu, a fost intrebuintat de Dumnezeu
pentru hranirea si cresterea acestui Moise, care trebuia s3 fie unealta lui Dumnezeu ca s& zdrobeasca puterea Satanei. intr-adevar, ,minunat
este planul Lui, si mare este intelepciunea Lui” (Isa. 28. 29). Sa ne incredem in El cu mai multa tarie; si atunci cararea noastra va fi mai
fericita si marturia noastra pentru Ei mai puternica si mai plina de rod.



Cand ne gandim putin mai adanc la istoria lui Moise, trebuie sa privim pe acest mare slujitor al lui Dumnezeu si in ce-l priveste pe el personal,
cat si in ce are sa ne spuna el ca icoana preinchipuitoare. in ce priveste viata personal3 a lui Moise, sunt multe lucruri pe care le putem invata
pentru noi. Dumnezeu a trebuit nu numai sa-l ridice sa fie povatuitorul poporului sau, dar sa-l si creasca intr-un fel sau altul, vreme de
aproape optzeci de ani: mai intai in casa lui Faraon, apoi ,dincolo de pustie” (cap. 3. 1). Pentru mintea noastra marginita, optzeci de ani se
pare cam mult pentru cresterea unui slujitor al lui Dumnezeu. Dar gandurile lui Dumnezeu nu sunt gandurile noastre. Dumnezeu stia ca
acesti de doua ori ,,patruzeci de ani” erau trebuinciosi pregatirii acestui vas ales de El. Cand Dumnezeu face pregatirea cuiva, o face intr-un
fel vrednic de El insusi si de slujba Lui sfanta. Slujitorul lui Hristos trebuie sa invete mai mult decat o lectie: el trebuie se treaca prin incercari
mai multe si sa treaca prin multe lupte in ascuns, inainte de a fi cu adevarat destoinic pentru lucru. Omului firesc nu-i place acest lucru; lui
i-ar placea mai bine sa lucreze in public decat sa invete in taina; i-ar placea mai mult sa fie plin de slava oamenilor, decat sa fie supus sub
mana lui Dumnezeu. Dar noi trebuie sa urmam calea lui Dumnezeu.

Firea veche poate sa fie greu lovita pe campul de lupta; Dumnezeu insa n-are ce-i face: ea trebuie rasturnata, nimicita, data la o parte. Locul
ce i se cuvine este moartea. Si daca vrea sa lucreze, Dumnezeu, in credinciosia si in desavarsita lui intelepciune, va potrivi totul in asa fel, ca
urmarea acestei lucrari a firii vechi sa fie nimicita cu desavarsire. Dumnezeu stie ce trebuie facut cu firea veche. El stie unde trebuie pusa,
cum si locul unde trebuie tinutd. Faca Domnul ca sa putem patrunde cat mai adanc in gandurile Lui, cu privire la ,eul nostru” si tot ce este in
legatura cu el; caci, numai in felul acesta, vom fi paziti mai usor de pacat, drumul vietii noastre sufletesti va fi mai sigur si din zi in zi mai larg,
iar duhul nostru mai linistit si lucrul nostru cu urmari mai bune.

.in vremea aceea, Moise, crescand mare, a iesit pe la fratii sai, si a fost martor la muncile lor grele. A vazut pe un Egiptean, care batea pe un
evreu, unul dintre fratii lui. S-a uitat in toate partile si, vazand ca nu este nimeni, a omorat pe Egiptean si |-a ascuns in nisip” (verset. 11, 12).
Aici Moise arata ravna pentru fratii sai, dar o ravna ,lipsita de pricepere” (Rom. 10. 2). Timpul hotarat pentru judecata Egiptului si slobozirea
lui Israel nu sosise inca, si slujitorul intelept asteapta totdeauna vremea lui Dumnezeu. Moise, cand s-a facut mare, ,a invatat toata
intelepciunea Egitenilor” mai mult chiar, ,.el credea ca fratii lui vor pricepe ca Dumnezeu prin mana lui le va da izbavirea” (Fapte. 7. 22-28).
Toate acestea erau adevarate. Totusi este limpede ca Moise a lucrat nainte de vreme. Si atunci caderea este aproape. Ba mai mult: cand faci
un lucru fnainte de vremea hotarata de Dumnezeu, incepi sa sovai si sa-ti pierzi pacea si slobozenia. Moise ,s-a uitat in toate partile.” Cand
lucrezi cu Dumnezeu si pentru Dumnezeu, care randuieste si cele mai marunte intamplari ale lucrului, nu e nevoie sa te mai uiti in toate
partile. Daca timpul hotarat cu adevarat de Dumnezeu, ar fi fost atunci, daca Moise ar fi avut incredintarea ca primise de la Dumnezeu
insarcinarea sa aduca la indeplinire judecata asupra Egipteanului, si daca ar fi fost incredintat ca Dumnezeu era cu el, nu s-ar mai ,fi uitat in
toate partile”.

Fapta lui Moise, cu privire la Egiptean, cuprinde o lectie de mare folos, pentru orice slujitor al lui Dumnezeu. Doua intelesuri se desprind din
aceasta fapta: teama de mania omului si nadejdea dea castiga bunavointa omului. Dar un adevarat slujitor al lui Dumnezeu nu trebuie sa se
nelinisteasca, nici de una, nici de alta. Ce pret poate sa aiba mania sau bundvointa unui sarman muritor, pentru cel care este imbracat cu o
insarcinare dumnezeiasca si are de partea lui pe Dumnezeu? Pentru un astfel de om, ele au mai putin pret, decat praful marunt care se
lipeste de o balanta. ,Nu ti-am dat eu oare porunca aceasta: intareste-te si imbarbateaza-te? Nu te inspaimanta si nu te ingrozi, caci Domnul
Dumnezeul tau este cu tine in tot ce vei face” (losua 1. 9.) ,,Dar tu incinge-ti coapsele, scoala-te si spune-le tot ce-ti voi porunci. Nu tremura
inaintea lor, ca nu cumva sa te fac sa tremuri inaintea lor. lata ca in ziua aceasta te fac o cetate intaritd, un stalp de fier si un zid de arama,
impotriva intregii tari, impotriva imparatilor lui luda, impotriva capeteniilor lui, impotriva preotilor lui si impotriva poporului tarii. Ei vor lupta
fmpotriva ta, dar nu te vor birui; caci Eu sunt cu tine, ca sa te scap, zice Domnul” (ler. 1. 17-19).

Stand pe aceasta temelie tare, slujitorul lui Hristos nu se mai uita ,in toate partile” el lucreaza dupa sfatul intelepciunii dumnezeiesti: ,Ochii
tai s priveasca drept si pleoapele sa caute drept inaintea ta” (Prov. 4. 25). intelepciunea dumnezeiasca ne indeamna si privim totdeauna in
sus si Thainte. Sa fim incredintati ca este ceva rau in noi si nu suntem pe adevaratul drum al slujbei lui Dumnezeu, cand privim Tmprejurul
nostru fie ca sa ocolim privirea indarjita a unui muritor, fie ca sa vedem zambetul incuviintarii lui. Atunci n-avem deplina incredintare ca
insarcinarea noastra este imbracata cu putere de sus si ca avem de partea noastra pe Dumnezeu, lucruri care, amandoua, sunt foarte
trebuincioase oricarui slujitor ai lui Dumnezeu. Este adevarat ca multi crestini, fie dintr-o adanca nestiinta, fie printr-o incredere prea mare in
ei insisi, intra intr-un camp de lucru pentru care Dumnezeu nu-i hotarase de loc si deci nu-i chemase acolo; mai mult, acesti crestini arata un
sange rece si o stapanire de ei insisi foarte mare, starnind uimirea celor ce sunt in stare sa judece cu nepartinire darurile si vrednicia lor. Dar
curand, curand, aceasta frumusete paruta se duce si, in locul ei se arata adevarul adevarat ca nimic nu poate sa scape cu adevarat pe un om
de slabiciunea privirii ,,in toate partile”, daca nu are incredintarea deplina a unei insarcinari din partea lui Dumnezeu si a starii lui de fata.
Cine are aceste doua lucruri a scapat in totul de Tnrauririle omenesti, el nu mai atarna de oameni. Si nimeni nu este in stare sa slujeasca
altora, daca atarna de ei; dar cine isi cunoaste adevarata insarcinare hotarata de Dumnezeu, poate sa se plece ca sa spele picioarele fratilor
sai.

Daca ne intoarcem acum privirile de la om, si le indreptam spre singurul si adevaratul Slujitor credincios, nu-l vom vedea ,uitandu-se in toate
partile”, pentru ca ochii Lui nu se opreau niciodata asupra oamenilor, ci totdeauna asupra lui Dumnezeu. Isus nu se temea de mania
oamenilor, nici nu cauta bundvointa lor. El n-a deschis niciodata gura ca sa castige bunavointa multimii; nici nu s-a ferit vreodata de adevar
din pricina vorbirii lor de rau: iata pentru ce toate cuvintele Lui si toate lucrarile Lui purtau pecetea inaltimii si a tariei sfinte. El este singurul
despre care se poate spune cu adevarat: ,,Frunzele lui nu se vestejesc; si tot ce incepe duce la bun sfarsit” (Ps. 1. 3). Tot ce facea se intorcea
in castig, pentru ca El facea toate pentru Dumnezeu. Toate faptele Lui, cuvintele, miscarile, privirile si gandurile Lui, semanau cu niste flori
frumoase stranse ca sa faca bucurie inimii lui Dumnezeu, prin mireasma lor. Stia foarte bine care avea sa fie urmarea lucrarii Sale, pentru ca
El lucra totdeauna impreuna cu Dumnezeu si pentru Dumnezeu, intr-o deplina intelegere a gandurilor Lui. Niciodata vointa Lui, oricat de
desavarsit dumnezeiasca ar fi fost, nu se amesteca cu ce ar fi putut sa faca pe pamant, ca om. El a putut sa spuna: ,,M-am coborat din Cer, ca
sa fac nu voia Mea, ci voia Celui ce M-a trimes” (loan 6. 38). lata pentru ce isi dadea rodul ,la vremea sa”, facea totdeauna lucrurile care
placeau Tatalui (loan 8. 29), si prin urmare n-avea de ce ,sa se teama” sau sa ,priveasca
in toate partile”.

<

niciodata, nici nu simtea trebuinta sa , se cdiasca

Din acest punct de vedere, ca si din ori care altul, fericitul invatator, infatiseaza o deosebire izbitoare, cu cei mai credinciosi si mai alesi
slujitori ai Sai. Moise chiar ,s-a temut” si lui Pavel ,i-a parut rau” (Verset 1 si 2 Cor. 7. 8). Domnul Isus, n-a facut niciodata nici una, nici alta;
El nu s-a intors niciodatd fnapoi din drumul Sau, nu si-a luat niciodata fnapoi cuvantul apus, nici nu si-a indreptat gandirea. in El totul era



desavarsit, totul era ,rod la vreme potrivita”. Raul vietii Lui sfinte si ceresti, curgea inainte, linistit si fara abatere. Vointa Lui era cu totul
supusa. Oamenii cei mai buni si cei mal credinciosi fac greseli; dar, cu cat putem, prin har, sa ne ucidem vointa noastra, cu atat vom gresi
mai putin. Este o fericire sa mergi pe drumul credintei si al supunerii neprefacute catre Hristos.

Astfel mergea Moise. El era un om credincios, un om care se adapa si se patrundea de duhul Stapanului sau si mergea pe urmele Sale, cu o
tarie si o hotarare minunata. E drept ca el a inceput sa lucreze la judecarea Egiptului si slobozirea poporului Israel cu 40 ani mai devreme
decat hotaréase Dumnezeu. Cu toate acestea nu vedem amintindu-se deloc acest fapt, in talmacirea insuflata pe care o gasim in cap. 11 din
epistola catre Evrei, unde nu este vorba decat de temelia dumnezeiasca, pe care de obicei se sprijinea el in mersul lui. ,,Prin credinta Moise,
cand s-a facut mare, n-a vrut sa fie numit fiul fiicei lui Faraon, ci a vrut mai bine sa sufere impreuna cu poporul lui Dumnezeu, decat sa se
bucure de placerile de o clipa ale pacatului. El socotea ocara lui Hristos ca o mai mare bogatie decat comorile Egiptului, pentru ca avea ochii
pironiti spre rasplatire. Prin credinta a parasit el Egiptul, fara sa se teama de urgia imparatului; pentru ca a ramas neclintit, ca si cum ar fi
vazut pe Cel ce este nevazut” (Evr. 11. 24-27).

lata cum aici purtarea lui Moise ni se infatiseaza ca fara prihana. Asa a scris totdeauna Duhul Sfant istoria celor dupa voia lui Dumnezeu din
Vechiul Testament. Cand scrie istoria unui om, il arata asa cum este, cu toate scaderile si cu toate greselile lui; dar, In Noul Testament, cand
talmaceste aceasta istorie, se margineste sa ne arate numai temelia si lucrarea pe aceasta temelie a aceluiasi om.

Astfel, cu toate ca se spusese Tn Exod ca: ,,Moise s-a uitat in toate partile”, ca ,lui Moise i-a fost teama” si ca si-a zis: ,Nu mai incape indoiala
ca faptul este cunoscut” si, in sfarsit, ca ,Moise a fugit dinaintea lui Faraon”, in capitolul 11 din epistola catre Evrei, citim ca Moise a mers
Lprin credinta”, ,ca el nu se temea de mania imparatului”, ca ,,a rdmas neclintit, ca si cum ar fi vazut pe Cel ce este nevazut”.

Tot asa va fi in curénd, cand va veni Domnul ,care va scoate la lumina lucrurile ascunse in intuneric si va descoperi gandurile inimilor. Atunci
fiecare isi va capaté lauda de la Dumnezeu” (1 Cor. 4. 5). in aceste cuvinte se g&seste un adevar plin de mangaiere si de mare pret, pentru
ori ce suflet drept si pentru ori ce inima credincioasa. Inima face multe planuri, dar, din deosebite pricini, mana nu le poate aduce la
indeplinire; toate aceste hotarari vor fi ,scoase la lumina”, cand ,va veni Domnul.” Binecuvantat sa fie harul care ne a dat aceasta
incredintare! Gandurile pline de iubire ale unei inimi predate Lui au cu mult mai mult pret Thaintea lut Hristos, decat cele mai desavarsite
fapte din afara. Faptele pot straluci in ochii oamenilor, si pot fi vazute; dar gandurile inimii nu le stie decat Isus si ele vor fi date la iveala
inaintea lui Dumnezeu si a sfintilor Sai ingeri. Faca Domnul ca inimile tuturor slujitorilor lui Hristos sa fie pline numai de fiinta Sa si privirea lor
sa fie cu tarie atintita asupra intoarcerii Lui!

Cercetand viata lui Moise, vedem ca credinta la facut sa mearga pe un drum cu totul potrivnic drumului obisnuit firii pamantesti, facandu-i nu
numai sa dispretuiasca toate placerile, toate ispitele si toata cinstea de la curtea lui Faraon, dar sa si pardaseasca un camp de lucru foarte
folositor dupa parerea omului. Judecata omeneasca l-ar fi dus pe un drum cu totul altul; I-ar fi manat sa se foloseasca mai curand de
inraurirea sa la curtea lui Faraon ca sa vina in ajutorul poporului lui Dumnezeu si sa lucreze spre binele acestui popor, decat sa sufere
ifmpreuna cu el. Dupa judecata omeneasca, s-ar parea ca Dumnezeu a deschis lui Moise un camp de lucru intins si foarte insemnat; si, in
sfarsit, dacd mana lui Dumnezeu a asezat pe fatd pe cineva intr-o stare cu totul deosebits de altii, a facut-o cu Moise. in adevér, scoaterea lui
Moise din apa si cresterea lui pana la varsta de 40 ani (Fapt. Ap. 7. 25) n-a fost facuta decat printr-o pronie minunata si printr-o inlantuire de
imprejurari de nepatruns, care aratau mana Celui Atotputernic, pe care nici o minte omeneasca n-ar fi fost in stare sa le imbine. Asa ca
parasirea situatiei sale cu alta si a inrauririi pe care i-o dadea aceasta situatie, nu putea sa fie infatisata lui Moise, decat ca urmarea unei
ravne rau inteleasa.

Astfel judeca sarmana noastra minte oarba; dar credinta gandeste altfel: caci firea pamanteasca si credinta sunt totdeauna potrivnice una
alteia. Ele nu pot sa se Inteleaga nici macar asupra unui singur punct; si poate ca nu este nimic asupra caruia ele sa se deosebeasca mai mult
decat asupra asa zisei ,calauziri dumnezeiesti”. Firea pamanteasca va infatisa totdeauna aceste calduziri ca indreptatiri, pentru ca sa se lase
sa mearga potrivit aplecarilor ei; in timp ce credinta le va socoti ca fot atatea prilejuri de lepadare de sine. lona putuse vedea, in intalnirea
unui vas care mergea la Tarsis, o calduzire foarte sigura a lui Dumnezeu; in timp ce, de fapt, a fost o usa prin care el se abatea din drumul
supunerii.

Fara indoiala, este un dar deosebit pentru un crestin sa vada mana si sa auda glasul Tatalui Sau in toate imprejurarile. Dar crestinul, care se
lasa calauzit de ,imprejurari”, seamana cu o corabie pe mare, fara busola si fara carmaci: este lasat in voia furiei valurilor si a vanturilor. O
fagaduinta a lui Dumnezeu pentru copilul Sau este: ,Eu, zice Domnul, te voi invata si-ti voi arata calea pe care trebuie sa urmezi” (Ps. 32. 8);
si cuvantul Sau de instiintare este: ,Nu fiti ca un cal sau ca un catar fara pricepere pe care {i strunesti cu un frau si o zabala, cu care-i legi, ca
sa nu se apropie de tine” (Ps. 32. 9). Asa ca este mult mai bine sa fim calauziti de ochiul Tatalui nostru decat de zabala si fraul imprejurarilor.
Si trebuie sa luam seama bine de tot la imprejurari, fiindca, de obicei, cei mai multi nu socotesc prin ,Pronia cereasca” decat inraurirea
fmprejurarilor.

Puterea credintei se arata tocmai in pardsirea cu desavarsire a acestor inchipuite calduziri dumnezeiesti. Tot asa a fost si cu Moise. ,,Prin
credintd, Moise, cand s-a facut mare, n-a vrut sa fie numit fiul fiicei lui Faraon” si ,prin credinta a parasit el Egiptul”. Daca el ar fi judecat
omeneste, ar fi socotit vrednicia de la curtea lui Faraon ca un dar hotarat din partea lui Dumnezeu si ar fi ramas acolo, unde se parea ca
mana lui Dumnezeu i-a pregatit un camp intins de lucru. Dar el umbla prin credintd si nu se lua dupa socoteala lui fireasca, ci a parasit totul.
Ce frumoasa pilda de urmat!

Si bagati bine de seama ca Moise socotea, ca 0 mai mare bogatie decat toate comorile Egiptului” nu numai ocara pentru Hristos, ci chiar,
,ocara lui Hristos”. ,Ocarile celor ce Te ocarasc pe Tine, cad asupra mea” (Ps. 69. 9). Domnul Isus, prin indurarea lui desavarsita, S-a facut
una cu poporul sau. Parasind sanul Tatalui si, Idsand toata slava cu care era imbracat, s-a coborat din cer; s-a asezat in locul poporului Sau; a
luat asupra Lui pacatele a lor Sai si a primit pedeapsa cuvenita lor, pe lemnul blestemat. Asa a fost supunerea Sa de buna voie; El nu s-a
marginit numai sa lucreze pentru noi, ci S-a facut una cu noi, scapandu-ne astfel de tot ce putea sa fie impotriva noastra.

lata dar cum Moise, in dragostea lui, era o icoana preinchipuitoare a lui Hristos, in lucrarea Lui pentru poporul lui Dumnezeu. la mijlocul
stralucirii de la curtea lui Faraon, unde ,placerile pacatului” si ,,bogatiile Egiptului” erau din belsug, Moise ar fi putut, daca ar fi voit, sa se
bucure nespus de mult; ar fi putut sa traiasca si sa moara in belsug si sa mearga astfel pe un drum, luminat, de la inceput si pana la sfarsit,



de soarele ocrotirii imparateste. Purtarea aceasta insa n-ar fi mai insemnat si nici n-ar mai fi fost o icoana preinchipuitoare a lui Hristos. Din
locul inalt pe care sedea, Moise a vazut pe fratii sai, incovoiati sub greutatea sarcinilor apasatoare care erau peste ei, si, prin credinta, el a
inteles ca locul sau era cu ei. Da, ca ei, in ocara lor, in robia lor, in intristarea si injosirea lor. Daca n-ar fi fost miscat decat de un simtamant
de bunavointa, de binefacere, sau de dragoste pentru poporul sau, el s-ar fi folosit de Tnraurirea ce o avea la cartea lui Faraon, spre binele
fratilor sai; el ar fi ajuns poate sa castige de la Faraon usurarea greutatilor ce apasau pe fratii sai si sa le faca viata mai usoara prin
ingaduintele dobandite de la imparat prin mijlocirea lui; dar, pe o astfel de cale, nu va merge niciodata vreun om care este cat de putin in
legatura cu Hristos, caci niciodata nu va fi multumit pe aceasta cale. Si, prin harul Domnului, asa era Moise. lata pentru ce, cu toata puterea
si iubirea, el se arunca, trup, suflet si duh, in mijlocul fratilor sai apasati ,,vrand mai bine sa sufere impreuna cu poporul lui Dumnezeu”. Si mai
mult: Moise lucreaza astfel prin credinta”.

la seama bine, draga cititor: nu trebuie sa ne multumim numai sa dorim binele copiilor lui Dumnezeu, sa vorbim bine despre ei; sau chiar sa
lucram pentru ei, ci mai trebuie sa fim totului tot una cu ei, ori cat de dispretuiti si batjocoriti ar fi. Un suflet ales si binevoitor poate sa
gaseasca o bucurie deosebita in a apara crestinismul; dar asta e cu totul altceva decat a fi una cu crestinii si a suferi toate impreuna cu
Hristos. Una este sa fii un aparator si alta este sa fii un mucenic; aceste doua lucruri sunt cu totul deosebite unul de altul de la un capat pana
la celalalt capat al Sfintei Scripturi. ,Obadia se temea mult de Domnul” (1 impérati 18. 3, 4), dar llie a fost un martor pentru Domnul. Dariu
tinea asa de mult la Daniel, ca, din pricina lui, n-a dormit toata noaptea; dar, in aceeasi noapte, Daniel a stat in groapa cu lei, ca martor al
adevarului (Dan. 6. 18). Nicodim a pus o vorba pentru Hristos, dar o cunoastere mai adanca a fnvatatorului I-ar fi facut ca sa fie una cu El.

Aceste lucruri sunt foarte practice. Domnul Isus n-are nevoie de aparatori; El vrea tovarasi. Adevarul privitor la El ne-a fost aratat, nu pentru
ca sa-i luam apararea aici pe pamant, ci pentru ca sa avem impartasire cu fiinta Sa din ceruri.

El S-a facut una cu noi, cu pretul a tot ceea ce dragostea putea sa dea. El nu era de loc dator sa faca aceasta; El ar fi putut sa-si pastreze
locul Sau vesnic ,in Sanul Tatalui”, dar atunci puternicul sivoi de dragoste, de care-i era plina inima, cum ar fi putut ajunge pana la noi,
pacatosi vinovati vrednici de focul cel vesnic? Trebuia neaparat sa paraseasca totul, pentru ca sa putem fi una cu El. Dar binecuvantat sa fie
Numele Sau, pentru totdeauna, caci ,El S-a dat pe Sine Tnsusi pentru noi; ca sa ne rascumpere din orice faradelege si sa-si curateasca un
norod care sa fie al Lui plin de ravna pentru fapte bune” (Tit. 2. 14). El n-a voit sa se bucure singur de slava Sa, ci, pentru multumirea inimii
Sale iubitoare, a vrut ca si altii sa se bucure impreuna cu El de aceasta slava. ,Tata”, zice El, ,vreau ca acolo unde sunt Eu sa fie impreuna cu
Mine si aceia pe care Mi i-ai dat Tu, ca ei sa vada slava Mea, slava pe care Mi-ai dat-o Tu, fiindca Tu M-ai iubit inainte de intemeierea lumii”
(loan 17. 24). lata gandurile Iui Isus. De buna seama ca el a trait intr-o mare masura, in felul Stapanului sau, prin faptul ca a jertfit, de buna
voie, orice folos personal, facandu-se una cu poporul lui Dumnezeu, fara sa stea mult pe ganduri.

In capitolul urmator, vom cerceta din nou pe acest mare slujitor al lui Dumnezeu; asa c&, aici, ne vom margini s&- cercetam ca pe o icoana
preinchipuitoare (tipul) a Domnului Isus. Din ce citim in Deut. 18. 15: ,Domnul, Dumnezeul tau, iti va ridica din mijlocul tau, dintre fratii tai,
un prooroc ca mine: sa ascultati de EI"”! (Vezi si Fapt. Ap. 7. 37), se vede lamurit ca Moise era o icoana preinchipuitoare a lui Hristos Nu ne
vom lasa dusi de ganduri omenesti, socotind pe Moise, ca pe o icoana preinchipuitoare a lui Hristos, ci vom urma numai invatatura limpede si
lamurita a Sfintei Scripturi. Din cele din urma versete ale cap. 2 din Exod, aceasta icoana preinchipuitoare ni se arata sub doua infatisari: mai
intai (verset 14 si Fapte. 7. 27-28), in lepadarea sa de catre Israel, apoi in unirea sa cu o straina in tara lui Madian (verset 21 si 22). Lucrul
acesta l-am vazut, intr-o oare care masura, si in istoria lui losif, care, lepadat de fratii sai dupa trup, s-a unit cu o femeie egipteanca.
Lepadarea lui Hristos de Israel si unirea Lui cu Biserica, sunt infatisate, in preinchipuire, in istoria lui losif, ca si in a lui Moise, dar in chipuri
deosebite. In istoria lui losif, se vede aratarea pe fatd a vrajmasiei inversunate impotriva persoanei lui; in a lui Moise, este vorba mai curand
de lepadarea slujbei lui. Despre losif este scris: ,Ei 1l urau si nu puteau sa-i vorbeasca in chip pasnic”. Lui Moise, ei li zic: ,,Cine te-a pus mai
mare si judecator peste noi”? Cu un cuvant, cel dintai a fost urat personal, cel de al doilea a fost lepadat in public.

Tot asa ne este infatisata marea taina a Bisericii, in istoria acestor doi sfinti ai Vechiului Testament, Asnat infatiseaza o treapta a Bisericii cu
totul deosebita de cea care ne este infatisata prin Sefora. Asnat s-a unit cu losif in timpul inaltarii lui; Sefora a fost tovarasa lui Moise in timpul
vietii lui necunoscute de oameni in pustie (Vezi Gen. 41. 41-45 si Exod 2. 15; 3. 1).

losif si Moise erau amandoi lepadati de fratii lor in timpul unirii lor cu o straina; dar cel dintai era ispravnic peste toata tara Egiptului, pe cand
cel din urma pastea o turma ,in pustie.”

Fie ca privim pe Hristos aratat in slava, sau ascuns vederii lumii, Biserica Lui, alcatuita din adevaratii credinciosi, este strans unita cu El. Si,
dupa cum lumea nu poate sa-L vada acum, ea nu poate sa ia cunostinta de acest trup al lui Hristos, care este una cu El. ,Lumea nu ne
cunoaste, pentru c& nu La cunoscut pe EI” (1 loan 3. 1). in curand Hristos va veni in slava Sa, si Biserica se va ardta impreun cu El. ,,Cand se
va arata Hristos, viata voastra, atunci va veti arata si voi impreuna cu El in viata” (Col. 3, 4); si: ,Eu le-am dat slava, pe care Mi-ai dat-o Tu,
pentru ca ei sa fie una, cum si noi suntem una; Eu in ei si Tu in Mine; pentru ca ei sa fie in chip desavarsit una, ca sa cunoasca lumea ca Tu
M-ai trimes, si ca i-ai iubit cum M-ai iubit pe Mine” (loan 17. 22, 23.) (Nota: Aici este vorba de doua uniri deosebite. Cea dintai este acea
unitate a carei paza e data in seama Bisericii, care nu s-a tinut de ea; a doua este aceea pe care Dumnezeu o va implini negresit si pe care o
va arata in slava. Daca cititorul citeste din nou cu bigare de seama aceastd parte din cuvantul lui Dumnezeu, usor se va incredinta de
aceasta deosebire, fie cu privire la felul de a ti, fie cu privire la sfarsitul acestor uniri.)

lata locul inalt si sfant al Bisericii. Ea este una cu Cel care a fost lepadat de lume, dar care sta pe scaunul de domnie in ceruri. Domnul Isus
s-a facut raspunzator pentru ea pe cruce, pentru ca ea sa imparta cu El lepadarea Lui de catre lume in timpul de fata si slava Sa in ceruri
cand se va intoarce. Dea Domnul ca toti cei care fac parte din acest trup asa de mult slavit sa fie mai adanc patrunsi de simtamantul intelept
al drumului pe care se afla si de felul cum trebuie sa se poarte aici pe pamant. De buna seama, copiii lui Dumnezeu ar trebui sa raspunda cu
mult mai multa curatie de suflet la dragostea cu care El i-a iubit, la mantuirea pe care le-a dat-o, si la slujba Tnalta la care i-a chemat El.
Drumul unui crestin ar trebui sa fie, totdeauna, urmarea fireasca a unui dar inteles si adus la indeplinire, nu urmarea silita a fagaduintelor si a
hotararilor legiuite; rodul firesc al unei stari cunoscute si de care se bucura cineva prin credinta, nu rodul silintelor lui ca sa ajunga la o stare
dupa voia lui Dumnezeu ,prin faptele legii”. Toti adevaratii crestini sunt o parte din Biserica adevarata sau Sotia lui Isus; ei datoreaza deci lui
Hristos dragostea care se cere intr-o astfel de legatura. Nimeni nu poate intra intr-o astfel de legatura din pricina dragostei, ci dragostea
izvoraste dintr-o astfel de legatura. Asa sa fie, Doamne, tot poporul Tau prea iubit, pe care I-ai rdéscumparat, cu pretul sangelui Tau!



Acum sa cercetam din nou si cu bagare de seama viata lui Moise, si sa vedem pe acest mare slujitor al lui Dumnezeu, in vremea asa de plina
de Tnvataturi pe care a trait-o in pustie nu mai putin de patruzeci de ani din cei mai frumosi ani ai vietii lui, daca putem spune asa ceva.
Domnul, in bunatatea, intelepciunea si credinciosia Sa, duce pe robul Sau iubit in pustiu departe de privirea si gandurile oamenilor, pentru ca
El insusi sa-| creasca si sa-l indrume.

Tocmai de asta avea nevoie Moise. E drept ca traise patruzeci de ani in casa lui Faraon; dar, cu toate ca sederea lui la curtea imparatului nu
i-a fost fara folos, totusi ce dobandise aici, nici nu se putea pune alaturi cu ce a invatat in pustie. Poate ca sederea in casa lui Faraon i-a fost
de folos: dar sederea in pustie ii era de neaparata trebuinta. Nimic nu putea lua locul legaturii ascunse cu Dumnezeu, nici chiar cresterea
facuta de insusi Faraon intr-o scoala anume pentru el. Toata stiinta Egiptenilor n-ar fi putut face pe Moise vrednic pentru slujba la care avea
sa fie chemat. El ar fi putut sa urmeze la una din cele mai stralucite scoli din Egipt si sa iasa plin de cinste: cu mintea imbogatita de
cunostinte si cu inima plina de ingamfare si incredere in sine. Si totusi cele dintai slove din imparatia lui Dumnezeu trebuie sa le invete in
scoala lui Dumnezeu. Caci intelepciunea si stiinta omeneasca, oricata insemnatate ar avea, niciodata nu pot face pe un slujitor al lui
Dumnezeu, nici nu pot face pe cineva in stare se implineasca vreo insarcinare in slujba dumnezeiasca. Cel mult pot face pe omul nenascut
din nou vrednic sa faca ceva insemnat in lumea aceasta. Dar acela pe care Dumnezeu vrea sa-| intrebuinteze trebuie sa fie inzestrat cu
insusiri deosebite, care nu se dobandesc decat, in sfanta despartire de lume, numai in legatura cu Dumnezeu.

Toti slujitorii lui Dumnezeu au trebuit sa invete, prin experienta vietii lor, adevarul acesta: Moise in Horeb, llie la paraul Cherit, Ezechiel
aproape de raul Chebar, Pavel in Arabia si loan in Patmos. Si daca ne gandim la slujitorul dumnezeiesc Isus, vedem ca timpul pregatirii Lui a
fost aproape de zece ori mai lung decat timpul slujbei Lui in public. Cu toate ca era intelepciunea si vointa intrupata a trebuit sa stea treizeci
de ani in coliba sardcacioasa a unui biet dulgher din Nazaret. Totusi inainte de a iesi in lume, si chiar dupa ce a inceput sa propavaduiasca, de
cate ori nu se ducea departe de privirile oamenilor ca sa se bucure, in singuratate, de dulcea si sfanta stare de fata a lui Dumnezeu! Dar,
poate sa zica cineva, cum s-ar putea vreodata face fata marii nevoi de lucratori, ce s-a simtit intotdeauna, daca este nevoie ca toti sa treaca
printr-o crestere tainicd, atat de lunga? Asta insa este treaba tui Dumnezeu, nu a noastra. Numai El stie sa aleaga lucratori si numai El stie
sa-i si pregateasca. Aceasta nu este o lucrare omeneasca. Numai Dumnezeu poate sa pregateasca un adevarat slujitor, si, daca pentru
pregatirea unui astfel de om ii trebuie atata timp, trebuie sa fie spre binele nostru, deoarece noi stim ca, pentru aducerea la indeplinire a voii
Sale, o singura clipa i este de ajuns. Fapt insa este ca Dumnezeu a tinut mult timp pe toti slujitorii Sai singuri cu El fie inainte, fie dupa
intrarea lor in slujba pentru care fi chemase. Fara aceasta randuiala, fara aceasta lucrare tainica, noi n-am intelege in toata adancimea pe
Dumnezeu si lucrul din impdaratia Lui si deci n-am avea nici un rod pentru Dumnezeu. Cine se apuca de o slujba pentru Dumnezeu, fara sa fi
fost cantarit in balanta sfinteniei lui Dumnezeu si fara sa se fi cercetat pe el insusi in fata lui Dumnezeu, se aseamana cu o corabie care
porneste pe mare fara si aiba greutatea trebuincioasa si care, la cea dintai adiere de vant, e gata sa se inece. In schimb, cel care a trecut
prin feluritele clase din scoala lui Dumnezeu este plin de adancime, tarie si statornicie. Acestea sunt pietrele de temelie pentru zidirea unui
adevarat slujitor.

De aceea cand vedem pe Moise, la varsta de 40 ani departat de fala si maretia unei curti, pentru ca sa petreaca 40 ani in singuratatea unui
pustiu, stim bine ca Dumnezeu il pregateste pentru o slujba de seama. Mana omului nu se pricepe sa faca ,,un vas de cinste, sfintit folositor
Stapanului sau” (2 Tim. 2. 21)1 Numai Dumnezeu poate sa faca asa ceva.

,Si Moise pastea turma socrului sau letro, preotul Madianului. Odata a manat turma pana dincolo de pustie si a ajuns la muntele lui
Dumnezeu la Horeb” (cap. 3. 1).

Ce schimbare n viata lui Moise! Am vazut in Geneza, cap. 46. 34, ca ,toti pastorii sunt o uraciune pentru Egipteni” cu toate acestea, Moise,
care era ,invatat in toata intelepciunea Egiptenilor”, este dus de la curtea din Egipt dupa un munte, ca sa pazeasca o turma de oi si sa fie
pregatit pentru slujba lui Dumnezeu. Fireste ca asta nu se potriveste cu felul de lucru al oamenilor (2 Samuel 7. 19) si cu mersul firesc al
lucrurilor: este o cale cu totul nepatrunsa de carne si sange! Noi am fi putut crede ca s-a ispravit cu cresterea lui Moise dupa trecerea lui prin
toata intelepciunea Egiptenilor, mai ales ca el se bucura, in acelasi timp, de rarele prilejuri pe care le da in aceasta privinta o viata de curte.
Ne-am fi putut inchipui ca un astfel de om are nu numai o invatatura temeinica si intinsa, dar si insusiri asa de deosebite care I-ar fi facut in
stare sa indeplineasca orice slujba. Si deodata sa vezi pe omul acesta, asa de inzestrat si de Tnvatat, chemat sa-si paraseasca inaltul lui loc
pentru ca sa pazeasca oile in dosul unui munte! lata un lucru cu totul ciudat pentru omul firesc. lata cum toatd mandria si slava unui om n-au
nici un pret inaintea lui Dumnezeu; ba mai mult: sunt socotite ca niste gunoaie Tnaintea ochilor Lui cat si a acelora care au invatat in scoala
Lui (Filip. 3 8).

Este o mare deosebire intre invatamantul omenesc si cel dumnezeiesc. Cel dintai tinteste la cinstirea si preamarirea firii omenesti, cel din
urma fncepe a o usca si a o pune deoparte. (Isa. 40. 6-8;1 Petru I. 24). ,,Omul firesc nu primeste lucrurile Duhului lui Dumnezeu, caci pentru el
sunt o nebunie; si nici nu le poate intelege, pentru ca trebuiesc judecate duhovniceste” (1 Cor. 2. 14). Oricata invatatura s-ar da omului
firesc, niciodata nu se va putea face din el un om duhovnicesc. ,Ce este nascut din carne este carne si ce este nascut din Duh este duh”.
(loan 3. 6). Daca a fost vreun om firesc cu crestere, cu nadejde mai multa de izbanda in slujba lui Dumnezeu, fara indoiala ca a fost Moise:
.era puternic”, ,invatat”, ,puternic in cuvinte si fapte” (Fapt. 7. 22), si, cu toate acestea, avea de invatat, in pustie, ceva ce nu i-ar fi putut da
niciodata nici o scoala din Egipt. Pavel invatase in Arabia cu mult mai mult decéat invatase la picioarele lui Gamaliei. Nimeni nu poate sa
fnvete ca Dumnezeu si de aceea toti cei ce vor sa invete de la El, trebuie s fie singuri cu El. In pustie, Moise a invatat lectiile cele mai de
pret, cele mai adanci si cele mai temeinice; acolo trebuie sa se duca toti cei ce vor sa fie pregatiti pentru slujba lui Dumnezeu. De ai putea sa
vezi si tu, iubite cititor, prin experienta ta personald, ce inseamna ,in pustie”, acest loc sfant, unde firea noastra pamanteasca este coborata
in tarana si unde Dumnezeu singur este proslavit. Acolo oamenii si lucrurile din lume, lumea si eul, imprejurarile de azi si inraurirea lor sunt
pretuite cum trebuie. Acolo si nicaieri aiurea, se afla o balanta dumnezeiasca de dreapta si potrivita cumpanire a tot ce este inauntrul nostru
si a tot ce este in jurul nostru. Acolo, nu mai sunt culori mincinoase, nici pene imprumutate, nici pretentii desarte! Vrajmasul sufletelor nu mai
are putere sa poleiasca nisipul din acest loc. Acolo, nu mai este inchipuire; inima are judecata dreapta pentru fiecare lucru; ea se inalta
deasupra inrauririlor arzatoare ale lumii acesteia. Zgomotul asurzitor, forfota si invalmaseala din Egipt nu patrund in pustie; acolo nu se aude
zgomotul lumii comerciale si financiare, ambitia nu-si mai are locul acolo; laurii trecatori ai acestei lumi nu le mai pot ispiti si setea de bogatie
nu mai este. Acolo pofta nu mai intuneca ochii; mandria nu mai umple inima, laudele oamenilor nu te mai thgamfa, nici criticile lor nu te mai
descurajeaza. intr-un cuvant, totul este dat la o parte, afara de linistea si lumina starii de fatd a lui Dumnezeu, nu se aude decéat glasul lui
Dumnezeu: te bucuri de lumina Lui si primesti gandurile Lui. lata locul, unde trebuie sa mearga toti cei ce vor sa fie pregatiti pentru slujba lui



Dumnezeu si unde trebuie sa raméana, daca doresc sa aiba izbanda in lucru. Facad Domnul ca toti cei ce vor sa lucreze pentru Domnul sa
cunoasca din plin ce inseamna a rasufla din aerul acestui loc. Atunci poate ca vor fi mai putine Tncercari neroditoare in lucru, dar va fi o slujba
pentru slava Domnului Isus.

Sa cercetam acum ce a vazut si a auzit Moise n pustie. Am spus ca aici el a invatat lucruri, care intrec cu mult intelepciunea celor mai mari
invatati ai Egiptului. Pentru mintea omeneasca, vremea de 40 de ani, cat a pascut Moise oile in pustie, ar fi un timp pierdut. Dar Moise era cu
Dumnezeu in pustie si timpul petrecut cu Dumnezeu niciodata nu poate fi un timp pierdut. Ne-ar fi de mare folos daca ne-am gandi ca
slujitorul lui Hristos mai are ceva de facut in afara de lucru. Cel ce lucreaza necurmat este in primejdie sa faca prea mult. Un astfel de om are
nevoie sa se opreasca putin mai mult si cu multa bagare de seama asupra cuvintelor practice ale slujitorului desavarsit: ,,El imi trezeste, in
fiecare dimineata, El imi trezeste urechea, sa ascult cum asculta niste ucenici” (Isa. 50. 4) ,,A asculta” este o parte de neaparata trebuinta din
lucrul slujitorului: el trebuie se fie in necurmata legatura cu Stapanul, pentru ca sa stie ce are de facut. ,Urechea” si ,limba” sunt legate intre
ele. Daca, din punct de vedere duhovnicesc, urechea este inchisa, iar limba dezlegata, poti spune o multime de nebunii. , Astfel, prea iubitii
mei frati, orice om sa fie grabnic la ascultare, incet la vorbire” (lacov 1. 19). indemnul acesta al apostolului se sprijind pe doua fapte:
incredintarea ca tot ce este bun vine de sus si ca inima este plina de rautate, gata sa izbucneasca in orice clipa. De aceea urechea trebuie sa
fie deschisa, iar limba tinuta in frau: minunata si aleasa stiinta! stiinta pe care Moise a avut-o din plin in pustie si pe care toti o pot dobandi,
numai sa fie gata sa invete la aceeasi scoala.

Jingerul Domnului i s-a aratat intr-o flacara de foc, care iesea din mijlocul unui rug. Moise s-a uitat; si iatd c& rugul era tot un foc si rugul nu
se mistuia deloc. Moise a zis: ,Am sa ma intorc sa vad ce este aceasta vedenie minunata, si pentru ce nu se mistuie rugul” (Cap. 3. 2-3).

lata, Intr-adevar, o vedenie minunata: un rug flacari si care totusi nu se mistuia. Curtea lui Faraon n-ar fi putut niciodata sa-i dea o astfel de
vedenie. Dar, afara de minunatia ei, vedenia aceasta infatisa harul, care, in mijlocul cuptorului Egiptului, pastra pe cei alesi, fara sa fie
mistuiti. ,Domnul ostirilor este cu noi, Dumnezeul lui lacov este un turn de scapare pentru noi” (Ps. 46. 7). in aceste cuvinte este putere,
siguranta, izbanda si pace! Dumnezeu cu noi, Dumnezeu in noi si Dumnezeu pentru noi: n-avem nevoie de nimic altceva.

Nimic mai de seama, mai plin de invatatura, decat felul cum a vrut Dumnezeu sa se descopere lui Moise in locul pe care-l cercetam.
Dumnezeu venea sa-i dea insarcinarea sa scoata pe poporul Sau din Egipt, pentru ca acest popor sa fie adunarea Sa, locuinta Sa, Tn pustie si
in Canaan. Si fi vorbeste tocmai din mijlocul rugului. Ce frumoasa, dreapta, mareata icoana preinchipuitoare a lui Dumnezeu, stand in mijlocul
poporului ales si rascumparat. ,Dumnezeul nostru este un foc mistuitor” (Evr. 12. 29), nu ca sa ne mistuie pe noi, ci ca sa mistuie tot ce este,
n noi si Tmprejurul nostru, impotriva sfinteniei Sale si prin urmare potrivnic fericirii noastre adevarate si vesnice. ,Marturiile Tale sunt cu totul
adevarate; sfintenia este podoaba casei Tale, Doamne, pentru tot timpul cat vor tinea vremurile” (Ps. 93. 5).

Vechiul si Noul Testament ne dau multe intamplari, cand Dumnezeu se arata ca un foc mistuitor; astfel, in Levitic 10, focul mistuie pe Nadab
si Abihu, Dumnezeu locuia in mijlocul poporului Sau pe care voia sa-l pastreze intr-o stare vrednica de El. El nu putea face altfel. N-ar fi fost
nici spre slava Sa, nici spre folosul alor Sai, daca El ar fi incuviintat in ei, ceva ce nu se potrivea cu sfintenia Sa. Locul, in care sta Domnul,
trebuie sa fie sfant.

Tot asa, cand este vorba de pacatul lui Acan, vedem ca Dumnezeu nu poate Tncuviinta raul acolo, unde locuieste El (losua 7), ori in ce haina
s-ar imbraca acest rau si oricat de ascuns ar fi fost. Dumnezeu era ,ca nu foc mistuitor” asa ca El trebuia sa dea la o parte tot ce putea sa
manjeasca adunarea in mijlocul careia locuia. A cauta sa unesti ,starea de fata a lui Dumnezeu” cu un rau nejudecat si neosandit, este cea
din urma insusire a rautatii.

Anania si Safira (Fapte. 5) ne dau aceeasi lectie de seama. Dumnezeu locuia in Biserica prin Duhul, nu numai ca fnraurire, ci ca persoana
dumnezeiasca si anume in asa fel ca nimeni nu putea ,,minti pe Duhul Sfant”. Biserica era si este locasul lui Dumnezeu, asa ca El trebuie sa
carmuiasca si sa judece in mijlocul ei. Oamenii pot merge alaturi cu pofta, fatarnicia si minciuna; Dumnezeu insa nu poate, Daca e ca
Dumnezeu s& mearga cu noi, trebuie si noi s ne judecdm bine céile; daca nu, El le va judeca in locul nostru (Vezi si 1 Cor. 11. 29-34). in
fiecare din aceste intamplari si in multe altele, pe care le-am putea pomeni, vedem puterea acestor cuvinte de seama: ,Sfintenia este
podoaba Casei Tale, Doamne” (Ps. 93. 5). Pentru cel care a inteles acest adevar va avea aceleasi urmari, pe care le-a avut pentru Moise. ,Nu
te apropia de locul acesta: scoate-ti incaltamintea din picioare, caci locul pe care calci este un pamant sfant” (versetul 5). Locul, unde este de
fata Dumnezeu, este sfant: nu se poale calca pe ei decat cu picioarele goale. Dumnezeu, locuind in mijlocul poporului Sau, da adunarii
poporului o taina de sfintenie, care este temelia oricarei dragoste si lucrari sfinte. Felul de a fi al unei locuinte se trage din felul de a fi al celui
care o locuieste. Gandul acesta se potriveste de minune la Biserica, fiindca este acum locasul lui Dumnezeu, prin Duhul, si este de cea mai
mare Tnsemnatate practica. Deoarece, din fericire este adevarat ca Dumnezeu locuieste prin Duhul Sfant in fiecare din madularele Bisericii,
dand fiecaruia in parte un suflu de sfintenie, tot atat de adevarat este ca El locuieste in adunare si prin urmare adunarea trebuie sa fie sfanta.
Centrul, imprejurul caruia sant adunate madularele, este Isus cel inviat, biruitor si preaslavit.

Puterea care strange aceste madulare este Sfantul Duh; si Dumnezeu, Tatal Atotputernic, locuieste in ei si merge Tn mijlocul lor (Matei 18. 29;
1 Cor. 6. 19; 3. 16-17; Efes. 2. 21-22). Daca sfintenia si vrednicia sunt insusirile de seama ale Casei lui Dumnezeu, negresit ca nu poate fi
incuviintat nimic necurat, fie in invatatura, fie in viata. Toti cei ce sunt in legatura cu aceasta locuinta sfanta, ar trebui sa simta insemnatatea
si adancimea acestor cuvinte: ,Locul pe care calci este un pamant sfant”. ,Daca nimiceste cineva Templul lui Dumnezeu, pe acela il va nimici
Dumnezeu” (1 Cor. 3. 17). Aceste cuvinte sunt vrednice de cea mai mare bagare de seama din partea fiecarei , pietre vii”, care face parte din
sfantul Sau Templu! Faca Dumnezeu ca toti cati suntem copii ai lui Dumnezeu sa mergem cu picioarele descaltate pe locul sfant al lui
Dumnezeu! Dar vedenia de pe muntele Horeb, alaturi de sfintenia lui Dumnezeu, ne mai marturiseste si de harul lui Dumnezeu fata de Israel.
Daca sfintenia lui Dumnezeu este nesfarsita si harul Sau e tot asa. Si, daca felul cum s-a descoperit Dumnezeu lui Moise ne marturiseste
despre sfintenia lui Dumnezeu, faptul insusi ca s-a descoperit ne marturiseste despre harul Sau.

El s-a coborat pana la noi, pentru ca a fost milostiv; dar, dupa ce s-a coborat, trebuia sa-si descopere si sfintenia. ,El a adaogat: ,Eu sunt
Dumnezeul tatalui tdu, Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac si Dumnezeul lui lacov. Moise si-a ascuns fata, caci se temea sa priveasca
pe Dumnezeu” (verset 6.)



Firea omeneasca se ascunde intotdeauna in fata lui Dumnezeu, Si cand suntem astfel in fata Lui, cu picioarele desculte si fata acoperita,
adica in starea de suflet pe care o arata atat de bine aceste doua lucruri, suntem in stare sa ascultam adierile dulci ale harului. Cand omul fsi
ia locul ce i se cuvine, Dumnezeu ii vorbeste graiul indurarii curate.

Domnul a zis: ,,Am vazut asuprirea poporului Meu care este in Egipt si am auzit strigatele, pe care le scoate din pricina asupritorilor lui; caci i
cunosc durerile. M-am pogorat ca sa-l izbavesc din mana Egiptenilor si ca sa-l scot din tara aceasta si sa-I duc intr-o tara unde curge lapte si
miere, si anume in locurile pe care le locuiesc Canaanitii, Hetitii, Amoritii, Ferezitii, Hevitii si lebusitii. lata ca strigatele israelitilor au ajuns
pana la Mine si am vazut chinul cu care-i chinuiesc Egiptenii” (vers. 7-9). Harul Dumnezeului lui Avraam si Dumnezeului semintei lui Avraam,
intregul har, fara plata, fara conditie, straluceste aici, in toata maretia lui, fara sa fie impiedecat de , daca” ori ,insa”, de fagaduintele,
hotararile si conditiile puse de duhul legal al omului. Dumnezeu se coborase ca sa se arate El insusi la lucru, in cel mai nemarginit har, ca sa
savarseasca lucrarea mantuirii, intreaga, ca sa aduca la indeplinire fagaduinta facuta lui Avraam, innoita cu Isaac si cu lacov. El nu se
coborase sa vada, de fapt, daca cei pentru care implinea aceasta fagaduinta erau vrednici de mantuire; era de ajuns ca aveau nevoie de
aceasta mantuire. El tinuse seama de apasarea sub care gemeau ei; vazuse durerile, lacrimile, suspinele si aspra lor robie, caci, ,,El numara
pasii de pribeag ai poporului Sau si le strange lacrimile in burduful Lui” (Ps. 56. 8). El nu fusese atras nici de vrednicia, nici de faptele bune
ale lor. Nu pentru ceea ce vazuse, ori prevazuse bun in sufletele lor, se pregatea sa-i cerceteze, cici stia bine ce era in ei. Intr-un cuvant,
adevarata pricina a indurarii Domnului de poporul Sau ne este descoperita in cuvintele acestea: ,Eu sunt Dumnezeul lui Avraam” si ,am
vazut necazul poporului meu”.

Aceste cuvinte descopar un mare adevar de temelie in caile lui Dumnezeu. El lucreaza vesnic potrivit cu ceea ce este El. ,Eu sunt”
chezasuieste tot ce trebuie pentru ,poporul Meu”. Hotarat ca Dumnezeu nu era sa-si lase poporul in mijlocul cuptoarelor Egiptului si sub biciul
ipistatilor de biruri ai lui Faraon. Era poporul Sau, si avea sa lucreze fata de acest popor intr-un chip vrednic de El insusi. Faptul ca Israel era
poporul lui Dumnezeu, poporul dragostei, alegerii si fagaduintei Lui, fara nici o conditie, aratarea in fata lumii era totul. Nimic nu putea
impiedeca aratarea in fata lumii a legaturilor lui Dumnezeu cu acei carora, in sfatul ceresc al vesniciei, le chezasuise ca vor avea pamantul
Canaanului. El se coborase, pentru ca sa-i scape de robie; si toate puterile pamantului si iadului laolalta n-ar fi putut sa-i tina in robie un ceas
peste timpul hotarat. El a putut sa se slujeasca, si in adevar, s-a si slujii, de Egipt, ca de o scoala si de Faraon ca de un dascal; dar, odata
indeplinita lucrarea trebuincioasa, dascalul si scoala au fost Iasati la o parte si poporul Sau a fost dezrobit cu mana puternica si cu brat intins.

Aceasta-i deci indoita Thsusire a descoperirii facuta lui Moise pe muntele Horeb. Sfintenia si harul erau impreunate in ceea ce i-a fost dat sa
vada si sa auda. Aceste doua lucruri intra, dupa cum stim, Tn toate caile si in toate descoperirile lui Dumnezeu, si ar trebui sa fie insusirea de
capetenie a tuturor acelora care, intr-un fel sau altul, lucreaza pentru Dumnezeu, sau stau in legatura cu El. Orice slujitor credincios este
trimes dea dreptul de Dumnezeu, cu tot harul si cu toate ca sfintenia care-l deosebesc. El e chemat la sfintenie si la har ca sa rasfranga pe
pamant aceasta indoita insusire a lui Dumnezeu, si, pentru asta, trebuie nu numai sa vina la Dumnezeu, ci sa si ramana in duh mereu in fata
Lui. Aici sta adevarata taina a unei slujbe folositoare pentru Dumnezeu. Ca sa poti lucra pentru Dumnezeu afara, trebuie sa-L ai inauntru.
Trebuie sa fii in locul prea sfant si tainic el starii Lui de fata, altminteri voi gresi in slujba mea.

Multi nu-L au si, din aceasta pricina, se prabusesc. Suntem n cea mai mare primejdie sa iesim din sfintenia si linistea starii de fata a lui
Dumnezeu, in plina ravna a slujbei, ori in framantarile ce aduc legaturile noastre cu oamenii. Trebuie sa veghem cu luare aminte asupra-ne in
aceasta privinta. Daca pierdem aceasta sfanta stare de suflet, infatisata aici in ,picioarele goale”, slujba noastra va ajunge foarte de graba
nesuferita si fara folos; dar, daca suferim ca lucrarea noastra sa ia loc intre inima noastra si invatatorul, mare pret nu va avea. Nu putem sluji
bine lui Hristos decat cata vreme ne bucuram de El. in timp ce inima este plind de des&varsirile care vin cu putere de la El, mainile i slujesc in
chipul cel mai placut si mai vrednic de numele Sau. Astfel, nici un om nu poate infatisa pe Hristos altora cu induiosare, cu fragezime
sufleteasca si cu putere, decat daca, in taina sufletului sau, sta in stransa legatura cu Hristos. E adevarat ca poate tinea o predica, poate face
discursuri, si rugaciuni poate spune, si carti poate scrie; dar, cu toate aceste lucruri de afara, nu slujeste Domnului. Cine vrea sa arate altora
pe Hristos, trebuie ca el insusi sa fie plin de Hristos. Ferice de omul care slujeste astfel, orice izbanda ar avea munca lui si orice pretuire ar
avea slujba lui. Caci, chiar daca slujba lui n-ar atrage nimanui luarea aminte si n-ar avea o inraurire vazutd, sau n-ar aduce roade care sa se
vada, el isi are adapostul dulce si fericit si o parte pe care nimeni nu i-o poate lua. Dimpotriva, cine nu se hraneste decat din roadele slujbei
lui, cine-si gaseste placerea in bucuriile pe care i le da slujba pentru Domnul, ori in luarea aminte si in interesul ce-i insuflad ea, seamana cu o
conducta care duce apa la altii, iar pentru el nu pastreaza decat rugina. E ceva de plans sa fii in starea asta; si totusi, de fapt, aceasta-i starea
oricarui slujitor al Domnului, care se indeletniceste mai mult cu lucrul sau si cu roadele acestui lucru decat cu Domnul si slava Sa.

Trebuie s& ne judecadm aspru pe noi insine. In privinta aceasta, inima e vicleana si vrajmasul e iscusit; si tocmai de asta avem mult3 nevoie s
fim cu mai mare bagare de seama la aceasta vorba de indemnare: ,Fiti cumpatati, vegheati” (1 Petru 5. 8). Cand sufletul a ajuns sa-si dea
seama de multele si feluritele primejdii de care e inconjurata cararea celui ce slujeste lui Hristos, este in stare sa inteleaga nevoia ce are de a
fi mai mult numai cu Dumnezeu: atunci este fericit si la adapost. Cand incepem si urmarim, ori ispravim lucrarea noastra la picioarele
invatatorului, slujba noastra este adevarata slujba.

Din tot ce am spus, trebuie sa fie lamurit pentru cititor ca aerul ,dindaratul pustiului” este un aer sanatos pentru orice slujitor al lui Hristos.
Horebul e adevaratul punct de plecare al tuturor acelora pe care fi trimete Dumnezeu sa lucreze pentru El. in Horeb, Moise a invatat sa-si
descalte incaltamintea la picioarele Lui si sa-si acopere fata. Cu patruzeci de ani mai inainte, se apucase de lucrul harazit lui, dar aceasta
miscare fusese prea timpurie. Abia Tn mijlocul singuratatii muntelui lui Dumnezeu si a rugului aprins, a iesit de la Dumnezeu solia care a izbit
urechea slujitorului: ,Si acum, vino, te voi trimete la Faraon si voi scoate din Egipt pe poporul Meu, pe copiii lui Israel” (verset 1). Era aici
adevarata autoritate a Celui ce vorbea. Este o mare deosebire sa fii trimes de Dumnezeu si sa alergi fara sa fii trimes de El; si hotarat ca
Moise nu era pregatit pentru slujba asta cand, la inceput, voind sa-si inceapa lucrul, a ucis un Egiptean si a cautat sa linisteasca pe fratii sai.
Daca 40 de ani de pregatire tainica au fost de nevoie pentru el, cum si-ar fi putut indeplini altfel rostul? A trebuit sa fie invatat de Dumnezeu
si trimes de El; si tot asa-i si cu toti aceia care pasesc intr-o slujba si marturie pentru Hristos. Faca Domnul ca aceste sfinte lectii sa fie adanc
intiparite in inimile noastre si ca toate lucrarile noastre sa poarte pecetea autoritatii st incuviintarii invatatorului.

Dar mai avem ceva de invatat la picioarele muntelui Horeb. Sufletului i place sa se opreasca Tn acest loc. ,,Ce bine-i aici” (Matei 17. 4). Locul
starii de fata a lui Dumnezeu e totdeauna un loc foarte practic, unde inima trebuie sa se dea pe fata. Lumina care straluceste in acest loc
sfant face sa se vada totul; e tocmai ce ne trebuie asa de mult in mijlocul zadarnicilor pretentii ce ne inconjoara, a mandriei si multumirii de



noi fnsine.

Am putea fi ispititi sa credem ca, chiar in clipa cdnd a primit Moise solia dumnezeiasca, a trebuit sa raspunda: ,lata-ma” sau: ,Doamne, ce sa
fac?” Ei bine, nu; trebuia sa fie adus aici. Amintirea celei dintai greseli il tnabusa, fara nici o indoiala; caci atunci, cand lucrezi fara Dumnezeu,
iti vei pierde inima chiar cand te trimete Dumnezeu, ,,Si Moise a zis Domnului: ,,Cine sunt eu ca sa ma duc la Faraon si sa scot din Egipt pe
copiii lui Israel” (verset 11)? Moise, aici, nu seamana cu omul care, cu patruzeci de ani mai inainte, ,credea ca fratii lui or sa inteleaga ca
Dumnezeu fi va scapa din robie cu puterea lui” (Fapte. 7. 25). lata omul! Cand prea iute, cand prea zabavnic la lucru, Moise invatase multe
lucruri din ziua aceia cand lovise pe Egiptean, Thaintase in cunoasterea de sine si cunoasterea aceasta il facea neincrezator si plin de teama.
Dar hotarat ca n-avea inca incredere in Dumnezeu. Daca nu ma uit decat la mine, nu voi face ,,nimic” iar daca ma uit tinta la Hristos, ,pot
face totul”. Si astfel, cand Moise Impins de neincredere si teama, raspunde: ,Cine sunt eu?”, Dumnezeu ii spune: ,,Eu voi fi cu tine” (verset
12). Asta ar fi trebuit sa-i fie de ajuns. Daca Dumnezeu e cu mine, ce-mi pasa cine sunt sau ce sunt? Cand Dumnezeu ii spune: , Te voi
trimete” si ,voi fi cu tine”, slujitorul este plin de autoritate si de puteri dumnezeiesti si ar trebui deci sa fie foarte usurat si multumit ca se
duce acolo, unde-| trimete Dumnezeu.

Dar Moise pune o alta intrebare, caci inima omeneasca e plina de intrebari. ,,Si Moise spune lui Dumnezeu: ,latd, cand ma voi duce la copiii
lui Israel si le voi spune: ,,Dumnezeul parintilor vostri m-a trimes la voi” si ma vor intreba: ,,Care este numele lui”, ce le voi raspunde” (verset
13)? E ciudat sa vezi cum gandeste si cum intreaba inima omeneasca, in loc sa asculte fara sovaire de Dumnezeu. Dar ceea ce este si mai
minunat, este harul care ingaduie toate cartirile acestea si raspunde tuturor intrebarilor, fiecare din ele fiind un prilej de a face sa se vada o
trasatura noua a acestei indurdri dumnezeiesti. ,Dumnezeu a zis lui Moise: ,,Eu sunt cel ce sunt”. Si a adaugat: ,Vei raspunde copiilor lui
Israel astfel: ,Cel ce se numeste ,,Eu sunt” m-a trimes la voi”, (verset 14). Numele pe care-| are aici Dumnezeu e minunat si cu talc. Daca
urmarim in Scriptura feluritele nume pe care le are Dumnezeu, vedem ca aceste nume sunt in stransa legatura cu felurite nevoi ale celor cu
care era Dumnezeu in legatura. ,lehova-jire” (Domnul va purta de grijd) Gen. 22.14; ,lehova-Nisi” (Domnul, steagul meu) Ex. 17.15;
Llehova-Tidchenu” (Domnul, neprihanirea noastra) leremia 33.16; ,lehova-Salom” (Domnul trimete pace) Jud. 6. 24. Toate aceste nume ale
lui Dumnezeu au in vedere implinirea nevoilor poporului Sau, si cand se numeste ,,Eu sunt”, acest nume le cuprinde pe toate celelalte.

Daca avem nevoie de viata, Hristos zice: ,Eu sunt viata”. Daca vrem neprihanire, El este ,Domnul, neprihanirea noastra”. Daca vrem pace,
.El este pacea noasta.” Daca vrem ,intelepciune, sfintire si rascumparare”, El ,este facut” toate acestea pentru noi. Cu un cuvant, putem
strabate toatd scara nevoilor omenesti, ca sa intelegem ce adanc si bogat este acest nume minunat: , Eu sunt.”

Ce minunat sa fii chemat sa mergi in tovarasia Celui ce poarta un astfel de nume! Suntem in pustia lumii acesteia si intalnim incercari,
necazuri si greutati; dar, cata vreme ne bucuram de harul de a putea alerga, oricand si in orice imprejurare la Acela care ni se descopere, in
indurarea Sa nespus de felurita, in vederea tuturor nevoile noastre si a slabiciunilor noastre, n-avem de ce ne teme de pustie. Dumnezeu
avea sa-si treaca poporul prin pustie, cand si-a descoperit numele Sau lui Moise; si macar ca credinciosul, care, astazi are Duhul de infiere
poate sa spuna: , Ava, adica Tata”, nu-i lipsit de cinstea de a se bucura de legatura stransa cu Dumnezeu in toate descoperirile acestea pe
care a binevoit sa le faca despre Sine nsusi. Numele ,,Dumnezeu”, de pilda, il descopere, lucrand ca singurul Dumnezeu, aratandu-si puterea
vesnica si dumnezeirea Sa in facerea lumii. Numele de Domnul ,Dumnezeu” il ia in legatura cu omul.

Apoi ca ,Dumnezeul cel atotputernic” se arata robului sdu Avraam ca sa-i intareasca siguranta ca isi va implini fagaduinta cu privire la
,samanta” lui. Ca ,Jehova” s-a facut cunoscut lui Israel, scotandu-l din robia Egiptului si ducandu-I in tara Canaanului.

Asa ca, in felurite chipuri si in multe randuri ,Dumnezeu a vorbit odinioara parintilor prin prooroci” (Evr. 1. 1); si crestinul, in vremea de azi a
harului, pentru ca are Duhul infierii, poate sa zica: ,Tatal meu s-a descoperit astfel, asa a vorbit si asa a lucrat”.

Nimic mai interesant sau Tnsemnat din punct de vedere practic decat sa cercetezi si sa urmaresti marile nume pe care si le ia Dumnezeu in
feluritele Lui vremuri. Aceste nume sunt totdeauna intrebuintate in cea mai stransa legatura cu imprejurarile in care s-a descoperit; dar in
numele ,,Eu sunt” este o inaltime si o adancime, o lungime si o largime care intrece orice pricepere omeneasca.

Mai mult, numai in legaturile cu poporul Sau, ia Dumnezeu acest Nume. Nu sub numele acesta a vorbit lui Faraon. Cand ii vorbeste, Ei la
numele acela maret si poruncitor: ,Domnul Dumnezeul Evreilor”, adica Dumnezeu in legatura cu chiar acest popor, pe care Faraon cauta sa-i
zdrobeasca. Asta ar fi trebuit sa fie de ajuns ca sa arate lui Faraon ingrozitoarea stare in care se gdsea fata de Dumnezeu. ,Eu sunt” n-ar fi
fost inteles de o ureche fireasca si n-ar fi spus nimic dumnezeiesc unei inimi necredincioase. Cand Dumnezeu intrupat a spus Evreilor
necredinciosi din timpul Sau aceste vorbe, ,,mai fhainte de Avraam sunt Eu” (loan 8. 58), ei au luat pietre ca sa arunce in El, Numai
adevaratul credincios poate simti, in oarecare masura, puterea si pretul acestui nume negrait: ,,Eu sunt”. El se bucura sa auda de pe buzele
Domnului Isus vorbe ca acestea: , Eu sunt painea vietii. Eu sunt Lumina lumii, Eu sunt pastorul cel bun, Eu sunt invierea si viata, Eu sunt vita
cea adevarata, Eu sunt Alfa si Omega, Eu sunt Luceafarul stralucitor de dimineata”. Cu un cuvant, el poate lua orice nume dumnezeiesc plin
de frumusete si, punandu-l dupa ,Eu sunt”, va gasi in El pe Isus.

in acest Nume e o dulceata negraita. Fiecare credincios poate gasi in el tocmai ce-i trebuie pentru sufletul lui. Nu-i o singurd cotitura in toats
calatoria crestinului prin pustia acestei lumi, nu-i o singura framantare a sufletului, un singur punct in starea lui, la care sa nu gaseasca totul
in numele acesta, caci are totul in Isus. Pentru orice credincios deci, fie el cat de slab si sovaitor, numele acesta cuprinde cea mai mare si
neamestecata binecuvantare. Dar, macar ca numai pentru poporul ales, Dumnezeu poruncise lui Moise sa spuna ,Cel ce se numeste Eu sunt,
m-a trimes la voi”, acest nume, privit in legatura cu necredinciosul, cuprinde ceva foarte adanc si adevarat. Daca un om, care e inca in
pacatele sale, priveste o clipa acest minunat nume, e peste putinta sa nu se intrebe: ,Cum stau eu fata de aceasta Fiinta care se numeste
»Eu sunt cel ce sunt”? Daca este adevarat ca El este, ce este El pentru mine? Ce sa scriu despre acest nume? Nu voi dezbraca acest nume de
greutatea si puterea lui cu vorbele mele, dar ma rog ca Dumnezeu Duhul Sfant sa-I faca sa patrunda in cugetul fiecarui cititor care are in
adevar nevoie sa fie cercetat de El,

Nu pot sfarsi acest capitol fara sa atrag luarea aminte a cititorului crestin asupra insemnatatii celor cuprinse in versetul 15; ,,Si Dumnezeu a
zis lui Moise: ,Asa sa vorbesti copiilor lui Israel: Domnul, Dumnezeul parintilor vostri, Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac, si
Dumnezeul lui lacov m-a trimes le voi. Acesta este numele meu pentru vesnicie, acesta este numele meu din neam in neam”. Aceste cuvinte
cuprind un adevar foarte insemnat pe care par a-l uita multi crestini de nume, ca adica legaturile lui Dumnezeu cu Israel sunt vesnice; El este



tot atat Dumnezeul lui Israel azi, ca si atunci cand i-a cercetat in Egipt. Mai mult, El se intereseaza de ei tot atat de mult azi, ca si atunci,
numai ca in alt chip. Cuvantul Sau e lamurit: ,,Acesta e Numele Meu pentru vesnicie”! Dumnezeu nu spune: ,Acesta e Numele Meu pentru o
vreme, pentru atata cat vor vrea sa fie ce trebuie sa fie”, nu, ci: ,Acesta e Numele Meu pentru vesnicie, e Numele Meu din neam in neam”.
Sa cantareasca bine acest lucru cititorul. ,Dumnezeu n-a lepadat pe poporul Sdu, pe care si I-a cunoscut mai dinainte” (Rom. 11. 2).
Ascultatori sau neascultatori, adunati ori risipiti, intre neamuri, ori ascunsi de vederea lor, copiii lui Israel sunt inca poporul Sau. Ei sunt
poporul Sau si Dumnezeu e Dumnezeul lor. Cuvintele din versetul 15 a capitolului nostru sunt o dovada. Biserica ce marturiseste pe Isus
n-are drept sa uite o legatura, despre care Dumnezeu spune ca trebuie sa tina in veac. Sa luam seama sa nu facem tocmeala asupra
cuvintelor: ,pentru vesnicie”. Dumnezeu vrea sa spuna ce spune; si in curand va arata in fata tuturor neamurilor pamantului ca legamantul
Sau cu Israel este vesnic. ,Caci lui Dumnezeu nu-i pare rau de darurile si chemarea facuta” (Rom. 11. 29). ,,Eu sunt” a spus El insusi ca e
Dumnezeul lui Israel pentru vesnicie. Toate neamurile vor fi aduse sa inteleaga acest adevar, sa se plece inaintea lui si sa vada ca si caile
minunate ale lui Dumnezeu cu neamurile si soarta lor e legata, intr-un fel sau altul, de acest popor pretuit si ales de Dumnezeu, macar ca azi
e judecat si imprastiat. ,,Cand Cel Prea inalt a dat o mostenire neamurilor, cand a despartit pe copiii oamenilor, a pus hotare popoarelor dupa
numarul copiilor lui Israel. Caci partea Domnului este poporul Lui, lacov este partea Lui de mostenire” (Deut. 32. 9)! Ce a spus Dumnezeu, sa
fi incetat oare de a mai fi adevarat? A parasit Domnul partea Lui de mostenire? Ochiul Lui de dragoste nu se mai indreapta oare asupra
semintiilor imprastiate ale lui Israel, de multa vreme pierdute din vedere de oameni? Nu mai sunt in fata lui zidurile lerusalimului? Ori poporul
acestui lerusalim a incetat el sa mai aiba pret in fata ochilor Lui? Ca sa raspundem la aceste intrebari, ar trebui sa pomenim o mare parte din
Vechiul Testament si multe locuri din cel Nou; dar nu-i aici locul sa cercetam in amanunt acest lucru. Voi aminti numai, ca sa ispravesc acest
capitol, ca crestinatatea nu trebuie ,sa nu stie taina aceasta: o parte din Israel a cazut intr-o Impietrire, care va tinea pana va intra numarul
deplin al Neamurilor si atunci tot Israelul va fi mantuit” (Rom. 11. 25, 26).

Trebuie sa ne mai oprim la piciorul muntelui Horeb, ,indaratul pustiei”, ca sa vedem acolo necredinta omului si harul fara margini al lui
Dumnezeu, aratandu-se in chip izbitor.

»Moise a raspuns si a zis: ,iata ca n-au sa ma creada, nici n-au sa asculte de glasul meu, ci vor zice: ,Nu ti s-a aratat Domnul” (verset 1)! Ce
greu e sa birui necredinta inimii omului si ce truda pana sa se increada in Dumnezeu! Ce zabavnic e omul, cand e vorba sa asculte o
fagaduinta a lui Dumnezeu! Totul se poate, numai asta nu. Cea mai slaba trestie pe care o poate vedea ochiul omului e socotita mai tare, ca
temelie a increderii, decat nevazuta ,Stanca a veacurilor” (Isa. 26. 4). Firea veche se va repezi mai mult spre o apa omeneasca oarecare,
spre o crapatura de pamant, decat sa ramana langa izvorul ascuns al ,apelor vii” (ler. 2. 13; 17. 13).

Sa ne gandim ca Moise vazuse si auzise destule ca sa puna capat tuturor temerilor. Focul arzand in rugul care nu se mistuia; harul in toata
bunavointa Lui; marile nume de pret ale lui Dumnezeu; porunca dumnezeiasca; fagaduinta ca Dumnezeu va fi cu el, toate aceste lucruri ar fi
trebuit sa inabuse orice gand de teama si sa dea inimii o siguranta hotarata. Si totusi Moise mai pune si alte intrebari, la care Dumnezeu tot
raspunde. Si, cum am vazut, fiecare intrebare pune in lumina o noua indurare dumnezeiasca: ,Domnul i-a zis: Ce ai in mana? El a raspuns; Un
toiag” (verset 2). Dumnezeu voia sa ia pe Moise asa cum era si sa se slujeasca de ce avea el in mana. Toiagul, cu care manase Moise oile lui
letro, avea sa fie intrebuintat pentru dezrobirea Israelului lui Dumnezeu, pentru pedepsirea Egiptului, pentru croirea, dea curmezisul marii,
unui drum pentru poporul rascumparat de Domnul, si ca sa faca sa tasneasca apa din stanca pentru racorirea ostilor insetate ale lui Israel in
pustie. Dumnezeu se slujeste de uneltele cele mai slabe ca sa aduca la indeplinire planurile cele mai marete. ,,Un toiag” ,un corn de berbec”
(losua 6. 5); ,,0 prajiturd de paine de orz” (Jud. 7. 13); ,.un ulcior de apa” (1 imparati 19. 6); ,prastia unui cioban” (I Samuel 17. 50); toate,
intr-un cuvant, pot sluji, Tn mana lui Dumnezeu, la aducerea la implinire a lucrarii Lui. Oamenii isi inchipuie ca nu se poate ajunge la mari
ispravi decat prin mijloace mari; nu acestea sunt insa caile lui Dumnezeu. El se slujeste de un ,vierme"” ca si de ,soarele arzator”, de un
cuvant rau ca si de un ,vant uscat de la rasarit” (lona 4).

Dar Moise avea de invatat o lectie de seama, atat cu privire la toiag, cat si la mana cu care-l manuia. El avea de invatat, iar poporul avea sa
fie induplecat. ,Domnul a zis: ,,Arunca-l la pamant”. El I-a aruncat la pamant si toiagul s-a prefacut intr-un sarpe. Moise fugea de el. Domnul a
zis lui Moise: ,Intinde-ti mana si apuca-l de coada”. El si-a intins mana si I-a apucat, si sarpele s-a preficut iar intr-un toiag in mana lui. ,lat3,
a zis Domnul, ,ce vei face ca sa creada ca ti s-a aratat Domnul Dumnezeul parintilor lor, Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac, si
Dumnezeul lui lacov” (vers. 3-5). Toiagul s-a prefacut in sarpe, asa ca Moise fugea de el, dar, la porunca Domnului, el a luat sarpele de coada
si sarpele s-a prefacut iar toiag. Nimic n-ar putea arata mai bine puterea Satanei intoarsa impotriva lui insusi. Avem multe pilde despre acest
fapt in caile lui Dumnezeu si chiar in Moise. Sarpele este cu total sub puterea lui Hristos; si, cand va ajunge la marginea din urma a cailor lui
nesabuite, va fi aruncat Tn iazul cu foc ca sa-si culeaga acolo, in vesnicie, roadele faptelor lui. ,Sarpele cel vechi”, ,invinuitorul” si , vrajmasul”
va fi, pentru vesnicie, culcat la pamant sub toiagul unsului lui Dumnezeu (Apoc. 12. 9, 10).

,Domnul i-a mai zis: ,Baga-ti mana in san”. El si-a bagat mana in san, apoi a scos-o si iatéd ca mana i se acoperise de lepra si se facuse alba
ca zapada. Domnul a zis: ,,Baga-ti din nou mana in san”. El si-a bagat din nou mana in san; apoi a scos-o din san; si iata ca mana se facuse
iarasi cum era si carnea lui” (vers. 6, 7). Mana acoperita cu lepra si curatirea de aceasta lepra infatiseaza urmarea morala a pacatului si felul
cum a fost ridicat pacatul prin lucrarea prea sfanta a lui Hristos. Pusa in san, mana sanatoasa se face leproasa; si mana leproasa, pusa in san,
se face sanatoasa. Lepra este icoana preinchipuitoare a pacatului, iar pacatul a intrat prin cel dintéi om si e fost ridicat de al doilea om.
»Moartea a intrat printr-un om, si tot printr-un om a venit si invierea mortilor” (1 Cor. 15. 21). Caderea a venit prin om, si tot prin om
rascumpararea; prin om a venit greseala si tot prin el iertarea; prin om a intrat pacatul in lume si tot prin el neprihanirea; prin om si-a facut
loc moartea in lume si tot prin el moartea a fost inlaturata si a venit viata, neprihanirea si slava. Astfel ca nu numai sarpele va fi biruit si
pierdut, dar si orice urma din lucrarea lui nenorocita va fi stearsa de tot prin jertfa de ispasire a Aceluia , care s-a aratat ca sa nimiceasca
lucrurile diavolului” (1 loan 3. 8).

»,Daca nu vor crede nici aceste doua semne si nu vor asculta de glasul tau, sa iei apa din rau si s-o torni pe pamant; si apa pe care o vei lua
din rau se va preface in sange pe pamant” (verset 9). Aici vedem ce urmari are nesupunerea la marturia lui Dumnezeu. Acest semn nu
trebuia facut decat daca n-ar fi primit pe cele doud dinainte. Mai intai, trebuia sa fie un semn pentru Israel, si apoi o urgie pentru Egipt (Exod
7.17).

Totusi inima lui Moise nu-i inca impacata. Moise a zis Domnului: ,,Ah, Doamne! eu nu sunt un om cu vorbirea usoara si cusurul acesta nu-i nici
de ieri, nici de alaltaieri, nici macar de cand vorbesti Tu robului Tau, caci vorba si limba mi-i incurcata” (verset 1). Ce miselie! Numai rabdarea



nesfarsita a Domnului putea s-o sufere. Hotarat, cand ii zisese Dumnezeu: ,Eu voi fi cu Tine” nu dadea El oare robului Sau chezasia fara gres
ca ori de ce ar fi avut nevoie n-avea sa-i lipseasca? Si, de-ar fi avut nevoie sa fie un bun purtator de cuvant, ,,Eu sunt” nu era sa fie cu el? Dar
de vorbire, intelepciune, patere, tarie, toate nu erau oare cuprinse in aceasta comoara nesecata? ,Dumnezeu i-a zis: ,,Cine a facui gura
omului, si cine face pe om mut sau surd, cu vedere sau orb? Oare nu Eu, Domnul? Du-te dar, Eu voi fi cu gura ta si le voi Tnvata ce vei avea
de spus” (verset 11, la Har deplin fara pereche! Har vrednic de Dumnezeu! Nimeni nu e ca Dumnezei nostru, al carui har ingaduitor sa treaca
peste toate greutatile noastre, sa indestuleze, cu prisosinta, toate nevoile noastre si sa ajute slabiciunii noastre. ,,Eu, Domnul” ar trebui sa
faca sa taca, pentru totdeauna, toate cartirile inimilor noastre. Dar vai! Aceste cartiri sunt greu de rasturnat; ele se ridica mereu,
turburédndu-ne pacea si necinstind aceasta Fiinta binecuvantata, care se infatiseaza ea insasi inimilor noastre, in toata plinatatea sa, asa ca
sa sorbim din aceasta plinatate, dupa nevoile noastre.

E bine sa ne amintim ca, atunci cand Domnul e cu noi, lipsurile si neputintele noastre se prefac, pentru El, intr-un prilej ca sa-si desfasoare
harul Lui indestulator pentru toate si sa-si arate rabdarea Lui desavarsita. Daca Moise si-ar fi adus aminte de aceasta, faptul ca n-avea darul
vorbirii nu l-ar fi nelinistii. Apostolul Pavel ne invata sa spunem: ,,Ma voi lauda mult mai bucuros cu slabiciunile mele, pentru ca puterea lui
Hristos sa ramana in mine. De aceea simt placere in slabiciuni, in defaimari, in nevoi, in prigoniri, in stramtorari pentru Hristos, caci, cand
sunt slab, atunci sunt tare” (2 Cor. 12. 9, 10). Acest fel de a vorbi este al unuia care a inaintat in scoala lui Hristos. E marturisirea unui om,
care nu se nelinistea de loc ca n-avea darul vorbirii, fiindca el descoperise, in indurarea Domnului Isus, un raspuns la toate nevoile lui, oricare
ar fi ele.

Cunoasterea acestui adevar ar fi trebuit sa izbaveasca pe Moise din neincrederea lui si din frica, peste masura de mare, care-l stapaneau.
Incredintarea ca din milostivirea Sa, Domnul va fi ajutat gurii lui, ar fi trebuit s&- linisteasca. Acela, care a facut gura omului, putea, la nevoie,
s-0 binecuvinteze cu un mare dar de vorbire. Pentru credinta, asta e un lucru foarte usor; dar vai! biata inima necredincioasa se bizuie mult
mai mult pe o limba puternic graitoare, decat pe Acela, care a facut-o. Acest fapt ni s-ar parea de neinteles, daca n-am sti din ce e facuta
inima fireasca. Aceasta inima nu se poate increde in Dumnezeu si de aici vine acest cusur asa de umilitor, de neincredere in Dumnezeul cel
viu, cusur pe care-l descoperim chiar la copiii lui Dumnezeu, cand se lasa stapaniti, intr-o masura oarecare, de firea veche. Astfel, Moise se
codeste mereu: ,Moise a zis: ,,Ah! Doamne, trimete pe cine vei vrea sa trimeti” (verset 13). Asta inseamna, de fapt, sa nu primeasca cinstea
slavita de a fi singurul trimes al Domnului in Israel si in Egipt.

Stim cu totii cat de mult smerenia care vine de la Dumnezeu, este un har nepretuit. ,imbracati-vd cu smerenie” este o invatatura
dumnezeiasca, si smerenia este, fara indoiald, podoaba cea mai potrivita pentru un pacatos nevrednic. Dar a nu vrea sa iei locul pe care ti-l
arata Dumnezeu, sau sa urmezi celea pe care o arata El, nu mai este smerenie. La Moise, hotarat lucru, ce-l tinea pe loc nu era smerenia,
caci ,mania lui Dumnezeu s-a aprins impotriva lui” ci era mai mult decat numai slabiciune. Cata vreme acest simtamant parea ca e frica prea
mare, ori cat de urata ar fi fost, Dumnezeu, in harul Sau fara sfarsit, a ingaduit-o si i-a raspuns prin fagaduinte; dar, cand a vazut ca e
necredinta si lenevire a inimii, dreapta manie a lui Dumnezeu s-a aprins impotriva lui Moise si, in loc ca el sa fie singura unealta in lucrarea de
marturie si de dezrobire a lui Israel, a trebuit sa impartaseasca aceasta cinste cu un altul.

Nimic nu necinsteste pe Dumnezeu mal mult si nimic nu este mal primejdios pentru noi decat smerenia mincinoasa. Cand, sub cuvant ca
n-avem anumite daruri si insusiri, nu vrem sa luam locul pe care ni-l da@ Dumnezeu, din mila lui, asta nu mai e smerenie. Daca, de pilda, Moise
ar fi avut darul acela de vorbire pe care-l socotea de trebuinta pentru aducerea la indeplinire a insarcinarii lui, putem crede ca nu s-ar fi dat in
laturi de a asculta chemarea lui Dumnezeu. Dar, vorba este, ce dar de vorbire i-ar fi trebuit? Raspunsul la aceasta intrebare e ca, fara
Dumnezeu, nici-un dar de vorbire omenesc nu poate fi de ajuns, pe cand, cu Dumnezeu, chiar daca n-ai nici un dar de vorbire, poti fi un
slujitor cu putere pentru El.

Este aici un mare adevar practic. Neincrederea vine din mandrie, nu din omenie. Ea nu vrea sa se increada in Dumnezeu, pentru ca nu
gaseste in eul sau o pricina sa creada. Daca, din vreo pricina care e in mine, nu vreau sa cred cand vorbeste Dumnezeu, eu fac pe Dumnezeu
mincinos (1 loan 5.10) Daca, atunci cand Dumnezeu isi arata iubirea, eu nu vreau sa cred, sub cuvant ca nu ma socot destul de vrednic de
aceasta iubire, fac pe Dumnezeu mincinos si-i arat cu asta mandria inimii mele. Numai gandul ca mi s-ar putea cuveni altceva decat iadul ar
fi dovada unei adanci necunostinte a starii mele si a ceea ce cere Dumnezeu de la mine; a nu vrea sa iau locul harazit de dragostea
rascumparatoare, prin ispasirea savarsita de Hristos, este a face pe Dumnezeu mincinos si a necinsti jertfa de pe Cruce. Dragostea lui
Dumnezeu se revarsa de la El insusi; nu faptele mele bune o atrag, ci starea mea de plans. Si nici de locul cuvenit mie, pe drept, nu-i vorba,
ci de locul cuvenit lui Hristos. El a luat pe cruce locul pacatosului, pentru ca pacatosul sa poata avea legatura cu El in slava. Hristos a suferit
ce trebuia sa sufere pacatosul, pentru ca, astfel, acesta sa aiba parte de ce se cuvine lui Hristos. Eul este astfel cu totul dat la o parte si aici
este adevarata smerenie. Nimeni nu poate fi cu adevarat smerit, inainte de a fi atins latura cereasca a crucii; dar aici omul gaseste viata,
neprihanirea si bunavointa dumnezeiasca. Atunci ai sfarsit-o pentru totdeauna cu eul. Nu mai cauta, nici nu mai nadajdui sa gasesti vreun
bine in tine, ci te hranesti din belsugul altuia. Esti pregatit astfel sa te unesti cu glasul acelora care, in vesnicie, vor face sa rasune cerurile de
laudele lor, zicand: ,,Nu noua, nu noua, Dumnezeule, ci Numelui Tau se cuvine slava” (Ps. 115. 1).

N-ar fi bine sa ne oprim asupra greselilor si lipsurilor unui slujitor asa de pretuit de Dumnezeu, ca Moise, despre care citim ca a fost credincios
in toata casa lui Dumnezeu, ca sluga, ca sa marturiseasca despre lucrurile care aveau sa fie vestite mai tarziu (Evr. 3. 5). Dar, daca nu
trebuie sa ne oprim asupra acestor lipsuri, dintr-un duh de multumire personala ca si cum, in aceleasi imprejurari, noi am fi lucrat altfel,
trebuie cel putin sa, cautam sa scoatem, din ce ne spune Scriptura, sfintele lectii pe care a avut El de gand sa ni le dea. Ar trebui sa invatam
sa ne judecam pe noi insine si sa ne incredem cu adevarat in Dumnezeu, sa inlaturam, eul, pentru ca Dumnezeu sa poata lucra in noi, prin
noi si pentru noi. Aici sta adevarata taina a puterii.

Am vazut ca Moise s-a lipsit, din greseala sa, de cinstea de a fi singura unealta a lui Dumnezeu in lucrarea slavita pe care avea s-0
savarseasca. Dar nu numai atat. ,, Atunci, Domnul s-a maniat impotriva lui Moise; si a zis: ,Nu-i oare acolo fratele tau Aaron, levitul? Stiu ca el
vorbeste usor. lata ca el insusi vine Thaintea ta; si, cand te va vedea, se va bucura in inima lui. Tu i vei vorbi si vei pune cuvintele in gura lui;
si eu voi fi cu gura ta si cu gura lui: va voi invata ce aveti de facut. El va vorbi poporului pentru tine, iti va sluji drept gura si tu vei tinea,
pentru el, locul lui Dumnezeu. la in mana toiagul acesta cu care vei face semnele” (vers. 14-17). Aceste versete sunt 0 mana de nvataturi
practice foarte de pret. Am vazut temerile si indoielile lui Moise, cu toate fagaduintele ce primea din harul dumnezeiesc. Si acum, macar ca
Moise nu castigase nimic, in felul acesta, ca putere; macar ca nu era nici mai multa putere in gura lui Aaron decat intr-a lui; macar ca el,



Moise, a trebuit, la urma urmei, sa vorbeasca lui Aaron, il vedem gata de plecare de indata ce se poate bizui pe ajutorul unui muritor, sarac si
slab, ca si dansul, in vreme ce nu stiuse sa asculte, cand Domnul ii dddea mereu fagaduinta ca va fi cu el.

lubite cititor, toate acestea nu sunt oare pentru noi o oglinda, in care se rasfrange inima ta si a mea? Cu totii suntem aplecati sa ne incredem
mai de graba in orice altceva decat in Dumnezeul cel viu. Sprijiniti si ocrotiti de un muritor la fel cu noi, pasim cu indrazneala si fara temere
inainte; dar tremuram, ne codim, ne indoim cand avem lumina harului Domnului, care sa ne imbarbateze, si puterea bratului sau
atotputernic, care sa ne sprijine. Asta ar trebui sa ne smereasca adanc inaintea Domnului, si sa ne cautam sa-l cunoastem mai bine, ca sa
stim sa ne punem deplina incredere in el si sa mergem inainte cu un pas mai hotarat, pentru ca-L avem numai pe El singur ca izvor de
putere. Tovarasia unui frate este, fara indoiala, foarte de pret: ,Doi pretuiesc mai mult decat unul” (Ecl. 4. 9); fie ca-i vorba de lucru, de
odihna, ori de lupta. Domnul Isus si-a trimes ucenicii ,doi cate doi” (Marcu 6. 7); totusi, daca cunoasterea personala a lui Dumnezeu nu e de
asa fel incat sa putem-daca trebuie — sa mergem singuri, tovarasia unui frate ne va fi de putin folos. Trebuie tinut seama ca Aaron, a carui
tovarasie pare a fi multumit pe Moise, a fost tocmai acela, care, mai tarziu, a facut vitelul de aur (Exod 32. 21). Vedem, adesea, cum chiar
persoana care ni se parea necesara propasirii si izbanzii noastre, ajunge, pe urma, un izvor de adanca mahnire pentru inimile noastre. De-am
putea sa ne aducem totdeauna aminte de acest lucru!

Oricum ar fi, Moise asculta in sfarsit; dar, inainte ca sa fie pe deplin pregatit pentru insarcinarea la care era chemat, a trebuit ca Dumnezeu,
cu mana Lui, sa scrie pe firea lui hotararea de moarte. Moise invatase lectii de seama ,indaratul pustiei” acum, e chemat sa invete una si mai
de seama ,,pe drum, in calatorie” (verset 24). E un lucru serios sa fii slujitorul lui Dumnezeu; o crestere obisnuita nu poate pregati un om
pentru o astfel de chemare. Trebuie ca firea veche sa fie ucisa si tinuta in aceasta stare de moarte. ,,Ne spunea gandul ca trebuie sa murim
ca sa ne punem increderea nu in noi insine, ci in Dumnezeu care invie mortii” (2 Cor. 1. 9). Orice slujitor al Domnului, ca sa fie binecuvantat
in slujba sa, trebuie sa invete ceva din ceea ce se cheama a avea hotararea de moarte scrisa pe firea veche. Moise a trebuit sa treaca pe
drumul acesta, mai fnainte de a fi pregatit sufleteste pentru insarcinarea sa. El mergea sa spuna lui Faraon: ,,Asa vorbeste Domnul: ,Israel
este fiul meu, Intdiul meu nascut. iti spun: ,Lasa pe fiul meu sa plece ca s&-mi slujeasca; daca nu vrei sa-l lasi sa plece, voi ucide pe fiul tiu,
pe intaiul tau nascut” (verset 22, 23). Acesta era cuvantul pe care urma sa-l duca Moise lui Faraon; solie de moarte si de judecata; dar,
pentru Israel, Moise avea un cuvant de viata, de mantuire. Cu toate acestea, sa ne aducem aminte ca acela, care vrea sa vorbeasca de
moarte si de judecata, de viata si de mantuire, din partea lui Dumnezeu, trebuie sa fi incercat, mai intai, sufletul lui puterea acestor lucruri.
Moise, la inceput de tot, ni se arata culcat in patul mortii; dar altceva era s& intre in chiar experienta mortii firii lui insusi. De aceea cetim: ,in
timpul calatoriei intr-un loc, unde a ramas peste noapte, |-a intélnit Domnul si a vrut sa-l omoare. Sefora a luat o piatra ascutita, a taiat
preputul fiului sau, si l-a aruncat la picioarele lui Moise, zicand; , Tu esti un sot de sange pentru mine”. Si Domnul |-a lasat. Atunci a zis ea;
»,Sot de sange”, din pricina taierii imprejur” (verset 24-26). Aceste versete ne arata o adanca taina a istoriei personale si casnice a lui Moise.
Este lamurit ca, pana in clipa asta, inima Seforei se daduse inapoi, de la intrebuintarea , unei pietre ascutite” ca sa taie ce era mai scump
insusirii ei firesti; ea ocolise semnul care trebuia pus in carnea fiecaruia dintre copiii Israelului lui Dumnezeu; ea nu stia ca legatura ei cu
Moise cerea lepadarea a tot ce era firesc; se dadea inapoi cand era vorba de cruce. Era si firesc, dar Moise se lasase inraurit de la ea in
aceasta privinta; de aceea intamplarea aceasta din calatorie. Daca Sefora nu vrea sa taie imprejur pe fiul sau, Domnul va pune mana pe sotul
ei; si, daca Moise tine seama de dorinta femeii sale, Domnul ,va cauta sa-l omoare”. Hotararea de moarte trebuie scrisa pe firea veche a lui;
si, daca vom cauta s-o ocolim, intr-un fel, o vom intalni intr-altul. Am vazut ca Sefora inchipuie Biserica lui Hristos. Ea s-a luat cu Moise, in
acea vreme a vietii lui, cand era lepadat de Israel; si locul, pe care l-am citit, ne invata ca Biserica este chemata sa cunoasca pe Hristos ca pe
Acela cu care ea este unita ,prin sange”. E o cinste mare pentru ca sa bea din paharul Lui si sa fie botezata cu botezul Lui. Fiind rastignita ca
si dansul, trebuie sa se faca una cu moartea Sa, ca sa-si omoare madularele pamantesti, sa-si ia, in fiecare zi, crucea si sa-L urmeze.
Legatura ei cu Isus e intemeiata pe sange; si aratarea puterii acestei legaturi cere numaidecat moartea firii vechi.. ,Voi aveti totul deplin in
El, care este capul oricarei domnii si stapaniri; in Ei ati fost taiati imprejur, nu cu o taiere imprejur facuta de mana, ci cu taierea imprejur a lui
Hristos, care sta in dezbracarea de trupul poftelor firii noastre pamantesti; fiind ingropati impreuna cu El, prin botez, si inviati impreuna cu El
prin credinta in puterea lui Dumnezeu, care L-a inviat din morti” (Col. 2. 10-12).

Aceasta e invatatura cu privire la starea bisericii fata de Hristos, invatatura plina de binecuvantarile cele mai mari pentru biserica si pentru
fiecare din madularele ei: iertare deplina de pacate, neprihanire, primire deplina, siguranta vesnica, desavarsita unire cu Hristos, in toata
slava. ,Voi sunteti desavarsiti in EI”. Ce s-ar mai putea adauga celui ce e desavarsit? Filozofia, invatatura omeneasca, inceputurile
nedesavarsite ale lumii acesteia? Mancarea, ori bautura, zilele de sarbatoare, lunile noi si sabatele? Nu lua nu gusta, nu te atinge de cutare
sau cutare lucru, care nu sunt decat ,porunci si invataturi ale oamenilor”, zilele, lunile, vremile si anii (Col. 2)? Nici unul din aceste lucruri, sau
toate laolalta, n-ar putea adduga nici o iota Aceluia pe care Dumnezeu l-a declarat desdvarsit. Am putea, tot asa de bine, intreba daca, dupa
cele sase zile de lucru intrebuintate de Dumnezeu la facerea lumii, omul n-ar fi putut si el pune ceva de la dansul, ca pentru incheiere, la ceea
ce Dumnezeu a declarat ,foarte bun”.

Mai mult, nu trebuie nicidecum sa ne inchipuim aceasta stare de desavarsire ca ceva pe care trebuie s-o atinga crestinul, sau pana la care
inca n-a ajuns, dar spre care trebuie sa nazuiasca staruitor, fara sa poata fi sigur vreodata s-o capete pana-n ceasul mortii, ori Tnaintea
scaunului de judecata. Aceasta desavarsire este partea copilului lui Dumnezeu, chiar si a celui mai slab, a celui mai putin invatat. Cel mai
neinsemnat dintre sfinti este cuprins in acel ,,voi” al apostolului. Toti copiii lui Dumnezeu au ,totul deplin in Hristos”. Pavel nu zice ,veti fi”,
.poate sunteti”, ,nadajduiti ca veti fi”, ,rugati-va ca sa fiti” ci, prin sfantul Duh, el spune, hotarat ca ,voi aveti totul deplin in Hristos”. Aici
este adevaratul punct de plecare pentru crestin, si inseamna sa rastorni totul, daca iei, drept scop, ceea ce Dumnezeu a facut un punct de
plecare castigat.

Dar va spune cineva: ,,N-avem noi pacate, lipsuri, slabiciuni”? Negresit ca avem. ,Daca spunem ca n-avem pacat, ne inselam pe noi insine, si
adevarul nu este in noi” (1 loan 1. 8). Noi avem in noi pacat, dar nu asupra noastrd. Mai mult, inaintea lui Dumnezeu, noi nu suntem in ,noi”,
ci ,in Hristos”. ,in El, avem totul deplin”. Dumnezeu vede pe credincios prin Hristos, cu Hristos si ca pe Hristos: asta e starea noastra
neschimbata, si locul nostru vesnic de crestini. ,,Dezbracarea de trupul poftelor firii noastre pamantesti” s-a facut ,prin taierea imprejur a lui
Hristos” (Col. 2. 11); credinciosul nu mai este sub stapanirea firii sale (Rom. 7. 5; 8. 9), macar ca vietuieste in trup; el s-a impreunat cu
Hristos in puterea unei vieti noi si vesnice, si aceasta viata este nedespartit legata de starea de neprihanire, in care este asezat credinciosul
inaintea lui Dumnezeu. Domnul Isus a inlaturat tot ce era impotriva credinciosului si |-a apropiat de Dumnezeu, aducandu-i inaintea Lui, in
aceeasi slava, de care se bucura El insusi. intr-un cuvant, Hristos este neprihanirea noastra (1 Cor. 1. 30; 2 Cor. 5. 21); si asta pune capat
tuturor greutatilor, raspunde tuturor intrebarilor, aduce la tacere toate indoielile: ,,Caci cel ce se sfinteste si cei ce sunt sfintiti sunt dintr-Unul”



(Evr. 2. 11).

Aceste adevaruri vin din icoana preinchipuitoare infatisata in legatura lui Moise cu Sefora. Lasam, acum, pentru o vreme, ,pustia”, dar nu
vom uita marile lectii si sfintele inrauriri primite acolo, asa de insemnate pentru orice slujitor al lui Hristos si pentru orice vestitor al
Dumnezeului celui viu. Toti cei ce vor sa slujeasca si sa fie binecuvantati in slujba lor, fie in lucrarea de vestirea Evangheliei, fie in felurite
insarcinari in Casa Domnului, care este Biserica, vor avea nevoie sa se patrunda de invatamintele pe care le-a primit Moise la poalele
muntelui Horeb si pe drum ,,in calatorie”.

Daca s-ar da acestor lucruri luarea aminte cuvenita, nu s-ar mai vedea atatea persoane alergand, fara sa fie trimese; nici nu s-ar mai vedea
atatia oameni, luand fnsarcinari pentru care n-au fost niciodata pregatiti. Trebuie ca toti cei ce vor sa predice, sa invete pe altii, sa
imbarbateze, sa indeplineasca vreo slujba oarecare, sa se cerceteze cu grija, ca sa vada daca, in adevar, sunt pregatiti, invatati si trimesi de
Dumnezeu. Fara asta, isprava lor nu va fi recunoscuta de Dumnezeu, nici binecuvantata pentru oameni; si cu cat se va retrage mai repede,
cu atat va fi mai de folos atat pentru ei, cat si pentru acei carora au vrut sa li se puna un jug greu de ascultare. Niciodata o slujba, data de
oameni, nu va fi la locul ei in Biserica lui Dumnezeu. Trebuie ca orice slujitor sa fie inzestrat de Dumnezeu, invatat de El si trimes de El.

»,Domnul a zis lui Aaron: ,Du-te Thaintea lui Moise in pustie. Aaron a plecat si a intalnit pe Moise la muntele lui Dumnezeu si l-a sarutat: Moise
a spus lui Aaron toate cuvintele Domnului, care-l trimesese, si a facut toate semnele pe care-i poruncise sa le faca” (verset 27, 28). Aceasta
frumoasa priveliste de unire si frateasca dragoste se deosebeste de multe din acelea, care s-au petrecut, pe urma, intre acesti doi oameni in
calatoria lor prin pustie. 40 de ani de viata in pustie aduc mari schimbari Tn oameni si in lucruri. Totusi e placut sa te opresti o clipa asupra
intailor vremuri ale mersului credinciosului, cand greutatile vietii din pustie n-au impiedecat inca revarsarea dragostei curate si adevarate,
cand inseldciunea, stricaciunea si fatarnicia n-au nimicit inca increderea inimii si n-au pus sufletul sub inraurirea de gheata a banuielii.

E prea adevarat, vai! ca atatia am de experienta n-au adus adesea decat acest trist rod. Dar ferice de aceea care, deschizand ochii ca sa
vada firea omeneasca intr-o lumind mai limpede decéat aceea pe care o da lumea, stie sa slujeasca semenilor sai prin puterea indurarii
dumnezeiesti. Cine a cunoscut adancimile si viclesugurile inimii omenesti cum le-a cunoscut Isus? ,El 1i cunostea pe toti si n-avea nevoie sa-i
faca cineva marturisiri despre nici un om, fiindca El insusi stia ce este ih om”. El cunostea asa de bine pe om, incat nu putea sa se increada in
El (loan 2. 24-25). El nu putea sa se increada in marturisirile de credinta ale oamenilor, nici sa primeasca pretentiile lor. Si, cu toate acestea,
cine a fost vreodata mai plin de indurare decat EI? Cine a mai fost asa de iubitor, de gingas, de compatimitor, de milos? Cu o inima care
intelegea pe fiecare, El putea multumi pe fiecare. El nu statea departe de ticalosia oamenilor prin faptul ca era cunoscator deplin al nelegiuirii
din ei. ,Mergea din loc in loc facand binele”. De ce? isi inchipuia El oare c& cei care se ingram&deau in jurul S3u erau nepreficuti? Nu; ci,
pentru ca ,Dumnezeu era cu EI” (Fapte. 10. 38). lata pilda pe care ne-o da Dumnezeu. S-o urmam, si, pentru asta, trebuie ca, la fiecare pas,
sa calcam n picioare eul cu toate interesele lui.

Cine ar dori sa aiba aceasta intelepciune, aceasta cunoastere a firii si aceasta experienta care nu fac de cat sa duca pe oameni sa se inchida
in cercul unei iubiri de sine de gheata, si sa priveasca toata lumea cu un ochi de trista neincredere? O astfel de stare nu poate veni dintr-o
fire cereasca, sau dumnezeiasca. Dumnezeu da intelepciune, dar nu o intelepciune care sa inchida inima la chemarile, nevoile si necazurile
omului. El ne da o cunoastere a firii omenesti, dar nu o cunoastere care sa ne faca sa prindem cu o lacomie iubitoare de sine ceea ce gresit
numim noi ,al nostru”. El da experienta, dar nu o experienta care sa ne duca la dispretuirea lumii intregi, afara de noi insine! Daca umblam
pe urmele Domnului Isus, daca ne lasam patrunsi de Duhul Sau bun si daca, prin urmare, il aratam in afara, daca, intr-un cuvant, putem sa
spunem: ,,Pentru mine a trai este Hristos”, atunci, strabatand lumea cu cunoasterea ei, avand legatura cu oamenii, stiind insa ce avem de
asteptat de la ei, putem, prin har, sa marturisim cu viata pe Hristos in mijlocul lumii in care ne-a asezat Dumnezeu. Pricinile care ne pun in
miscare si ne insufletesc sunt toate de la Cel de Sus, de acolo de unde este Acela care este acelasi ieri, ,azi si in veci” (Evr. 13. 8). in El isi
gasea inima acestui mult iubit si mare slujitor, din istoria caruia am scos atatea lectii adevarate si adanci, indurarea si puterea care l-au
stapanit prin greutatile vietii prin pustie. Si putem spune, fara teama de a ne insela, ca, la sfarsit, cu toate incercarile si luptele de 40 de ani,
Moise putea sa-si imbratiseze fratele pe muntele Hor cu aceeasi dragoste, ca si atunci cand I-a intélnit, la Tnceput, ,pe muntele lui
Dumnezeu” (Exod 18. 5). Aceste doua intalniri au avut loc, e adevarat, in imprejurari foarte deosebite. Pe muntele sfant, cei doi frati s-au
intalnit, s-au imbratisat si au pornit amandoi la drum ca sa-si implineasca chemarea dumnezeiasca. Pe muntele Hor, s-au intalnit din porunca
lui Dumnezeu (Numeri 20. 25), pentru ca Moise sa dezbrace pe fratele sau de vesmintele preotesti si sa-l1 vada plecand din viata la parintii
sai, din pricina unei greseli la care luase parte el insusi. imprejurarile se schimb&; oamenii pot s& se despartd unul de celalalt, dar in
Dumnezeu nu este schimbare si nici umbra de mutare (lacov 1. 17). ,Moise si Aaron si-au vazut de drum si au adunat pe toti batranii copiilor
lui Israel. Aaron a istorisit toate cuvintele pe care le spusese Dumnezeu lui Moise; si Moise a facut semnele inaintea poporului. Poporul a
crezut. Astfel au aflat ca Domnul cercetase pe copiii lui Israel, ca le vazuse suferinte; si s-au plecat si s-au aruncat cu fata la pamant” (verset
29-31). Cand lucreaza Dumnezeu, trebuie ca sa cada orice piedecd. Moise spusese: ,,Ei nu ma vor crede”, dar nu era vorba sa stie daca il
credeau pe el, ci daca se incredeau in Dumnezeu. Acela, care poate sa se priveasca drept trimes al lui Dumnezeu, poate fi astfel deplin linistit
in ce priveste primirea insarcinarii Sale de catre oameni. Si aceasta fericita incredintare nu-l face sa se abata nicidecum de la grija si
dragostea lui pentru aceia carora le vorbeste; ba, dimpotriva, il fereste de acea neliniste sufleteasca pe care cine o are nu poate da o
marturie statornica si buna. Un trimes al lui Dumnezeu ar trebui totdeauna sa-si aduca aminte ca solia este a lui Dumnezeu. Cand Zaharia a
zis Tngerului: ,Cum voi cunoaste acest lucru?” - fost-a ingerul oare turburat de aceasta intrebare? Deloc, ci a raspuns: ,Eu sunt Gavril, care
stau fnaintea lui Dumnezeu, si am fost trimes s&-ti vorbesc si s-ti aduc aceste vesti bune” (Luca 1. 18, 19). indoielile lui Zaharia nu tulbura
pe inger in solia pe care o are de adus. ,Cum poti sa te indoiesti, pare a spune el, cand ti s-a trimes un inger de la scaunul de domnie al lui
Dumnezeu”? Asa ar trebui sa umble, orice trimes al lui Dumnezeu, si, in duhul acesta, ar trebui sa vesteasca solia incredintata lui.

Urmarea celei dintai cereri catre Faraon nu parea deloc plinad de imbarbatare. Teama de a pierde pe israeliti a facut pe Faraon sa apese si mai
mult si sa vegheze asupra lor cu si mai mare grija. Ori de cate ori se ingusteaza marginile puterii Satanei, furia lui creste. Asa e si aici.
Cuptorul e gata sa se stinga prin mana dragostei rascumparatoare; dar, inainte de a se stinge, arde cu mai multa tarie si arsita focului se
mareste. Satanei nu-i place sa dea drumul nici unuia din aceia pe care i-a avut in mana lui grozava. El este acel ,,om tare si bine itharmat”
despre care vorbeste Luca 11. 21-22 si care, cata vreme isi pazeste casa, ,averile-i sunt la adapost”, Dar, slava Domnului, ca este Unul mai
tare decat el, care i-a luat armatura in care se incredea si i-a impartit prada printre cei iubiti de El din vesnicie. ,,Moise si Aaron s-au dus apoi
la Faraon si i-au zis: ,, Asa vorbeste Domnul, Dumnezeul lui Israel: ,,Lasa pe poporul Meu sa plece ca sa praznuiasca, in pustie, un praznic in
cinstea Mea” (cap. 5. 1). Aceasta era solia trimisa de Dumnezeu lui Faraon. El cerea o deplina izbavire pentru popor, pentru ca Israel era



poporul Sau si dorea sd i se praznuiasca, n pustie, un praznic maret. Dumnezeu nu se poate multumi pentru alesii Lui decat cu o izbavire
deplina de sub jugul robiei. ,,Dezlegati-l si lasati-l s mearga” (loan 11. 44) este, de fapt, marea lozinca a cailor pline de indurare ale lui
Dumnezeu, catre cei ce, desi tinuti in robie de Satana, sunt totusi iubiti de El din vesnicie.

Cand privim pe copiii lui Israel in mijlocul cuptoarelor de caramida ale Egiptului, avem inainte a icoana a starii oricarui copil al lui Adam din
fire. Ei erau zdrobiti sub jugul apasator al vrajmasului, fara nici o putere de scapare. Numai pomenirea cuvantului ,slobozenie” a facut pe
asupritor sa stranga lanturile robilor Sai si sa le ingreuieze jugul. Trebuie ca izbavirea sa vina dinafara. Dar de unde era sa vina? Unde erau
mijloacele pentru plata rascumpararii lor? Unde e puterea de a rupe lanturile? Si, chiar gasite toate acestea, unde era vointa care sa
savarseasca aceasta lucrare si sa-si dea osteneala sa-i izbaveasca? Vai! nu era nici o nadejde pentru Israel nici inauntru, nici in afara. Bietul
popor nu avea alt mijloc decat sa se uite in sus! Dumnezeu era locul lor de adaposti El avea puterea si vointa; El putea sa rdscumpere pe
Israel si in ce priveste pretul de platit si in ce priveste puterea. in Domnul si numai in El era mantuirea pentru poporul nenorocit asuprit.

Asa este si astazi. ,,in nimeni altul” nu este mantuire; caci nu este sub cer nici un alt Nume dat oamenilor, in care trebuie sa fie mantuiti”
(Fapte. 4. 12). Pacatosul se gaseste sub jugul unui stapan asupritor. El este vandut rob pacatului (Rom. 7. 14), tinut rob de Satana ca sa-i faca
voia, inlantuit de legaturile poftei, a patimilor si firii lui, ,fara putere” (Rom. 5. 6), ,fara nadejde, fara Dumnezeu” (Efes. 2. 12). lata starea
pacatosului. Cum s-ar putea el mantui singur? Ce poate face el? Robul altuia, tot ce face, el face ca rob. Gandurile, vorbele, faptele lui sunt
gandurile, vorbele, faptele unui rob. Chiar de va plange si va suspina dupa izbavire, lacrimile si suspinele lui sunt trista dovada a robiei lui. El
poate lupta pentru slobozenie; dar insasi lupta lui, cu toate ca dovedeste dorinta lui sa fie slobod, este marturia, fara gres, a robiei lui.

Dar nu e vorba numai de starea pacatosului; Tnsasi firea lui este stricata cu totul si supusa in intregime puterii Satanei. Asa ca pacatosul n-are
numai nevoia sa fie pus intr-o altfel de stare; dar trebuie sa fie Inzestrat cu o alta fire. Firea si starea merg impreuna. Daca ar sta in putinta
pacatosului sa imbunatateasca starea in care se gaseste, la ce i-ar sluji, daca firea ii este de deznadajduit de rea? Un om de neam ales poate
foarte bine sa ia si sa adopte un cersetor de pe strada, poate sa-l inzestreze cu averea si starea unui om de neam ales, dar nu-i va putea da
niciodata o fire de om de neam ales; si astfel firea unui cersetor nu se va simti bine niciodata in starea unui om de neam ales. Trebuie o fire
care sa raspunda destoiniciei, dorintelor, pornirilor si nazuintelor firii celui ce se gaseste intr-o astfel de stare. Evanghelia harului lui
Dumnezeu ne invata ca credinciosul este pus intr-o stare cu totul noua; ca el nu mai este privit ca fiind inca in starea lui dinainte de vinovatie
si osanda, ci intr-o stare de desavarsita si vesnica iertare. Starea, in care il vede Dumnezeu acum, nu este numai o stare de depline iertare, ci
si o0 stare in care sfintenia desavarsita nu poate descoperi nici o pata. Credinciosul a fost scos din starea de vinovatie si pus, in chip
desavarsit si pentru vesnicie, Intr-o stare noua de neprihanire desavarsita si fara pata. Nu ca starea lui cea veche a fost imbunatatita; aceasta
e cu neputinta, caci: ,,Ce este stramb nu se poate indrepta” (Ecl. 1. 15). ,,Poate un Etiopian sa-si schimbe pielea sau un leopard petele” (ler.
pacatosului. Nascut intr-o stare anumita (cea de pacat), el trebuie ,sa se nasca din nou” pentru ca sa intre intr-alta. El poate incerca sa se
imbunatateasca, sa ia hotararea sa se faca mai bun in viitor; sa inceapa o foaie noua; sa-si schimbe felul de viata; dar, prin toate acestea, el
nu va fi scos din vechea stare de pacat nici cat negru sub unghie. Pacatosul poate fi, ce numim noi, ,un om religios”, poate sa incerce sa se
roage, chiar; poate sa urmeze toate randuirile bisericesti si sa imbrace astfel haina unei schimbari morale parute; dar nimic din toate acestea
nu poate schimba ceva din starea lui adevarata thaintea lui Dumnezeu. Asa este si in ce priveste firea. Cum va putea un om sa-si schimbe
firea? El poate s-o supuna unui intreg sir de lucruri, poate sa incerce s-o infraneze, dar tot fire va ramanea. ,Ce este nascut din carne este
carne” (loan 3. 6). Omului ii trebuie o fire noua. Dar, cum s-o dobandeasca? Crezand ,,marturia lui Dumnezeu despre Fiul Sau”. , Tuturor celor
ce L au primit, adica celor ce cred in Numele Lui, le-a dat dreptul sa se faca copii ai lui Dumnezeu nascuti nu din sange sau din voia firii lor,
nici din voia vreunui om, ci din Dumnezeu” (loan 1. 12-13). Vedem aici ca, cei ce cred in Numele Fiului Lui Dumnezeu, au dreptul sa se cheme
copii ai lui Dumnezeu; ei au parte de o fire noua si au viata vesnica. ,Cine crede in Fiul, are viata vesnica” (loan 3. 36). ,Adevarat, adevarat
va spun, ca cine asculta cuvintele Mele, si crede in cel ce M-a trimes, are viata vesnica si nu vine la judecata, ci a trecut din moarte la viata”
(loan 5. 24). ,Si viata vesnica este aceasta: sa Te cunoasca pe Tine singurul Dumnezeu adevarat si pe Isus Hristos pe care L-ai trimes Tu”
(loan 17. 3). ,Si marturisirea este aceasta: Dumnezeu ne-a dat viata vesnica, si aceasta viata este Fiul sau. Cine are pe Fiul, are viata” (1loan
5.11-12).

Aceasta este invatatura lamuritd a Scripturii in ce priveste firea si starea omului. Dar, cum si pe ce temei este pus credinciosul intr-o stare de
neprihanire si facut partas firii dumnezeiesti? Aceasta mare schimbare tine in totul de acest binecuvantat adevar: Isus a murit si a inviat
(1Tesal. 4. 14). El a parasit scaunul de domnie al slavei, locurile ceresti; a venit in aceasta lume de pacate si blestem intr-un trup asemanator
pacatului si, dupa ce a aratat slava lui Dumnezeu in toate faptele vietii Sale aici pe pamant, a murit pe cruce, sub greutatea abaterilor
poporului Sau. El a platit toata datoria noastra, tot ce era sau ar putea fi impotriva noastra. A aratat ca legea e sfanta si dreapta, fiind facut
blestem st murind pe cruce. Orice cerinta a fost implinita, orice vrajmas adus la tacere, orice piedeca indepartata. ,El a voit, pentru dreptatea

Lui, sa vesteasca o lege mare si minunata” (Isa. 42.21). ,Bunatatea si credinciosia se intalnesc, dreptatea si pacea se saruta” (Ps. 85. 10).

Dreptatea nemarginita fiind implinita, dragostea nemarginita poate sa se reverse in inima zdrobita a pacatosului, ca sa-l linisteasca si
inveseleascd, in timp ce sangele si apa, picurand din coasta strapunsa a lui Isus, implinesc toate cerintele unei cuget vinovat, dar incredintat
de pacat. Domnul Isus se gdsea in locul nostru pe cruce: El era loctiitorul nostru. ,El, cel drept, pentru cei nelegiuiti” (1 Petru 3. 18). , A fost
facut pacat pentru noi” (2 Cor. 5. 21). El a fost pus in randul talharilor; a fost ingropat si a inviat, implinind astfel totul. Asadar, de acum
incolo, nimic nu mai este impotriva pacatosului; el este una cu Hristos si in aceeasi stare de neprihanire ca a Lui. ,Cum este El, asa suntem si
noi in lumea aceasta” (1 loan 4. 17).

lata ce da cugetului o pace temeinica. Daca nu mai suntem intr-o stare de vinovatie, ci intr-o stare de neprihdnire, dacd Dumnezeu ne vede
in Hristos si asemenea Lui, avem parte de o pace desavarsita. ,Deci, fiindca suntem neprihaniti prin credinta, avem pace cu Dumnezeu”
(Rom 5. 1). Sangele Mielului a spalat toata vinovatia credinciosului, i-a sters datoria cea grea si i-a dat in fata acestei sfintenii, care nu poate
privi nelegiuirea (Habacuc 1. 13), o haina alba.

Dar credinciosul n-a aflat numai pacea cu Dumnezeu; el este facut copilul lui Dumnezeu, asa ca se poate bucura de dulceata legaturii cu
Tatal si cu Fiul prin puterea Duhului Sfant. El poate privi crucea din doua puncte de vedere: mai intai plateste ce cere slava lui Dumnezeu,
apoi se arata dragostea lui Dumnezeu. Daca ne-am privi pacatele din punct de vedere al cerintelor lui Dumnezeu, ca Judecator, am vedea ca
ea (crucea) a impacat aceste cerinte. Dumnezeu, ca judecator, a fost proslavit prin cruce. Ba mai mult: Dumnezeu, pe langa cerinte, mai are



si dragoste multa; si crucea Domnului Isus dovedeste pacatosului aceasta mare dragoste. De alta parte, pacatosul este facut partas unei firi
noi, in stare sa se bucure de aceasta mare dragoste si sa aiba legatura cu inima din care porneste aceasta dragoste. ,Hristos de asemenea a
suferit odata pentru pacate, El cel neprihanit pentru cei nelegiuiti, ca sa ne aduca la Dumnezeu” (1 Petru 3. 18). Deci nu numai ca am fost
pusi intr-o stare noua, dar am fost adusi la o Persoana, adica la Dumnezeu, si inzestrati cu o fire care se poate desfata in El. ,Ne bucuram in
Dumnezeu, prin Domnul nostru Isus Hristos, prin care am capatat impacarea” (Rom 5.11).

Cata putere si cata frumusete descoperim in aceste cuvinte de scapare: ,Lasa pe poporul Meu sa plece ca sa praznuiasca, in pustie, un
praznic in cinstea Mea” (cap. 5.11). ,,Duhul Domnului este peste Mine, pentru ca M-a uns sa vestesc saracilor Evanghelia; M-a trimes sa
tamaduiesc pe cei cu inima zdrobita, sa propovaduiesc robilor de razboi slobozirea, si orbilor capatarea vederii; sa dau drumul celor apasati”
(Luca 4. 18-19). Vestea cea buna a Evangheliei ne vesteste izbavirea de orice jug, din orice robie. Pacea si slobozenia, cum spune Dumnezeu,
sunt darurile pe care Evanghelia le da celui ce o primeste, prin credinta.

Bagati de seama cum spune: ,ca sa-mi praznuiasca, in pustie, un praznic”. Daca copiii lui Israel trebuiau sa sfarseasca cu Faraon, trebuiau sa
fnceapa cu Dumnezeu. Schimbarea era mare. in loc s& munceasca sub jugul celor ce le luau biruri, ei trebuiau sa praznuiascd pe Dumnezeu;
pentru aceasta, trebuiau sa treaca din Egipt in pustie sub calauzirea Lui si, chiar daca pustia era trista si salbatica, ea era drumul care ducea
in Canaan. Planul lui Dumnezeu era ca Israel sa-1 praznuiasca, in pustie, un praznic maret si, pentru aceasta, trebuia sa ,fie lasat sa plece”
din Egipt. Totusi Faraon nu era deloc gata sa asculte porunca dumnezeiasca. ,,Cine este Domnul, ca sa ascult de glasul Lui si sa las pe Israel
sa plece? Nu cunosc pe Domnul si nici nu voi |asa pe Israel sa plece” (verset 2), Prin aceste cuvinte, Faraon isi arata in chipul cel mai izbitor,
starea morald, nestiinta si neascultarea, Aceste doua merg impreuna. Daca nu cunosti pe Dumnezeu, nu poti sa asculti de El, caci ascultarea
se sprijina intotdeauna pe cunostinta. Un suflet, care are fericirea sa cunoasca pe Dumnezeu, afld ca aceasta cunoastere este viata (loan 17.
3); si viata este putere; cu putere se poate lucra; este deci o mare lipsa de pricepere sa vrei sa ceri cuiva sa faca ceva ca sa capete tocmai
puterea prin care poate face acel ceva.

Apoi Faraon nu se cunostea nici pe el, cum nu cunostea nici pe Dumnezeu. El nu stia ca este un vierme al pamantului, nascut doar ca sa
arate slava celui despre care spune ca nu-L cunoaste (Exod 9. 16. Rom. 9. 17).

,Ei au zis: ,Ni s-a aratat Dumnezeul Evreilor. Da-ne voie sa facem un drum de trei zile in pustie, ca sa aducem jertfe Domnului, pentru ca sa
nu ne bata cu ciuma sau cu sabie”. Si imparatul Egiptului le-a zis: ,,Moise si Aaron, pentru ce abateti poporul de la lucrul lui? Plecati la
lucrarile voastre. Sa se dea mult de lucru acestor oameni ca sa aiba de lucru si sa nu mai umble dupa naluci” (vers. 3-9).

Ce descoperire a coltisoarelor ascunse ale inimii omenesti gasim aici! Ce lipsa de pricepere in lucrurile lui Dumnezeu! Toate drepturile si
toate descoperirile dumnezeiesti erau, dupa parerea lui Faraon, ,naluci”. Ce-l interesa pe el drumul de trei zile in pustie, sau ,,un praznic al
Domnului”? Cum ar fi putut el intelege nevoia unui asemenea drum, sau scopul unei astfel de sarbatori? El putea intelege ce inseamna sa
porti o sarcina sau sa faci caramizi; aceste lucruri, dupa judecata lui, se puteau pipai, dar sa slujesti lui Dumnezeu, sa tii un praznic in cinstea
Lui, asta nu era, pentru el, decat o nalucire desarta nascocita de cei ce cautau sa scape cu aceasta dezvinovatire de greutatile vietii. Prea
adesea asa s-a intamplat cu invatatii si mai marii lumii acesteia, care intotdeauna au fost gata sa numeasca nebunie si desertaciune
marturiile dumnezeiesti.

Ascultati, de pilda, felul cum priveste marele Festus invinuirile pe care le aduc ludeii lui Pavel: ,Aveau impotriva lui numai niste neintelegeri
cu privire la religia lor si la un oarecare Isus, care a murit si despre care Pavel spune ca este viu” (Fapte. 25. 19) Vai, ce putin isi da el seama
de ce spunea! Cat de putin intelegea el ce urmari avea intrebarea daca Isus era mort sau viu.

El nu se gandea la marea insemnatate a acestei intrebari pentru el si chiar pentru prietenii sdi, Agripa si Berenice; dar asta nu schimba cu
nimic faptul in sine; acum, el si ei stiu, Tn aceasta privinta, ceva mai mult, macar ca, in zilele trecatoare ale slavei lor pamantesti, au primit
acest lucru ca o credinta gresita, nevrednica de luarea aminte a oamenilor cu judecata, buna numai sa umple capetele smintite ale unor
visatori inflacarati. Da! intrebarea insemnata, de care atarna soarta tuturor copiilor lui Adam, pe care se sprijina starea de azi si cea vesnica a
Bisericii si a lumii si de care se leaga toate planurile lui Dumnezeu, era socotita, dupa judecata lui Festus, drept ,credinta zadarnica”. Asa si
cu Faraon, El nu stia nimic de ,,Domnul, Dumnezeul Evreilor”, de puternicul ,Eu sunt” de asemeni tot ce-i spusesera Moise si Aaron despre o
jertfa de adus lui Dumnezeu, i se parea umblare dupa naluci. Lucrurile lui Dumnezeu par, intotdeauna, zadarnice si fara rost, pentru mintea
celor ce nu-L cunosc. Numele lui Dumnezeu poate face parte din vorbirea unei religii pline numai de forme, dar El insusi nu este cunoscut.
Numele Sau scump, in care credinciosul gaseste tot ce-i doreste inima Iui de credincios si tot ce-i trebuie, pentru necredincios n-are nici
fnsemnatate, nici putere. Asa ca tot ce vine de la Dumnezeu, sau il priveste pe El, cuvintele Lui, invatatura Lui, gandurile, caile Sale, sunt
privite de cel necredincios ca naluci.

Dar se apropie cu pasi repezi vremea cand nu va mai fi astfel. Scaunul de judecata al lui Hristos, groaza lumii viitoare, talazurile iazului cu
foc, nu vor mai fi ,naluci”. Hotarat ca nu; si toti aceia care, prin harul Lui, cred ca aceste lucruri sunt adevarate, ar trebui sa caute sa
trezeasca cugetul celor care, ca Faraon, tin ,fabricarea caramizilor” ca cel mai de pret gand sau lucru. Vai! de cate ori chiar crestinii cad in
lumea lucrurilor vazute, gata sa piarda adevaratul pret adanc al lucrurilor dumnezeiesti si ceresti. Trebuie sa traim mai mult in tinutul cerului
si al ,zidirii celei noi”. Atunci vom vedea lucrurile cum le vede Dumnezeu, ne vom gandi asupra lor, cum se gandeste Dumnezeu si viata
noastra va fi mai ridicatd, mai dezinteresata, mai despartitd de pamant si lucrurile pamantesti.

Dar greutatea lui Moise nu era parerile lui Faraon asupra insarcinarii sale. Slujitorul credincios, a carui inima este data in intregime lui Hristos,
trebuie sa se astepte sa fie privit de lume ca un visator inflacarat. Punctul de vedere din care privesc ei pe credincios nu ne lasa sa ne
asteptam la alta judecata din partea lor. Cu cat un slujitor al lui Hristos va fi mai credincios Stapanului ceresc, cu cat va merge pe urmele
Sale, cu cat va fi mai asemenea chipului Sau, cu atat se poate astepta sa fie privit de fii pamantului ca ,iesit din minti”. Aceasta judecata din
partea lumii nu trebuie sa-l dezamageasca, nici sa-l umple de deznadejde. Un lucru nespus de dureros pentru el, insa, este sa-si vada
marturia si lucrul rau intelese, nesocotite, lepadate tocmai de aceea pentru care lucreaza el! Atunci are nevoie sa fie mult cu Dumnezeu, sa
cugete mult la gandurile Sale, sa traiasca in puterea legaturii cu El, ca sa fie tinut neclintit in calea si slujba sa. Daca, in asemenea imprejurari
grele, nu esti deplin incredintat ca ai primit chemarea de sus; daca nu-ti dai seama ca Dumnezeu este cu tine, sa fii mai mult ca sigur de
cadere.



Daca Moise n-ar fi fost tinut astfel, cum ar fi putut el starui, cand asuprirea crescanda a paterii lui Faraon a smuls logofetilor copiilor lui Israel,
cuvinte de deznadejde ca acestea: ,,Sa va vada Domnul si sa judece! Voi ne-ati facut urati lui Faraon si slujitorilor lui; ba inca le-ati dat sabia
in mana ca sa ne omoare” (vers. 20, 21). ,,Asta era destul de trist si Moise a simtit toata durerea si s-a intors la Domnul si a zis: ,Doamne,
pentru ce ai facut un astfel de rau poporului acestuia? Pentru ce mai trimes? De cand m-am dus la Faraon, ca sa-i vorbesc in Numele Tau, el
face si mai rau poporului acestuia; si n-ai izbavit pe poporul Tau.”

Tocmai cand izbavirea parea mai aproape, lucrurile au luat o intorsatura din cele mai triste; tocmai ca in firea inconjuratoare, clipa cea mai
intunecoasa a noptii este cea dinaintea zorilor. Asa va fi istoria israelitilor in zilele de apoi. Clipa intunericului celui mai adanc si al groazei va
fi inainte mergatorul aratarii ,Soarelui neprihanirii” (Matei 4. 1-2) aducand vindecarea in razele lui, ,,ca sa lege rana fiicei poporului meu” (ler.
6. 14; 8. 11).

Ne-am putea intreba, pana la ce punct acest ,de ce” al lui Moise, pomenit in locul de mai sus, a fost spus de o credinta adevarata si o vointa
smeritd. Dumnezeu insa nu mustra pe Moise pentru acest ,de ce”, pricinuit de marea intristare a clipei prin care trecea.

El 1i raspunde cu bunatate: ,Vei vedea acum ce voi face lui Faraon; o mana puternica il va sili sa-l lase sa plece; da, o mana puternica il va sili
sa-i izgoneasca din tara lui” (cap. 6. 1). Acest raspuns este plin de un har deosebit. in loc s& mustre indrézneala celui ce si-a ing&duit s& puna
la indoiala caile de nepatruns ale lui ,Eu sunt”, acest Dumnezeu, intotdeauna plin de mila, cauta sa usureze sufletul apasat al slujitorului Sau,
descoperindu-i ce va face. Numai Dumnezeu poate sa lucreze in felul acesta, El de la care ne vine orice dar desavarsit, si care da tuturor cu
inima larga si fara mustrare (lacov 1. 5-17). ,C&ci El stie din ce suntem facuti. isi aduce aminte, ca suntem tarana” (Ps. 103. 14).

Nu n lucrarile Sale, ci in El insusi, in firea Lui, vrea El si-si gdseascd inima mangaiere si bucurie. in El este fericire deplina, vesnica.

Cand inima gaseste, in Dumnezeu insusi, usurarea de care are nevoie; cand poate alerga la cel mai sigur adapost pe care i-l d@ Numele Lui,
cand gaseste orice raspuns la nevoile ei in firea Lui, atunci este cu adevarat ridicata deasupra tinutului celor pamantesti; ea poate parasi
fagaduintele bunurilor pamantesti si sa pretuiasca adevarata insemnatate a pretentiilor omului. Inima care cunoaste pe Dumnezeu poate nu
numai sa priveasca pe pamant si sa zica: , Totul este desertaciune”, dar sa si priveasca la Dumnezeu si sa zica: ,Toate izvoarele mele sunt in
Tine” (Ps. 87.7)

,Dumnezeu a mai vorbit lui Moise si i-a zis: ,,Eu sunt Domnul! Eu M-am aratat lui Avraam, si lui Isaac si lui lacov, ca Dumnezeul cel
atotputernic; dar n-am fost cunoscut de ei sub Numele Meu ca ,,Domnul”. ,,De asemenea Mi-am incheiat legdmantul Meu cu ei ca sa le dau
tara Canaan, tara calatoriilor lor sfinte in care au locuit ca straini. Acum insa am auzit gemetele copiilor lui Israel, pe cari-i tin Egiptenii in
robie si Mi-am adus aminte de legamantul Meu” (vers. 2-5). Domnul (lehova) este Numele pe care-l ia Dumnezeu ca Izbavitor al poporului
Sau; pe temeiul legamantului Sau de har fara margini.

El se descopere ca fiind singur marele izvor vesnic al dragostei mantuitoare, infaptuindu-si planurile Sale, implinind fagaduintele, izbavind pe
poporul Sau ales de orice vrajmas, de orice rau. Era spre binele lui Israel sa rdmana sub ocrotirea acestui nume cu talc ,Domnul”, care arata
pe Dumnezeu ca lucrand pentru slava Sa si luand pe poporul asuprit ca sa arate in el aceasta slava (Isa. 43. 11-12; 15-21) ,De aceea spune
copiilor lui Israel: ,,Eu sunt Domnul: Eu va voi izbavi din muncile cu care v-apasa Egiptenii, va voi izbavi din robia lor si va voi scapa cu brat
intins si judecati mari. Va voi lua ca popor al Meu; Eu voi fi Dumnezeul vostru si veti cunoaste ca Eu, Domnul, Dumnezeul vostru, va izbavesc
de muncile cu care v-apasa Egiptenii. Eu va voi duce in tara pe care am jurat ca o dau lui Avraam, lui Isaac si lui lacov, eu va voi da-o in
stapanire. Eu sunt Domnul” (vers. 6-8).

Toate acestea arata dragostea cea mai curata, cea mai bogatd, cea mai lipsita de interes. Dumnezeu se arata inimilor alor Sai, ca fiind cel ce
lucreaza in ei, pentru ei, cu ei pentru aratarea slavei Sale. Oricat de slabi si rai erau ei, El s-a scoborat ca sa faca sa se vada slava Sa, ca sa-si
arate dragostea si sa dea o pilda de puterea Sa, in izbavirea lor deplina. Slava Lui si scaparea lui Israel erau strans legate. Mai tarziu, li s-a
adus aminte de aceste lucruri. ,Nu doar pentru ca intreceti la numar pe toate celelalte popoare s-a alipit Domnul de voi si v-a ales, caci voi
sunteti cel mai mic dintre toate popoarele. Ci, pentru ca Domnul va iubeste, pentru ca a vrut sa tina juramantul pe care I-a facut parintilor
vostri, pentru aceea v-a scos Domnul cu mana Lui puternica si v-a izbavit din casa robiei, din mana lui Faraon, imparatul Egiptului” (Deut. 7.
7, 8).

Nimic mai potrivit pentru asezarea si intarirea inimii sovaitoare si indoielnice pe o temelie tare, decat cunostinta ca Dumnezeu ne-a luat, asa
cum suntem, si stiind desavarsit de bine ce suntem; si mai mult, El nu va face nici o noua descoperire, care sa-i micsoreze dragostea pentru
noi. ,Fiindca iubea pe ai Sai, care erau in lume, i-a iubit pana la capat” (loan 13. 1). Pe cel ce-l iubeste, il iubeste pana la capat cu o dragoste
neschimbatoare; acesta este un prilej de bucurie nespusa. Dumnezeu stia cine suntem noi; El cunostea tot ce aveam mai rau in noi, cand si-a
aratat dragostea Lui, daruind pe Fiul Sau. El a stiut de ce aveam noi nevoie, si a ingrijit de toate. El cunostea suma datoriei si a platit-o. El stia
ce trebuie facut si a implinit. Cerintele slavei Sale trebuiau implinite si le-a implinit. Aceasta este lucrarea Lui. De aceea spune lui Israel: ,Va
voi scoate; va voi face popor al Meu; va voi duce in tara Canaan; Eu sunt Domnul”.

Acesta este lucrul pe care vrea sa-l faca El, potrivit cu ce este El; si, cata vreme n-a fost bine inteles acest adevar si nu este primit cu tarie in
suflet prin puterea Duhului Sfant, nu poate fi vorba de o pace temeinica. Nu poti avea o inima fericita, nici linistita, inainte de a sti si crede ca
toate cerintele dumnezeiesti au fost implinite.

Cealalta parte a capitolului cuprinde o lista a capeteniilor caselor parintilor lor. Aceasta lista este vrednica de luat in seama, intrucat ne arata
pe Domnul numarand pe ai Lui, cu toate ca erau inca in stapanirea vrajmasului. Israel era poporul lui Dumnezeu, si Dumnezeu face aici
numaratoarea acelora asupra carora avea un drept nemarginit. Ce har minunat sa gasesti ceva de luat in seama in cei ce se aflau in mijlocul
marii Tnjosiri a robiei Egiptului, era ceva in adevar vrednic de Dumnezeul Acela, care a facut lumile si care este inconjurat de ingeri ce n-au
cazut, totdeauna gata sa ,faca voia Lui” (Ps. 103. 21), sa se coboare aici pe pamant, sa ia cativa robi, cu care sa binevoiasca sa-si uneasca
Numele Sau! El s-a coborat in mijlocul cuptoarelor de caramizi ale Egiptului, a vazut acolo un popor gemand sub biciul asupritorului, si a rostit
atunci aceste cuvinte vrednice de tinut minte: ,Lasa pe poporul Meu sa plece”. Si, spunand astfel, a inceput sa faca numaratoarea, ca si cum
ar fi zis: ,Acestia sunt ai Mei; sa vad cati sunt, pentru ca nici unul sa nu fie lasat in urma. El ridica din pulbere pe cel sarac, ridica din gunoi pe
cel lipsit, ca sa-i puna sa sada alaturi cu cei mari: si le da de mostenire un scaun de domnie imbracat cu slava” (1Sam. 2. 8).



Acest capitol alcatuieste o parte deosebita a cartii Exodului. Cuprinsul lui poate fi asezat sub urmatoarele trei puncte de capetenie: cele zece
judecati ale Domnului; Tmpotrivirea lui ,lane si lambre” si cele patru impotriviri ale lui Faraon.

Toata tara Egiptului a fost zguduita sub lovituri neintrerupte ale nuielei Domnului. Toti, de la imparatul asezat pe scaunul de domnie ,pana la
slujnica ce lucreaza la moara”, au simtit grozava greutate a acestei nuiele. , A trimes pe robul sau Moise si pe Aaron pe care-| alesese. Prin
puterea lui, ei eu facut semne minunate in mijlocul lor, au facut minuni in tara lui Ham. A trimes intuneric si a adus negura ca sa nu fie
neascultatori la Cuvantul Lui. Le-a prefacut apele in sange, si a facut sa le piara toti pestii. tara lor a forfotit de broaste pana in odaile
fmpaératilor lor. El a zis si au venit muste otravitoare, padduchi pe tot tinutul lor. in loc de ploaie, le-a dat grindin& si flacari de foc in tara lor.
Le-a batut viile si smochinii si a sfaramat copacii din tinutul lor, El a zis si au venit lacuste, lacuste fara numar, care au mancat toata iarba din
tara si au mistuit roadele de pe campiile lor. A lovit pe toti intaii nascuti din tara lor, toata parga puterii, lor” (Ps. 105.26-36);

Aici psalmistul ne zugraveste pe scurt ingrozitoarele pedepse pe care le-a facut Faraon sa vina asupra tarii si asupra poporului sau, din
pricina Tmpietririi inimii lui. Acest trufas imparat luase hotararea sa se impotriveasca vointei celei atotputernice si cailor Dumnezeului celui
Prea inalt, si, ca o dreapta urmare a acestui fapt, a fost osandit la orbire si impietrire. ,Domnul a impietrit inima lui Faraon, si Faraon n-a
ascultat de Moise si de Aaron, dupa cum spusese Domnul lui Moise. Domnul a zis lui Moise. , Scoala-te dis de dimineata, du-te inaintea lui
Faraon, si spune-i: ,Asa vorbeste Domnul, Dumnezeul Evreilor: ,,Lasa pe poporul Meu sa plece, ca sa-mi slujeasca. Fiindca de data aceasta
am sa trimet toate urgiile Mele impotriva inimii tale, impotriva poporului tdu ca sa stii ca nimeni nu este ca Mine pe tot pamantul. Daca Mi-as
fi intins mana si te-as fi lovit cu ciuma, pe tine si pe poporul tau, ai fi pierit de pe pamant. Dar te-am lasat sa ramai in picioare, ca sa vezi
puterea Mea, si Numele Meu sa fie vestit in tot pamantul” (Exod 9. 12-16). Privind cu bagare de seama pe Faraon si faptele lui, sufletul se
duce in mijlocul intamplarilor miscatoare din Apocalipsa, care ne fac sa vedem pe cel din urma ingamfat asupritor el poporului lui Dumnezeu,
facand sa se reverse peste imparatia lui si peste el insusi cele sapte potire ale maniei Celui Atot-Puternic. Dumnezeu, in planurile Sale, a voit
ca Israel sa aiba intaietatea pe pamant; trebuie dar ca oricine are indrazneala sa se impotriveasca acestei intaietati, sa fie dat deoparte.
Trebuie ca harul dumnezeiesc sa si ajunga tinta; si oricine ar incerca sa puna o piedeca fnhaintea acestui har trebuie sa fie ,indepartat”: fie
Egiptul, Babilonul, sau ,Fiara care era, si nu mai este si care va fi” (Apoc. 17. 8), n-are a face. Puterea dumnezeiasca va deschide calea, astfel
ca harul dumnezeiesc sa poata curge, si un blestem vesnic va fi peste toti aceia cari-i vor pune piedeci. Ei vor gusta, in timpul vesniciei, rodul
amar al razvratirii lor impotriva Domnului, Dumnezeului Evreilor, El a zis poporului Sau: ,,Orice arma faurita impotriva ta va fi fara putere”
(Isa. 54.17), si credinciosia Lui neschimbata va implini neaparat ce a fagaduit harul Sau fara margini. Astfel, cand Faraon staruia sa opreasca
cu mana sa de fier pe Israelul lui Dumnezeu, potirele maniei dumnezeiesti se varsau peste el, si tara Egiptului, in intregime, era acoperita de
fntuneric, de boli si de jale. in curand, va fi la fel cu marele si cel din urma asupritor, cAnd se va ridica din adancul fara fund, inarmat cu
puterea sa tanica, pentru ca sa zdrobeasca sub ,piciorul mandriei” (Ps. 36. 11) pe aceia pe care si i-a ales Domnul ca tinta a indurarii Sale.
Scaunul lui de domnie va fi rasturnat, imparatia lui nimicita de cele din urma sapte urgii, si, la urma, el insusi va fi aruncat, nu in Marea Rosie,
ci ,in iazul de foc si de pucioasa” (Apoc. 17. 8; 20. 10).

Nici o slova sau o iota din ce a fagaduit Dumnezeu lui Avraam, lui Isaac si lui lacov nu va trece fara sa fie implinitd. Dumnezeu va Tmplini
totul. In ciuda tuturor celor spuse sau facute impotrivd, Dumnezeu isi aduce aminte de fag&duintele Sale, si le va implini. Toate figaduintele
Lui sunt ,,da si Amin” in Hristos Isus (2 Cor 1. 20). Neamuri imparatesti s-au ridicat si si-au jucat rolul in aceasta lume; scaune de domnie au
fost ridicate pe daramaturile vechii straluciri a lerusalimului: imparatii au inflorit pentru o vreme, si apoi s-au prabusit; domnitorii
atotputernici si plini de ravna au luptat pentru stapéanirea ,tarii fagaduintei” toate acestea s-au intamplat, dar Domnul a zis cu privire la
Palestina: ,,Pamanturile sa nu se vanda de veci, caci tara este a Mea"” (Levitic 25. 23). Prin urmare, nimeni decat Domnul nu va stapani, la
urma urmelor, aceasta tara; si El o va mosteni prin sdmanta lui Avraam. Un singur loc din Scriptura este de ajuns. Tara Canaanului este
pentru urmasii lui Avraam, si urmasii lui Avraam pentru tara Canaanului, si niciodata nici o putere pamanteasca sau draceasca nu va putea sa
rastoarne aceasta porunca dumnezeiasca. Dumnezeul cel vesnic Si-a dat cuvantul, si sangele legdmantului vesnic a curs, pentru ca sa
intareasca acest cuvant. Cine oare il va zadarnici? ,,Cerul si pamantul vor trece, dar cuvintele Mele nu vor trece” (Matei 24. 35). ,Nimeni nu
este ca Dumnezeul lui Israel, El trece pe ceruri ca sa-ti vina in ajutor, trece cu maretie pe nori. Dumnezeul cel vesnic este un loc de adapost,
si sub bratele Lui cele vesnice este un loc de scapare. El a izgonit pe vrajmas dinaintea ta, si a zis: ,,Nimiceste-1”. Israel este fara frica in
locuinta lui, izvorul lui lacov este departe intr-o tara plina de grau si de must, si cerul lui picura roua. Ferice de tine, Israele! Cine este ca tine,
un popor mantuit de Domnul, scutul care iti da ajutor, si sabia care te face slavit? Vrajmasii tai vor face pe prietenii ihaintea ta, si tu vei calca
peste inaltimile lor” (Deut. 33. 26-29).

Sa cercetam acum, punctul al doilea, si anume impotrivirea lui ,lane si lambre”, vrajitorii egipteni. Nu am fi cunoscut numele acestor vechi
potrivnici ai adevarului lui Dumnezeu, daca n-ar fi fost numiti de Duhul Sfant, cand vorbeste despre ,zilele din urma”, despre care instiinteaza
Pavel pe copilul sau, in credinta, Timotei. Este de mare insemnatate ca cititorul crestin sa inteleaga bine adevarata obarsie a impotrivirii fata
de Moise a acestor vrajitori; si pentru ca sa-si dea bine seama de aceasta, iata locul din epistola lui Pavel catre Timotei. Este adanc si serios.
,Sa sti ca in zilele din urma vor fi vremuri grele caci oamenii vor fi iubitori de sine, iubitori de bani, laudarosi, trufasi, hulitori, neascultatori de
parinti, nemultumitori, fara evlavie, fara dragoste fireasca, neinduplecati, clevetitori, neinfranati. neimblanziti, iubitori de sine, vanzatori,
obraznici, ingamfati; iubitori mai mult de placeri decat iubitori de Dumnezeu; avand doar o forma de evlavie, dar tdgaduindu-i puterea.
Departeaza-te de oamenii acestia. Sunt printre ei unii, care se vara prin case, si momesc pe femeile usuratice ingreuiate de pacate si
framantate de felurite pofte, care Tnvata intotdeauna si nu pot ajunge niciodata la deplina cunostinta a adevarului. Dupa cum lane si lambre
s-au impotrivit lui Moise; tot asa si oamenii acestia se impotrivesc adevarului, ca unii care sunt stricati la minte si osanditi in ce priveste
credinta. Dar nu vor mai inainta; caci nebunia lor va fi aratata tuturor, cum a fost aratata si a celor doi oameni” (2 Tim. 3. 1-9).

Vedem ca felul acestei impotriviri fatad de adevar este foarte serios. ,lane si lambre” s-au Impotrivit lui Moise doar imitandu-l in ce facea, pe
cat le sta in putinta.. Nu vedem ca el ar fi pus pe seama unei puteri inselatoare sau rele lucrarile lui Moise, ci au cautat mat degraba sa le
zadarniceasca Tnraurirea asupra cugetului, facand aceleasi lucruri ca si el. Ce facea Moise puteau sa faca si ei, astfel, ca, la urma urmelor, nu
era mare deosebire. Era tot una. Minunea este minune. Daca Moise facea minuni pentru ca sa scoata poporul din Egipt, ei puteau sa le faca
pentru ca sa-l opreasca in tara: unde era dar deosebirea?

Din toate acestea, invatam ca impotrivirea cea mai draceasca fatd de marturia lui Dumnezeu in lume vine de la aceia care, cu toate c3 imita
adevarul, nu au decat forma evlaviei si-i ,tagaduiesc puterea” (2 Tim. 3. 5). Acesti oameni pot face aceleasi lucruri, pot lua aceleasi obiceiuri
si forme, pot intrebuinta acelasi fel de vorbire si sa marturiseasca aceleasi pareri ca si ceilalti. Daca adevaratul crestin insufletit de dragostea



lui Hristos. da de mancare celui infometat, imbraca pe cel gol, cerceteaza bolnavii, rdspandeste Scriptura, imparte tractate, se roaga, canta
cantari crestinesti, apara si vesteste Evanghelia, crestinul de forma poate sa faca si el toate aceste lucruri si, sa se ia bine seama, aceasta
este insusirea deosebita a impotrivirii fata de adevar ,in zilele din urma”, acesta este duhul lui lane si lambre. Cat de trebuincios este sa se
inteleaga acest adanc adevar! E de mare nevoie sa ne aducem aminte cd, dupa cum lane si lambre s-au impotrivit lui Moise, tot asa acesti
fnvatatori iubitori de sine, de lume si de placeri, ,se impotrivesc adevarului”. Ei nu voiesc sa fie fara , 0 forma de evlavie”. Dar isi insusesc
forma pentru ca a intrat in obiceiuri, si urasc ,puterea” ei, pentru ca cere lepadarea de sine. ,Puterea evlaviei” are ca urmare recunoasterea
drepturilor lui Dumnezeu, statornicirea imparatiei Lui in inima si apoi aratarea acestor lucruri in felul nostru de a fi si in intreaga viata; dar,
crestinul de forma nu cunoaste aceste lucruri. ,Puterea evlaviei niciodata nu se va putea insoti cu vreuna din dezgustatoarele insusiri pe care
ni le infatiseaza partea epistolei catre Timotei, pomenitd mai sus; dar ,forma”, ascunzandu-le. le lasa in voie si nesupuse: si in aceasta simte
placere crestinul de forma. El nu tine de loc ca poftele lui sa fie robite, placerile impiedicate, patimile infranate, pornirile pentru celelalte
lucruri tinute in frau, inima curatita. Ti trebuie tocmai atata religie ca sa poatd lua parte cea mai buna cu putinta din lumea aceasta si din cea
viitoare. El nu stie ce insemneaza sa se lepede de lumea aceasta, pentru ca a gasit ,lumea viitoare”.

Privind cu bagare de seama formele impotrivirii Satanei fata de adevarul lui Dumnezeu, vedem ca telul lui de a lucra a fost totdeauna sa tina
piept acestui adevar; la inceput, cu sila, lovind pe fata, si, in urma, cand acest mijloc n-a izbutit, stricandu-I printr-o imitare. Astfel el a cautat
sa omoare pe Moise (cap. 2.15), si, neizbutindu-i planul, a incercat sa-i imite lucrarile.

La fel s-a intamplat cu adevarul incredintat Bisericii lui Dumnezeu. Cele dintai silinte ale Satanei s-au aratat prin mania mai marilor preotilor
si batranilor norodului, prin scaunul judecatoresc al lui Pilat, prin inchisoare si sabie. Dar, in locul din a doua epistola catre Timotei, nu se
vorbeste de asemenea mijloace. Lovitura pe fata a facut loc mijlocului mult mai ager si mai primejdios al unei slujbe zadarnice de forma fara
putere, de imitare omeneasca. in loc s& se infatiseze Tnarmat cu sabia prigonirii, vrajmasul se plimba invesmantat in haina slujbei religioase.
El marturiseste si imita ceea ce prigonea si cauta sa nimiceasca odinioara; si, prin mijlocul acesta, el capata, pentru vremea de fata, foloase
inspaimantatoare. Formele ingrozitoare ale raului moral care din veac in veac au murdarit filele istoriei omenirii, Tn loc sa se gaseasca numai
in locurile, unde s-ar putea cauta, Tn chip firesc, in ascunzisurile intunericului omenesc, se gasesc randuite, cu multa ingrijire, sub cutele unei
slujbe nepdsatoare si neputincioase, si iata astfel una din marile lucrari ale Satanei.

Este firesc ca omul, faptura cazuta si stricata, sa fie iubitor de sine, zgarcit, ldaudaros, mandru, nestiutor, prieten mai mult al placerilor decat
al lui Dumnezeu; dar, ca sa fie toate acestea sub frumoasa infatisare a unei ,forme de evlavie”, dovedeste puterea deosebita a Satanei in
impotrivirea lui fata de adevar in ,zilele din urma”. Ca omul sa-si arate pe fata aceste naravuri, aceste pofte si aceste patimi urate, urmari
neaparate ale departarii lui de izvorul sfinteniei si curatiei fara margini, este foarte firesc, caci omul va fi acelasi pana la sfarsitul sfarsitului.
Dar, pe de alta parte, cand vedem sfantul Nume al Domnului Isus pus alaturi cu stricaciunea si rautatile fara margini ale omului; cand vedem
sfintele Lui porunci unite cu niste obiceiuri religioase nelegiuite; cand vedem toata stricaciunea paganilor asa cum ne-o infatiseaza cel dintai
capitol al epistolei catre Rom., unita cu o ,forma de evlavie”, putem spune cu drept cuvant: acestea sunt ingrozitoarele insusiri ale ,,celor din
urma zile”, impotrivirea lui ,lane si lambre”.

Cu toate acestea, numai trei lucruri au putut vrajitorii Egiptului sa imite pe slujitorii Dumnezeului celui viu si adevarat: si-au prefacut toiegele
in serpi (cap. 7. 12); au prefacut apa in sange (cap. 7. 22); si au scos broaste peste toata tara Egiptului (cap. 8. 7); dar, la al patrulea semn,
caruia fi trebuia puterea ziditoare, aratarea vietii, au ramas zapaciti si au fost siliti sa zica: ,Aici este degetul lui Dumnezeu” (cap. 8. 16-19).
Tot asa este si cu cei ce se impotrivesc adevarului in zilele de pe urma. Tot ce fac ei fac prin inraurirea deadreptul a Satanei si intra in
marginile puterii lui. Pe 1dnga aceasta, tinta lor de capetenie este ,sa se impotriveasca adevarului”. Cele trei lucruri, pe care le-au putui face
Llane si lambre” au ca insusire a lucrarii satanice moartea si necuratia si anume: serpii, sangele si broastele.

in felul acesta s-au ,impotrivit lui Moise”, si , acestia de asemenea se impotrivesc adevarului” si impiedica lucrarea lui moral& asupra
cugetului. Nimic nu ere o inraurire mai mare pentru slabirea puterii adevarului ca acest fapt, anume ca persoane, care sunt cu desavarsire in
afara de calauzirea adevarului, fac intocmai aceleasi lucruri ca si cei ce umbla in adevar. Acesta este felul de a lucra al Satanei in vremea de
fata. El incearca sa faca pe toti oamenii sa treaca drept crestini. I-ar placea sa ne incredinteze ca suntem inconjurati de o ,lume crestina”, dar
Lumea crestind” nu este decat o crestinatate mincinoasa, care, departe de a da o marturie pentru adevar, potrivit planurilor vrajmasului
adevarului, are menirea sa se impotriveasca tnrauririi de sfintire si curatire a acestuia.

intr-un cuvant, slujitorul lui Hristos, martorul adevéarului, este nconjurat din toate partile de duhul lui ,lane si lambre”. E bine s& tin& minte, sa
cunoasca in amanuntime raul cu care are sa lupte; sa nu uite ca lumea, care-l inconjoara, este imitarea draceasca a lucrarii adevarate a lui
Dumnezeu facuta, nu de batul unui vrajitor rau pe fata, ci prin lucrarea slujitorilor mincinosi, avand forma evlaviei, dar tagaduindu-i puterea,
oameni care fac lucruri ce par bune si drepte, dar care nu au nici viata Iui Hristos in suflet, nici dragostea de Dumnezeu in inima lor, nici
puterea Cuvantului lui Dumnezeu in cugetul lor.

.Dar”, adaugd apostolul, nu vor mai inainta; caci nebunia lor va fi aritata tuturor, cum a fost aratata si a celor doi oameni”. intr-adevar,
»nebunia lui lane si lambre” a fost aratata tuturor atunci, cand nu numai ca nu au putut sa mai faca minunile lui Moise si Aaron, dar, de fapt,
au fost prinsi in judecatile lui Dumnezeu. Aici este ceva foarte serios. Nebunia tuturor acelora care nu au decat forma va fi aratata tot astfel.
Nu numai ca ei nu vor fi in stare sa imite urmarile curate ale vietii si puterii dumnezeiesti, in intregimea lor, dar vor fi ei insisi loviti de
judecatile, care vor urma din inlaturarea acestui adevar caruia s-au Tmpotrivit.

Ar putea spune cineva oare ca toate acestea nu cuprind nici o invatatura pentru o vreme, cand totul e forma fara putere? Ba da. Aceste pilde
ar trebui sa inraureasca asupra oricarui cuget, sa vorbeasca tuturor inimilor, cu putere, si sa faca pe fiecare din noi sa se cerceteze cu
deamanuntul ca sa-si dea seama daca marturiseste pentru adevar, umbland prin puterea evlaviei, sau i pune piedici nimicindu-i urmarile,
neavand decat forma. Urmarile puterii evlaviei se vor arata in aceea ca ,vom ramanea in lucrurile, pe care le-am invatat” (2 Tim. 3. 14).
Numai aceia vor ramanea, care au fost invatati de Dumnezeu; care, prin puterea Duhului lui Dumnezeu, s-au adapat din adevarul
dumnezeiesc la izvorul curat al Scripturii.

Binecuvantat sa fie Dumnezeu ca sunt multi de acestia in feluritele biserici de nume. Sunt, pe aici pe colo, multi al caror cuget a fost spalat in
sangele ispasitor al ,Mielului lui Dumnezeu” (loan 1. 29) ale caror inimi sunt patrunse de o adevarata dragoste pentru Hristos si ale caror
suflete se bucura in ,fericita nadejde” ca-L vor vedea, asa cum este, si ca vor fi schimbati pentru vecie in chipul Sau. Suntem imbarbatati



gandindu-ne la ei. Ins& este un har nespus de mare s4 fii in legitura cu aceia care pot da socotealad de nadejdea pe care o au in ei, si de
rostul lor. Facda Domnul sa li se inmulteasca numarul in fiecare zi si puterea evlaviei sa se raspandeasca pana departe in aceste zile de pe
urma, pentru ca sa se dea o marturie stralucita Numelui Aceluia care este vrednic de ea.

Ne mai ramane sa cercetam al treilea punct, adica cele patru impotriviri viclene ale lui Faraon fata de deplina dezrobire a poporului lui
Dumnezeu si intreaga lui despartire de Egipt. Cea dintai din aceste impotriviri se gaseste la cap. 8, verset 25. ,,Faraon a chemat pe Moise si
pe Aaron, si le-a zis: , Duceti-va de aduceti jertfe Dumnezeului vostru aici in tara”. Este de prisos sa mai atragem luarea aminte c3, fie ca
vrajitorii se Tmpotrivesc, fie ca Faraon pune piedeci, de fapt, Satana este cel ce sta la spatele lor; este l[amurit ca tinta lui, in gandul pe care
l-a insuflat lui Faraon, era sa Tmpiedece marturia care trebuia data in Numele Domnului si care atarna de despartirea deplina a poporului lui
Dumnezeu de Egipt. Este vadit ca n-ar fi fost o astfel de marturie, daca poporul rdmanea in Egipt, chiar daca ar fi adus jertfa Domnului.
Israelitii s-ar fi asezat astfel pe acelasi taram cu Egiptenii, si ar fi pus pe Domnul la inaltimea zeilor Egiptului; si un Egiptean ar fi putut spune
unui israelit: ,Nu vad nici o deosebire intre noi si voi: voi aveti credinta voastra, iar noi pe a noastra: unde este deosebirea”?

Oamenii socotesc ca este foarte drept, lucru ce se intelege de la sine, ca fiecare sa aiba o religie, oricare ar fi ea. Numai sa fim sinceri si sa nu
ne amestecam in credinta vecinului nostru, incolo prea putin intereseaza forma religiei noastre. Acestea sunt gandurile oamenilor cu privire la
ceea ce numesc ei religie; dar e lamurit ca slava Numelui lui Isus n-are nici un loc in toate acestea. Vrajmasul se va impotrivi intotdeauna
oricarui gand de despartire, si inima omului nu intelege acest lucru. Inima poate sa nazuiasca dupa evlavie, pentru ca ii spune cugetul ca nu
este totul in randuiala, dar tot asa de bine doreste si lucrurile lumii. lar placea sa ,jertfeasca lui Dumnezeu in tara” oricine primeste o evlavie
lumeasca si nu vrea ,sa iasa si sa se desparta”, tinta Satanei este atinsa. Planul lui neschimbat, de la inceput, a fost sa impiedice marturia
datd Numelui lui Dumnezeu pe pamant; si aici planul sau ascuns era acelasi, cand indemna pe Faraon sa zica: ,Duceti-va de jertfiti
Dumnezeului vostru, in tara”! Sa primeasca acest lucru ar fi insemnat sa ihabuse marturia! Poporul lui Dumnezeu in Egipt, si Dumnezeu
insusi intovarasit cu idolii Egiptului! Ce ocara inspaimantatoare!

Cititorule, ar trebui sa ne gandim adanc la aceste lucruri. Truda vrajmasului, ca sa induplece pe poporul Israel sa jertfeasca lui Dumnezeu in
Egipt, descopera un adevar de temelie cu mult mai adanc decat ne-am inchipui la inceput. Vrajmasul ar birui, daca ar putea sa dobandeasca
vreodata, prin orice mijloace si in orice imprejurari, macar parerea unei incuviintari dumnezeiesti in sprijinul religiei lumii. El nu pune nici o
piedica unei asemenea religii. El 1si atinge tot atat de bine scopul prin ceea ce se numeste ,lume evlavioasa”, ca si prin oricare alt mijloc; de
asemenea a castigat un punct Tnsemnat, cand a izbutit sa faca pe un adevarat crestin sa incurajeze religia lumii. Se stie ca nimic nu starneste
in lume mai multa manie ca adevarul dumnezeiesc al despartirii de acest veac rau. Va va lasa sa credeti aceleasi lucruri, sa predicati aceleasi
invataturi, sa faceti aceleasi fapte; dar, daca incercati macar in cea mai mica masura, sa va supuneti poruncilor dumnezeiesti:
,Departeaza-te de oamenii acestia” (2 Tim. 5. 5), si , lesiti din mijlocul lor si despartiti-va de ei” (2 Cor. 6. 17), puteti sa va asteptati la cea
mai grozava impotrivire! De ce? Pentru ca, despartiti de zadarnica religie a lumii, crestinii dau lui Hristos o marturie pe care nu o pot da cata
vreme sunt uniti cu ea.

intre religia omeneasca si Hristos este o foarte mare deosebire. Un biet locuitor din Indostan cufundat in intuneric va va vorbi de religia sa,
dar el nu stie nimic despre Hristos. Apostolul nu zice: ,,daca este vreo mangaiere in religie” (Filip. 2. 1), cu toate ca, fara indoiala, sprijinitorii
unui sistem religios oarecare gasesc in aceasta religie ce socot ei drept mangaiere. Dar Pavel isi gasise mangaierea in Hristos, dupa ce
fncercase din plin deserticiunea religiei chiar sub forma cea mai frumoasa si mai indlttoare (Vezi si Gal. 1, 13-14; Filip. 3.4-11). intr-adevar,
Duhul lui Dumnezeu vorbeste de o ,religie curata si neintinata” (lacov 1, 27); dar omul ne nascut din nou nu poate sa aiba parte de ea, caci
cum ar putea sa aiba parte din ceea ce este ,curat” si ,neprihanit”? Aceasta religie este din cer, izvorul a tot ce este curat si minunat; ea
este numai ,inaintea Dumnezeului nostru si Tata pentru implinirea slujbei firii celei noi de care au parte toti cei ce cred in Numele Fiului lui
Dumnezeu (loan 1. 12-13; lacov 1. 18;1 Petru 1. 23;1 loan 5. 1). in sfarsit, ea se randuieste sub cele dou& puncte insemnate ale bunatatii
harnice si a sfinteniei personale: ,sa cercetam pe orfani si pe vaduve in necazurile lor, si sd ne pazim neintinati de lume” (lacov 1. 27). Daca
strabateti lista adevaratelor roade, ale crestinismului, le veti gasi pe toate stranse sub aceste doua puncte si este foarte insemnat sa vedem
ca, fie in cap. 8 din Exod, fie in cap.! din lacov, despartirea de lume este infatisata ca o insusire de care adevaratul crestin nu se poate lipsi in
adevarata slujba adusa lui Dumnezeu. Nimic din ce este intinat prin atingerea cu ,,acest veac rau” nu poate fi primit thaintea lui Dumnezeu,
nici nu poate primi din mana Sa pecetea aceasta: ,curat si fara prihana”. ,lesiti din mijlocul lor, si despartiti-va de ei, zice Domnul; nu va
atingeti de ce este necurat, si va voi primi. Ea va voi fi Tata si voi imi veti fi fii si fiice, zice Domnul Cel Atotputernic” (2 Cor. 6. 17-18)

in Egipt nu se g&sea nici un loc de adunare pentru Domnul si pentru poporul Sdu réscumparat; izbavirea si despéartirea de Egipt erau pentru
Israel unul si acelasi lucru. Dumnezeu zisese: ,,M-am pogorat ca sa-i izbavesc” (Exod 3. 8), si nimic mai putin decat aceasta n-ar fi putut
multumi sau proslavi pe Dumnezeu. O mantuire, care ar fi [asat poporul in Egipt, n-ar fi fost mantuirea lui Dumnezeu. Pe langa aceasta, sa nu
uitdm ca planul Domnului in méantuirea lui Israel, precum si in nimicirea lui Faraon, era ca ,Numele Sau sa fie vestit in tot paméantul” (Exod 9.
6). Ce vestire a Numelui Sau sau a felului Sau de a fi ar fi fost aceea, daca poporul Sau ar fi inceput sa-i slujeasca in Egipt?

N-ar fi fost nici o marturie, sau doar o marturie cu totul mincinoasa. Era dar de neaparata trebuinta, pentru ca aratarea in intregime si cu
incredintare a firii lui Dumnezeu, ca poporul Sau sa fie cu totul izbavit si deplin despartit de Egipt; si acum este tot atat de trebuincios, pentru
ca o marturie lamurita si nesupusa indoielilor sa fie data Fiului lui Dumnezeu, ca toti cei ce intr-adevar sunt ai Lui sa fie despartiti de acest
veac rau. Asa este voia lui Dumnezeu, si pentru aceasta Hristos S-a dat pe Sine fnsusi, dupa cum citim: ,Har si pace voua de la Dumnezeu
Tatal, si de la Domnul nostru Isus Hristos! El S-a dat pe Sine insusi pentru pacatele noastre, ca sa ne smulga din acest veac rau, dupa voia
Dumnezeului nostru si Tatal. A Lui sa fie slava in vecii vecilor Amin!” (Gal. 1. 3-5).

Galatenii incepeau sa se dedea unei religii trupesti si lumesti, o religie de porunci, o religie de ,zile, de luni, de vremi si de ani” si apostolul,
chiar de la cele dintai vorbe ale epistolei sale, le aduce aminte ca Domnul Isus S-a dat pe Sine insusi, tocmai pentru ca sa Izbaveasca pe
poporul Sau din acel sistem. Trebuie ca poporul lui Dumnezeu sa fie un popor despartit, nu numai pe temeiul unei sfintenii personale mai
mari decat a altuia, dar pentru ca este poporul Sau si pentru ca sa raspunda cu vrednicie scopului plin de indurare pe care Il-a avut
Dumnezeu, punandu-i in legatura cu El insusi si unindu-si Numele Sau cu ei. Un popor, care ar fi trait inca in mijlocul spurcaciunilor si
nelegiuirilor Egiptului, n-ar fi putut fi martorul Dumnezeului prea sfant; si tot astfel, acum, cine se amesteca in uraciunile unei religii lumesti si
stricate nu poate fi un martor puternic si credincios al lui Hristos cel rastignit si inviat.



Raspunsul lui Moise la cea dintai impotrivire a lui Faraon este foarte insemnat. ,,Moise a raspuns: ,,Nu este deloc potrivit sa facem asa; caci
am aduce Domnului, Dumnezeului nostru, jertfe, care sunt o uraciune pentru Egipteni. Si daca am aduce, sub ochii lor, jertfe care sunt o
uraciune pentru Egipteni, nu ne vor ucide ei oare cu pietre? Vom face mai bine un drum de trei zile in pustie, si acolo vom aduce jertfe
Domnului, Dumnezeului nostru, dupa cum ne va spune” (cap. 8. 26, 27). ,Drumul de trei zile” este o0 adevarata despartire de Egipt. Nimic mai
putin nu putea sa impace credinta. Israelul lui Dumnezeu trebuie sa fie despartit de tara mortii si a intunericului, in puterea invierii. Trebuie
ca apele marii Rosii sa desparta pe rascumparatii lui Dumnezeu din tara Egiptului, Thainte ca ei sa poata jertfi Domnului cum trebuie. Daca ar
fi ramas in Egipt, ar fi trebuit sa jertfeasca lui Dumnezeu chiar lucrurile religii nelegiuite a Egiptului (Nota: Cuvantul ,,nelegiuit” are in vedere
lucrurile la care se inchinau Egiptenii). Acest lucru nu se poate. N-ar fi putut avea in Egipt nici cort, nici templu, nici altar. In tot cuprinsul tarii,
n-ar fi avut loc pentru nici unul din aceste lucruri. De fapt, dupa cum vom vedea mai departe, Israel n-a cantat nici o cantare de lauda, pana
ce intreaga adunare nu a ajuns, in puterea unei mantuiri implinite, la tarmul marii Rosii, dinspre tara Canaan. Tot asa se petrece si acum.
Trebuie ca cel credincios sa stie unde |-a asezat, pentru totdeauna, moartea si invierea Domnului Isus, mai fhainte ca sa poata fi un inchinator
priceput, un slujitor placut lui Dumnezeu, un martor adevarat si credincios.

Nu este vorba aici sa stii daca esti copil al lui Dumnezeu si deci mantuit. Un mare numar de copii ai lui Dumnezeu sunt departe de a
cunoaste, in ce-i priveste pe ei, deplina urmare a mortii si invierii lui Hristos. Ei nu pricep adevarul scump, ca moartea lui Hristos le-a sters,
pentru totdeauna, pacatele (Evrei 8. 26) si ca sunt fericiti partasi ai vietii Sale de inviere, in care pacatul nu poate avea nimic a face. Hristos a
fost facut blestem pentru noi, nu cum ar voi unii sa ne invete, nascandu-se sub blestemul unei legi calcate, ci fiind rastignit pe lemn (Vezi
Deut. 21. 23; Gal. 5. 13). Noi eram sub blestem pentru ca eram in pacatele noastre, sau pentru ca nu pazisem legea; dar Hristos, omul
desavarsit, slavind legea si facand-o vrednica de cinste (Isa. 42. 21), chiar prin faptul ca El S-a supus in totul legii, S-a facut blestem pentru
noi, fiind rastignit pe lemn. Astfel, in viata Lui, El a slavit legea lui Dumnezeu; si, in moartea Lui, El a purtat blestemul in locul nostru. Asa ca
acum nu mai este, pentru credincios, nici pacat, nici blestem, nici manie, nici osandire; si cu toate ca trebuie sa se infatiseze inaintea
judecatii lui Hristos, aceasta judecata fi va fi atunci tot atat de prielnica, pe cat ii este acum scaunul harului. Judecata va arata adevarata lui
stare, anume ca nimic nu este impotriva lui; ceea ce este el, e prin harul lui Dumnezeu. El este lucrarea lui Dumnezeu. Dumnezeu a venit la
el cand era intr-o stare de moarte si de osanda, si a fost schimbat intocmai cum voia Dumnezeu sa fie. Judecatorul insusi i-a sters toate
pacatele si-i este indreptatirea lui, astfel ca scaunul de judecata nu-i poate fi decat prielnic; ceva mai mult, va gasi acolo declararea, pe fata
si mareata, facuta cerului, pamantului si iadului, ca cel ce este spalat de pacatele lui, Tn sangele Mielului, este atat de curat cat de curat
poate Dumnezeu sa-l faca (Vezi loan 5. 24; Rom. 8. 1; 2 Cor. 5, 5. 10-11; Efes. 2. 10). Tot ce trebuia facut, a facut Dumnezeu insusi si, fara
indoiald, ca nu si va osandi lucrarea Lui. Dreptatea ceruta de lege, Dumnezeu insusi a implinit-o; se intelege ca nu-i va gasi nici un cusur.
Lumina scaunului de judecata va fi destul de stralucitoare ca sa imprastie toti aburii si toti norii, care ar putea sa intunece slava fara seaman
si puterea vesnica a crucii, si sa arate ca cel credincios este ,fara prihana” (loan 13. 10; 15. 3; 5. 27).

Pentru ca n-au inteles si primit, prin credinta, aceste adevaruri de temelie, multi copii ai lui Dumnezeu se plang ca n-au o pace nezguduita; ca
trec prin felurite schimbari, in viata lor duhovniceasca, cu suisuri si coborasuri fara sfarsit in starea lor. Fiecare indoiala in inima unui crestin
este o ocara adusa Cuvantului lui Dumnezeu si jertfei lui Hristos. Crestinul este chinuit de indoieli si de teama, pentru ca nu umbla, chiar de
acum, in lumina ce va straluci din scaunul de judecata. Si inca aceste sovaieli si nesigurante, de care se plang atatia, nu sunt, drept vorbind,
decat niste urmari usoare, cata vreme nu inrauresc decat experienta acestor persoane; urmarile pe care le au asupra inchinarii, slujbei si
marturiei lor, sunt cu mult mai serioase, intrucat aici e in joc slava Domnului. Dar vai! in de obste vorbind, un astfel de crestin se gandeste
putin la slava Domnului, pentru ca lucrul de capetenie, tinta si sfarsitul, pentru cei mai multi crestini, este mantuirea lor. Suntem foarte gata
sa socotim ca neaparat trebuincios tot ce este cu privire la noi insine, pe cand tot ce este cu privire numai la slava lui Hristos, in noi si prin
noi, este privit ca nu de neaparata trebuinta, ci ca ceva de mana a doua.

Este bine totusi sa se inteleaga lamurit ca acelasi adevar, care da sufletului o pace trainica, 1l face sa aduca lui Dumnezeu o inchinare cum se
cuvine, o slujba placuta si o marturie rodnica. in cap. 15 al epistolei! citre Corinteni, apostolul infatiseazd moartea si invierea lui Hristos ca
marea temelie a tuturor lucrurilor. ,,Va fac cunoscut, fratilor, Evanghelia pe care v-am propovaduita, pe care ati primit-o, in care ati ramas, si
prin care sunteti mantuiti, daca o tineti asa cum v-am propovaduit-o; altfel, degeaba ati crezut. V-am invatat inainte de toate asa cum am
primit si eu: ca Hristos a murit pentru pacatele noastre dupa Scripturi; ca a fost ingropat si a inviat a treia zi, dupa Scriptura” (vers. 1-4). lata
Evanghelia! Un Hristos mort si inviat este temelia mantuirii. ,Care a fost dat din pricina faradelegilor noaste si a inviat din pricind ca am fost
socotiti neprihaniti” (Rom. 4. 25). Sa vezi, prin credinta, pe Isus pironit pe cruce si asezat pe scaunul de domnie, este ceva care trebuie sa
dea cugetul o pace neclintita si inimii o slobozenie deplina. Putem privi in mormant si sa-l vedem gol, putem privi chiar spre scaunul de
domnie si sa-1 vedem ocupat, si sa ne urmam drumul plini de voiosie. Domnul Isus a pus in randuiala toate pe cruce in folosul poporului Sau si
dovada ca o facut acest lucru este ca acum sta la dreapta lui Dumnezeu. Un Hristos inviat este dovada vesnica a unei mantuiri implinite, si,
daca mantuirea este un lucru Tmplinit, pacea credinciosului este ceva adevarat si statornic. Nu noi am facut pacea, si niciodata n-am fi
putut-o face; chiar orice silinta din partea noastra, in aceasta privinta, n-ar fi folosit decat sa arate, intr-un chip mai vadit, ca eram calcatorii
pacii. Dar Hristos, facand pace prin sangele crucii Sale, S-a asezat in locurile ceresti, biruitor asupra oricarui vrajmas. Prin El, Dumnezeu ,face
cunoscut Evanghelia pacii”. Cuvantul Evangheliei aduce aceasta pace si sufletul, care crede in Evanghelie, are pace, o pace trainica inaintea
lui Dumnezeu, cici Hristos este pacea lui (Vezi Fapte. 10. 36; Rom. 5.1. Efes. 2. 14; Col. 1. 20). in felul acesta, Dumnezeu nu numai ca a
implinit cerintele slavei Sale, dar, facand acest lucru, a deschis o cale prin care dragostea Lui nemarginita se poate cobori pana la cel mai
vinovat din vinovata samanta a lui Adam. Apoi, in ce priveste urmarea practica, crucea lui Hristos n-a indepartat numai pacatele
credinciosului, ci a si rupt, pentru totdeauna, legatura care-l tinea legat de lume, in puterea careia are dreptul sa poata socoti lumea ca ceva
rastignit si el Tnsusi sa fie pretuit de lume, ca un rastignit. Aceasta este starea in care sta credinciosul si lumea fata in fata. Sunt rastigniti
unul pentru altul. Judecata suferita de Hristos din partea lumii a fost aratata prin starea in care lumea, prin hotararea ei nesilita, a asezat pe
Hristos. Lumea a fost chemata sa aleaga intre Hristos si un talhar. Ea a dat talharului slobozenia, iar pe Hristos L-a pironit pe cruce intre doi
talhari. insa, daca credinciosul merge pe urmele lui Hristos, dacé se patrunde de Duhul Lui si-l arat3 in afard, va avea thaintea lumii acelasi
pret ca Hristos; si, in felul acesta, va cunoaste nu numai ca, in ceea ce priveste starea lui inaintea lui Dumnezeu, el este rastignit cu Hristos,
dar va fi adus sa infaptuiasca lucrul acesta in drumul sau si in viata sa de toate zilele.

Dar, pe cand crucea a rupt astfel legatura care unea pe crestin cu lumea, invierea a varat pe cel ce crede in puterea ei in noi legaturi si noi
intovarasiri. Daca, la cruce, vedem judecata lumii asupra lui Hristos, in inviere, vedem judecata lui Dumnezeu. Lumea a rastignit pe Hristos,
dar ,Dumnezeu L-a inaltat” (Filip. 29). Omul I-a dat locul cel mai de jos, Dumnezeu i-a dat locul cel mal fnalt; si, pentru ca credinciosul este
chemat la o stransa legatura cu Dumnezeu, in gandurile lui cu privire la Hristos, va impartasi locul pe care il da lui Hristos lumea si va putea



sa socoteasca lumea, in ce-l priveste pe el, ca pe ceva rastignit. Daca, insa, credinciosul este pe o cruce si lumea pe alta, departarea morala,
care-l desparte, este intr-adevar foarte mare. Si, daca departarea este foarte mare in teorie, asa ar trebui sa fie si in practica. Lumea si
crestinul n-ar trebui sa aiba chiar nici o legatura; si nu vor avea decat daca crestinul se leapada de Domnul si Stapanul sau. Credinciosul se
arata necredincios lui Hristos, in masura in care are legaturi cu lumea.

Lucrul acesta este destul de lamurit; dar, iubite cititor, unde crezi ca ne aseaza El in ce priveste lumea aceasta? Negresit ca afara din ea si
asta pe deplin. Noi suntem morti fata de lume si vii cu Hristos. Suntem in acelasi timp partasi ai lepadarii Sale de catre pamant si ai primirii
Sale in cer; si bucuria acestei primiri ne face sa nu luam in seama incercarea ce tine de lepadare. Sa fiu lepadat de pamant, fara sa stiu ca
am un loc si o parte de mostenire in cer, ar fi ceva nesuferit pentru mine; dar, cand privirile sufletului sunt atrase de stralucirea cerului, vede
foarte putin din cele pamantesti. Dar poate va intreba cineva: ,Ce este lumea”? — Ar fi greu sa talmacim o vorba atat de neldmurita si rau
aratata ca aceea de ,lume” sau ,lumesc”, pentru ca mai totdeauna suntem porniti sa socotim ca lumea sau ce este lumesc, incepe cu putin
mai sus de locul unde ne aflam noi insine. Totusi Cuvantul lui Dumnezeu arata lamurit ce este ,lumea”, cand o infatiseaza prin ,ceea ce nu
este de la Tatal” (1 loan 2. 15-16). Astfel, cu cat legatura mea cu Tatal va fi mai adanca, cu atat voi sti mai bine ce este lumea. Acesta este
felul lui Dumnezeu de a invata. Cu cat va veti bucura de dragostea Tatalui, cu atat va veti departa de lume. Dar cine arata pe Tatal? Fiul. Si El
face acest lucru prin puterea Duhului Sfant. De aceea, cu cat stiu mai mult sa ma adap din descoperirea pe care o face Fiul despre Tatal, prin
puterea unui Duh neintristat, cu atat puterea mea de a deosebi lucrurile lumesti este mai mare. in m&sura in care imparatia lui Dumnezeu
pune stapanire pe inima, se adanceste si judecata cu privire la ce este lumesc. Greu sa poate arata prin vorbe ce este lumea si ce nu e; nu se
poate pune o margine si sa se zica: ,aici Incepe lumea si ce e lumesc” dar simtul viu st ales al firii dumnezeiesti se da inapoi dinaintea ei; si
tot ce ne trebuie, este sa umblam prin puterea acestei firi, ca sa ne tinem departe de orice forme de lume. ,Umblati carmuiti de Duhul, si nu
impliniti poftele firii pamantesti” (Gal. 5. 16).

Umblati cu Dumnezeu si nu veti umbla cu lumea. In privinta aceasta, nici deosebirile reci, nici regulile aspre, nu au nici o putere. Ne trebuie
puterea dumnezeiascd. Avem nevoie sa pricepem insemnatatea si intretinerea duhovniceasca a , drumului de trei zile in pustie”, care ne
desparte pentru totdeauna nu numai de cuptoarele de caramizi si de ispravniceii Egiptului, ci si de templele si altarele lui.

A doua Tmpotrivire a lui Faraon era in mare cam ca cea dintai. ,Faraon a zis: ,Va voi lasa sa plecati, ca sa aduceti jertfe Domnului,
Dumnezeului vostru, in pustie; numai sa nu va departati prea mult, daca plecati” (cap. 8. 28). Daca nu putea opri pe israeliti in Egipt, voia cel
putin sa incerce sa-i tina Tn apropierea hotarelor, ca sa poata lucra asupra lor prin feluritele inrauriri ale tarii. Poporul ar fi putut fi astfel intors
inapoi si marturia Domnului este mult mai stinsa, chiar decat daca Israel n-ar fi pardsit niciodata Egiptul. Persoanele care se intorc in lume,
dupa ce au parut ca o parasesc, strica mai mult lucrului lui Hristos decat daca ar fi ramas intotdeauna in lume; caci ele marturisesc pe fata
ca, incercand lucrurile dumnezeiesti, au descoperit ca lucrurile pamantesti sunt mai bune si mai multumitoare.

Pe langa ceasta, inraurirea morala a adevarului asupra cugetului celor neintorsi la Dumnezeu primeste o mare infrangere, prin aceia care,
dupa ce s-au falit cd au parasit lumea, se intorc la lucrurile pe care pareau ca le-au lasat. Nu ca asemenea fapte ar da cuiva cea mai mica
indreptatire sa nu primeasca adevarul lui Dumnezeu, avand in vedere ca fiecare este raspunzator pentru el Tnsusi si va da socoteala de sine
Tnsusi naintea lui Dumnezeu. Dar urmarea in aceastd privinta este intotdeauna rea. ,in adevér, daca, dupd ce au scapat de intinaciunile
lumii, prin cunoasterea Domnului si Mantuitorului nostru Isus Hristos, se incurca iarasi si sunt biruiti de ele, starea lor de pe urma se face mai
rea decat cea dintai. Ar fi fost mai bine pentru ei sa nu fi cunoscut calea neprihanirii, decat, dupa ce au cunoscut-o sa se intoarca de la
porunca sfanta, care le fusese data” (2 Petru 2. 20-21). De aceea, daca nu vrei sa ,pleci de tot”, mai bine sa nu te misti deloc. Vrajmasul
cunostea lucrul acesta; de aici a doua impotrivire a lui. Raméanerea intr-o stare de vecinatate raspunde de minune planurilor lui. Cei ce nu stiu
sa ia o hotarare tare sunt totdeauna slabi si schimbatori; si, de fapt, inraurirea lor, oricare ar fi, se indreapta spre o cale cu totul gresita.

Este de mare insemnatate sa vedem bine ca tinta Satanei in fiecare din aceste impotriviri, era sa impiedice marturia care nu putea fi adusa
Numelui Dumnezeului lui Israel decat printr-o ,calatorie de trei zile in pustie”. Aceasta insemna, intr-adevar, ,sa se departeze” sa mearga
mult mai departe decat isi putea inchipui Faraon, unde el n-ar fi putut urmari pe Israel. Si ce fericire ar fi, daca toti cei ce marturisesc ca au
iesit din Egipt s-ar departa astfel, intr-adevar, in mintea lor si in purtarea lor; daca ar recunoaste crucea si mormantul lui Hristos ca un hotar
intre ei si lume!

Nici un om nu poate face pasul acesta numai prin puterea firii sale. Psalmistul putea zice: ,Nu intra la judecata cu robul Tau! Caci nici un om
viu nu este fara prihana inaintea Ta (Ps. 143. 2). Tot asa este si in ce priveste adevarata despartire de lume, si de fapt. ,,Nici un om viu” nu
poate sa o infaptuiasca. Numai fiind ,,mort cu Hristos”, si ,inviat in El si impreuna cu El, prin credinta in puterea lui Dumnezeu” (Col. 2. 12),
poti fi ,indreptatit” thaintea lui Dumnezeu sau despartit de lume. lata ce se poate numi ,.a se departa”. Faca Domnul ca toti cei ce se lauda ca
sunt crestini si se numesc cu acest nume, sa se departeze astfel! Atunci lumina lor nu se va micsora; marturia lor va fi lamurita; cresterea lor
va fi vazuta; viata lor de Tncercari, bogata si adanca; pacea lor va curge ca un rau adanc; simtirile lor vor fi ceresti si hainele lor curate. Si mai
presus de toate, Numele Domnului Isus va fi marit in ei, prin puterea Duhului Sfant, dupa voia lui Dumnezeu Tatal.

A treia impotrivire a lui Faraon cere din partea noastra o bagare de seama deosebita. ,Au intors la Faraon pe Moise si Aaron. ,Duceti-va, le-a
zis el,” si slujiti Domnului, Dumnezeului vostru; care si cine sunt cei ce vor merge? ,Moise a raspuns: ,Vom merge cu copiii si cu batranii
nostri cu fii si cu fiicele noastre, cu oile si boii nostri; caci avem sa tinem o sarbatoare in cinstea Domnului” Faraon le-a zis: ,,Asa sa fie
Domnul cu voi, cum va voi lasa eu sa plecati, pe voi si pe copiii vostri! Luati seama, caci este rau ce aveti de gand sa faceti! Nu, nu; ci duceti
va, voi barbatii, si slujiti Domnului, caci asa ati cerut”. Si i-au izgonit dinaintea lui Faraon (cap. 10. 8 11). Aici vedem iardsi ca vrajmasul cauta
sa dea o lovitura de moarte marturiei Numelui Dumnezeului lui Israel. Parintii in pustie si copiii in Egipt, ce ciudatenie grozava! N-ar fi fost
decat o jumatate de izbavire, in acelasi timp zadarnica pentru Israel si nevrednica de Dumnezeul lui Israel. Asa ceva nu se putea. Daca copiii
ar fi ramas in Egipt, nu s-ar fi putut spune despre parinti ca au parasit Egiptul, deoarece copii erau o parte din ei insisi. Tot ce s-ar fi putut
spune despre ei atunci este ca slujeau in parte Domnului si in parte lui Faraon. Dar Domnul nu putea avea nici o legatura cu Faraon; trebuia
sa aiba ori totul, ori nimic. Acesta este un insemnat adevar de calauza pentru parintii crestini. De I-am sapa adanc in inimile noastre! Este
cinstea noastra sa ne bizuim pe Dumnezeu pentru copiii nostri si ,,sa-i crestem in mustrarea si invatatura Domnului” (Efes. 6. 4). Nu trebuie
sa ne multumim cu nici o alta stare pentru copiii nostri, decat cu aceea de care ne bucuram noi insine.



A patra si cea din urma impotrivire a lui Faraon avea in vederea vitele mari si mici. ,Faraon a chemat pe Moise si a zis: ,Duceti-va si slujiti
Domnului! Sa nu ramana in tara decat oile si boii vostri; copiii vostri vor putea merge si ei impreuna cu voi” (Cap 10. 24). Cu ce staruinta se
lupta Satana impotriva lui Israel pentru fiecare deget de pdmant din drumul de parasire a Egiptului. Intai incearca sa-i facad s ramana in tar;
apoi sa-i faca sa ramana in apropierea tari pe urma sa opreasca o parte din popor in tara; si, in sfarsit, dupa ce nu izbuteste in nici una din
aceste trei incercari, cauta sa-i faca sa plece fara nici un mijloc de a sluji Domnului. Daca nu poate opri slujitori cauta sa opreasca lucrurile
prin care pot sluji ei si sa ajunga la acelasi scop prin acest fel de a lucra. Daca nu poate sa-i induplece sa jertfeasca in tara, voia sa-i trimita
afara din tara fara dobitoace pentru jertfe.

Raspunsul lui Moise la aceasta din urma impotrivire ne arata o minunata zugravire a drepturilor nemarginite ale Domnului asupra poporului
Sau, asupra a tot ce tine de el. ,Moise a raspuns: ,Chiar sa ne dai tu insuti jertfele si arderile de tot, pe cai le vom aduce Domnului,
Dumnezeului nostru si turmele noastre tot trebuie sa mearga cu noi si sa nu ramana o unghie din ele; caci din ele vom lua a sa slujim
Domnului Dumnezeului nostru, iar pana vom ajunge acolo nu stim ce vom alege ca sa aducem Domnului” (Cap 10. 15-26). Numai atunci,
cand copiii lui Dumnezeu stiu sa-si insuseasca, printr-o credinta simpla si de copil, inalta stare in care i-a asezat moartea si invierea Domnului
pot avea o intelegere mai lamurita a drepturilor pe care le are Dumnezeu asupra lor ,lar pana vom ajunge acolo, nu stim ce vom alege ca sa
ducem Domnului”. Israel nu stia ce raspundere avea si ce cerea Dumnezeu inainte de a fi facut drumul de trei zile. Nu putea cunoaste aceste
lucruri in mijlocul stricaciunii Egiptului. inainte de a-si da seama, in vreun fel, de raspunderea pe care o avea, trebuie ca mantuirea s fie
cunoscuta ca un lucru savarsit. Ce frumos! Daca vrea cineva sa faca voia Lui, va ajunge sa cunoasca daca fnvatatura este de la Dumnezeu,
sau dacd Eu vorbesc de la Mine (loan 7. 17). in puterea mortii si a invierii, trebuie s& fim cu desavarsire afara din Egipt, atunci si numai atunci
vom cunoaste ce este intr-adevar slujba Domnului. Cand, prin credinta, luam loc in bogatele si maretele pridvoare la care avem intrare prin
sangele scump al lui Hristos; cand privim in jurul nostru si ne adancim in urmarile felurite, minunate si uimitoare ale iubirii are ne-a
rascumparat; cand privim cu bagare de seama fiinta Aceluia care ne-a asezati in acest loc si care ne-a daruit toate aceste bogatii, suntem
siliti, s zicem din inima: Ce sa pun la picioarele unei asemenea iubiri? Ce sa dau Domnului pentru cerul Sau nesfarsit? Ah! viata si inima mea
sunt ale lui pentru totdeauna!

,Sa nu ramana o unghie din ele”. Ce cuvinte alese! Egiptul nu este loc cuvenit pentru ceva din ce e al celor rascumparati de Dumnezeu:
Dumnezeu este vrednic de totul; ,trup, duh si suflet” tot ce suntem tot ce avem e al Lui. ,Voi nu sunteti ai vostri, caci ati fost cumparati cu un
pret” (1 Cor 6. 19-20); si cinstea si bucuria noastra este s& ne jertfim cu tot ce avem Aceluia ai ciruia si suntem si caruia li slujim. Nici vorb&
nu poate fi aici de o lege. Cuvintele: ,pana vom ajunge acolo”, sunt ocrotirea noastra impotriva raului ingrozitor de a face din asta o lege. Am
facut drumul de trei zile, Thainte ca un singur cuvant cu privire la jertfa sa se fi auzit, sau sa se fi putut intelege; suntem pusi in stapanirea
deplina si netagaduita a vietii de Tnviere si a neprihanirii vesnice; am parasit aceasta tara a mortii si a intunericului: am fost adusi la
Dumnezeu insusi in asa chip ca ne putem bucura de El, in puterea acestei vieti data de El si cercul de neprihanire in care ne-a asezat El: a
sluji este deci bucuria noastra. El e vrednic de toata dragostea inimii noastre; nu este, n toata turma, jertfa prea scumpa pentru altarul Sau.
Cu cat vom merge mai aproape de El, cu atat ne vom da seama ca hrana noastra si bautura noastra sunt sa facem voia Lui cea sfanta.
Credinciosul socoteste ca cea mai mare cinste sa slujeasca Domnului, se bucura de orice lucrare si de orice aratare in afara a firii
dumnezeiesti. El nu merge impovarat de un jug greu si nesuferit, jugul a crapat ,de grasime” (Isa. 10.27); povara lui a fost ridicata pentru
totdeauna prin sangele crucii, in timp ce el insusi inainteaza rascumparat, nascut din nou si izbavit”, in puterea acestor cuvinte de mangaiere
si de intarire: ,Lasa pe poporul Meu sa plece” (Nota: Cercetam tot cuprinsul capitolului 11 in legatura cu siguranta lui Israel, adapostit de
sangele mielului de paste.).

Domnul a zis lui Moise: ,Voi mai aduce o urgie asupra lui Faraon si asupra Egiptului. Dupa aceea va va lasa sa plecati de aici. Cand va va lasa
sa plecati de tot, chiar va va izgoni de aici” (Exod 11. 1).

Mai trebuie data o lovitura grea acestui stapanitor cu inima impietrita si tarii sale, ca sa-l sileasca sa dea drumul celor iubiti de Domnul.

In zadar se impietreste omul si se ridica impotriva lui Dumnezeu; cici, fara indoiald, Dumnezeu poate sa sparga si sa faca praf inima cea mai
tare si sa prabuseasca in tarana pe omul cel mai semet. ,El poate sa smereasca pe cei ce umbla cu mandrie” (Dan. 4. 37). Omul poate sa-si
inchipuie ca este ceva; poate sa ridice capul in mandria lui nebuna, de parca si-ar fi singur stapan. Om infumurat! Cat de putin isi cunoaste
starea si firea lui adevarata! El nu este decat un mijloc si o unealta a rautatii Satanei, care cauta sa puna piedici planurilor lui Dumnezeu.
Mintea cea mat stralucitd, geniul cel mai mare, puterea cea mai de neinfrant, daca nu se gasesc sub calauzirea deadreptul a Duhului lui
Dumnezeu, nu sunt decat unelte in mana Satanei, indeplinind planurile lui negre. Nici un om nu este stapanul lui insusi: este carmuit sau de
Hristos, sau de Satana. imparatul Egiptului putea s& creada ca lucreaza slobod; totusi nu era decat o unealtd in mainile altuia. Satana era in
dosul scaunului lui de domnie si, pentru ca se impotrivea planurilor lui Dumnezeu, a fost lasat sub inraurirea de impietrire si orbire a
stapanului pe care si-l alesese. Asa ne lamurim cuvintele pe care le intalnim adesea in cele dintéi capitole ale acestei carti: ,,.Si Domnul a
impietrit inima lui Faraon” (cap. 9. 12). Nu trebuie sa treaca nimeni cu vederea intelesul lamurit si deplin al acestor cuvinte. Daca omul
leapada lumina marturiei lui Dumnezeu, este lasat prada impietririi si orbirii inimii; Dumnezeu ii lasa singur; si atunci vine Satana, care il
taraste deadreptul in pierzare. Era destula lumina ca sa faca pe Faraon sa vada calea ciudata si nebuna pe care mergea, cautand sa tina pe
aceia pe care Dumnezeu {i poruncise sa-i lase sa plece. Dar adevarata pornire a inimii lui era sa lucreze impotriva lui Dumnezeu. De aceea
Dumnezeu il lasa singur si face din el un prilej pentru aratarea slavei Sale , peste tot pamantul”. Numai cei ce doresc sa se impotriveasca lui
Dumnezeu si sa-si strice sufletele nemuritoare pot vedea vreo greutate in aceasta.

Dumnezeu da, cateodata, oamenilor ce le doreste inima. Din aceasta pricind Dumnezeu le trimete ,,0 lucrare de ratacire, ca sa creada o
minciund, pentru ca toti cei ce n-au crezut adevarul, si au gasit placerea in nelegiuire, sa fie osanditi” (2 Tes. 11. 12).

Daca oamenii nu vor sa primeasca adevarul cand le este pus inainte, vor avea, fara indoiala, o minciuna; daca nu vor pe Hristos, vor avea pe
Satana; daca nu vor cerul, vor avea iadul (Nota: Este o mare deosebire intre felul in care Dumnezeu lucreaza fata de pagani (Rom. 1) si fata
de cei care leapada Evanghelia (2Tesal 1.2). Cu privire la cei dintai se spune: ,Fiindca n-au cautat sa pastreze adevarata cunostinta despre
Dumnezeu, Dumnezeu i-a lasat la voia mintii lor blestemate ca sa faca lucruri neingaduite” dar cu privire la ceilalti, cuvantul spune ca
Lpentru ca n-au primit iubirea adevarului ca sa fie mantuiti, din aceasta pricind, Dumnezeu va lasa sa lucreze asupra lor inrauriri inselatoare
care-i vor face sa creada in minciuna, pentru ca toti acestia sa fie osanditi”. Paganii leapada marturia firii inconjuratoare si sunt lasati asadar
in voia lor. Cei care leapada Evanghelia, leapada lumina care straluceste de la cruce si deci li se va trimete indata de la Dumnezeu o inraurire



fnseldtoare. Lucrul acesta este foarte serios pentru vremea de fata in care este atata lumind si marturisire despre Hristos.). Gasi-va duhul
necredintei ceva de spus impotriva acestui lucru? Sa dea dovada ca toti aceia, care au fost lasati astfel, au fost la ihaltimea raspunderii lor; ca
Faraon, de pilda, in ce-l priveste, a lucrat, intr-o masura oarecare, dupa lumina pe care o avea; si la fel cu toti ceilalti. Copilul lui Dumnezeu va
gasi drept pe Dumnezeu in cdile Lui cele mai de nepatruns si chiar daca nu poate sa raspunda multumitor intrebarilor grele ale unui
necredincios, isi gaseste linistea deplina in acest cuvant: ,,Cel ce judeca tot pamantul nu va face oare dreptate”? (Geneza 18. 25). Este mult
mai multa intelepciune in felul acesta de a dezlega o greutate paruta, decat in dovezile cele mai alese. Caci ,,0 inima hotarata sa se
impotriveasca lui Dumnezeu” (Rom. 9. 20), nu se va lasa incredintata prin nici un fel de dovedire omeneasca.

Totusi Dumnezeu raspunde la toate cartirile ingamfate ale omului, si darama cele mai marete inchipuiri ale mintii omenesti. El poate scrie
hotararea mortii pe firea omeneasca cea mai frumoasa , Este randuit oamenilor sa moara odata” (Evr. 9. 27). Nimeni nu poate sa scape de
aceasta hotarare. Omul poate sa caute sa-si acopere injosirea prin felurite mijloace; sa ascunda trecerea sa prin valea umbrii mortii in felul
cel mai viteaz; sa dea celor din urma zile umilitoare ale vietii sale numele cel mai de cinste pe care poate sa si le inchipuie; sa aureasca cu o
lumina neadevarata patul mortii; sa impodobeasca inmormantarea si mormantul cu o maretie oarecare, cu lux si cu marire; sa ridice peste
ramasitele putrezite un monument maret. Poate sa faca toate acestea, dar moartea este moarte, si el nu poate s-o intarzie o clipa, nici s-o
faca sa fie altceva decat ce este ,plata pacatului” (Rom. 6. 23). Aceste ganduri ne trec prin minte la citirea celor dintéi versete ale capitolului
11: ,inca o urgie”! Ce grozav cuvant! El pecetluia hotararea de moarte asupra intéilor nascuti ai Egiptului ,toata parga puterii lor” (Ps. 105.
36). ,,Si Moise a zis: ,Asa vorbeste Domnul: ,,Pe la miezul noptii voi trece prin Egipt: si toti intaii nascuti din tara Egiptului vor muri, de la
intaiul nascut al lui Faraon, care sade pe scaunul lui de domnie, pana la intaiul nascut al roabei, care sta la rasnita, si pana la toti intaii
n&scuti ai dobitoacelor. in toatd tara Egiptului vor fi tipete mari, asa cum n-au fost si nu vor mai fi” (Cap. 11, 4-6). Asta trebuia s& fie cea din
urma urgie: moartea in fiecare casa. ,Dar dintre toti copiii lui Israel, de la oameni pana la dobitoace, nici macar un caine nu va chelalai cu
limba lui. ca sa stiti ce deosebire face Domnul intre Egipteni si Israel” (verset 7). Numai Domnul poate sa faca deosebire intre cei ce sunt ai
Lui si cei ce nu sunt. Noi nu putem sa spunem nimanui: ,Da-te Tnapoi, nu te apropia de mine, caci sunt mai sfant decat tine!” (Isa. 65. 5): felul
acesta de vorbire este al unui fariseu. Dar cand ,Dumnezeu face deosebirea,” este de datoria noastra sa cercetam in ce sta ea, si aici vedem
ca este vorba de viata sau de moarte. Aceasta este marea deosebire pe care o face Dumnezeu. El trage o linie de despartire; si in una din
partile acestei linii este ,viata”, de cealalta ,moartea”. Unii dintre intaii ndscuti ai Egiptului puteau sa fie tot asa de frumosi si sa aiba acelasi
farmec ca ai lui Israel, ba si mai mult; dar Israel avea viata si lumina, intemeiate pe sfatul lubirii unui Dumnezeu Mantuitor, si intemeiate, cum
vom vedea, pe sangele Mielului. lata care era fericita stare a lui Israel; in timp ce, de cealalta parte, pe toata intinderea tarii Egiptului, de la
fmparatul de pe scaunul de domnie pana la robul de la moare, nu vedeai decat moarte si nu auzeai decat strigatul amar al stramtorarii, scos
de lovitura grozava a toiagului Domnului. Dumnezeu poate sa prabuseasca mandria omului; poate sa faca sa-L laude mania omului, cand se
incinge El cu urgia Sa (Ps. 76. 10). , Atunci toti acesti slujitori ai tai se vor pogori la mine si se vor inchina pana la pamant inaintea mea,
zicand: ,lesi, tu si tot poporul care te urmeaza!” Dupa aceea vei iesi” (Cap. 11.8). Dumnezeu va indeplini hotararile Sale. Trebuie ca planurile
Sale de indurare sa se implineasca cu orice pret; si ocara va fi partea tuturor celor care se impotrivesc, ,Laudati pe Domnul, caci este bun,
caci In veac tine indurarea Lui; Cel ce a lovit pe Egipteni in Tntaii lor nascuti, caci in veac tine indurarea Lui! Si a scos pe Israel din mijlocul lor,
caci In veac tine indurarea Lui! Cu mana tare si cu brat intins, caci in veac tine indurarea Lui” (Ps. 136).

,Si Domnul a zis lui Moise si lui Aaron in tara Egiptului: ,Luna aceasta va fi pentru voi cea dintai luna; ea va fi pentru voi cea dintai luna a
anului” (Cap. 12.1-2). Avem aici o schimbare de multa insemnatate a impartirii timpului. Anul obicinuit sau civil si-a urmat mersul obicinuit
pana cand a inceput sa lucreze Domnul pentru poporul Sau, invatandu-I astfel, de la inceput, ca trebuia sa inceapa o vreme noua cu El. Istoria
de mai Thainte a lui Israel nu mai trebuia tinuta In seama de acum Tnainte. Rascumpararea trebuia sa fie cel dintai pas in viata adevarata.

Aceasta ne invata un adevar lamurit. Viata omului n-are pret inainte de a incepe sa traiasca in legatura cu Dumnezeu. Cunostinta mantuirii
depline si a pacii statornice si trainice, prin sangele scump al Mielului, aseaza pe om n mijlocul unui nou fel de lucruri, si se face pentru el
inceputul vietii cu Dumnezeu. Pana atunci el este, dupa judecata lui Dumnezeu si dupa cum spune Scriptura: ,mort prin greselile si pacatele
sale” ,stréin de viata lui Dumnezeu” (Efes. 2. 1; 4. 18). intreaga lui istorie nu este decat un gol, desi, dupa pretuirea omului, poate s fi fost
un lung timp de munca zgomotoasa. Tot ce incanta pe omul din lume; cinstea, bogatiile, placerile, farmecul vietii, toate acestea, privite in
lumina judecatii lui Dumnezeu, nu sunt decat un ingrozitor gol, o nimicnicie, nevrednica sa fie istorisita de Duhul Sfant. ,,Cine nu crede in Fiul,
nu va vedea viata”. (loan 3. 36). Oamenii spun ca se bucura de viata cand intra in societate, cand calatoresc intr-o parte sau alta, ca sa vada
tot ce se poate vedea; dar ei uitd ca singurul mijloc adevarat, de ,.a vedea viata”, este ,sa creada in Fiul lui Dumnezeu”. Ce putin se gandesc
oamenii la aceasta. Ei si inchipuie ca adevarata viata se sfarseste cand te faci crestin cu fapta si in adevar, nu numai de nume sau de forma.
Dar Dumnezeu ne spune ca numai atunci putem sa vedem viata si sa gustam adevarata fericire. ,Cine are pe Fiul are viata” (1 loan 5. 12). Si
mai departe: ,Ferice de cel cu faradelegea iertata si cu pacatul acoperit” (Ps. 32. 1). Nu putem avea viata si fericirea decat numai in Hristos.
in afara de El, totul este mort si ticilos, dup& judecata cerului. CAnd perdeaua groasa a necredintei a fost ridicatd de pe inim&, cand putem sa
vedem, cu ochii credintei pe Mielul jertfit, purtand pe lemnul blestemat povara grea a vinei noastre, atunci intram pe cdrarea vietii si bem din
paharul fericirii dumnezeiesti. Aceasta viata incepe la cruce si curge pana in vesnicia slavei si fericirea se face, in fiecare zi, tot mai adanca si
mai curata, se leaga tot mai mult de Dumnezeu si se odihneste tot mai mult pe Hristos, pana cand o vom avea aiurea inaintea lui Dumnezeu
si a Mielului. A cauta viata si fericirea in altfel este un lucru mult mai zadarnic decat a voi ,sa faci caramizi fara paie”.

Este adevarat ca Vrajmasul sufletelor stie sa coloreze taramul trecator al vietii de acum ca sa faca pe om sa-l creada ca este de aur. El ridica
teatre de papusi ca sa faca sa rada multimea usuratica si nepasatoare, care nu vrea sa creada ca Satana este acela care trage sforile si ca
scopul lui este sa indeparteze sufletele de la Hristos si sa le tarasca in pierzare vesnica. Nu este nimic adevarat, nimic trainic, nimic
multumitor decat in Hristos. in afara de El, totul este deserticiune si goana dupa vant” (Ecl. 2.17). Numai in El se g&sesc lucrurile adevérate
si vesnice; numai cand incepem sa traim in El, de la El si pentru El, incepem adevarata viata. Luna aceasta va fi pentru voi cea dintai luna a
anului. Timpul petrecut cu cuptoarele de caramizi si langa oalele cu came este ca si cand de aceasta vreme trebuia sa slujeasca mereu lui
Israel ca sa-l invioreze si sa-i adanceasca privirile in ce a facut pentru el harul lui Dumnezeu.

,Vorbiti intregii adunéri a lui Israel si spuneti-i: ,in ziua a zecea a acestei luni; fiecare om sa ia un miel de fiecare familie, un miel de fiecare
casa. Sa fie un miel fara cusur de parte barbateasca de un an; veti putea sa luati un miel sau un ied. Sa-I pastrezi pana in ziua a
patrusprezecea a lunii acesteia si toata adunarea sa-l junghie seara” (vers. 3-6). Aici avem mantuirea poporului intemeiata pe sangele
Mielului, dupa planul vesnic al lui Dumnezeu; vedem aici ce da acestei mantuiri trainicia ei dumnezeiasca. Mantuirea n-a fost deloc pentru
Dumnezeu un gand de a doua mana. inainte de a fi lumea, sau Satana, sau pacatul; inainte de a fi rupt glasul lui Dumnezeu ticerea vesniciei



si de a fi dat fiinta lumii, marile planuri ale iubirii Sale erau in gandul Lui, si sfaturile acesteia nu pot deloc sa-si gaseasca o temelie destul de
puternica in facerea lumii. Toate drepturile, toate binecuvantarile si maririle lumii se sprijineau pe ascultarea unei fapturi, si indata ce a gresit
aceasta, totul a fost pierdut. Dar Tncercarea Satanei de a turbura, de a strica faptura lui Dumnezeu n-a facut decat sa deschida drumul spre
descoperirea unor planuri si mai adanci pentru mantuire.

Acest adevar minunat ne este infatisat, ca icoana preinchipuitoare, in faptul ca mielul era pastrat din ziua a zecea pana in ziua a
patrusprezecea”. Mielul acesta era, fara indoiala icoana Mantuitorului, cum ne spun lamurit versetele urmatoare: , Caci Hristos, Pastele
nostru, a fost jertfit” (1 Cor. 5.7); si ,Caci stiti ca nu cu lucruri pieritoare, cu argint sau cu aur, ati fost rascumparati din felul desert de vietuire
pe care-l mosteniserati de la parintii vostri, ci cu sangele scump al lui Hristos, Mielul fara prihana. El a fost cunoscut mai inainte de
intemeierea lumii si a fost aratat la sfarsitul vremurilor pentru voi” (1 Petru 1. 18-20). Toate planurile lui Dumnezeu, din vesnicie, aveau in
vedere pe Hristos, si toate silintele vrajmasului n-au putut sa le impiedice; dimpotriva, toate aceste silinte n-au facut decat sa ajute la
aratarea intelepciunii de nepatruns si a tariei nezguduite a sfaturilor lui Dumnezeu. Dumnezeu n-a avut nevoie sa injghebeze indata un plan
prin care sa poata vindeca raul grozav, pe care |-a adus Vrajmasul in lume. El a scos doar din comoara nemarginita a sfaturilor Sale minunate,
adevarul privitor la Mielul fara prihana, care fusese cunoscut din vesnicie, si care trebuia ,sa fie aratat la sfarsitul vremurilor pentru noi”.

Nu era nevoie de sangele Mielului in facerea lumii, cand a iesit din mana Ziditorului, tanara si frageda, aratand, in fiecare din infatisarile si
partile ei, intiparirea minunata a mainii dumnezeiesti, dovada lamurita a ,puterii Sale vesnice si ale dumnezeirii Sale” (Rom. 1. 20). Dar cand
Lprintr-un singur om” (Rom. 5.12) a intrat pacatul in lume, atunci s-a descoperit, mai adanc, mai desavarsit, mai maret, si gandul
rascumpararii prin sangele Mielului. Acest adevar minunat s-a aratat mai intai prin norul gros care inconjura pe parintii nostri cei dintai, cand
au iesit din gradina raiului; razele lui au inceput sa straluceasca in icoanele preinchipuitoare si umbrele vremii de sub legea lui Moise; dar el a
luminat asupra lumii in toata stralucirea lui, atunci cand , Soarele care rasare din inaltime” (Luca 1. 78), in ,,Dumnezeu aratat in trup” (1 Tim.
3.16); si urmarile lui bogate si marete se vor vedea cand marea multime, imbracata in alb, cu ramuri de finic In maini, se va aduna imprejurul
scaunului de domnie al lui Dumnezeu si al Mielului, si cand faptura intreaga se va odihni sub domnia pacii Fiului lui David.

Astfel, mielul luat in ziua a zecea si pastrat pana in ziua a patrusprezecea, ne arata pe Hristos, cunoscut de Dumnezeu din vesnicie, dar
aratat nouad n timp. Planul vesnic al lui Dumnezeu Tn Hristos este temelia pacii celui credincios. Acest plan ne duce cu mult mai fnainte de
intemeierea lumii, dincolo de marginea vremii, dincolo de intrarea pacatului in lume, dincolo de tot ce ar putea sa atinga temelia pacii
noastre. Cuvintele ,,cunoscut inainte de intemeierea lumii” ne duc in urma, in adancimile de nemasurat ale vesniciei, si ne arata pe
Dumnezeu facand planurile iubirii Sale si ale mantuirii intemeiate pe sangele ispasitor al Mielului neprihanit si scump, Hristos a fost cel dintai
gand al lui Dumnezeu; astfel, de cand incepe sa vorbeasca sau sa lucreze, Dumnezeu arata in icoana pe Cel care avea locul cel mai fnalt in
sfaturile si in iubirea Sa; si, urmarind mersul insuflarii Duhului Sfant, fiecare ceremonie, fiecare ritual, fiecare oranduire si fiecare jertfa vorbea
mai dinainte despre ,Mielul lui Dumnezeu care ridica pacatul lumii” (loan 1. 29, 36). Dar cea mai izbitoare icoana preinchipuitoare dintre
toate erau ,Pastile”. Mielul de Pasti, cu toate imprejurarile care se leaga de el, este unul din tipurile sau icoanele preinchipuitoare cele mai
fnsemnate ale Scripturii.

in capitolul 12 din Exod, avem a face cu o adunare si cu o jertfa. ,Si toatd adunarea lui Israel s&-l junghie seara” (verset 6). Nu este vorba de
mai multe familii (desi foarte adevarat in sine), ci de o singura adunare si de un singur miel. Fiecare familie nu era decat icoana locala a
adunarii intregi, stransa imprejurul mielului, cum este intreaga Biserica adevarata a lui Hristos, adunata prin Duhul Sfant in numele lui Isus.
Fiecare adunare locald, trebuie sa fie icoana intregii Biserici.

,Sa ia din sangele lui si sa unga amandoi stalpii usii si pragul usii caselor unde il vor manca. Carnea s-o manance chiar in noaptea aceea,
fripta la foc; si anume s-o manance cu azimi si cu verdeturi amare. Sa nu-l mancati crud sau fiert in apa; ci sa fie fript la foc: atat capul, cat si
picioarele si maruntaiele” (vers. 7-9). Sangele de pe pragul de sus al usii chezasuia pacea lui Israel. ,Voi vedea sangele si voi trece pe langa
voi” (verset 13). Nu trebuia nimic altceva decat stropirea cu sange, ca sa se poata bucura de o pace sigura, cand avea sa treaca ingerul
nimicitor. Moartea avea sa-si faca lucrarea in toate casele tarii Egiptului. ,Este randuit oamenilor sa moara o singura data” (Evrei 9-27). Dar
Dumnezeu, in marea Sa indurare, a gasit, pentru Israel, un loctiitor fara prihana, asupra caruia a fost adus la indeplinire hotararea de moarte.
Cerintele slavei lui Dumnezeu si nevoia lui Israel au fost impacate deopotriva in sangele mielului. Sangele de la usa spunea ca totul este
reglat pe deplin; asadar, o pace deplind domnea thduntru. Umbra unei indoieli in inima unui israelit ar fi fost o ocara aruncata asupra temeliei
dumnezeiesti a pacii, adica asupra sangelui impacarii.

Fara indoiala ca fiecare din cei dinduntrul caselor, cu usa stropitd de sange, trebuia sa stie ca, daca ar fi trebuit sa primeasca el insusi
dreapta rasplata a pacatelor sale, sabia nimicitorului I-ar fi lovit fara mila; dar mielul suferise, in locul lui, plata care i se cuvenea. lata temelia
tare a pacii lui. Judecata care i se cuvenea cazuse peste o jertfa randuitda mai dinainte de Dumnezeu; si crezand aceasta, putea sa manance
in pace nauntrul casei. O singura indoiala ar fi facut pe Dumnezeu mincinos, caci El zisese: ,Voi vedea sangele si voi trece pe langa voi”.
Atata era de ajuns. Nici vorba de meritul omului, Eul n-avea nici un loc aici. Toti cei ce erau la adapostul sangelui erau siguri. Nu erau numai
in stare sa. fie mantuiti, ci erau mantuiti. Nu nadajduiau sa fie mantuiti, nici nu se rugau sa fie, ci stiau, ca un lucru savarsit, ca sunt mantuiti,
pe temelia acelui cuvant care va ramanea din neam in neam. Pe langa asta, ei nu erau in parte mantuiti si in parte supusi judecatii; ei erau
mantuiti deplin. Sangele mielului si cuvantul Domnului erau temelia pacii lui Israel in aceasta noapte ingrozitoare, cand moartea a lovit pe
fntaii ndscuti ai Egiptului. Daca ar fi fost atins un singur fir de par din capul israelitului ar fi dat de minciuna cuvantul Domnului si ar fi facut
fara folos sangele mielului.

Este foarte insemnat sa stii lamurit care este temelia pacii pacatosului in fata lui Dumnezeu. Atatea lucruri sunt amestecate cu mantuirea
savarsita de Hristos, ca sufletele sunt cufundate in nesiguranta si intuneric, cu privire la primirea lor de catre Dumnezeu. Ele nu inteleg
desavarsirea mantuirii prin sangele lui Hristos. Par ca trec cu vederea ca iertarea deplind a pacatelor se sprijind numai pe faptul ca s-a facut o
ispasire desavarsita, lucru dovedit fnaintea oricarei minti, prin invierea dintre cei morti a chezasului pacatosilor, a Domnului Isus. Ele stiu ca
nu este alt mijloc de mantuire decat prin sangele de la cruce, dar si diavolii stiu, Tnsa asta nu le foloseste la nimic. Ceea ce trebuie sa stim
este ca suntem mantuiti. Israelitul nu stia numai ca sangele era un scut, el stia ca era la adapost. De ce? Se datora asta vreunui lucru pe care
l-ar fi facut, simtit sau gandit el? Nici de cum, ci pentru ca Dumnezeu zisese: ,Voi vedea sangele si voi trece pe langa voi”. El se sprijinea pe
marturia lui Dumnezeu; credea ce spusese Dumnezeu, pentru ca Dumnezeu ii spusese; si prin aceasta adeverea ca Dumnezeu spune
adevarul (loan 3. 33).



la seama, iubite cititor, ca israelitul nu se sprijinea pe gandurile lui, pe simtirile lui, sau pe experientele lui in privinta sangelui. Atunci s-ar fi
sprijinit pe o temelie rea, de nisip. Gandurile si simtirile lui puteau fi adanci sau mai putin adanci dar, adanci ori nu, ele n-aveau nimic a face
cu temelia pacii. Dumnezeu nu spusese: ,Cand veti vedea sangele si cand il veti pretui cum trebuie pretuit, voi trece pe langa voi”. Asta ar fi
fost de ajuns ca sa arunce pe israelit intr-o mare deznadejde cu privire la el Tnsusi, intrucat omul nu poate sa pretuiasca niciodata inde ajuns
sangele scump al mielului. Ceea ce dadea pacea, era faptul ca ochiul lui Dumnezeu era indreptat asupra sangelui, si israelitul stia ca El il
pretuia. ,Voi vedea sangele!” Aceasta linistea inima. Sangele era afara, pe pragul de sus al usii, si israelitul care era inauntru nu putea sa-|
vada; dar Dumnezeu vedea sangele si asta era de ajuns.

Folosul acestui sange pentru pacatos este foarte mare. Domnul Isus, varsandu-si sangele scump, pentru ispdsirea deplind a pacatului, a dus
acest sange n fata lui Dumnezeu, si |-a stropit acolo; marturia lui Dumnezeu incredinteaza pe pacatosul care crede, ca totul este reglat in
folosul lui — nu prin pretuirea pe care o da el sangelui, ci prin insusi sangele, care are mare pret in ochii lui Dumnezeu. Din pricina acestui
sange, si numai din pricina lui, Dumnezeu poate sa ierte pe buna dreptate orice pacat, si sa primeasca pe pacatos ca neprihanit in Hristos.
Cum ar putea sa se bucure cineva de o pace trainica, daca pacea lui ar atarna de pretuirea pe care o da el sangelui? Cea mai mare pretuire
pe care ar putea s-o dea omul acestui sange va fi nespus mai mica decat pretuirea lui din partea lui Dumnezeu. Deci, daca pacea noastra ar
atérna de dreapta noastra pretuire fata de acest sénge, nu ne-am mai putea bucura de o pace trainica si sigura, si ar fi ca si cum am cauta-o
prin ,faptele legii” (Rom. 9. 32; Gal 2. 16; 3. 10). A amesteca in acest sange pretuirea noastra despre el, inseamna a rasturna temelia
crestinismului, a duce pe pacatos la poalele muntelui Sinai si a-l pune sub legdmantul faptelor. Jertfa lui Hristos, sau este de ajuns, sau nu
este. Daca este de ajuns, de ce indoielile si temerile acestea? Cu gura spunem ca este de ajuns, iar indoielile si temerile inimii spun ca nu
este. Toti cei care se indoiesc de iertarea lor deplina si vesnica, spun prin asta ca jertfa lui Hristos nu este desavarsita si ca nu este de ajuns
pentru iertarea lor. Dar sunt multi care nu pun la indoiala, pe fata, folosul jertfei lui Hristos, si care, totusi, nu se bucura de o pace deplina.
Acesti oameni spun ca sunt incredintati ca sangele lui Hristos ajunge in totul pentru nevoile pacatosului, numai daca ar fi incredintati ca au si
ei parte de acest sange, numai daca ar avea ,adevarata” credinta. Multe suflete evlavioase se gasesc in aceasta stare de plans. Ele se uita la
credinta lor, la simtirile lor, in loc sa se uite la sédngele lui Hristos si la cuvantul lui Dumnezeu; adica, ei privesc in ei insisi, in loc sa priveasca
in afara, la Hristos. Asta nu e credinta; si de aceea n-au pace. Israelitul adapostit sub stropirea sangelui ar putea sa dea o lectie nimerita
acestor suflete. El nu era mantuit prin gandurile sau parerile pe care si le facea el despre sange, ci numai prin sange. Fara indoiala, el pretuia
sangele, si va fi avut si oarecare ganduri sau pareri cu privire la acest sange; dar Dumnezeu nu zisese: ,Cand voi vedea pretuirea pe care voi
o dati sangelui, voi trece pe langa voi” ci: ,Eu voi vedea sangele, si voi trece pe langa voi”. Sangele, cu pretul si folosul lui dumnezeiesc, era
pus naintea lui Israel; si daca poporul ar fi voit sa adaoge langa sange, fie numai o bucata de paine fara aluat, ca temelia sigurantei
mantuirii, ar fi facut pe Dumnezeu mincinos, si ar fi tdgaduit ca leacul lui Dumnezeu este desavarsit.

Suntem mereu gata sa cautam in noi insine, sau in ce vine de la noi, vreun lucru care ar putea sa alcatuiasca, ITmpreuna cu sangele lui
Hristos, temelie pacii noastre. Asupra acestui punct de seama multi crestini sunt lipsiti de lamurire si intelegere, cum se vede din indoielile si
temerile de care sunt apasati atatia dintre ei. Suntem porniti sa ne uitam la roada Duhului in noi, mai degraba decat la lucrarea Iui Hristos
pentru noi, ca temelia pacii noastre. Vom avea prilejul sa vedem indata care este locul pe care il are lucrarea Duhului Sfant in crestinism; dar
niciodata aceasta lucrare nu este aratata in Scriptura ca temelia pe care sta pacea noastra. N-a facut Duhul Sfant pacea, ci Hristos a facut-o;
nu se spune ca Duhul Sfant este pacea noastra, ci se spune ca Hristos este pacea noastra; Dumnezeu n-a trimes sa se vesteasca ,pacea prin
Duhul Sfant” ci ,pacea prin Isus Hristos” (Fapte. 10. 36; Efes. 2. 14, 17; Col 1. 20). Nu se staruie inde ajuns asupra acestei deosebiri
insemnate. Sangele lui Hristos da pacea, indreptatire deplina, neprihanire dumnezeiasca; El curata cugetul, El ne face sa patrundem in Sfanta
Sfintelor, sau Locul prea Sfant, adica Tnaintea lui Dumnezeu. Pe temeiul lui, Dumnezeu este drept cand primeste pe pacatosul care crede. El
ne da dreptul la toate bucuriile si maririle cerului (Rom. 3. 24-26; 5. 9; Efes. 2. 13-18; Col. 1. 20-22; Evr. 9.14; 10.19;1 Petru 1. 19: 2. 24;1
loan 1. 7; Apoc. 7. 14-17)

Nadajduiesc ca nimeni nu se va gandi ca eu vreau sa micsorez cu ceva insemnatatea lucrarii Duhului Sfant, cautand sa arat care este,
inaintea lui Dumnezeu, pretul sangelui scump al lui Hristos. Deloc. Duhul Sfant descopere pe Hristos, ne face sa cunoastem pe Hristos, ne
face sa ne bucuram de El, sa ne hranim cu El. El marturiseste despre Hristos, ia lucrurile lui Hristos si ni le descopere. El este puterea de
legaturd cu Hristos, martorul, arvuna, ungerea. intr-un cuvant, lucrérile binecuvantate ale Duhului sunt de cea mai mare insemnétate. Fara
El, nu putem s& vedem, nici s& auzim, nici sa simtim, nici s& incercdm, nici s& ardtdm ceva din Hristos, nici s ne bucurdm. invatatura despre
lucrarile Duhului este aratata deslusit in Scriptura, este inteleasa si primita de orice crestin credincios si bine lamurit.

Cu toate acestea, lucrarea Duhului nu este temelia pacii, caci, daca ar fi, n-am putea avea pace temeinica si sigura pana la venirea lui
Hristos, dat fiind ca lucrarea Duhului, in Biserica, drept vorbind, nu se va sfarsi decat atunci. Duhul isi face lucrarea in credincios. ,El se roaga
pentru noi cu suspine negraite” (Rom. 8. 26)” lucreaza ca sa ne faca sa ajungem la izvorul pentru care am fost hotarati, adica la asemanarea,
n toate lucrurile, cu chipul ,Fiului” este singurul izvor al oricarei dorinte bune, al oricarei nazuinte sfinte, al oricarei iubiri curate, al oricarei
cunostinte dumnezeiesti, al oricarei incredintari de pacat; dar este lamurit ca lucrarea Lui in noi nu va fi deplina decat cand vom parasi lumea
aceasta si vom fi cu Hristos in slava, iTntocmai cum robul lui Avraam nu-si ispravise lucrarea cu privire la Rebeca decat cand a pus-o inaintea
lui Isaac.

Nu tot asa este cu lucrarea lui Hristos pentru noi. Ea este deplina si pentru totdeauna. Hristos a putut sa spuna: ,,Am sfarsit lucrarea pe care
Mi-ai dat-o s-o fac” (loan 17. 4). Si in alta parte: ,,S-a ispravit!” (loan 19. 30) Dar Duhul Sfant nu poate sa spuna ca si-a ispravit inca lucrarea.
Ca adevaratul loctiitor al lui Hristos pe pamant, El lucreaza in mijlocul feluritelor imprejurari vrajmase, care inconjura campul Lui de lucru;
lucreaza in inima copiilor lui Dumnezeu ca sa-i faca sa ajunga, prin incercari, prin viata, la inaltimea lui Hristos. Dar niciodata El nu indeamna
un suflet s&-si lege pacea de lucrarea pe care o face in el. insarcinarea Duhului Sfant este sa vorbeasca despre Isus; El nu vorbeste despre
sine insusi. ,El va lua din ce este al Meu,” spune Hristos, ,si va va descoperi” (loan 16. 14). Daca deci numai prin invatatura Duhului poate
intelege cineva adevarata temelie a pacii, si daca Duhul nu vorbeste niciodata despre sine, se intelege ca El nu poate infatisa decat lucrarea
lui Hristos ca temelia pe care trebuie sa se sprijine sufletul mereu; mai mult. datorita acestui lucru, Duhul locuieste si isi Implineste lucrarile
minunate n inima celui credincios. De aceea mielul de Paste, ca temelia pacii lui Israel, este un tip sau o lcoana preinchipuitoare tnhsemnata si
mareata a lui Hristos, ca temelia pacii credinciosului. Nu era nimic de addogat la sangele de pe pragul de sus si nu mai este nimic de adaogat
la sangele Tmpaciuitor. ,,Painea fara aluat” si ,ierburile amare” erau trebuincioase; dar nu alcatuiau temelia pacii, nici in totul, nici in parte.
Erau pentru cei din casa, si alcatuiau semnele deosebitoare ale legaturii fratesti din aceasta casa: dar séangele mielului era temelia tuturor. El
mantuia pe israeliti de la moarte si fi ducea la viata, lumina si pace. El era legatura dintre Dumnezeu si poporul Lui rdascumparat. Ca popor in



legatura cu Dumnezeu, pe temelia unei mantuiri implinite, era un mare har pentru israeliti sa fie pusi sub oarecare raspunderi; dar aceste
raspunderi nu erau legatura, ci veneau din ea.

Vreau apoi sa amintesc cititorului meu ca viata de ascultare a lui Hristos nu este aratata in Scriptura ca aceia care ne aduce iertarea. Numai
moartea pe cruce a lui Hristos a deschis un drum slobod lui Dumnezeu. Chiar daca Hristos ar fi rdmas in viata pe pamant pana azi ca sa
strabata orasele lui Israel, ,facand bine” (Fapte. 10. 38), perdeaua templului ar fi inca intreaga si ar inchide credinciosului Intrarea la
Dumnezeu. Caci numai moartea lui Hristos a rupt de sus pana jos aceasta perdea tainica (Marcu 15. 38). Prin ,ranile” Lui, nu prin viata Lui de
ascultare, suntem tamaduiti (Isa. 53. 5;1 Petru 2.24); si aceste rani le-a suferit pe cruce, nu in alta parte. Cuvintele Lui, spuse in timpul vietii
Sale binecuvantate, sunt de ajuns ca sa ne faca sa intelegem acest lucru. ,Am un botez cu care trebuie sa fiu botezat, si cat de mult doresc
sa se indeplineasca” (Luca 12. 50). Despre ce vorbeste aici, daca nu despre moartea Sa pe cruce, care era implinirea botezului Sau, si care
deschidea iubirii Sale un drum prin care putea, cu dreptul, sa curga sloboda spre fiii vinovati al lui Adam? Apoi, El mai spune: ,Daca grauntele
de grau, care a cazut pe pamant, nu moare, ramane singur” (loan 12. 24). El era acest graunte scump de grau; si ar fi ramas totdeauna
singur, daca, prin moartea Sa pe lemnul blestemat, n-ar fi indepartat orice piedeca pentru unirea alor Sai cu El in inviere. ,Daca moare, aduce
mult rod.”

Cititorul meu nu poate sa se gandeasca inde ajuns la acest adevar nespus de insemnat. Totusi sunt doua puncte de care trebuie sa-si aduca
aminte totdeauna, anume: ca unirea cu Hristos nu era cu putinta decat prin inviere; si ca Hristos n-a suferit pentru pacate decat pe cruce. Nu
trebuie sa-si inchipuie ca Hristos ne-a unit cu El insusi prin faptul ca s-a facut om; aceasta era cu neputinta. Cum ar fi putut fi unita in felul
acesta firea noastra pacatoasa cu sfintenia Lui? Trebuia ca trupul pacatului sa fie nimicit prin moarte; trebuia ca pacatul sa fie ridicat: slava
lui Dumnezeu cerea acest lucru, si toata puterea Vrajmasului sa fie desfiintata. Cum putea sa se faca aceasta, daca nu prin supunerea la
moarte de cruce a Mielului lui Dumnezeu cel scump si fara prihana? ,Se cuvenea, in adevar, ca Acela pentru care si prin care sunt toate, si
care voia sa duca pe multi fii la slava, sa duca la desavarsire prin suferinte pe Domnul mantuirii lor” (Evrei 2. 10). ,lata ca scot dracii, si
savarsesc vindecari astazi si mane, iar a treia zi voi Ispravi” (Luca 13. 32). Hristos era desavarsit din vesnicie ca Fiu al lui Dumnezeu, si ca
om, de asemenea, era desavarsit. Dar ca ,Domn al mantuirii,” ca ,,cel care duce pe multi fii la slava,” ca ,cel care aduce mult rod” ca ,cel
care se uneste cu un popor rascumparat,” a trebuit sa ajunga la ,a treia zi” ca sa fie facut desavarsit. S-a coborat singur in ,,groapa pieirii si
in fundul mocirlei;” dar numaidecat a pus ,piciorul pe stanca” invierii si se uneste cu ,multi fii” (Ps. 40. 1-3). El a luptat singur; dar, ca un
biruitor puternic, imparte celor ce-l inconjura prada bogata, rodul biruintei Sale, pentru ca noi s-o strangem si sa ne bucuram de ea mereu. Sa
nu ne inchipuim ca toate suferintele din viata lui Hristos ne-au ispasit pacatele si sa nu credem ca crucea lui Hristos ar fi fost cea din urma
suferinta pentru ispasirea pacatului. Crucea a fost marea si singura suferinta care ne-a ispasii pacatul. ,El a purtat pacatele noastre in trupul
Sau pe lemn” (1 Petru 2. 24); nu le-a purtat n nici o alta parte. Nu le-a purtat nici in iesle, nici in pustie, nici in gradina Ghetsimani, ci numai
.pe lemn”. N-a avut niciodata a face cu pacatul in felul acesta decat pe cruce; pe cruce si-a plecat capul si si-a dat viata sub lovitura
pécatelor poporului S&u, Niciodatd n-a suferit lovit de mana lui Dumnezeu decat pe Cruce; acolo Domnul si-a ascuns fata de El, pentru ca il
facuse pacat. (2 Cor. 5. 21).

Toate acestea vor ajuta poate pe cititor sa inteleaga mai bine puterea dumnezeiasca a acestor cuvinte: ,,Cand voi vedea sangele, voi trece pe
langa voi.” Trebuia, fara indoiala, ca mielul sa fie fara prihana ca sa poata rabda privirea sfanta a Domnului, Daca sangele n-ar fi fost varsat,
Domnul n-ar fi putut sa treaca pe langa popor, caci ,fara varsare de sange nu este iertare” (Evrei 9. 22). Vom vorbi despre aceasta mai mult
cand vom ajunge la tipurile sau icoanele preinchipuitoare din Levitic.

Sa privim acum pastele din al doilea punct de vedere, anume ca punctul de capetenie imprejurul caruia era stransa adunarea, intr-o legatura
frateasca, linistita, sfanta si fericita. Mancatul mielului era un lucru cu totul deosebit de mantuire a lui Israel prin sange. Israelitii nu erau
mantuiti decat prin sange, dar mielul fript era acela Tmprejurul caruia se adunau. Aceasta nu este o deosebire facuta la bunul plac. Sangele
mielului este temelia legaturii noastre cu Dumnezeu si cu copiii lui Dumnezeu. in afara de ispasirea deplina facutd de Hristos, nu poate fi nici
o legatura, nici cu Dumnezeu, nici cu adunarea lui Dumnezeu. Totusi, trebuie sa stim ca imprejurul Hristosului celui viu se aduna copiii lui
Dumnezeu prin Duhul Sfant. Suntem uniti cu un Cap viu, am venit la o ,piatra vie” (1 Petru 2. 4). El este tinta noastra. Avand pacea, prin
sangele Sau, il recunoastem ca punctul de legatura care ne uneste. ,,Unde sunt doi sau trei adunati in numele Meu, acolo sunt si Eu in
mijlocul lor” (Matei 18. 20). Numai Duhul Sfant ne uneste; Hristos este Acela imprejurul caruia suntem uniti; si adunarea noastra, astfel unita,
trebuie sa se deosebeasca prin sfintenie, pentru ca Domnul Dumnezeul nostru sa poata locui in mijlocul nostru. Duhul Sfant nu poate sa
adune decat imprejurul lui Hristos, nu poate sa adune imprejurul unui nume, unui sistem, unei invataturi, unei oranduiri. El aduna imprejurul
unei persoane, anume imprejurul lui Hristos proslavit la cer. Faptul acesta trebuie sa dea o insusire deosebita adunarii lui Dumnezeu. Oamenii
pot sa se adune imprejurul unui lucru ales de ei; dar cand aduna Duhul Sfant, aduna pe temelia unei mantuiri Tmplinite, Tmprejurul lui Hristos,
si ca sa cladeasca pentru Dumnezeu o locuinta sfanta (1 Cor. 3. 16-17; 6.19; Efes. 2. 21-22; 1 Petru 2. 4-5).

Sa vedem acum mai amanuntit sarbatoarea Pastelui. Adunarea lui Israel, adapostita sub sange, trebuia oranduita de Domnul intr-un chip
vrednic de El insusi. Ca sa scape de judecata, cum am vazut, nu trebuia decat sange; dar, sub adapostul sangelui, israelitul avea de facut
cateva lucruri, care nu puteau fi trecute cu vederea.

Mai intai, citim: ,,Carnea s-o manance chiar in noaptea aceea, fripta la foc; si anume s-o manance cu azimi si cu verdeturi amare. Sa nu-|
mancati crud sau fiert in apa; ci sa fie fript la foc: atat capul, cat si picioarele si maruntaiele” (vers. 8-9). Mielul imprejurul caruia se adunau si
pe care il mancau, era un miel fript, un miel care trecuse prin foc. in aceasta vedem pe ,Hristos, Pastele nostru” (1 Cor. 5. 7), trecand El
insusi prin focul sfinteniei si judecatii lui Dumnezeu. El a putut sa spuna; ,Daca imi vei cerca inima, daca o vei cerceta noaptea, daca ma vei
incerca, nu vei gasi nimic, caci ce-mi iese din gurd, aceea si gandesc” (Ps. 17. 3). Totul era desavarsit in El. La Tncercat focul si n-a gasit deloc
zgura, ,Capul, picioarele si maruntaiele,” adica priceperea Sa, mersul Sau cu tot ce tinea de el, totul a fost trecut prin foc, si totul a fost gasit
desavarsit. Felul in care trebuiau sa friga mielul are o adanca insemnatate, cum este dealtfel cu fiecare amanunt in oranduirile lui Dumnezeu.

,Sa nu-I mancati crud sau fiert in apa.” Daca mielul ar fi fost mancat astfel, n-ar mai fi fost infatisarea adevarului mare si scump, pe care
trebuia sa-l arate mai dinainte, anume ca Mielul nostru de Pastea trebuit sa sufere pe cruce focul maniei Domnului. Suntem nu numai sub
ocrotirea sangelui Mielului, dar, prin credintd, ne hranim cu Mielul. Multi dintre noi gresesc in privinta aceasta. Suntem gata sa ne multumim
sa fim mantuiti prin lucrarea pe care a facut-o Hristos pentru noi, fara sa mai stam intr-o legatura sfanta cu El. Inima Lui iubitoare nu se poate
multumi niciodata cu aceasta. Ne-a apropiat de El ca sa putem sa ne bucuram de El, sa ne hranim cu El si sa ne veselim in El. Ni se



infatiseaza ca Cel care a suferit marele foc al maniei lui Dumnezeu, pentru ca sa fie hrana sufletelor noastre rascumparate.

Dar cum trebuia sa fie mancat mielul acesta? ,,Cu azimi si cu verdeturi amare.” Aluatul, in Scriptura, intotdeauna inchipuie raul. Niciodata,
nici in Vechiul, nici in Noul Testament, nu e intrebuintat ca sa arate ce este curat, sfant sau bun. Astfel, in acest capitol, , praznicul azimilor”
este icoana despartiri, de rau, despartire care vine din faptul ca suntem spalati de pacatele noastre in sangele Mielului. Numai painea in totul
fara aluat se potriveste cu mielul fript. Cea mai mica parte din aluat ar fi stricat insusirea morala a oranduirii intregi. Cum am putea sa
addogam un rdu oarecare la legatura noastra cu un Hristos care sufera? Toti care inteleg, prin puterea Duhului Sfant, ce inseamna crucea,
vor inlatura negresit, prin aceeasi putere, aluatul din mijlocul lor. ,,Caci Hristos, Pastele nostru, a fost jertfit. Sa praznuim dar praznicul nu cu
un aluat vechi, nici cu un aluat de rautate si viclenie, ci cu azimile curatiei si adevarului” (1 Cor. 5. 7-8). Sarbatoarea, despre care se vorbeste
aici, este aceea care, in viata si Tn mersul Bisericii, raspunde praznicului azimilor. Praznicul azimilor tinea , sapte zile;” si Biserica, intreaga, si
crestinul, in parte, sunt chemati sa mearga in sfintenie, in timpul celor sapte zile, adica in tot timpul calatoriei lor pe pamant; si aceasta ca
urmare fireasca a faptului ca sunt spalati in sange si au impartasire cu suferintele lui Hristos.

Israelitul nu indeparta aluatul pentru ca sa fie mantuit, ci pentru ca era mantuit; si daca n-ar fi indepartat aluatul, greseala aceasta oricat de
mare ar fi fost, nu zdruncina siguranta pe care i-o da sangele, ci numai legatura lui cu altarul si cu adunarea. ,, Timp de sapte zile, sa nu se
gaseasca aluat in casele voastre; caci oricine va manca paine dospitd, va fi nimicit din adunarea lui Israel, fie strain, fie bastinas” (verset 19).
Scoaterea unui israelit din adunare raspunde intocmai alungarii, pentru un timp, din adunare a unui crestin, cand ingaduie vreun lucru
impotriva sfinteniei si starii de fata a lui Dumnezeu. Dumnezeu nu ingaduie raul. Un singur gand murdar rupe legatura sufletului cu
Dumnezeu; si cata vreme manjirea adusa de acest gand n-a fost inlaturata prin marturisirea intemeiata pe mijlocirea lui Hristos, este cu
neputinta ca legatura sa mai aiba loc (1 loan 1. 5-10; Ps. 32. 3-5). Crestinul, a carui inima este dreapta, se bucura de aceasta. ,El poate sa
slaveasca mereu sfintenia lui Dumnezeu” (Ps. 30. 4; 97. 12). El n-ar voi, daca ar putea, sa micsoreze masura sfinteniei nici chiar cat un fir de
par. Este o mare bucurie pentru el sa mearga in tovarasia unuia care nu poate, nici chiar pentru o clipa, sa sufere atingerea unei mici bucati
de ,aluat”.

Stim ca nimic nu poate sa rupa legatura care uneste cu El pe adevaratul credincios. Noi suntem ,mantuiti de Domnul”, cu o ,mantuire
vesnica” (Isa. 45.17). Dar mantuirea si legatura cu Dumnezeu nu sunt acelasi lucru. Sunt multi oameni mantuiti care nu stiu ca sunt mantuiti
si multi care nu se bucura de acest lucru. Nu pot sa fiu fericit la adapostul pragului stropit de sange, daca in locuinta mea este aluat. Desi nu
este temelia mantuirii, totusi sfintenia vietii este legata de bucuria mantuirii. Israelitul nu era mantuit prin azimi, ci prin sange; totusi, painea
dospita ar fi impiedicat legatura cu Dumnezeu. Si, in ce priveste pe crestin, el nu este mantuit prin sfintenia vietii, ci prin sange; totusi, daca
ingaduie raul, in gand, in vorba sau in fapta, nu va avea nici o bucurie adevarata, nici o legatura adevarata cu Mielul.

Fara indoiala ca asta este taina unei bune parti a uscaciunii sufletesti si a lipsei de pace adevarata, care se intalneste printre copiii lui
Dumnezeu. Ei nu traiesc in sfintenie, si nu pazesc sarbatoarea ,azimilor” (Exod 25. 15). Sangele este pe prag; dar aluatul din casele lor fi
Tmpiedeca s& se bucure de siguranta pe care o d& sangele. ingaduirea raului strica legatura noastrd cu Dumnezeu, desi nu ne pierde
mantuirea dobandita. Cei care fac parte din adunarea Iui Dumnezeu, trebuie sa fie sfinti. Ei eu fost izbaviti nu numai de vina si urmarile
pacatului, ci si de infaptuirea, puterea si iubirea pacatului. Chiar faptul ca Israel fusese izbavit prin mielul de paste ii aducea raspunderea de a
indeparta aluatul din mijlocul lui. Israelitii nu puteau sa spuna, dupa felul de vorbire al unora: ,,Acum cand suntem mantuiti putem sa traim
cum ne place.” Nicidecum! Daca erau mantuiti prin har, erau pentru sfintenie. Acela care, sub cuvant ca harul dumnezeiesc este bogat si
mantuirea n Isus Hristos este depling, ,trdieste in pacat” (Rom. 6. 1), aratd lamurit ca nu intelege nici harul, nici mantuirea.

Harul nu numai ca mantuieste sufletul cu o mantuire vesnica, dar ii da si o fire care gdseste placere in tot ce este de la Dumnezeu, pentru ca
este dumnezeiasca. Suntem facuti partasi ai firii dumnezeiesti care nu poate sa pacatuiasca, pentru ca este nascuta din Dumnezeu (loan 1.
13; 3. 35; 2 Petru 1. 4;1 loan 3. 9; 5. 18). A umbla in puterea acestei firi, inseamna tocmai pazirea praznicului azimilor. Nu este nici aluat
vechi, nici aluat de rautate si viclenie (I Cor. 5. 8) in firea noua, pentru ca este din Dumnezeu, si Dumnezeu este sfant, Dumnezeu este iubire
(1loan 4. 8). Noi nu inlaturam vechiul aluat ca sa imbunatatim firea noastra veche, care nu se poate vindeca, fiind rea si stricata, nici ca sa
dobandim firea noua, ci pentru ca o avem. Noi avem viata, si, din pricina acestei vieti, lepadam raul! Numai cand suntem izbaviti de vina
pacatului putem intelege si arata adevarata putere a sfinteniei; este fara folos sa incerci altfel. Nu poti sa tii praznicul azimilor decat sub
adapostul desavarsit al sangelui. Dar este tot asa de insemnat si ce insoteste azimile, si anume ,ierburile amare.” Nu ne putem bucura de
partasia la suferintele lui Hristos, fara sa ne aducem aminte de pricina care a adus aceste suferinte; si amintirea aceasta trebuie sa ne duca
la smerenie si la supunere, infatisate de ,ierburile amare” in praznicul Pastelor. Daca mielul fript infatiseaza pe Hristos, suferind pe cruce
mania lui Dumnezeu, ierburile amare sunt recunoasterea acestui adevar de catre credincios, ca Hristos a suferit pentru noi. ,,Pedeapsa, care
ne da pacea, a cazut peste El, si prin ranile lui suntem tamaduiti” (Isa. 53. 5). Este bine sa intelegem insemnatatea adanca a ierburilor amare,
avand in vedere usurinta inimii noastre. Citind Psalmii: 6, 22, 38,69,88 si 109, intelegem intrucatva ce infatiseaza azima cu ierburile amare.
Sfintenia vietii unita cu o supunere adanca a sufletului, trebuie sa izvorasca din adevarata partasie cu suferintele lui Hristos; caci nu se poate
ca raul moral si usurinta sufleteasca sa poata sta in fata acestei suferinte.

Dar, poate va intreba cineva, sufletul nu va simti el o bucurie adanca vazand ca Hristos a purtat pacatele noastre; ca a golit pana la fund, in
locul nostru, paharul maniei lui Dumnezeu? Fara indoiald. Asta este temelia bucuriei noastre. Putem uita noi oare vreodata ca Hristos a suferit
pentru pacatele noastre? Putem sa trecem cu vederea adevarul acesta, ca Mielul lui Dumnezeu si-a plecat capul sub loviturile faradelegilor
noastre? Nu, fara indoiald. Dar trebuie sa mancam mielul nostru cu ierburi amare, care nu infatiseaza lacramile unor simturi trecatoare si
usuratice, ci incercarea adevarata si adanca a unui suflet care intelege bine insemnatatea si roadele crucii.

Privind crucea, descoperim acolo pe Cel care ne sterge toata nelegiuirea noastra si sufletul se umple astfel de pace si de bucurie. Dar crucea
inlatura firea; ea este rastignirea firii vechi, a omului vechi (Rom. 6. 6; Gal. 2. 20; 6. 14; Col. 2. 11). Asta Tnseamna multe lucruri amare pentru
firea veche, inseamna sa ne lepadam de noi insine, sa omoram madularele noastre care sunt pe pamant (Col. 3. 5); sa ne socotim morti fata
de pacat (Rom. 6. 11). Toate aceste lucruri par ingrozitoare la vedere, dar dupa ce patrunzi inauntrul casei cu sangele pe pragul de sus,
judeci cu totul altfel. lerburile, care fara indoiala ar fi parut amare unui Egiptean, faceau parte din praznicul izbavirii lui Israel. Cei
rascumparati prin sangele Mielului, care cunosc bucuria legaturii cu El, stiu ca a lepada raul si a socoti firea pamanteasca moarta, este o
sarbatoare.



,Sa nu lasati nimic din el pana a doua zi dimineata; si daca va ramanea ceva din el pe a doua zi dimineata, sa-lI aruncati in foc” (verset 10).
Porunca aceasta ne invata ca legatura frateasca a adunarii nu trebuia sa se desparta, in nici un fel, de jertfa pe care se intemeia. Inima
mereu trebuie sa-si aduca aminte bine ca adevarata legatura cu Dumnezeu nu se poate desparti de mantuirea implinita. A crede ca se poate
avea legatura cu Dumnezeu pe alta temelie, oricare ar fi, inseamna a-ti inchipui ca Dumnezeu poate sa aiba legatura cu raul din noi; a crede
ca poate sa aiba legatura cu omul pe alta temelie, inseamna a-ti face o tovarasie necurata si nelegiuita, din care nu poate iesi altceva decat
amestec si nelegiuire. intr-un cuvant, totul trebuie intemeiat pe sange, nedespartit de sange. Aceasta este insemné&tatea oranduirii, care
poruncea sa manance mielul de paste in aceeasi noapte in care fusese varsat sangele. Legatura cu Dumnezeu si legatura frateasca nu
trebuiesc despartite de temelia pe care stau.

Ce icoana frumoasa ne infatiseaza adunarea lui Israel adapostita sub sdnge, mancand in pace mielul fript, cu azimi si cu ierburi amare! Nici o
teama de judecata; nici o teama de mania Domnului; nici o teama de dreapta razbunare, care matura ca o vijelie toata tara Egiptului, la
miezul noptii. Era pace adanca indaratul pragurilor usilor stropite cu sénge. Israelitii n-aveau de ce sa se teama dinafara, si inauntru nimic nu
putea sa-i turbure, afara de aluatul care ar fi dat o lovitura de moarte la toata pacea si la toata fericirea lor. Ce pilda pentru Biserica, pentru
adunare! Ce pilda pentru crestini!

Am vazut pana acum starea si hrana lui Israel; sa vedem acum imbracamintea lui.

,Cand il veti manca, sa aveti mijlocul incins, incaltamintele in picioare, si toiagul in mana; si sa-l mancati in graba; caci sunt Pastele
Domnului” (verset 11). Israelitii trebuiau sa manance Pastele ca un popor gata sa lase Tn urma lui tara mortii si a intunericului, a maniei si a
judecatii, ca sa mearga Tnainte spre tara fagaduintei, spre mostenirea hotarata. Sangele, care il aparase de moartea intailor nascuti ai
Egiptului, era si temelia dezrobirii lor din Egipt; si acum trebuiau sa plece cu Dumnezeu spre tara in care curge lapte si miere. Nu trecusera
inca Marea Rosie, este adevarat; nu facusera inca ,,drumul de trei zile” totusi erau un popor rascumparat, un popor despartit, un popor
calator, si trebuia ca toata imbracamintea lor sa fie potrivita cu starea lor de atunci si cu chemarea lor de mai tarziu. ,Mijlocul incins” arata o
despartire desavarsita de tot ce inconjura pe Israel, si ca el era gata pentru slujba. ,Picioarele incaltate” aratau ca Israel era gata sa
paraseasca tara aceia; pe cand ,toiagul” in mana era semnul unui popor calator, care se sprijina pe ceva in afara de el. Sa dea Dumnezeu ca
aceste trasaturi sa se vada mai mult la fiecare din madularele familiei Lui rascumparate!

lubite cititor crestin, ,.sa ne punem pe inima aceste lucruri” (1 Tim. 4. 15). Prin har am gustat folosul curatirii sdngelui lui Isus. De aceea
putem sa ne hranim cu fiinta Lui si sa ne desfatam de bogatiile Lui de nepatruns (Efes. 3. 8), sa luam parte la suferintele Lui si sa ne facem
asemenea cu El in moarte (Filip. 3. 10). Sa ne aratam dar cu azimi si ierburi amare, cu mijlocul incins, cu incaltaminte in picioare si cu toiagul
fn mana. intr-un cuvant, s& purtam pecetea unui popor sfant, rastignit, care vegheaza, harnic, sa purtdm pecetea unui popor care merge sa
Jintalneasca pe Dumnezeu”, spre slava, chemat la imparatie. Dea Dumnezeu sa patrundem in adéncimea acestor lucruri, asa incat sa nu fie
numai cunostinte sau talmaciri ale Scripturii, ci adevaruri vii, dumnezeiesti, cunoscute si aratate in viata noastra spre slava lui Dumnezeu.

Vom sfarsi capitolul acesta, aruncand o privire asupra versetelor de la 43 pana la 49. Ele ne spun ca, pe cand orice israelit adevarat avea
dreptul s& manance Pastele, nici un strain netaiat imprejur nu putea sa se bucure de dreptul acesta: ,Nici un strain sa nu manance din ele -
toata adunarea lui Israel sa faca Pastele”. Trebuia sa fii taiat imprejur ca sa poti manca Pastele. Cu alte cuvinte, trebuie ca firea noastra sa fi
trecut prin hotararea mortii inainte de a ne putea hranii cu Hristos, fie ca temelie a pacii, fie ca persoana in jurul careia ne strangem. Crucea
raspunde taierii imprejur, semnul legamantului lui Dumnezeu cu Evreii si al dezbracarii de firea veche (Col. 2. 11-12). Ca sa faci parte din
poporul lui Dumnezeu, trebuia sa fii taiat imprejur, si taierea imprejur isi are implinirea in Hristos. Partea femeiasca era infatisata in partea
barbateasca. Tot asa, la Cruce, Hristos infatisa Biserica Lui, si deci Biserica este rastignita cu Hristos; totusi ea traieste prin viata Iui Hristos,
cunoscuta si aratata pe pamant prin puterea Sfantului Duh. Crestinii, partasi la moartea lui Hristos prin puterea vietii care este in El, se
socotesc morti, si s-au dezbracat de trupul pacatului prin credinta; sunt rastigniti impreuna cu Hristos; totusi puterea lui Dumnezeu, aratata in
Hristos, lucreaza in ei ca sa le dea o viata noua in Hristos. ,,Si daca un strain care locuieste la tine, va vrea sa faca Pastele Domnului, orice
parte barbateasca din casa lui va trebui taiata Tmprejur; apoi se va apropia sa le faca, si va fi ca si bastinasul; dar nici un netaiat imprejur sa
nu manance din ele.” ,Cei ce sunt pamantesti, nu pot sa placa lui Dumnezeu” (Rom. 8. 8).

Oranduirea taierii imprejur era marea linie de despartire intre Israelul lui Dumnezeu si toate celelalte popoare, de pe fata pamantului. Si
crucea Domnului Isus trage linia de despartire intre Biserica si lume. Orice om, din orice stare, mai de jos sau mai de sus, nu putea sa aiba
parte cu Israel, pana cand nu-si facea taierea imprejur in carne. Un cersetor tdiat imprejur era mai aproape de Dumnezeu decat un rege
netaiat imprejur. Tot asa si acum, nu poti sa ai parte de bucuriile celor rascumparati de Dumnezeu, daca n-ai trecut prin crucea Domnului
nostru Isus Hristos. Si crucea aceasta darama orice infumurare, rastoarna orice vaza, si uneste pe toti cei rascumparati intr-o adunare de
inchinatori ai lui Dumnezeu, spalati in sange. Crucea pune o stavila atat de mare, un zid de aparare atat de tare, incat nici un praf din pamant
sau din firea veche n-o poate trece si sa se amestece cu faptura noua. ,Daca este cineva in Hristos, este o faptura noua..... toate lucrurile
s-au facut noi, si toate lucrurile acestea sunt de la Dumnezeu, care ne-a impacat cu El prin Isus Hristos” (2 Cor. 5. 18). in ordnduirea Pastelui,
nu numai ca se pastra despartirea lui Israel de toti strainii, dar si unitatea lui era bine statornicita. ,,Sa nu le manance decat intr-o singura
casa; sa nu luati de loc carne afara din casa, si sa nu zdrobiti nici un 0s” (verset 46). Nu se putea gasi o pilda mai frumoasa pentru ,un singur
trup si un singur Duh,” decat cea infatisata aici. Biserica lui Dumnezeu este una, Dumnezeu asa o vede, asa o pastreaza, asa o va arata
fnaintea ngerilor, Thaintea oamenilor si inaintea dracilor, in ciuda oricui cauta sa impiedice aceasta unitate sfanta. Slava Domnului, unitatea
Bisericii este tot asa de bine pazita de El, cum a fost trupul Prea lubitului Sdu pe cruce; da, unitatea Bisericii Sale este tot asa de bine pazita,
ca si neprihanirea, primirea si siguranta ei vesnica. impotriva asprimii si rautatii inimii ostasilor romani, Dumnezeu a stiut sa implineasca
Scriptura care spunea cu privira la Hristos: , Nici un os nu va fi zdrobit,” sau: , Toate oasele i le pazeste, ca nici unul din ele sa nu i se
sfarame” (verset 46; Numeri 9. 12; Ps. 34. 20; loan 19. 36); tot astfel, in ciuda tuturor inrauririlor vrajmase, care au fost puse in joc din veac
in veac, Dumnezeu pazeste Biserica Sa: trupul lui Hristos este unul si va radméanea unul (Matei 16.13; loan 11. 52;1 Cor. 1.12; 12. 4-27; Efes.I.
22-23; 2. 14-22; 4. 3-16; 5.22-32; Apoc. 22. 17). ,Este un singur trup si un singur Duh;” si aceasta aici pe pamant. Ferice de aceea care au
credinta ca sa cunoasca acest adevar scump si sa-l ia pentru ei in viata, cu toate greutatile pe care le intalnesc pe cararea lor. Dumnezeu va
recunoaste si va cinsti pe aceia care vor fi credinciosi.

Domnul sa ne izbaveasca de duhul necredintei, care ne-ar face sa judecam dupa cele ce vedem cu ochii nostri, iar nu prin lumina Cuvantului
Sau neschimbator!



In versetele de la inceputul acestui capitol, vedem |&murit ca ravna si sfintenia personala sunt roadele dragostei réscumparatoare in aceia
care au primit o, inchinarea celor intai nascuti si praznicul azimilor stau in legatura cu izbavirea poporului din Egipt. ,,Pune-Mi deoparte ca
sfant pe orice Tntai nascut dintre copiii lui Israel, atat dintre oameni cat si dintre dobitoace: este al Meu.” Moise a zis poporului: ,Aduceti-va
aminte de ziua aceasta, cand ati iesit din Egipt, din casa robiei; caci cu mana puternica v-a scos Domnul de acolo. Sa nu mancati paine
dospita.” Siiarasi: , Timp de sapte zile sa mananci azimi, sa nu se vada la tine nimic dospit, nici aluat, pe toata intinderea tarii tale.”

Apoi avem pricina pentru care trebuia sa se indeplineasca aceste doua porunci: ,Sa spui atunci fiului tau: ,Aceasta este din pricina a ceea ce
a facut Domnul pentru mine, cand am iesit din Egipt”. Si inca: ,,Si cand te va intreba fiul tau intr-o zi: ,,Ce inseamna lucrul acesta? - sa-i
raspunzi: ,,Prin mana Lui cea atotputernica. Domnul ne-a scos din Egipt, din casa robiei; si, fiindca Faraon se incapatana si nu voia sa ne lase
sa plecam, Domnul a omorat pe toti intaii nascuti din tara Egiptului, de la Intaii nascuti ai oamenilor pana la intaii nascuti ai dobitoacelor. lata
de ce aduc jertfa Domnului pe orice intai nascut de parte barbateasca si rascumpar pe orice intai nascut dintre fiii mei” (vers. 8, 14-15).

Cu cat Thaintam, prin puterea Duhului lui Dumnezeu in cunoasterea rascumpararii care este in Isus Hristos, cu atat despartirea noastra de noi
insine si de lume va fi mai hotaratoare iar ravna mai aprinsa. Orice silinta de a face una sau alta din acestea, inainte de a cunoaste
rascumpararea, este silinta cea mai zadarnica ce se poate inchipui. Tot ce facem, trebuie sa facem din pricina celor ce a facut Domnul pentru
noi, iar nu cu gandul ca sa capatam ceva de la El. Silintele pe care le-am face ca sa avem viata si pacea dovedesc ca suntem inca straini de
puterea Sangelui; pe cand roadele curate ale unei rascumparari primite sunt spre lauda Celui care ne-a rascumparat. ,Caci sunteti mantuiti
prin har, prin credinta si aceasta nu vine de la voi, ci este darul lui Dumnezeu, nu prin fapte, ca sa nu se laude nimeni; caci noi suntem
lucrarea Lui, fiind ziditi in Hristos Isus pentru faptele bune pe care le-a pregatit Dumnezeu mai dinainte ca sa umblam in ele” (Efes. 2. 8-10).
Dumnezeu chiar ne-a pregatit o cale de fapte bune si, prin harul Sau, tot El ne pregateste sa si mergem pe calea trasa de El. Dar numai ca
mantuiti putem merge pe astfel de carare. Daca ar fi altfel, am putea sa ne laudam, dar cand este spus destul de lamurit ca noi insine
suntem lucrarea lui Dumnezeu, dupa cum este si drumul pe care mergem, atunci nici nu mai incape pricina de lauda pentru noi (Rom. 3. 27;
1 Cor. 1. 27-31).

Adevarata viata crestineasca nu este decat aratarea in afara a vietii lui Hristos, altoita in noi prin lucrarea Duhului Sfant, dupa sfaturile
vesnice ale harului fard margini al lui Dumnezeu. Toate faptele facute Tnainte de sadirea acestei vieti, nu sunt decat ,fapte moarte” de care
cugetul nostru are tot atata nevoie ca sa fie curatit ca si de ,faptele rele” (Evrei 9. 14). Cuvintele: ,fapte moarte” cuprind toate faptele pe
care le fac oamenii ca sa capete viata. Daca cineva cauta viata, sa stie lamurit ca inca nu o are; poate fi cu ganduri foarte bune in ceea ce
cauta, dar tocmai aceasta dovedeste si mai bine ca nu are ce cauta. Asa dar, orice fapta facuta cu gandul ca prin ea sa gasesti viata, singura
viata care este a lui Isus (loan 14), este o fapta moarta, deoarece singurul Izvor pentru adevaratele fapte vii nu poate fi decat Isus. Luati bine
seama, ca nu e vorba de ,faptele rele” cine ar fi nebunul care sa viseze castigarea vietii prin asa fapte? Vedeti insa ca au fost si sunt multi
care alearga la ,faptele moarte” ca sa-si usureze cugetul apasat de ,faptele rele”. Totusi, ne este descoperit in Scriptura ca avem nevoie sa
fim curatiti si de unele ca si de celelalte.

Mai citim in ce priveste neprihanirea ca ,toate faptele noastre bune sunt ca o haind manjita” (Isa. 64.6). Nu se spune ca numai ,faptele
noastre rele sunt ca o haina manijita”. Cine ar fi impotriva acestui adevar? Ceea ce trebuie sa stim este ca cele mai bune roade pe care le
putem da noi, sub forma evlaviei sau a unei vieti sfinte, sunt socotite, in filele cartii vesnice, ca ,fapte moarte” si ca ,,0 carpa”. Chiar silintele
pe care ni le-am da ca sa castigam viata n-ar sluji decat sa arate cu atat mai vadit ca suntem morti; iar silintele de a ne imbraca cu o
neprihanire croitd de noi insine, ar dovedi ca suntem imbracati cu niste zdrente care ne-ar descoperi si mai mult goliciunea. Numai cand
avem intr-adevar si de acum viata vesnica si haina neprihanirii dumnezeiesti, putem merge pe calea faptelor bune pe care le-a pregatit
Dumnezeu sa le facem. Fapte moarte si zdrente murdare nici nu se pomenesc pe aceasta cale, numai aceia pe care ,i-a izbavit Domnul” pot
fnainta pe ea (Isa. 51. 11). Doar ca popor rascumparat putea Israel sa praznuiasca sarbatoarea azimilor si sa inchine Domnului pe intaii lui

nascuti.

Ingerul nimicitor a trecut peste tara Egiptului ca s& nimiceasca pe toti intaii nascuti; dar intaii nascuti ai lui Israel au scapat prin moartea unui
loctiitor trimes de Dumnezeu. Prin urmare, acestia din urma ni se infatiseaza ca un popor viu, despartit, pus deoparte pentru Domnul. Dupa
ce au fost mantuiti prin sangele Mielului, au fericita incuviintare sa-si predea viata lor Celui ce le-a rascumparat-o cu mare pret (1 Cor. 6. 20).
Numai ca fiinte rdscumparate aveau viata. Numai harul lui Dumnezeu l-a facut deosebiti (Exod 11: 5-7) si le-a dat un loc printre cei vii in fata
Sa. Asa ca n-aveau nici un prilej sa se laude cu el insisi, caci vedem aici ca, Tn ce priveste meritul lor, erau pusi pe acelasi treapta cu un
dobitoc necurat. Orice intai nascut al magarilor sa- rascumperi cu un miel, iar daca nu-I rascumperi sa-i frangi gatul. Si orice Intai nascut al
oamenilor printre fiii tai sa-1 rascumperi” (verset 13). Erau doua feluri de dobitoace: curate si necurate, iar omul este socotit aici printre cele
din urma. Mielul trebuia sa raspunda pentru dobitocul necurat; si, daca nu se rascumpara magarul, trebuia sa i se franga gatul. Tot asa si cu
omul rascumparat, daca si lui i trebuie tot viata unul miel, este lamurit ca este pus in randul dobitoacelor necurate si fara pret. Ce icoana
umilitoare a omului in starea lui fireasca! O, de ar intelege bietele noastre Inimi lucrul acesta, caci numai asa ne-am putea bucura cu atat mai
mult de fericita cinste de a fi spalati de nelegiuirea noastra prin sangele Mielului si am lasa, pentru totdeauna, mandria de sine in mormantul
in care a fost culcat Mantuitorul nostru.

Hristos a fost Mielul curat, fara pata. Noi eram necurati; - dar fie Numele Lui binecuvantat in vecii - El a luat locul nostru, si pe cruce a fost
facut pacat n locul nostru si ca atare a primit pedeapsa in locul nostru. El a suferit pe cruce ce ar fi trebuit sa suferim noi in vesnicie. El a
suferit acolo si atunci, tot ce ni se cuvenea noua, ca noi sa ne bucuram pentru totdeauna de ceea ce | se cuvenea Lui, ca Miel fara prihana. El
a primit plata pacatului nostru, adica moartea, ca noi sa primim plata nevinovatiei Sale, adica viata. Cel curat a luat, pentru o vreme, locul
celor necurati, - Cel drept pentru cel nedrepti - ca cei necurati sa poata lua locul celui curat pentru totdeauna. Asadar, pe deoparte, prin firea
noastra, suntem inchipuiti prin urata icoana a unui magar cu gatul frant; dupa harul lui Dumnezeu insa, suntem socotiti ca fiind vazuti in
Hristos cel inviat si proslavit in cer. Minunata si adanca deosebire! Ce frumos se arunca in tarana slava omului ca sa se preamareasca numai
bogatiile dragostei rascumparatoare! Astfel amutesc vorbariile desarte si ingamfate ale omului si incepe un cantec de lauda pentru
Dumnezeu si Miel, care va rasuna in ceruri in veci de veci.

Cu cata putere ne vin Tn minte aici cuvintele spuse prin apostolul Pavel: ,Daca am murit impreuna cu Hristos, credem ca vom si trai impreuna
cu El, intru cat stim ca Hristosul inviat din morti nu mai moare; moartea nu mai are nici o stapanire asupra Lui. Fiindca prin moartea de care a
murit El a murit pentru pacat odata pentru totdeauna; iar prin viata pe care o traieste, traieste pentru Dumnezeu. Tot asa si voi insiva



socotiti-va morti fata de pacat, si vii pentru Dumnezeu in Isus Hristos, Domnul nostru. Deci pacatul sa nu mai domneasca in trupul vostru
muritor, si sa nu mai ascultati de poftele lui. Sa nu mai dati in stapanirea pacatului madularele voastre, ca niste unelte ale nelegiuirii, ci
dati-va pe voi insiva lui Dumnezeu, ca vii din morti cum erati; si dati lui Dumnezeu, madularele voastre ca pe niste unelte ale neprihanirii.
Caci pacatul nu va mai stapani asupra voastra, pentru ca nu sunteti sub lege ci sub har” (Rom. 6. 8-14). Noi nu suntem numai rascumparati
de sub puterea mortii si @ mormantului, ci suntem si uniti cu Cel ce ne-a rascumparat cu marele pret al vietii Sale, ca, prin puterea Duhului,
sa punem in slujba Lui noua noastra viata, cu toate puterile ei pentru ca numele Sau sa fie slavit in noi, dupa voia Dumnezeului si Tatalui
nostru.

in cele din urma versete ale cap. 13 din Exod, gasim o pildd frumoas& si miscitoare despre duioasele simtiri ale Domnului fatd de sldbiciunea
poporului Sau. ,,Caci El stie din ce suntem ziditi, isi aduce aminte ca suntem tarana” (Ps. 103. 14). Cand a rascumparat El pe Israel ca sa-i
aduca in legatura cu Sine insusi, in harul Sau nesfarsit si de nepatruns, a luat asupra Lui toate trebuintele si slabiciunile lor. Putin le pasa lor
de ce erau ei sau de ce aveau nevoie cand Cel ce se cheama ,,Eu sunt” era cu ei in toata bogatia acestui Nume. El avea sa-i duca din Egipt in
Canaan, si-L vedem aici alegandu-le un drum dintre cele mai potrivite pentru el. Dupa ce a lasat Faraon pe popor sa plece, Dumnezeu nu L-a
dus pe drumul care da in tara Filistenilor, macar ca era mai aproape, caci a zis Dumnezeu: ,S-ar putea sa-i para rau poporului vazand razboiul
si sa se intoarca in Egipt.” Ci Dumnezeu a pus pe popor sa faca un ocol pe drumul care duce spre pustie, spre Marea Rosie” (vers. 17-18).

Domnul, in harul Lui, face ca ai S3i s& nu intalneasca, de la inceputul mersului lor, prea multe incercéri grele cari ar fi avut drept urmare s le
fnmoaie inimile si sa-i faca sa se inapoieze. ,Calea pustiei” era un drum cu mult mai lung decat cea din tara Filistenilor, dar Dumnezeu avea
felurite lectii iTnsemnate pe care voia sa le dea poporului Sau, si care nu puteau fi pricepute decat in pustie. Acest fapt le-a fost amintit mai
tarziu astfel: ,Adu-ti aminte de tot drumul pe care te-a calauzit Domnul, Dumnezeul tau, in timpul acestor patruzeci de ani in pustie ca sa te
smereasca si sa te incerce, ca s&-ti cunoasca pornirile inimii si s& vada daca ai s& pazesti sau nu poruncile Lui” (Deut. 8.2). invataminte atat
de scumpe n-ar fi putut avea niciodata pe ,calea tarii Filistenilor.” Pe drumul acela, israelitii ar fi putut invata ce va sa zica razboiul chiar de-la
inceputul pornirii lor; dar pe ,calea pustiei” ei au cunoscut ce era firea pamanteasca in toata stricaciunea, necredinta si razvratirea ei. Totusi,
Cel ce se cheama ,Eu sunt”, era de fata, in fata indelunge rabdare a harului Sau, in intelepciunea Lui desavarsita si-n puterea Sa fara
margini. Numai El putea sa sufere vederea adancimilor inimii omenesti, dezgolita in fata Lui. Descoperirea a ceea ce este in inima mea, ori
unde ar fi facuta n afard decat in fata harului nemarginit, m-ar cufunda in cea mai grozava dezndadejde. Inima omului este un iad Tn mic. Ce
har de negandit este deci sa fii scapat de adancurile ei inspaimantatoare!

»Au plecat din Sucot si au tabarat la Etam, la marginea pustiei. Domnul mergea Tnaintea lor, ziua intr-un stalp de nor, ca sa-i cdlauzeasca pe
drum, iar noaptea intr-un stalp de foc, ca sa-i lumineze, pentru ca sa mearga si ziua si noaptea. Stalpul de nor nu se departa dinaintea
poporului in timpul zilei, nici stalpul de foc in timpul noptii” (vers. 20-22). Nu numai ca Domnul alesese o cale pentru poporul Lui ca sa i se
faca cunoscut dupa trebuintele lor. Nu numai ca |-a calduzit teafar, sanatos in afara de hotarele Egiptului, dar chiar s-a coborat, oarecum, in
carul Sau, ca sa-l intovaraseasca dea lungul tuturor intamplarilor din calatoria prin pustie. Acesta era harul dumnezeiesc. Israelitii nu fusesera
doar scapati din cuptorul Egiptului ca apoi sa fie lasati de capul lor, ca ei sa faca ce ar crede si ce ar putea ei mai bine Tn calatoria lor spre
Canaan. Dumnezeu stia ca ei aveau inainte un drum greu si primejdios, serpi si scorpii, piedeci si greutati, seceta si nerodnicia pustiei si n-a
voit sa-i lase sa mearga singuri. El a vrut sa le fie Tovaras, sa ia parte la greutatile si primejdiile lor; ba mai mult: ,.El mergea inaintea lor.” Era
pentru ei , 0 Calauza, o Slava, un Aparator, ca sa-i scape de orice teama”! De ce Tnsa L-au mahnit atat de mult prin Tmpietrirea inimii lor?
Daca ar fi mers smeriti cu El, multumiti si increzatori in El, mersul lor ar fi fost un sirag de biruinte de la inceput pana la capat. Avand pe
Domnul in fruntea lor, nici o putere n-ar fi putut sa opreasca inaintarea mersului lor din Egipt in ,0 Canaan. El i-ar fi dus si i-ar fi sadit pe
muntele mostenirii Sale, dupa fagaduinta Sa si prin puterea dreptei Sale; si n-ar fi ingaduit ca nici un singur Canaanit sa ramana in tara ca sa
fie un ,spin in ochii lui Israel.” Asa va fi in curand, cand isi va intinde Domnul mana inca odata ca sa scape pe poporul Sau de sub puterea
tuturor asupritorilor lui. De-ar grabi Domnul aceasta clipa!

,Cei care coboara pe mare in corabii, cei care-si fac lucrul lor pe ape mari, aceia vad lucrarile Domnului si minunile Sale in apele adanci” (Ps.
107. 23-24). Cat de adevarat! Totusi, cum se mai dau tnapoi inimile noastre din fata acestor ape mari!” - Si tocmai de aceea suntem lipsiti de
vedere lucrarilor si minunilor Dumnezeului nostru; caci acestea nu se vad si nu se fac cunoscute decat ,in apele adanci.”

Doar in ziua incercarii si greutatilor face sufletul cunostinta cu marea si nespusa fericire ce o are cand se reazema pe Dumnezeu. Daca ar fi
s& mergi intr-una usor, n-ar mai fi asa. Starea de fatd a invat&torului nu se simte cand aluneci pe fata unui lac linistit, ci cAnd ,furtuna vajaie”
si cand ,valurile vin.” Domnul nu ne pune in fata zarea unui drum lipsit de incercari si stramtorari; dimpotriva, ne spune ca vom intalni si pe
unele si pe celelalte; dar ne fagaduieste ca ramane cu noi in mijlocul acestora, ceea ce este de neasemanat mai bine. Este mai bine sa ai pe
Dumnezeu cu tine in greutati, decat sa scapi de greutati. Sa simtim ca inima lui Dumnezeu bate cu a noastra este ceva cu mult mai dulce
decat sa incerci puterea manii Lui pentru noi. Apropierea invatatorului de slujitorii lui credinciosi, cand treceau prin cuptorul de foc, era mult
mai scumpa lor decat ar fi fost aratarea puterii ca sa-i scape de acest foc (Daniel 3). Adesea am vrea mai degraba sa ne fie ingaduit sa
mergem fnainte fara incercari, dar cu aceasta pierdem mult de tot. Niciodata starea de fata a Domnului nu este atat de dulce ca in clipele de
mare stramtorare.

Asa au fost israelitii in Tmprejurarile din acest capitol. Ajunsesera intr-o mare greutate. Erau chemati ,sa-si faca lucrarea pe ape mari: -
,Toata priceperea lor se spulberase” (Ps. 107. 27). Faraon, parandu-i rau ca ia lasat sa iasa din tara, s-a hotarat sa faca o opintire
deznadajduita ca sa-i aduca indarat. ,Faraon si-a pregatit carul de razboi, si si-a luat oameni de razboi cu el. A luat sase sute de cara de lupta
cu oameni alesi, si toate carele Egiptului; in toate erau luptatori. Domnul a impietrit inima lui Faraon, imparatul Egiptului si Faraon a urmarit
pe copiii lui Israel. Copiii lui Israel iesisera gata de lupta. Egiptenii i-au urmarit; si toti caii, carele lui Faraon, calaretii si ostirea lui, i-au ajuns
tocmai cand erau tabarati langa mare, langa Pi-Hahirot, fata in fata cu Baal-Tefon. Faraon se apropia. Copiii lui Israel si-au ridicat ochii si iata
ca Egiptenii veneau dupa ei. Si copiii lui Israel s-au spaimantat foarte tare, si au strigat catre Domnul dupa ajutor” (vers. 6-10). Era o mare
incercare; ceva in fata caruia orice silinta omeneasca era zadarnica. Marea era in fata lor; in dosul lor, ostile lui Faraon si, imprejurul lor,
munti, si toate acestea ingaduite si randuite chiar de Dumnezeu! Dumnezeu alesese locul unde trebuia sa tabere Israel, ,in fata lui Pi-Hahirot,
intre Migdol si mare, fata in fata cu Baal-Tefon.” Ba mai mult: chiar El a incuviintat ca Faraon sa-i urmareasca. Pentru ce? Tocmai ca sa se
arate El insusi in mantuirea poporului Sau si in infrangerea deplina a vrajmasilor acestui popor. ,El a taiat in doua Marea Rosie, si a trecut pe
Israel prin mijlocul ei, si a azvarlit pe Faraon si oastea lui in Marea Rosie, caci in veac tine indurarea Lui” (Ps. 136).



In toate calatoriile celor réscumpaérati ai lui Dumnezeu in pustie, nu gasim nici o poposire ale carei margini s& nu fi fost trase cu grija de mana
atotinteleapta si nesfarsit de iubitoare a lui Dumnezeu. Pi-Hahirotii si Migdol-ii duhovnicesti sunt asezati in legatura cu starea sufleteasca a
acelora pe care ii calauzeste Dumnezeu peste piedicile si intortocherile pustiei, ca sa arate adevarata fire a lui Dumnezeu. Daca necredinta
pune mereu intrebarea: De ce este asa? - Dumnezeu stie; si fara indoiala, El va descoperi pricina numai atunci. cand aceasta descoperire ar
putea fi spre slava si spre binele poporului Sau. Oare nu ne intrebam si noi atat de deseori pentru ce suntem pusi intr-o imprejurare sau alta?
Nu ne batem deseori capul sa stim pricina pentru care suntem pusi intr-o incercare sau alta? Ce bine am face daca ne-am pleca si noi capul
intr-o smerita supunere si sa zicem: ,totul este bine” si ,totul va merge bine!” Numai cand Dumnezeu ne-a pus in cutare sau in cutare stare,
putem fi incredintati ca ea este aleasa cu intelepciune si ca este spre binele nostru; si chiar daca noi ne-am ales-o de buna voie si din nebunia
noastra, Dumnezeu, in mila Sa, std deasupra nebuniei noastre si face ca puterea imprejurarilor in care ne-am varat din capul nostru, chiar
si-atunci, sa lucreze spre binele nostru duhovnicesc.

Cand copiii lui Dumnezeu se gasesc in cele mai mari incurcaturi si greutati, atunci au parte de cele mai frumoase aratari ale purtarii de grija
si lucrarii lui Dumnezeu; si tocmai de aceea ii pune El adesea la incercare, ca sa li se descopere cu atat mai maret cu cat incercarea este mai
grea. El ar fi putut sa duca pe Israel prin Marea Rosie si sa-i faca sa ajunga mult mai departe de atingerea cu trupele lui Faraon, chiar fhainte
ca acestea sa fi plecat din Egipt; dar aceasta cale n-ar fi slavit atat de mult Numele Sau, si nici n-ar fi rusinat atat de mult pe vrajmasul prin
care voia El ,sa fie slavit” (verset 17). Noi pierdem din vedere acest mare adevar si urmarea este ca, in timpul incercarii, ne pierdem capul si
ni se inmoaie inima. Daca am putea sa nu privim o intamplare rea decat ca un prilej pentru Dumnezeu ca sa-si arate harul Lui care este ,de
ajuns”, ne-am pastra acel cumpat atat de trebuitor si am putea sa slavim pe Dumnezeu chiar in mijlocul celor mai adanci ape ale durerii.

Vorbirea israelitilor cu prilejul acesta poate sa ne mire si sa ne para greu de inteles; dar, daca ne-am cunoaste mai mult inimile noastre rele si
necredincioase, am vedea cat de mare este asemanarea dintre noi si acest popor. Pare ca au uitat prea repede puterea dumnezeiasca ce a
lucrat pentru ei putind vreme inainte. Ei vazusera idolii Egiptenilor judecati si puterea Egiptului doborata de toiagul Domnului. Vazusera cum
aceasta mana a rupt bratul de fier al robiei egiptene si a stins cuptorul de foc al suferintelor lor. Vazusera toate acestea si totusi, cand s-a ivit
un nor negru in zarea lor, increderea li s-a pierdui, li s-a inmuiat inima, si au cartit, zicand: ,Oare pentru ca nu erau morminte in Egipt ne-ai
adus ca sa murim in pustie? Ce ne-ai facut, de ne-ai scos din Egipt? Era mult mai bine pentru noi sa slujim Egiptenilor decat sa murim in
pustie” (vers. 11-12). Oarba necredinta rataceste intotdeauna si nu poate vedea caile lui Dumnezeu. Aceeasi necredinta bantuie in toate
vremurile. Ea a facut pe David sa zica intr-o zi rea: ,Voi pieri intr-o zi ucis de mana lui Saul; nu e nimic mai bun pentru mine decat sa fug in
tara Filistenilor” (1 Sam. 27. 1). Dar cum s-au intors lucrurile? Saul a fost omorat in muntele Ghilboa, iar scaunul lui David a fost intarit pentru
totdeauna. Tot aceeasi necredinta a facut pe lile Tesbiteanul, intr-o clipa de intristare adanca, sa fuga dinaintea amenintarilor furioase ale
Izabelei, ca sa-si scape viata. Si care a fost sfarsitul? llie a fost rapit la cer intr-un car de foc, pe cand lzabela a fost zdrobita de pietre.

Tot asa a fost si cu copiii lui Israel chiar in cea dintai clipa de incercare. Ei credeau intr-adevar ca Domnul nu-Si daduse atata osteneala ca sa-i
scoata din Egipt decat ca sa-i omoare in pustie; isi inchipuiau ca fusesera scapati de moarte prin sangele mielului de paste, ca, pe urma, sa
fie Tnmormantati in pustie. Asa judeca intotdeauna necredinta; ne face sa punem pe Dumnezeu in fata greutatii, in loc sa punem greutatea in
fata lui Dumnezeu. Credinta se Thalta deasupra greutatii si acolo gaseste pe Dumnezeu in toata credinciosia, dragostea si puterea Sa.
Credinciosul este totdeauna in fata lui Dumnezeu; prin sangele Domnului Isus a fost adus acolo si n-ar trebui sa ingaduie nici unei incercari
sa-l smulga de acolo. Locul ce i-a fost dat in fata lui Dumnezeu nu poate sa-I piarda niciodata, cata vreme Hristos, Capul si loctiitorul lui, e
acolo pentru el. Daca, insa, pierde bucuria faptului ca e pe deplin la adapost in Hristos, totusi starea, in care este asezat prin sangele lui Isus,
n-o poate pierde nicicand. Ori de cate ori se aseaza greutatile intre inima lui si intre Domnul, negresit ca nu se poate bucura de starea de fata
a Domnului, ci sufere in fata greutatilor ce-l napadesc, dupa cum un nor, care vine in dreptul soarelui, ne lipseste pentru catva timp de razele
lui. Norul insa nu impiedeca soarele sa mai luceasca, ci ne face doar sa nu-l mai vedem. La fel se intdmpla cand ne intristam din pricina
incercarilor, greutatilor si piedicilor care ne acopar razele stralucitoare ale fetei Tatalui nostru, care lucesc in Isus cu o strélucire neschimbata.
Pentru Dumnezeul nostru, nici o greutate nu este prea mare; dimpotriva, cu cat greutatea este mai mare, cu atat El are prilejul sa-Si arate,
prin ea, firea Lui de Dumnezeu prea bun si atotputernic. Fara indoiala ca starea lui Israel, asa cum ne este infatisata in cele dintai versete ale
acestui capitol, Ti punea la 0 mare incercare si intrecea puterile omenesti; cu toate acestea, Domnul cerului si al pamantului era de fata si,
pentru aceasta, copiii lui Israel n-aveau decat sa se reazime pe El.

Totusi, cat de curand cadem, draga cititorule, cand da peste noi incercarea! Toate lucrurile acestea suna foarte placut la ureche, par foarte
frumoase pe hartie; si, slava Domnului, sunt foarte adevarate; dar, lucrul cel mai de seama este sa le infaptuiesti in viata cand vine prilejul.
Numai trdindu-le, le incerci intr-adevar puterea si binecuvantarea, ,,Daca vrea cineva sa faca voia Celui care M-a trimes, va cunoaste daca
invatatura Mea este de la Dumnezeu” (loan 7. 17). ,Moise a raspuns poporului; ,,Nu va temeti de nimic; stati pe loc si veti vedea izbavirea pe
care o va da Domnul in ziua aceasta; caci pe Egiptenii acestia pe care-i vedeti azi, nu-i veti mai vedea niciodata. Domnul va lupta pentru voi,
dar voi stati linistiti” (vers. 13-14). ,Stati linistiti!” este cel dintai lucru pus de credinta in fata incercarii. Pentru firea omeneasca este ceva cu
neputinta de priceput si de facut. Toti care cunosc, intr-o masura oarecare, turburarea inimii omenesti in fata incercarilor si greutatilor la care
numai gandindu-se dinainte sufera, pot sa-si inchipuie ce va sa zica: ,a ramanea linistiti.”

Firea pamanteasca vrea sa faca ceva, sa alerge incoace si Tncolo; sa aiba o parte la lucrarea lui Dumnezeu si, desi incearca sa-si
indreptateasca si sa-si sfinteasca faptele, dandu-le numele falos si atat de purtat din gura-n gura: , dreapta intrebuintare a mijloacelor”, dar
ceea ce face nu este decat rodul necredintei, care totdeauna inlatura pe Dumnezeu si nu mai vede altceva decat norul intunecat al
inchipuirilor ei. Necredinta face sau mareste greutatile si apoi, ca sa le inlature, cheama in ajutor silintele si zarva lucrului nostru, care doar
ridica Tn jurul nostru alt nor de pulbere a zadarniciei, care ne impiedica sa vedem mantuirea Domnului, Credinta, dimpotriva, fnalta sufletul
deasupra norului de greutati ca sa-i arate deadreptul pe Dumnezeu si tot ea ne face sa putem ,sta linistiti”. Nu castigam nimic prin opintirile
si zapaceala noastra nelinistita. ,,Nu poti sa faci un par alb ori negru si nici sa adaugi un cot la statura ta” (Matei 5. 36; 6. 27). Ce-ar fi putut
face israelitii in fata Marii Rosii? Ar fi putut s-o sece? Ar fi ajuns sa prefaca muntii in campie? Cum ar fi spulberat ei ostile Egiptului?” Se
gaseau incoltiti din toate partile cu ziduri de greutati, la vederea carora firea pamanteasca n-avea decat sa tremure si sa-si simta deplina ei
neputinta. Dar tocmai atunci a venit clipa pentru Dumnezeu ca sa lucreze El. Cand e izgonita necredinta poate veni Dumnezeu; dar, ca sa-L
vedem in lucrarile Lui, trebuie sa ,,stam linistiti,” Orice miscare a firii vechi ne impiedeca sa zarim lucrarea lui Dumnezeu pentru noi.

La fel e cu orice pas din istoria vietii noastre. Aproape toti credinciosii ne aducem aminte ca, atunci cand ne apasa vina pacatului pe cuget,
eram ispititi sa incepem sa ,,facem ceva” ca sa capatam usurare. Atunci in adevar a trebuit sa ,stam linistiti” ca sa vedem ,izbavirea lui



Dumnezeu.” Caci ce puteam face noi ca ispasire pentru pacatele noastre? Am fi putut noi sa suferim ca Fiul lui Dumnezeu pe cruce? Am fi
putut sa ne coboram cu El in ,groapa pierzarii” si ,,in fundul mocirlei” (Ps. 40. 2)? Am fi putut sa ne croim vreun drum pana la acea Stanca
vesnica pe care a luat El loc dupa inviere? Orice suflet drept va spune ca acest gand ar fi fost o hula indrazneata. Dumnezeu este singur in
rascumparare; cat despre noi, n-avem decat sa ,,stam linistiti” si ,,sa vedem izbavirea Domnului”. Chiar faptul ca aceasta este izbavirea lui
Dumnezeu dovedeste ca nu este a omului, ca omul n-are sa se amestece acolo.

Acelasi lucru se intampla si dupa ce am primit mantuirea. La fiecare greutate noua, fie ea mare sau mica, intelepciunea noastra este sa
»stam linistiti”, sa ne lasam de lucrarea noastra si sa ne cautam odihna pe care ne-o da izbavirea Domnului. Nici nu trebuie sa facem
deosebire intre greutati: nu putem sa spunem ca celor usoare, le putem face fata noi, pe cand pentru altele e nevoie de mana Lui. Nu, pentru
ca si unele si altele intrec puterea noastra. Suntem tot atat de neputinciosi sa schimbam coloarea unui cal ca si sa mutam un munte, sa
facem un fir de iarba sau o lume. Toate acestea sunt la fel fata de neputinta noastra si tot la fel sunt si pentru atotputinta lui Dumnezeu.
N-avem decat sa ne lasam cu credinta increzatoare in mainile Celui ce ,isi pleaca privirile sa vada ce se face in ceruri si pe pamant” (Ps.
113.6). Cate odata ne gasim purtati pe aripi de vultur peste cele mai mari incercari, iar alteori ne pierdem cumpatul, tremuram, cadem
zdrobiti sub Tmprejurarile cele mai obisnuite. De ce? Pentru ca in marile incercari suntem nevoiti sa aruncam asupra Domnului sarcina
noastra, pe cand in greutatile mai mici, incercam nebuneste sa le purtam noi insine.

»,Domnul se va lupta pentru voi, dar voi stati linistiti” (verset 14). Ce siguranta de pret! Cum poate linisti ea sufletul in fata greutatilor celor
mai de nesuferit si a celor mai mari primejdii. Domnul se aseaza nu numai intre noi si pacatele noastre, dar si intre noi si imprejurarile in care
ne gasim. In cazul intai, ne da pacea cugetului, in al doilea pacea inimii. Acestea sunt doua lucruri cu totul deosebite, cum stie orice crestin
incercat. Multi crestini au pacea cugetului fara sa mai aiba si pacea inimii. Ei au vazut, prin har si prin credinta, pe Hristos in dumnezeiasca
putere a sangelui Sau, intre ei si toate pacatele lor; totusi nu stiu sa vada pe Hristos cu intelepciunea, dragostea si puterea Lui dumnezeiasca,
intre ei si imprejurarile in mijlocul carora sunt asezati. De aici urmeaza o mare deosebire in mersul vietii lor, ca si in felul marturiei lor. Nimic
nu e mai mult spre slava Numelui lui Isus decat aceasta liniste a sufletului care vine din faptul ca avem pe Isus intre noi si intre tot ce ar
putea fi un prilej de neliniste pentru inimile noastre ,,Pe cel cu mintea atintita Tnspre tine il vei tinea intr-o pace desavarsita; da, pacea, caci se
increde in Tine” (Isa. 26. 3).

,Dar”, va intreba cineva, ,,nu trebuie sa mai facem nimic?” S-ar putea raspunde cu o alta intrebare. ,Dar ce putem face?” Toti care se cunosc
intr-adevar vor raspunde: ,Nimic.” Si daca nu putem face nimic, n-am face mai bine sa ,stam linistiti?” Daca Domnul lucreaza in locul nostru,
n-am face mai bine sa stam deoparte? Ori vrem s-o luam inaintea Lui? Sa intram in ,,campul Lui de lucru” (2 Cor. 10. 16)? Este de prisos ca
doi insi sa lucreze cata vreme Unul singur este in stare sa faca totul. Cine s-ar gandi sa puna afara o candeluta cu gand sa ajute soarele in
stralucirea lui din ziua in amiaza mare? Cu toate acestea, un astfel de om ar putea trece drept intelept fata de cel care ar pretinde sa ajute pe
Dumnezeu prin lucrarea lui rau inteleasa.

Totusi, cand Dumnezeu, in marea Lui indurare, deschide o cale, credinta poate sa mearga pe ea; paraseste calea omului ca sa urmeze pe a
lui Dumnezeu. ,Domnul a zis lui Moise: ,Ce rost au strigatele acestea? Spune copiilor lui Israel sa porneasca inainte” (verset 15). Dar, numai
cand am inteles sa, stam linistiti”, putem sa tnaintam intr-adevar; altminteri, toate silintele noastre n-ar avea alt sfarsit decat sa ne descopere
nebunia si slabiciunea. Adevarata intelepciune sta deci in ,,a ramanea linistiti”, oricare ar fi greutatea sau incurcatura in care ne-am gasi; sa
asteptam totul numai de la Dumnezeu, care ne va deschide negresit o cale, si atunci vom putea ,,merge” linistiti si fericiti. Nu e nici o
neliniste cand Dumnezeu este Cel care ne-a deschis calea, insa orice cale dintre ,multele cai care i se par bune omului” este o cale de
indoiala si de sovaiala. Omul nendscut din nou poate sa hainteze, pe calea aleasa de el, intr-o paruta statornicie si hotarare; dar in noua
zidire regula este tocmai neincrederea in sine si increderea in Dumnezeu, care merg mana-n mana. Doar cand am vazut ,,cu ochii nostri”
izbavirea lui Dumnezeu, putem sa mergem pe aceasta cele; dar nicicand n-am putea s-o vedem lamurit mai inainte de a fi incredintati de
zadarnicia saracacioaselor noastre silinte. O putere si o frumusete deosebita gasim in cuvintele acestea: ,Veti vedea izbavirea Domnului!”

Numai faptul ca suntem chemati sa ,vedem” izbavirea Domnului e o dovada ca este o izbavire savarsita. Ne arata ca mantuirea este o
lucrare a lui Dumnezeu, savarsita pentru noi si descoperita noua ca s-o vedem si sa ne bucuram de ea. Mantuirea nu este in parte lucrarea lui
Dumnezeu si in parte lucrarea omului; caci atunci n-ar mai putea fi numita mantuirea ,lui Dumnezeu” (vezi si Luca 3. 6 si Fapte. 28. 28). Ca
mantuirea sa fie a lui Dumnezeu, trebuie sa fie sloboda de tot ce tine de om; caci singura urmare cu putinta a silintelor omenesti este ca
ridica un praf care intuneca vederea mantuirii savarsite numai de Dumnezeu.

»Spune copiilor lui Israel sa porneasca nainte.” Chiar Moise pare ca era in aceeasi stare, ca poporul care nu stia ce sa faca; caci Domnul il
intreaba: ,Ce strigi la Mine?” Moise putea spune poporului: ,Stati linistiti si veti vedea izbavirea Domnului,” iar el infatisa lui Dumnezeu
cererile sufletului sdu stramtorat, strigand catre El. Degeaba strigi, cand trebuie sa lucrezi, si tot asa de zadarnic este sa lucrezi cand trebuie
sa astepti, si sa privesti lucrarea Domnului. Zadarnice sunt rugaciunile cand vrei sa capeti prin ele mantuirea, cand Dumnezeu fti spune sa
primesti mantuirea pe care ti-o intinde El, cu care El te roaga. Cu toate acestea, firea pamanteasca face intotdeauna deandoaselea: incearca
sa mearga atunci cand trebuie sa se opreasca, si se opreste cand trebuie sa mearga. Israelitii puteau prea bine sa se intrebe: ,Dar unde
trebuie sa mergem? Orice pasire inainte parea cu neputinta. Cum sa treci marea? Aici era greutatea. Niciodata firea pamanteasca n-ar fi
dezlegat o astfel de intrebare; dar putem fi incredintati ca Dumnezeu nu da o porunca fara sa dea in acelasi timp si puterea de a o indeplini.
Starea adevarata a inimii poate fi pusa la incercare printr-o astfel de porunca, dar sufletul, care a Tnvatat prin har sa fie ascultator, ia de sus
puterea de infaptuire. Omul, caruia i-a poruncit Isus sa-si intinda mana uscata, ar fi putut fireste sa intrebe: ,,Dar bine, Doamne, cum as putea
s-o0 intind daca e uscat&?” ins& el n-a pus nici o intrebare, céci, odatd cu porunca, din Acelasi Izvor vine si puterea de a o infaptui (Vezi Luca 5.
23-24 si loan 5. 8-9; etc).

La fel si cu israelitii. Odata cu porunca sa porneasca inainte, a venit si deschiderea caii. , Tu, ridica-ti toiagul, intinde-ti mana spre mare si
despica-o; si copiii lui Israel vor trece prin mijlocul marii ca pe uscat” (verset 16). Aceasta era calea credintei. Mana lui Dumnezeu deschide
calea ca noi sa putem face cel dintai pas, credinta nu mai cere altceva. Niciodatd Dumnezeu nu da indrumare pentru doi pasi deodata.
Trebuie sa facem un pas, ca, astfel, inima sa ne fie tinuta intr-o necurmata atarnare de Dumnezeu. ,Prin credintd, au trecut Marea Rosie ca
pe uscat” (Evrei 11. 29). Fara indoiald ca marea n-a fost despartita in toata intinderea ei, intr-o clipitda: Dumnezeu a vrut sa cdlauzeasca pe
poporul Sau ,prin credinta”, nu ,,prin vedere” (2 Cor. 5. 7). Nici n-ar fi nevoie de credinta ca sa incepi o calatorie al carei drum il vezi de la un
cap la altul, ci trebuie credinta numai cand pornesti la un drum din care vezi doar cel dintai pas. Marea se despartea pe masura ce Israel



fnainta, asa ca, pentru fiecare pas, ei atarnau de Dumnezeu. Asa era drumul pe care Tnaintau rascumparatii lui Dumnezeu sub povatuirea Lui.
Ei treceau prin apele intunecate ale mortii ,si iata ca apele stateau, ca un zid la dreapta si la stanga lor”, iar ei au trecut , pe uscat” (verset
22).

Egiptenii nu puteau merge pe drumul acesta. Ei au intrat in mare, pentru ca au vazut calea deschisa tnaintea lor; pentru ei toata era vazuta:
vedere, nu credinta. ,Pe cand Egiptenii, care au incercat s-o treaca, au fost inghititi” (Evrei 11. 29). Cand incearca cineva sa faca ce numai
credinta poate face, nu intélneste decat neizbénda si incurcatura. Calea pe care a chemat Dumnezeu pe poporul Sau sa mearga este un
pamant pe care firea pamanteasca nu-l poate calca. ,Carnea si sangele nu pot sa mosteneasca imparatia lui Dumnezeu” (I Cor. 15. 50) si tot
asa nu pot nici sa mearga pe caile lui Dumnezeu. Credinta este marea temelie a imparatiei lui Dumnezeu si numai ea ne face in stare sa
mergem pe cdile lui Dumnezeu. ,Fara credinta este cu neputinta sa placem lui Dumnezeu” (Evrei 11. 6). Dumnezeu este preaslavit cand
mergem cu El orbeste, ca sa zic asa, caci aceasta este dovada ca avem mai multa incredere in vederea Lui decat in a noastra. Daca stiu ca
Dumnezeu priveste calea in locul meu, eu pot prea bine sa inchid ochii si sa merg linistit intr-o liniste deplina a vietii. Cand un paznic este la
locul sau, ceilalti pot sa doarma in pace. Cu cat mai mult putem noi sa ne odihnim fara grija, caci stim ca Cel ce nu doarme niciodata are
ochiul atintit asupra noastra si ne tine in bratele Sale (Ps. 121. 4).

Jingerul lui Dumnezeu care mergea inaintea taberei lui Israel, Si-a schimbat locul si a mers inapoia lor si stalpul de nor care mergea inaintea
lor si-a schimbat locul si a stat inapoia lor. El s-a asezat intre tabara Egiptenilor si tabara Iui Israel. Norul acesta pe o parte era intunecos iar
pe cealalta lumina noaptea. Si toata noaptea cele doua tabere nu s-au apropiat una de alta” (vers. 19 si 20). Domnul s-a asezat tocmai intre
Israel si vrajmas. El le era toata apararea. Pentru ca Faraon sa fi putut atinge un fir de par din Israel, ar fi trebuit sa treaca peste Cel
Atotputernic insusi, Dumnezeu se aseaza totdeauna intre poporul Sau si intre orice vrajmas asa ca: ,orice arma faurita impotriva Lui nu va
izbuti” (Isa. 54. 17). El s-a asezat intre noi si pacatele noastre si este un mare har sa-L vedem intre noi si oricine sau orice ar putea fi
impotriva noastra; caci numai asa putem avea pacea inimii si a cugetului. Credinciosul poate sa-si caute pacatele, oricat de mult si oricat de
nelinistit ca tot nu le-ar mai gasi. De ce? Pentru ca Dumnezeu este intre el si ele. , Tu ai aruncat toate pacatele mele ihapoia Ta” (Isa. 38. 17)
si in acelasi timp face sa luceasca asupra noastra, a celor impacati cu El, lumina Fetei Sale.

Tot asa credinciosul poate sa-si caute greutatile si sa nu le gaseasca deloc, pentru ca tot Dumnezeu este intre el si ele. Asa dar, daca ochiul
nostru, in loc sa se opreasca asupra pacatelor si ingrijorarilor noastre, s-ar atinti asupra lui Hristos, orice pahar amar ar fi indulcit, orice ceas
intunecat ar fi luminat. Dar noi ne incredintam neincetat ca numarul cel mai mare al incercarilor si durerilor noastre este alcatuit din rele de
care ne Tnspaimantam fnainte de a da ochi cu ele si de amaraciuni inchipuite, care nu se afla decat in mintea noastra bolnava, caci e
necredincioasa. Doresc cititorului meu sa cunoasca pacea temeinica a cugetului si a inimii, care vine din faptul ca are pe Hristos in toata
plinatatea Lui intre el si toate pacatele si suferindele lui.

Vrednica de luat in seama este indoita infatisarea ,stalpului” din acest capitol. ,,El era un nor si intuneric” pentru Egipteni, iar pentru Israel
Llumina noaptea”. Cata asemanare cu crucea Domnului nostru Isus! Si crucea are tot o indoita infatisare. Ea este temelia pacii credinciosului
si totodata ea osandeste o lume vinovata. Acelasi sange care curata cugetul credinciosului si-i da o pace desavarsita, invinovateste pamantul
manijit si pacatul ajuns la culme. Aceeasi lucrare a Fiului lui Dumnezeu, care dezbraca lumea de haina ei si o lasa fara nici o dezvinovatire,
fmbraca Biserica intr-o haina slavita de neprihanire si-i umple gura de laude vesnice. Acelasi Miel, care prin marimea maniei Sale va umplea
de groaza toate semintiile si toate popoarele pamantului, va duce cu blandete la pasuni verzi si dea lungul apelor linistite pentru totdeauna
turma pe care a rascumparat-o prin sangele Sau (Apoc. 6 15-17 si 7. 13-17).

Sfarsitul acestui capitol ne arata pe Israel biruitor pe tarmul marii rosii, iar ostile lui Faraon inecate sub Valurile ei. Faptul acesta a dovedit ca
temerile israelitilor si vorbaria ingamfatilor Egipteni erau deopotriva de neintemeiate. Lucrarea slavitéd a Domnului le-a spulberat pe
amandoua. Aceleasi ape, care slujeau de ziduri celor rascumparati ai Domnului, au slujit si de morminte pentru Faraon si ai sai. Cei ce umbla
prin credinta gasesc o cale sa mearga chiar prin mare, pe cata vreme ceilalti nu gasesc decat un mormant. Faraon lucra intr-o impotrivire
fatisa fata de voia lui Dumnezeu, cand a ,incercat” sa treaca Marea Rosie; totdeauna va fi adevarat ca cei ce voiesc sa imite faptele credintei
vor fi rusinati. Ferice de cei ce pot sa umble prin credinta! Ei urmeaza calea unor binecuvantari nespuse, o cale care, desi presarata cu greseli
si neputinte, totusi, isi are inceputul, urmarea si sfarsitul in Dumnezeu. Sa intram deci intr-o mai larga masura in cele cu adevarat
dumnezeiesti.

Apostolul Pavel ne vorbeste odata cu privire la nor si mare. ,Caci, nu vreau sa nu stiti, fratilor, ca parintii nostri au fost toti sub nor si toti au
trecut prin mare si ca toti au fost botezati pentru Moise in nor si in mare” (1 Cor. 10. 1,2). Acest loc da o invatatura adanca pentru crestin,
caci apostolul zice dupa acestea: ,Si acestea s-au intamplat ca sa ne slujeasca noua drept pilde, pentru ca sa nu poftim dupa lucruri rele,
cum au poftit ei” (verset 6), aratandu-ne astfel ca este voia lui Dumnezeu sa intelegem botezul lui Israel ,,in nor si Tn mare” ca ceva care are o
insemnare pentru altceva ce avea sa vina mai tarziu. Ca popor botezat, astfel israelitii si-au inceput calatoria prin pustie, pentru care Cel ce
este Dragoste le-a pregati merinde ,,duhovniceasca:” ,hrana duhovniceasca si bautura duhovniceasca”! Cu alte cuvinte, ei erau, intr-un
inteles duhovnicesc, un popor mort fata de Egipt si de tot ce tinea de el. Norul si marea erau pentru ei ce e pentru noi crucea si mormantul lui
Hristos. Norul ii punea la adapost de vrajmasii lor; marea 1i despartea de Egipt; la fel si crucea Domnului Isus ne pune la le adapost de orice ar
putea fi impotriva noastra, iar noi suntem asezati de cealalta parte a mormantului lui Isus: de aici incepem calatoria noastra prin pustie, si
incepem sa gustam din Mana cereasca (loan 6. 31-32) si sa bem din apa vietii care curge din ,,stanca duhovniceasca”, in timp ce, ca popor
pribeag, ne indrumam catre acel pamant de odihna de care ne-a vorbit Dumnezeu. Este de mare insemnatate sa intelegem deosebirea dintre
Marea Rosie si lordan. Si unul si altul isi au implinirea lor duhovniceasca in moartea lui Hristos. Dar, pe cand in Marea Rosie vedem
despartirea de Egipt, in trecerea lordanului vedem intrarea in pamantul Canaanului. Credinciosii, prin crucea Domnului si nu numai ca sunt
despartiti de lume de acest veac rau.

Dumnezeu i-a scos si din mormantul lui Hristos, ducéndu-i la o viata noua: ,inviati impreuna cu El si i-a facut sa sada impreuna in locurile
ceresti, in Isus Hristos” (Efes. 2. 6, 7). Asa ca, desi inconjurati de lucrurile Egiptului, ei sunt, in ce priveste viata lor de acum, in pustie si in
acelasi timp sunt manati, prin puterea credintei lor, spre locul unde Isus sade la dreapta lui Dumnezeu. Credinciosul nu numai ca a primit
iertarea tuturor pacatelor sale, dar este unit cu Hristos Cel Tnviat in ceruri, este nu numai mantuit de Hristos, ci este si unit cu El pentru
totdeauna. Nimic altceva n-ar fi putut multumi inima lui Dumnezeu sau implinii planurile Sale fata de Biserica.



Cititorilor, intelegeti voi toate acestea? Le credeti? Le infaptuiti? Le traiti puterea? Binecuvantat sa fie harul care le-a facut neschimbate in
adevarul lor pentru oricare din madularele trupului lui Hristos, fie acesta ochi sau ureche, mana ori picior. Adevarul lor nu atarna deci de
aratarea lor prin noi, de implinirea lor in noi, sau de intelegerea lor, ci atarna de: ,scumpul sange al lui Hristos, care ne-a spalat toate
pacatele, si a pus temelia implinirii tuturor planurilor lui Dumnezeu cu privire la noi. Numai in acest sange este adevarata odihna pentru orice
inima zdrobita si pentru orice cuget impovarat.

Acest capitol incepe cu maretul cantec de biruinta al lui Israel, pe malul Marii Rosii, cand au vazut ,marea putere pe care a desfasurat-o
Domnul impotriva Egiptenilor” (Cap. 14. 31). Israelitii vazusera izbavirea Domnului. De aceea ii vedem cantand lauda si istorisind faptele Lui
puternice. ,, Atunci Moise si copiii lui Israel au cantat aceasta cantare Domnului” (verset 1). Pana aici n-am auzit nici un cantec de lauda, nici
macar un verset. Dimpotriva, am auzit strigatul de adanca durere al poporului, doborat de grozava lucrare de la cuptoarele de caramizi ele
Egiptului, i-am auzit strigatul necredintei cand era imprejmuit de greutati pe care le credea de nebiruit, dar cantare de lauda inca nu auzisem
de la el. Numai ca popor mantuit, cand toata adunarea rascumparata s-a vazut inconjurata de dovezi de mantuirea lui Dumnezeu, au putut sa
izbucneasca in cantari de biruinta. Cand au iesit israelitii din botezul lor facut ,,in nor si in mare” si cand au putut privi pe Egiptenii morti pe
tarmul marii (Cap. 14. 30), atunci auzim cantecul de izbanda rasunand din cele sase sute de mii de glasuri. Apele Marii Rosii se rostogoleau
ntre ei si Egipt, si ei erau pe tarmul celdlalt ca popor izbavit, De aceea puteau sa sirbatoreascd pe Domnul. In aceasta, ca de altfel in toate,
ei erau pilde pentru noi. Trebuie ca si noi sa ne stim mantuiti prin puterea mortii si invierii Domnului, Tnainte de a aduce lui Dumnezeu o
inchinare placuta Lui si bine inteleasa de noi. Altfel, in sufletul nostru, va fi intotdeauna o sfiald si o sovaire, venita fara indoiala din neputinta
de a lua pentru sine pretul rascumparari savarsite de Isus Hristos. Se poate sa recunosti ca mantuirea este numai in Isus si in nimeni altul,
dar asta este cu totul altceva decat sa prinzi prin credinta adevarata fiinta si temelie a acestei mantuiri si s-o iei a ta fnsuti, sa stii ca esti
mantuit. Duhul lui Dumnezeu descopere in Scriptura foarte lamurit ca Biserica este unita cu Hristos in moartea si in invierea Lui, ba mai mult
ca Hristos Cel inviat, de la dreapta lui Dumnezeu, este masura si arvuna primirii ce o are la Tatal Biserica. Cand crede cineva lucrul acesta, a
trecut hotarul indoielii si al necredintei. Cum s-ar putea indoi un crestin cand stie ca un Avocat, adica ,Isus Hristos Cel drept {i tine necurmat
locul in fata scaunului de domnie al lui Dumnezeu (1 loan 2. 1)? Cel mai slab dintre madularele Bisericii lui Dumnezeu are dreptul sa stie ca
Isus i-a tinut locul pe cruce si ca toate pacatele i-au fost marturisite, purtate, judecate si ispasite pe crucea Lui. Aceasta siguranta
dumnezeiasca, luata prin credinta, da pacea, si n-ai altceva de facut decat s-o iei si sa ai pacea. Poti sa implinesti cu ravna toate formele unor
religii sau chiar toate datoriile crestinesti, totusi n-au nici o putere ca sa-ti despovareze cugetul de simtamantul pacatului. Singura cale pentru
aceasta este sa vezi pacatul judecat in Hristos, inaltat ca jertfa pentru pacat pe lemnul blestemat (vezi si Evr. 9. 26; 10.1-18). Daca pacatul a
fost judecat acolo ,,0 datd pentru totdeauna”, credinciosul n-are de ce sa se mai teama. Dovada ca pacatul a fost judecat, este invierea
Chezasului nostru Isus. ,Am ajuns la cunostinta ca tot ce face Dumnezeu dainuieste in veci si la ceea ce face El nu mai este nimic de adaogat
si nimic de scazut si ca Dumnezeu face asa, pentru ca lumea sa se teama de EI” (Ecl. 3. 14)

Multi insi trec prin mari greutati pana sa ia aceste adevaruri pentru ei insisi. Ei sunt gata sa zica cu psalmistul: ,,Da, bun este Dumnezeu cu
Israel, cu cei cu inima curata. Totusi,.. eu,..” (Ps. 73. 12). Ei privesc la ei insisi in loc sa-si ridice privirile spre Hristos in moartea Lui, in loc sa-si
fnalte inima spre Hristos in invierea Lui. Ei se gandesc mai mult la primirea lui Hristos decat la Hristos insusi. Se uita mai mult la putintele lor
decat la ce li s-a dat in afara de ei si asa sunt inlantuiti intr-o stare de nesiguranta de plans si de aceea nu-si pot lua locul de inchinatori
fericiti. Ei se roaga si cer mantuirea, in loc sa se bucure ca o au. Privesc la faptele lor ne-desavarsite in loc sa priveasca la ispasirea deplina
savarsita de Isus.

in cap. 15, greutatea este inlaturata, iar inima poporului se deschide slobod&, intr-un dulce cantec de lauda. Eul este uitat, imprejurarile au
trecut. Nu vede decat o singura tintd, pe Unul Singur, pe Domnul insusi in Fiinta si caile Sale. Israel putea zice: ,0, Doamne, Tu m-ai bucurat
prin faptele Tale, voi canta de bucurie din pricina lucrarilor mainilor Tale” (Ps. 92.4). Aceasta este adevarata inchinare. Cand ne pierdem din
vedere sdracaciosul nostru eu, cu tot ce tine de el si cand numai Hristos ne umple inimile, atunci putem sa aducem lui Dumnezeu o inchinare
placuta Lui, Nu e nevoie de silintele unei evlavii pamantesti ca sa destepte in suflet simtiri de inchinare si lauda duhovniceasca; tot asa nu e
nevoie de pretinsele ajutoare ale unei asa zise religii ca sa aprinda in suflet flacara unui cult pe care-l cere Dumnezeu. Numai inima sa fie
plina de fiinta lui Isus si cantarile de lauda se vor varsa Tn afara din ea in chip foarte firesc. Este cu neputinta ca duhul sa nu se verse intr-o
sfanta inchinare, cand privirile sunt atintite asupra Lui. Daca privim inchinarea si lauda ostilor din jurul scaunului de domnie al lui Dumnezeu
si al Mielului, vom vedea ca este prilejuita de descoperirea in Dumnezeu a vreunei insusiri noi sau a vreunei cai desavarsite a Lui. Tot asa
trebuie sa fie si cu Biserica pe pamant; altfel inseamna ca ne-am lasat napaditi de lucruri care nu se gasesc in locurile luminii curate si ale
fericirii desavarsite. In orice inchinare adevérat4, sau cult, Dumnezeu insusi este tinta, infaptuitorul si puterea lui. Capitolul de fat este o
frumoasa pilda de cantare de lauda. Este vorbirea unui popor rascumparat, sarbatorind prin lauda pe Cel ce i-a rascumparat. ,Domnul este
taria si cantarea mea, El m-a scapat. El este Dumnezeul meu, pe El il voi lauda. El este Dumnezeul tatalui meu, pe El il voi preamari. Domnul
este un razboinic viteaz. Domnul este numele Lui. Dreapta Ta, Doamne, si-a facut vestita taria! Mana Ta cea dreapta, Doamne, a zdrobit pe
vrajmasi — Cine este ca Tine intre dumnezei, Doamne? Cine este ca Tine minunat in sfintenie, bogat in fapte de lauda si facator de minuni?
Prin indurarea Ta, Tu ai calauzit si ai izbavit pe poporul acesta. lar prin puterea Ta il indrepti spre locasul sfinteniei Tale. Domnul va imparati
n veac si in veci de veci.” Ce cAmp intins imbratiseaza aceastd cantare! incepe cu mantuirea si sfarseste cu slava. incepe cu crucea si
sfarseste cu imparatia. Seamana cu un frumos curcubeu, cu un capat afundat in ,suferinte, iar celalalt in ,slava de care aveau sa fie urmate”
(1 Petru 1. 11). Totul este numai cu privire la Domnul. Este o revarsare a sufletului, in fata privelistii minunate a Dumnezeului indurarii si
slavei si in fata faptelor Sale minunate. Mai mult, pomeneste de implinirea in vremea de fata a planului lui Dumnezeu: ,,Prin puterea Ta, fl
indrepti spre locasul sfinteniei Tale” (verset 13). Copiii lui Israel puteau vorbi astfel, desi abia pusesera piciorul pe hotarul pustiei. Cantarea
lor nu era aratarea unei nadejdi nelamurite. Da, cand sufletul este plin numai de Dumnezeu, poate sa se afunde in plinatatea harului Sau, sa
se Tncalzeasca la stralucirea fetei Sale si sa se bucure de marile bogatii ale milei si bunatatii Sale. Zarea care i se deschide in fata este lipsita
de orice nori; stand pe Stanca vesnica pe care l-a inaltat dragostea unui Dumnezeu Mantuitor, unit cu un Hristos inviat, el cutreiera nesfarsita
intindere a planurilor lui Dumnezeu si isi opreste privirea pe stralucirea mareata a slavei pe care a pregatit-o Dumnezeu pentru toti care si-au
spalat si albit hainele in séngele Mielului.

latd cum sunt cantarile de lauda pe care le intalnim Tn toata Scriptura. Faptura este pusa deoparte; Dumnezeu este singura tinta si El singur
umple toata zarea vederii sufletului. Nu gasesti Tn ele nimic omenesc, si de aceea lauda poate sa rasune fara incetare. Cat de deosebite sunt
aceste cantari de lauda de acele cantari sau rugaciuni milogitoare, pline de aratarea caderilor, slabiciunilor si saraciei noastre, cari se aud de
obicei in adunarile crestinesti! Hotarat ca niciodata nu vom putea sa cantam cu putere si intelepciune duhovniceasca daca privim la noi

insine. Am descoperi oricand cate ceva care ar impiedeca inchinarea si lauda noastra. De fapt, atatia crestini par a crede ca, daca sunt intr-o



necurmata stare de indoiala si de vaicareala, este un mare har crestinesc. De aceea cantarile lor si tot ce fac ei nu sunt decat roadele starii
lor firesti. Acestia, oricat de evlaviosi ar fi, n-au calcat inca pe pamantul acelei inchinari si laude, care este ,in duh”, nu in firea veche. Ei n-au
sfarsit-o cu ei insisi, inca n-au trecut Marea Rosie a mantuirii depline, si n-au luat loc pe tarmul statorniciei ca popor botezat cu un botez
duhovnicesc si inviat, din mort cum era. De aceea se uita mereu la ei insisi, pentru ca nu privesc eul lor ca rastignit, cu care Dumnezeu a
sfarsit-o o data pentru totdeauna.

Duhul sfant sa dea tuturor copiilor lui Dumnezeu o intelegere mai deplina si mai vrednica de starea lor, facandu-i sa priceapa ca, odata ce
suntem spalati de pacate prin sangele lui Isus, avem inaintea lui Dumnezeu aceeasi trecere fara margini si desavarsita pe care o are Hristos
fnsusi, drept Cap inviat si slavit al bisericii Sale. indoielile si temerile n-au ce ciuta la un copil al lui Dumnezeu, cici dumnezeiescul lor chezas
Isus n-a lasat nici urma de indoiald sau teama pentru credincios: Hristos e singura temelie, de aceea nu se poate zidi pe El decat bucurie si iar
bucurie. Locul copilului lui Dumnezeu este dincolo de perdeaua locului prea sfant din Templu. El are o deplina slobozenie sa intre in locul prea
sfant prin séangele lui Isus” (Evr. 10. 19). Oare pot avea loc indoieli si temeri in locul prea sfant? Nu este lamurit ca cine se indoieste de acesta
pune la indoiald desavarsirea lucrarii lui Hristos, aceasta lucrare despre care Dumnezeu a marturisit in fata oricarei fapturi, prin invierea lui
Isus dintre cei morti? Hristos nici n-a parasit mormantul mai fnainte de a fi inlaturat pe deplin, pentru poporul Sau, orice prilej de indoiala sau
de teama. Crestinul deci nu poate decat sa se bucure pe veci de o mantuire deplind. Dumnezeu insusi este ,mantuirea” lui, iar el n-are
altceva de facut decat sa se bucure de roadele lucrarii pe care a savarsit o Dumnezeu in el, sa traiasca pentru slava Lui, asteptand timpul
cand: ,Domnul va imparati in veac si in veci de veci” (verset 18).

in cantarea lui Moise si a copiilor lui Israel, e un loc asupra caruia voiesc s& indrept luarea aminte a cititorului. ,El este Dumnezeul meu, pe El
il voi preamari” (verset 2). Acest verset se mai poate traduce si: ,,ii voi pregati o locuinta”. Cand inima se revarsa de bucuria mantuirii,
vorbeste despre fagaduinta de a ridica Domnului o ,,casa”. Cititorule crestin, gandeste-te adanc la aceasta. Pretutindeni in Scriptura, de la
capitolul 15 din Exod si pana la Apocalipsa, intalnim gandul lui Dumnezeu de a locui cu omul. Ascultati vorbirea unei inimi care bate
necontenit pentru Domnul: ,Nu voi intra Tn cortul in care locuiesc, nu ma voi sui in patul in care ma odihnesc, nu voi da somn ochilor mei, nici
atipire pleoapelor mele, pana nu voi gasi un loc pentru Domnul, o locuinta pentru Puternicul lui lacov” (Ps. 132. 3-5). ,,Caci ravna casei Tale
m-a mancat pe Mine” (Ps. 69. 9; loan 2. 17). Nu ma gandesc sa mergem mai departe in lamurirea acestui loc; dar as vrea sa pot face ca
inima cititorului sa gaseasca placere in acest gand si, adancind el insusi Cuvantul cu rugaciune, sa descopere maretia locasului lui Dumnezeu
de la cea dintai pomenire ce se face despre el si pana la fericita si mangaietoarea fagaduinta: ,lata cortul lui Dumnezeu cu oamenii! El va
locui cu ei si ei vor fi poporul Lui si Dumnezeu insusi va fi cu ei. El va fi Dumnezeul lor. El va sterge orice lacrima din ochii lor” (Apoc. 21. 3-4).

.Moise a pornit pe Israel de la Marea Rosie. Au apucat in spre pustia Sur; si, dupa trei zile de mers in pustie, n-au gasit apa” (verset 22). Cand
intrdm Tn viata din pustie, suntem pusi la incercare, ca s& se vada inh ce masurd cunoastem pe Dumnezeu si inima noastra. inceputul vietii
noastre crestine este insotit de o frdgezime si de o bucurie pe care numaidecat o potoleste vantul uscat al pustiului; atunci, daca nu stim ce
este Dumnezeu pentru noi, suntem gata sa ne lasam abatuti din cale si ,sa ne intoarcem cu inima in Egipt” (Fapte. 7.39). Scoala pustiei este
de mare trebuinta, nu ca sa ne dea un drept la Canaan, ci ca sa invatam sa cunoastem pe Dumnezeu si prin aceasta si inima noastra, ca sa
putem sa intelegem puterea legaturii noastre cu Dumnezeu si sa putem sa ne bucuram de Canaanul nostru ceresc, cand vom intra in el si
trupeste (Deut. 8. 2-5).

Putem privi pe israeliti in trei stéri bine deosebite: in Egipt, in pustie si in tara Canaanului. in fiecare din aceste stari, ei sunt ,pilde pentru
noi”, numai, ca noi infatisam pe toate trei in acelasi timp. Crestinii adevarati sunt in Egipt (in lume), inconjurati de lucrurile firesti, care se
potrivesc de minune cu inima fireasca. Dar, ca unii care prin harul lui Dumnezeu suntem chemati la legatura cu Fiul Sau Isus Hristos, si dupa
pornirile si dorintele noii noastre firi primite de la El, locul nostru nu este in lumea aceasta, in tot ce tine de Egipt. impotrivirea noastra fata de
lume, dezlipirea de ea, lipsirea noastra de tot ce este in lume, golul pe care-l pricinuieste lipsa ei, nu este altceva decat pustia prin care
calatoreste crestinul. Firea dumnezeiasca a celui ndscut din Dumnezeu suspina cu infocare dupa o alta stare de lucruri, dupa un aer
duhovnicesc mai curat decat acela de care suntem inconjurati, si aceasta ne face sa lepadam Egiptul, pustiul lumii acesteia.

Cu toate acestea, ca unii care stim ca acum suntem fnaintea lui Dumnezeu legati pe vecie cu Cel care a intrat biruitor in locurile ceresti si ne
tine locul nostru la dreapta slavita a Tatalui, avem fericirea sa ne bucuram prin credinta de faptul ca suntem in cer de cand am inviat la o
viata noua impreuna cu El si de aceea suntem si ,,asezati impreuna cu El in locurile ceresti” (Efes. 2. 6). De aceea, desi cu privire la trupurile
noastre, suntem si in Egipt, si in pustie fata de calatoria noastra in trup, totusi, credinta ne face sa intram cu duhul in Canaanul de sus si ne
pune in stare sa ne hranim din vechiul ,grau al tarii”, adica din Hristos; nu numai din Hristosul coborat pe pamant, ci si cu Hristosul inaltat la
cer si asezat acolo in slava. (1 Tim. 3. 16).

Cele din urma versete din cap. 15 ne arata pe Israel in pustie. Pana aici totul parea usor. Judecati inspaimantatoare cazusera, asupra
Egiptului, pe cand Israelul ramadsese neatins de ele; oastea egipteana era moarta pe tarmul marii, iar Israelul ramasese biruitor. Totul mergea
bine, dar, vai! pe data lucrurile si-au schimbat infatisarea; cantecele de lauda au facut loc cuvintelor de cartire: ,Au ajuns la Mara; dar n-au
putut sa bea apa din Mara, pentru ca era amara. De aceea locul acela a fost numit Mara (Amardciune). Poporul a cartit impotriva lui Moise,
zicand: ,,Ce vom bea?” Toata adunarea copiilor lui Israel a cartit in pustie impotriva lui Moise si Aaron. Copiii lui Israel le-au zis: ,Cum de n-am
murit loviti de méana Domnului in tara Egiptului, cand sedeam la oalele cu carne, cand mancam paine de ne saturam? Caci ne-ati adus in
pustia aceasta ca sa faceti sa moara de foame toata multimea aceasta” (cap. 16. 2-3).

Astfel au dat ochii cu incercarile din pustie: ,,Ce vom manca” si ,ce vom bea”? Apele de la Mara au pus la incercare inima poporului lui Israel
si i-au dat la iveala duhul de cartire; dar Domnul I-a facut sa vada ca in acele ape nu era nici o amaraciune, ci, prin harul Sau, le-a putut
indulci, ,Domnul a aratat lui Moise un lemn, pe care |-a aruncat in apa si apa s-a facut dulce Acolo a dat Domnul poporului legi si porunci si
acolo |-a pus la incercare”. Ce frumoasa Icoana este acest ,lemn”! El este icoana Aceluia care, dintr-o indurare fara margini, a fost aruncat in
apele amare ale mortii, ca acestea sa fie facute dulci pentru noi pentru totdeauna. Cu adevarat, ,amaraciunea mortii a trecut”, iar pentru noi
nu mai ramane decat dulceata vesnica a invierii.

Versetul 26 ne arata primejdia celor dintai pasi ai celor rdscumparati de Domnul. La inceput, ei sunt in primejdie sa se lase ,purtati incoace si
incolo de orice vant de invatatura” de nerabdare si de cartiri. Singurul mijloc ca sa ne pazim de acest duh este sa avem ,ochii atintiti cu tarie
asupra lui Isus” (Evr. 12. 2). El se descopere totdeauna potrivit cu nevoile poporului Sau; iar ai Sai, in loc sa se planga de imprejurarile in care



se gasesc, iau doar prilej din ele ca sa ceara si mai mult har de la El. Pustia este un prilej rar care ne face sa cunoastem, in chip deosebit, pe
Dumnezeu. Este o scoala, in care invatam sa cunoastem harul Sau indelung rabdator si bogatele Lui izvoare de indurare. ,El a purtat grija de
ei in pustie, ca 0 mama, timp de aproape patruzeci de ani” (Fapte. 13. 18). Omul duhovnicesc va recunoaste intotdeauna ca face sa te
obosesti pana dai de ape amare, pe care stii cd Dumnezeu le va indulci. ,,Ba mai mult, ne bucuram chiar si in necazurile noastre; caci stim ca
necazul aduce rabdare, rabdarea aduce biruinta in incercare, iar biruinta aceasta aduce n&dejdea. ins& nadejdea aceasta nu inseald, pentru
ca dragostea lui Dumnezeu a fost turnata in inimile noastre prin Duhul Sfant, care ne-a fost dat” (Rom. 5. 3-5).

Pustia isi are insa si ,,Elimii” ei ca si ,Marele” ei cu fantanile si finicii ei precum si apele ei amare. ,Au ajuns la Elim, unde erau douasprezece
izvoare de apa si saptezeci de finici. Si au tabarat acolo langa apa.” (verset 27). Domnul, in harul si indurarea Sa, a pregatit locuri verzi pe
cararea poporului Sau pribeag prin pustie, si desi acestea nu erau decat oaze, ele racoreau si le improspatau duhul si le intareau inima.
Popasul de la Elim era destul de potrivit sa invioreze inimile israelitilor si sa faca sa inceteze cartirile. Umbra placuta a finicilor, apele
racoritoare ale fantanilor de langa ei, veneau la timp, dupa incercarea de la Mara, si ne arata insusirile minunate ale slujitorilor duhovnicesti
pe cari-i trimite Dumnezeu poporului Sau in timpul acestei calatorii pe pamant. ,Cei doisprezece” (apostoli) si cei saptezeci (ucenici) sunt
numere care au o legatura stransa cu slujba in Biserica lui Dumnezeu (Luca 10, 1, 17; 6. 13).

Totusi, Elimul nu era Canaanul, tinta calatoriilor. Fantanile si finicii de la Elim nu erau decat o gustare mai dinainte a fericirilor tarii, asezate
dincolo de hotarele acestui pustiu sterp, in care abia intrasera cei mantuiti. Fara indoiala ca Israelul putea sa se adape si sa-si gaseasca aici
un adapost destul de inviorator, insa apele si umbra aceea erau ale pustiului; nu erau decat pentru putind vreme, doar ca sa ricoreasca si sa
intareasca poporul, pentru ca sa poata sa-si urmeze calea spre Canaan. Dupa cum stiu, tot asa este si cu slujba din Biserica lui Dumnezeu:
este ca un izvor pentru cerintele noastre duhovnicesti, care trebuie sa ne potoleasca setea prin impartasirea mai din plin a Cuvantului, sa ne
intareasca prin mustrari, sa ne imbarbateze prin mangaieri ,pana ce vom ajunge toti la masura staturii desavarsite a lui Hristos” (Efes. 4.13).

. Toatd adunarea copiilor lui Israel a plecat din Elim; si au ajuns Tn pustia Sin, care este intre Elim si Sinai, Tn a cincisprezecea zi a lunii a doua
dup4 iesirea lor din tara Egiptului” (verset 1). Israelul este incd n pustie, dar interesant este ca era ,intre Elim si Sinai.” in cel dintai din
aceste locuri, gustasera apele invioratoare ale slujitorilor randuiti de Dumnezeu; iar, in al doilea, aveau sa paraseasca taramul harului fara
plata si a toate carmuitor, ca sa se injuge sub un legdmant pe temelia faptelor. Copiii lui Israel ni se arata si aici ca unii spre care inca se mai
indrepta acelasi har care-i facuse sa iasa din Egipt, si De aceea Dumnezeu raspunde cartirilor lor printr-un ajutor fara intarziere. Cand
lucreaza Dumnezeu in har, nu sta nici o piedica in fata dezvaluirii harului Sau; binecuvantarile care isi au izvorul in El curg fara intrerupere.
Cu totul altfel stau lucrurile cand omul se pune sub lege; el pierde totul, caci atunci Dumnezeu il lasa sa faca incercarea sa vada la ce ajunge,
cand isi pune nainte faptele sale. Cand a cercetat si mantuit Dumnezeu pe poporul Sau, si I-a scos din tara Egiptului, n-a facut-o cu gandul
sa-i lase sa moara de foame si de sete in pustie. Copiii lui Israel trebuiau sa stie aceasta. Trebuiau sa se increada in Dumnezeu si sa mearga
in stransa legatura cu aceasta dragoste, care-i scapase cu atata slava dintr-o asa de grozava robie ca a Egiptului. Trebuiau sa-si aduca
aminte ca e mult mai bine sa fii cu Dumnezeu in pustie, decat cu Faraon intre cuptoarele de caramizi. Totusi nu a fost asa; inimii omenesti i
vine atat de greu sa creada in dragostea curata si desavarsita a lui Dumnezeu; ea are mai multd incredere n Satana ,dumnezeul veacului
acestuia” decat in Dumnezeul care a facut cerul, marea si izvoarele apelor (Ganditi-va la cele petrecute in Geneza 3. 1-5). Priviti o clipa toate
suferintele, nenorocirea si injosirea de care a avut parte omul, numai din pricina ca a ascultat de glasul Satanei; - si, cu toate acestea,
niciodata n-o sa-i auziti plangandu-se de aspra lui robie si nici n-o sa-si arate dorinta sa scape din mana lui. Omul nu este nemultumit de
Satana si nici nu oboseste sa-i slujeasca. in toate zilele, el culege roade amare din acest cAmp al Satanei si iar3si, in toate zilele, 1i vezi s&
mancand din nou aceeasi samanta si supunandu-se acelorasi poveri.

Cu totul altfel se poarta omul cu Dumnezeu. Cand incepem sa mergem pe cadile Sale, de la cea dintai paruta incercare sau stramtorare,
suntem gata sa cartim si sa ne razvratim, Tn loc sa crestem intr-un duh de recunostinta si de incredere. Suntem atat de rai ca uitam, pe data,
zece mii de daruri, cand ne sta in fata cea mai nefnsemnata lipsa. Am primit iertarea fara plata a tuturor pacatelor noastre (Efes. 1. 7; Col 1.
14), am fost ,facuti placuti in Cel prea iubit” (Efes. 1. 6), am fost facuti mostenitori ai lui Dumnezeu si impreuna mostenitori cu Hristos (Efes.
1.11; Rom, 8. 17; Gal. 4. 7), asteptam sa fim imbracati cu slava vesnica (Rom. 8. 18-25; 2 Cor. 4. 15; 5. 5; Filip. 3. 20-21; Gal. 5. 5; Tit 2. 13;1
loan 3.2, etc); ba mai mult, drumul prin pustie ne este presarat cu multe flori de daruri scumpe (Rom. 8. 28) si, cu toate acestea, cand se
iveste 1n zare vreun norisor, care, la urma urmei, se va preface tot in ploaie de binecuvantari, uitam curand darurile nemasurate care de abia
ne-au fost date si care nu ni se vor lua in veci. Ce am vazut acum ar trebui sa ne smereasca adanc in fata lui Dumnezeu. Cat de deosebit a
fost, in aceasta privinta, ca in toate celelalte, Domnul Isus. Priveste-L pe El, adevaratul Israel in pustie, Tnconjurat de fiare salbatice si postind
patruzeci de zile. Oare a cartit El catusi de putin? S-a plans El de partea de suferinta ce i s-a dat? A suspinat El dupa alte Tmprejurari mai
bine? Nu; Dumnezeu era partea Lui de mostenire si paharul Sau (Ps. 16). De aceea, cand s-a apropiat de El ispititorul si i-a pus Thainte cele
necesara pentru trai, precum si slava pe care o avea Satana ca imparat al lumii, Isus n-a primit nimic, ci a ramas tare in starea de atarnare de
Dumnezeu si de ascultare de Cuvantul lui fara sovaire. El n-a vrut sa primeasca paine decat de la Dumnezeu si tot de la El si slava.

Dar cu Israelul trupesc lucrurile stau cu totul altfel. Copiii lui Israel nici n-au suferit mai adanc de foame, ca au si inceput ,,sa carteasca in
pustie impotriva lui Moise si Aaron”. Pare ca uitasera ca doar Dumnezeu ii scapase, caci ziceau: ,voi ne-ati facut sa iesim in aceasta pustie;”
»Poporul” a cartit impotriva lui Moise si a zis: ,Pentru ce ne-ai scos tu din Egipt ca sa ne faci sa murim de foame, cu copiii si turmele noastre”
(cap. 17. 3)? Asa au facut ei in orice imprejurare: si-au dat pe fata duhul de manie si de nemultumire si au aratat cat de putin le pasa de
starea de fata a prea milostivului lor Izbavitor si cum nu stiau sa se rezeme pe bratul Lui atotputernic.

Nimic nu necinsteste mai mult pe Dumnezeu decat cartirile a lor Lui. Apostolul vorbeste despre acest duh ca de un semn deosebitor al
stricaciuni dintre neamuri, care , desi au cunoscut pe Dumnezeu, nu L-au slavit ca Dumnezeu, si nici nu i-au adus multumiri” (Rom, 11.21).
Dupa aceea pune fnainte urmarea acestui fapt in viata: ,ci s-au dedat la ganduri desarte, si inima lor fara pricepere s-a intunecat!” Cine nu e
recunoscator fata de bunatatea lui Dumnezeu, va fi in curand ,cufundat in intuneric”. Tot asa si Israel a pierdut incredintarea ca era in
bratele lui Dumnezeu, si, cum era de asteptat, a fost tarat intr-un intuneric si mai orbitor, pentru ca-i auzim zicand mai tarziu: ,De ce ne-a
facut Domnul sa venim in tara aceasta, ca sa cadem aici prin sabie, pentru ca femeile si micutii nostri sa ajunga prada” (Numeri 14. 3) Asa
este povarnisul pe care aluneca un suflet care a pierdut legatura cu Dumnezeu, incepe prin a nu-si mai da seama ca spre binele sau este in
mana lui Dumnezeu si sfarseste prin a crede ca spre nenorocirea lui se afla in bratele Domnului. Trista fnaintare in rau! Totusi, Israel fiind
pana aici sub har, Dumnezeu ingrijeste de nevoile lor in chip minunat, cum vedem in acest capitol. Domnul a zis lui Moise: ,lata ca voi face sa
va ploua paine din ceruri” (verset 4). Cand erau invaluiti de norul inghetat al necredintei lor, zisesera: , Ah, de ce n-am murit de mana



Domnului in tara Egiptului, cand stateam langa oalele cu carne, cand mancam paine din belsug! - Acum, insd, Dumnezeu le vorbeste de
,paine din ceruri”. Fericita deosebire! Cata departare intre , 0alele cu came” si ,,painea” din Egipt si intre ,mana cerului/ ,painea ingerilor”!
Cele dintai tineau de pamant, iar cele din urma de cer.

Aceasta hrana cereasca era insa o piatra de incercare ca sa incerce starea lui Israel, dupa cum este scris: ,,Ca sa-l incerc, ca sa vad daca era
sa umble sau nu dupa legea Mea” (verset 4). Trebuia o inima dezlipita de inrauririle Egiptului, ca sa poata fi multumita cu ,painea cereasca”
sau ca sa se bucure de ea. De fapt asa a fost, caci stim ca israelitii n-au fost multamiti de ea, au dispretuit-o, numind-o ,hrana ticaloasa”
(Numeri 21. 5), au poftit carne, aratand prin aceasta cat de putin le era dezrobita inima de Egipt, sau cat de putin gata erau sa implineasca
legea Domnului. ,.S-au intors cu inima lor in Egipt”. Insa, in loc ca s& se intoarcd acolo, au fost dusi mai tarziu in Babilon (Fapte. 7. 39, 43).
lata o lectie destul de serioasa pentru crestini. Daca cei care au fost izbaviti din acest veac rdu nu merg cu Dumnezeu, avand inimile
recunoscatoare si multumite de provizia pe care le-a facut-o Dumnezeu pentru calatoria lor prin pustie, sunt in primejdie sa cada in piedecile
inrauririlor babilonene (adica lumea privita din punctul de vedere al minciunii religiilor si tuturor organizatiilor ei, pe cand Egiptul inseamna
tot lumea, dar socotita in puterea stapanirii ei). Pentru hrana cereasca, trebuiesc dorinte ceresti. Firea veche nici nu poate inghiti asa hrana,
ea totdeauna suspina dupa Egipt si tocmai de aceea trebuie tinuta in frau si in supunere. Noi crestinii, ,,cari am fost botezati pentru moartea
lui Hristos, inmormantati cu El in botez si inviati impreuna prin credinta in lucrarea lui Dumnezeu” (Rom. 6. 3; Col. 2. 12), avem fericita
chemare sa ne hranim cu Hristos ca ,,Painea cea vie care S-a pogorat din cer” (loan 6. 51). Hrana noastra din pustie este Hristos, asa cum ne
este infatisat de Duhul Sfant prin Cuvantul scris; iar bautura noastra duhovniceasca este Duhul lui Isus, care, ca si apa care tasnea din stanca
lovita, vine din Isus, Cel lovit pentru noi. Aceasta este partea noastra in pustia lumii acesteia.

Ca sa ne bucuram de aceasta parte, trebuie sa ne fie dezlipita inima de tot ce tine de acest veac rau, de orice ni s-ar putea infatisa ca venind
de la oamenii firesti, care ,traiesc dupa indemnurile firii pamantesti”.

O inima lumeasca, pamanteasca nici n-ar putea gasi pe Hristos in Scriptura si nici nu s-ar putea bucura de El, daca L-ar gasi. Mana era asa de
curata, asa de gingasa ca nu putea suferi atingerea cu pamantul; ea se cobora pe roua (vers. 13-16; Numeri 11.9) si trebuia culeasa
dimineata Tnainte de arsita zilei (verset 21). Asadar fiecare trebuia sa se scoale dis de dimineata, ca sa-si caute hrana zilnica. Tot asa si acum,
trebuie ca poporul lui Dumnezeu s-o stranga proaspata, in toate diminetile, Mana cereasca. Mana de ieri nu foloseste la nimic pentru astazi si
nici cea de azi nu tine pentru maine. Trebuie sa ne hranim cu Hristos in fiecare zi, cu o noua putere a Duhului, fara care incetam sa crestem
sufleteste. Ba si mai mult, trebuie sa facem din Hristos cea dintai si singura noastra tinta. Trebuie sa-L cautam ,dis de dimineata” mai inainte
ca ,altceva” sa aiba vreme sa se apuce de slabele noastre inimi. Cati dintre noi, vai! nu gresesc in aceasta privinta! Noi dam lui Hristos un loc
de a doua mana si urmarea este ca ramanem slabi si sterpi; vrajmasul, totdeauna treaz, prinde prilejul lenei noastre duhovnicesti ca sa ne
lipseasca de binecuvantarea si de puterea pe care am castiga-o hranindu-ne din Hristos. Viata noua din credincios nu poate fi hranita si tinuta
tare decat de Hristos. ,,Dupa cum Tatal care este viu, M-a trimes pe Mine, si Eu traiesc prin Tatal, tot asa cine Ma mananca pe Mine, va trai si
El prin Mine” (loan 6.57).

Harul Domnului Isus Hristos, Cel care s-a cobori din cer ca sa fie hrana poporului Sau, este pentru credincios de un pret de nespus; dar, ca sa
ne bucuram astfel de Hristos, trebuie sa ne dam seama ca suntem in pustie, pusi deoparte pentru Dumnezeu in puterea unei mantuiri
savarsite pe deplin. Daca merg cu Dumnezeu in pustie voi fi multumit cu hrana pe care mi-o da El, adica cu Hristos, ca Cel care s-a coborat
din cer. ,Graul tarii”, ,parga tarii Canaanului” (losua 5. 11-12) infatiseaza pe Hristosul indltat si asezat in slava. El este hrana care se
potriveste pentru cei ce stiu, prin credinta, ca sunt inviati si asezati impreuna cu El in locurile ceresti. Mana, insa, adica Hristosul coborat din
cer, este pentru poporul lui Dumnezeu, in viata si in mersul sau prin pustie. Ca popor strain si calator pe pamant, avem nevoie de Hristosul,
care a fost pilda noasta ca strain pe acest pamant; iar ca popor fnaltat cu duhul in cer, avem un Hristos asezat in locurile ceresti si cu duhul,
dar si cu trupul. Aceasta ar putea lamuri deosebirea dintre ,mana” si ,,parga tarii”. Se intelege ca aici nu-i vorba de mantuire, pe care o avem
prin sangele de pe cruce si numai prin acest sange. Dar acestea sunt provizia pe care a facut-o Dumnezeu pentru poporul Sau, in vederea
feluritelor stari in care s-ar gasi, fie ca de fapt lupta in pustie, fie ca, in duh, pune stapanire pe mostenirea din locurile ceresti.

Ce icoana avem fin Israelul din pustie! in urma lui era Egiptul, inaintea lui Canaanul, iar imprejurul lui nisipul pustiei; iar el era chemat s&
priveasca spre cer pentru hrana de toate zilele. Pustia n-avea nici un fir de iarba, nici o picatura de apa pentru Israelul lui Dumnezeu; pentru
ca numai Domnul era partea celor rascumparati al Sai. Crestinii n-au nimic pe pamant; viata lor fiind cereasca nu poate fi hranita decat tot cu
lucruri ceresti, Desi asezati in lume, ei nu sunt din lume, deoarece Hristos i-a ales din lume. Ca popor ceresc, ei sunt pe drumul catre patria
lor, se hranesc cu hrana pe care o primesc de sus; inainteaza spre cer. Slava Domnului nu-i indrepta decat inspre aceasta tinta. Degeaba ar fi
privit Tnapoi spre Egipt, caci n-ar fi putut descoperi in el nici o raza de slava. ,Ei s-au uitat spre pustie, si iata ca slava Domnului s-a aratat in
nor” (verset 10). Carul Domnului era in pustie, asa ca toti cei ce doreau sa fie in legatura cu El trebuiau sa fie si ei in pustie; si daca erau in
pustie, despartiti de lume, mana trebuia sa le fie hrana si nimic altceva.

Aceasta mana intr-adevar era o hrana ciudata, o asa hrana ca un Egiptean n-ar fi putut-o intelege niciodata nici s-o pretuiasca si nici s-o
manance; cei ce fusesera , botezati in nor si in mare” (1 Cor. 10. 2) puteau sa se bucure si sa fie hraniti cu aceasta mana, bine-nteles numai
cata vreme umblau potrivit cu starea in care-i adusese acest fel de botez. La fel este st pentru credinciosul de azi. Omul din lume nu pricepe
cum traieste crestinul. Viata ca si hrana credinciosului sunt deopotriva de neintelese pentru ochiul firesc chiar cel mai patrunzator. Hristos
este viata crestinului; el traieste in Hristos. Se hraneste prin credinta din darurile mari ale Celui care este , peste toate Dumnezeu
binecuvantat in veci” (Rom. 9. 5) si care ,.a luat chip de rob ficaAndu-Se asemenea oamenilor” (Filip. 2. 7). Credinciosul 1l urmeaza din sanul
Tatalui pana la cruce si de la cruce la scaunul de domnie, si gaseste in El, la fiecare pas din calatoria cu El si la fiecare varsta a vietii lui, o
hrana de pret care este numai pentru cine este un om nou. Tot ce inconjoara pe crestin, fie chiar Egiptul cu stralucirea lui desarta, nu este
decat un pustiu sec si sterp, care n-are nimic potrivit pentru duhul innoit; daca insa, din nefericire, sufletul ar gasi acolo vreo hrana,
inaintarea in tara duhovniceasca ar fi impiedecata in masura in care a mancat din acea hrana ticaloasa, neprielnica. Singura merinde
pregatita de Dumnezeu pentru noi este mana cu care trebuie sa se hraneasca totdeauna adevaratul credincios (Levitic 4. 11-36). Cat de trist
este sa vezi crestini care cauta lucrurile lumii. Aceasta dovedeste lamurit ca sunt ,scarbiti” de Mana cereasca, pe care o socotesc drept
.paine ticaloasa”. Ei slujesc firii pamantesti, in loc s-o0 socoteascd moartd fnaintea lui Dumnezeu. Lucrarea omului nou este intotdeauna in
legatura cu ,dezbracarea de omul cel vechi cu faptele lui” moarte (Col 3 9); si cu cat aceasta lepadare va fi mai deplina, cu atat va fi mai
mare dorul de a te hrani din ,painea care intareste inima omului” (Ps. 104.15). Ca si in viata trupului, cu cat muncesti, cu atat iti creste si
pofta de mancare; tot asa si cu viata duhovniceasca, cu cat puterile cele noi sunt puse mai mult la lucru, cu atata simtim nevoia sa ne hranim



si mai din plin din Painea care este Hristos. Una este sa stii ca ai viata In Hristos, impreuna cu o iertare si o primire deplinad fnaintea lui
Dumnezeu si alta este sa fii necurmat in legatura cu El, sa te hranesti din El prin credinta, facand din El singura hrana, in afara de care
sufletul nu mai stie alta.

Atatia insi spun ca au gasit in Isus iertare si pace si totusi se hrénesc cu atatea lucruri felurite, care, de fapt n-au nimic a face cu Hristos. Isi
risipesc duhul prin citirea jurnalelor si a literaturii usuratice si nerusinate din vremea de fata. Oare acolo gasesc ei pe Hristos? I-ar putea hrani
Duhul cu Hristos prin toate acestea? Jurnalele, revistele, literatura usoara, nestiintifica si mincinoasa a lumii sa fie numite roua limpede pe
care se coboara mana cereasca, pentru ca sa slujeasca de hrana celor crescuti de Domnul in pustie? O, nu! Acestea sunt mancaruri care nu
plac decat sufletelor supuse firii pamantesti. Cuvantul lui Dumnezeu ne spune ca in crestini, nu in altii sunt doua firi; intrebati-va singuri
pentru care fire sunt potrivite cele pomenite mai sus si multe altele asemanatoare cu ele! Pentru firea cea veche, sau pentru cea noua? Nu-i
greu de raspuns. Pe care din aceste doua firi voim s-o0 crestem? Purtarea noasta va fi cel mai bun si cel mai adevarat raspuns, deoarece fapta
se potriveste cu credinta. Daca doresc cu tot dinadinsul sa cresc in viata dumnezeiasca, daca tinta mea de capetenie este sa ajung asemenea
lui Hristos si sa-i fiu credincios, daca nazuiesc intr-adevar dupa fnaintarea imparatiei lui Dumnezeu indauntrul meu, fara indoiala ca voi cauta
hrana pe care mi-a pregatit-o Dumnezeu pentru cresterea mea duhovniceasca. Faptele cuiva sunt totdeauna cele mai sigure semne ale
dorintelor si gandurilor lui. Asa ca daca intalnesc pe cineva care-si zice crestin si totusi nu gaseste vreme pentru Biblie, desi unele din cele
mai bune ceasuri le da pentru citirea jurnalelor, adica pentru mancarea prazului Egiptului, pentru lucruri cel putin desarte, daca nu
primejdioase, adica ceapa, rasplata robiei la caramizi, nu mi-e greu sa-mi dau seama de adevarata stare a sufletului sdau; sunt incredintat ca
un astfel de crestin nu poate fi duhovnicesc, ca nu se hraneste cu Hristos, ca nu poate trai pentru EL si nici sa-i fie martor aici.

Daca un israelit n-ar fi cautat sa-si stranga, in frdgezimea diminetii, portia de paine cereasca pe care i-o pregatise harul lui Dumnezeu, indata
i-ar fi lipsit puterile ca sa-si urmeze calatoria. Tot asa si noi trebuie sa facem din Hristos singura tinta a sufletului nostru, altminteri viata
duhovniceasca se va slabi negresit. Chiar simtirile si descoperirile ce le avem despre Hristos nu pot sa ne hraneasca duhovniceste, pentru ca
acestea sunt supuse la mii de schimbari, pe cata vreme Hristos este acelasi, ieri, azi si mane ,in veci de veci”. Painea vietii este Hristos ieri, si
trebuie sa fie si azi Hristos si acelasi Hristos in toate vesniciile. Nu merge nici sa te hranesti parte cu Hristos si parte cu altceva. Dupa cum
Hristos singur este Viata, tot asa si ,a trai” (Filip. 1. 21) nu inseamna altceva decat tot Hristos singur. Dupa cum nu putem amesteca nimic la
ceea ce ne-a nascut la viata vesnica, adica dupa cum n-am facut mimic pentru mostenirea vietii vesnice, tot asa nu putem sa amestecam
nimic cu Fiul care ne intretine aceasta viata.

Este foarte adevarat cd, dupa cum Israel a mancat din ,,graul tarii” (losua 5), si noi putem, in duh si prin credinta, sa ne hranim chiar acum cu
un Hristos inviat, slavit si inaltat la cer dupa ce a savarsit o mantuire deplina. Stim ca atunci cand cei rascumparati ai lui Dumnezeu vor intra
in locurile de slava, de odihna si nemurire, care se gasesc dincolo de lordan, vor fi sfarsit de fapt cu hrana din pustie; dar cu Hristos nu vor
sfarsi niciodata si nici cu aducerea aminte de ceea ce a fost El ca hrana in pustie. - Dumnezeu voia ca Israelul, saturat cu laptele si mierea din
pamantul Canaanului, sa nu uite niciodata mana care le fusese hrana in timpul celor patruzeci de ani de petrecere in pustie. ,lata ce a
poruncit Domnul: ,S& se pastreze un omer plin cu mana pentru urmasii vostri, ca sa vada si ei painea pe care v-am dat-o s-o mancati in
pustie, dupa ce v-am scos din tara Egiptului”. Si Moise a zis lui Aron: ,la un vas, pune in el un omer plin cu mana, si aseaza-inaintea
Domnului, ca sa fie pastrat pentru urmasi nostri” (vers. 32, 33).

Ce semn de aducere aminte de credinciosia lui Dumnezeu! Nu I-a lasat sa moara de foame, cum se asteptau inimile lor nesimtitoare si
necredincioase; El a facut sa le ploua din cer paine, i-a hranit cu paine ingereasca, veghea asupra-le cu duiosia unei mame, se purta cu ei cu
indelunga rabdare, i-a purtat pe aripi de vultur; si, daca ar fi staruit sa ramana in har, i-ar fi pus, pentru totdeauna, in stapéanirea tuturor
fagaduintelor facute parintilor lor. Vasul cu mana, cu portia pentru o zi, caci in el era tocmai un omer, era asezat fnaintea Domnului. In acest
vas nu erau viermi sau mana stricata, ca cea stransa din lacomie; se afla numai mana asa cum era data de Dumnezeu, si aici era socotita ca
semn de aducere aminte a credinciosiei lui Dumnezeu fata de nevoile celor scapati de El din mainile vrajmasului.

Nu tot asa era cu cel care strangea mana pentru el Tnsusi; caci atunci semnele stricaciunii se aratau fara zabava. Sa nu ne gandim niciodata
sa ne strangem merinde, caci daca intelegem adevarul si temeinicia starii in care ne-a asezat Dumnezeu, vedem bine ca, zi de zi, trebuie sa
ne hranim cu Hristos, cu Acela care s-a coborat din cer sa-Si dea viata pentru lume; Daca, insa, cineva isi uita starea data de Dumnezeu si
vrea sa-si faca merinde pentru ziua de maine, adica pune la o parte adevarul, care-i prisoseste in clipa de fata, in loc sa-I foloseasca pentru
innoirea puterilor sale, aceasta parte din Adevar pusa deoparte se va strica neaparat. Este mare lucru sa cunosti adevarul, dar trebuie sa-I
traiesti in viata de toate zilele. Dumnezeu nu vrea sa tinem adevarurile doar in cap si sa nu le mai implinim cu inima. Te ia groaza de multe
ori cand asculti atatea marturisiri de credinta facute de unii, fie in rugaciuni sau altfel, si cand te gandesti ca tocmai ei sunt cei dintai, care, in
ceasul incercarii, n-ar puterea duhovniceasca necesara ca sa arate cu fapte ce au rostit cu buzele.

Este o mare primejdie cand mintea o ia Thaintea inimii. De aici vine faptul care incanta pe cei nestiutori cand vad ca unii parca inainteaza
repede pana, deodata, iata ca se opresc si parca dau indarat. Se aseamana acestia cu israelitii, care strangeau mana mai multa decat le
trebuia pentru o zi. in aceasta privintd puteau s& pard mult mai sarguinciosi decat ceilalti; totusi, fiecare graunte pe cere-| strangeau peste
ceea ce aveau nevoie ,pentru ziua de azi” era nu numai nefolositor, ci si daunator, caci ,facea viermi”.

Tot asa si crestinul trebuie sa intrebuinteze ce are; trebuie sa simta nevoie sa se hraneasca cu Hristos, iar nevoia sa vina din slujba pentru El.
Numai credintei si trebuintelor adevarate se descopere firea si caile lui Dumnezeu, nemasurata frumusete a lui Isus, si minunatiile adanci si
datatoare de viata ale Scripturii. Cu cat vom intrebuinta mai mult ce avem, cu atat ni se va da mai mult. Viata crestinului trebuie traita. Aici
gresesc atatia crestini. Se intampla adesea ca cei care inainteaza mai repede cu cunostinta, sunt cei mai zabavnici in implinirea celor stiute,
fiindca la ei este o lucrare mai mult cu capul, nu cu inima si cu duhul. Niciodata n-ar trebui sa pierdem din vedere, noi crestinii, ca noi n-avem
o religie, fie chiar crestina, ci avem viata, avem pe Isus, care n-are nimic de a face cu vre-o ingramadire de pareri, de dogme, sau de simtiri
frumoase, evlavioase sau religioase. El este intai de toate Acela in care putem avea ORICE bun. EL INSUSI este Binele si orice in legatura cu
fiecare credincios in parte. Numai de la El putem lua miresma pe care s-o raspandim in orice imprejurare si in orice vreme, imbalsamand totul
din jurul nostru cu inraurirea Lui.

Pe scurt, tot ce este un crestin este urmarea legaturii lui cu Isus. Hristos este crestinismul si religia noastra! Poti sa ai vederi oricat de limpezi,
ganduri oricat de apropiate de adevar, porunci oricat de sfinte si, cu toate acestea, sa n-ai nici o legatura cu Isus. O marturisire de credinta



poate fi cat de dreapta, dar, fara El, cand e pusa la incercare, se dovedeste stearpa, rece si moarta.

Cititorule crestin, gandeste-te ca nu esti numai mantuit prin Isus, ci si traiesti in El. Cauta-l , dis de dimineata”, cauta-L pe El insusi, numai pe
El Tnsusi, numai pe El. Cand ar vrea ceva sau cineva sa ne atraga luarea aminte, sa ne intrebam: ,imi infatiseaza aceasta pe Isus? Mi-arata
ceva din Isus, ma va apropia si mai mult de EI?” Daca nu, arunca totul fara sovaire, da, indeparteaza orice, chiar cand ti s-ar arata sub o
infatisare dintre cele mai atragatoare, chiar cand ar fi gasit bine de cei mai incercati crestini. Daca intr-adevar ai de gand sa inaintezi in viata
crestind, sa te bucuri mai mult de viata dumnezeiasca si sa cunosti si mai mult pe Isus, retrage-te in pustiul inimii tale, ca golul ei sa fie plin
de El. El sa-ti fie singura hrana, Mana din pustie. Culege-L, ca albina mierea, de pe roua limpede a Cuvantului Sau si hraneste-te ca El, ca
dupa foamea pricinuita de mersul vitejesc prin pustie. Dumnezeul cel atat de bogat in har sa te intareasca din belsug in toate prin Duhul
Ssfant! (Nota: Cititorul sa citeasca bine capitolul 6 din evanghelia dupa loan in legatura cu mana. Pastele s-a apropiat, Isus satura multimea,
apoi se retrage pe un munte ca sa fie singur. De acolo vine in ajutorul alor Sai, care erau in stramtoare in mijlocul valurilor. Dupa aceea
descopere invatatura despre fiinta si lucrarea Sa si spune ca isi va da trupul pentru viata lumii si c& nimeni nu va putea avea viatd dacé nu
mananca trupul Sau si nu bea sangele Sau. Vorbeste apoi despre Sine insusi ca se va inalta acolo unde era mai inainte si, in sfarsit, despre
puterea datatoare de viata a Duhului Sfant.)

in acest capitol, mai gasim si sabatul in legaturd cu mana si cu starea lui Israel, asa cum e infatisata aici. De la capitolul 2 din Geneza si pana
la capitolul 16 din Exod, nici nu e pomenita aceasta oranduire a sabatului. Aceasta, ar trebui se dea de gandit. Jertfa lui Abel, umblarea cu
Dumnezeu a lui Enoh, propovaduirea lui Noe, chemarea lui Avraam cu istoria amanuntita a lui Isaac, lacov si a lui losif ne sunt infatisate
toate; dar nici pomeneala de sabat, pana in clipa cand vedem pe Israel recunoscut ca popor in legatura cu Domnul si sub raspunderea ce
urma din aceasta legatura. Sabatul (odihna) a fost curmat in Eden si-l vedem din nou randuit pentru Israel in pustie. Dar vai! omului nu-i
place odihna lui Dumnezeu. ,in Ziua a saptea unii din popor au iesit sa stranga mana si n-au gasit. Atunci Domnul a zis lui Moise: ,Pana cand
aveti de gand sa nu paziti poruncile si legile Mele? Vedeti ca Domnul v-a dat sabatul; de aceea va da in ziua a sasea hrana pentru doua zile.
Fiecare sa ramana la locul lui, si in ziua a saptea, nimeni sa nu iasa din locul in care se gaseste” (vers. 27-29). Dumnezeu voia ca poporul Sau
sa se bucure de o dulce odihna cu El, vrea sa-i dea odihna, hrana si sa-i potoleasca setea chiar in pustie; inima omului Thsa nu pretuieste
odihna lui Dumnezeu. Israelitii puteau sa-si aduca aminte de vremea cand ,stateau langa oalele cu carne” din tara Egiptului, dar nu puteau
sa pretuiasca binecuvantarea de a sta fiecare, in cortul sau, bucurandu-se cu Dumnezeu de ,,odihna sfantului sabat si hranindu-se din mana
cerului”.

Sa ludm seama ca aici sabatul este infatisat ca un dar. ,Domnul v-a dat (Nota: Nu trebuie sa se tdlmaceasca: ,a poruncit”) sabatul” (verset
29). Mai departe insa, chiar in aceasta carte, il gasim ca lege, intovarasit de un blestem si de o pedeapsa, daca nu va fi pazit. Omul cazut in
pacat, fie ca ar primi o lege, un blestem sau o binecuvantare, pentru el este tot una, caci firea lui e rea.

Nu poate nici sa se odihneasca cu Dumnezeu, dar nici sa lucreze pentru El. Daca lucreaza Dumnezeu si-i face o odihna, el nu vrea sa ramana
in aceasta odihna, si cand i spune Dumnezeu sa lucreze, el nu vrea. Asa este omul. Nu iubeste pe Dumnezeu. Totusi capitolul 16 din Exod

ne arata ca omul nu poate pretui sabatul lui Dumnezeu ca pe un dar al Lui; iar in capitolul 15 din Numeri, vers. 32-36, vedem ca nu poate sa-i
fie nici ca lege.

Stim ca sabatul ca si mana erau pilde. Sabatul, in el insusi, era o adevarata binecuvantare, o indurare din mana Domnului Dumnezeului
dragostei si harului, care voia ca, prin inviorarea unei zile de odihna din sapte, sa indulceasca truda si munca de pe pamantul blestemat din
pricina pacatului. Oricum am privi oranduirea sabatului, o vedem totdeauna unita cu cea mai bogata indurare, fie in legatura cu omul, fie cu
faptura necuvantatoare.

Daca crestinii tin ,,ziua dintai a saptamanii”, ,ziua Domnului”, in felul potrivit ei si in ea putem vedea aceeasi purtare de grija plina de har.
»,Sabatul a fost facut pentru om” (Marcu 2. 27); si desi omul nu I-a tinut niciodata asa cum voia Dumnezeu, asta nu scade cu nimic harul care
straluceste in oranduirea lui si nici nu dezbraca aceasta zi de insemnatatea ei, ca icoana a acelei odihne vesnice care ramane inca pentru
poporul lui Dumnezeu, sau ca umbra a odihnei avute numai de Dumnezeu, odihna de care se bucura acum crestinul prin credinta in Isus si in
lucrarea Lui. Sa nu-si inchipuie cititorul ca scriitorul acestor randuri ar incerca, in vreun fel, sa aduca atingere zilei, care, pentru timpul ei, era
pusa deoparte din mila Celui care dorea odihna omului si a dobitocului si cu atat mai putin sa scada insemnatatea deosebita ce o are ziua
Domnului in Noul Testament. Deloc. Ca om el pretuieste ziua a saptea, iar ca crestin se bucurad de cea dintai zi a saptamanii si nu vrea deloc
sa micsoreze insemnatatea pe care o au amandoua zilele acestea, fiecare in felul ei. Scriitorul doar roaga pe cititor sa nu judece aceste
randuri ca ganduri facute mai dinainte sau imprumutate de la altii, ci sa se hotarasca sa le cantareasca cu nepartinire in balanta sfintelor
Scripturi, mai inainte de a-si face vreo parere oarecare. Daca Domnul va ingadui, vom mai vorbi despre ziua aceasta. Sa invatam a pretui si
mai mult odihna pe care ne-a pregatit-o Dumnezeu in Hristos, si, bucurandu-ne de El, ca odihna noastra, sa ne hranim cu El ca ,mana
ascunsa” stransa in puterea invierii, Tn sfantul locas al lui Dumnezeu, in cer, adica gandindu-ne la ce a facut Dumnezeu pentru noi,
coborandu-se in lumea aceasta, in harul Sau nemarginit, ca sa putem sta fnhaintea Lui, in toata desavarsirea lui Hristos, si s& ne hranim vesnic
cu bogatiile Lui nepatrunse.

,Toata adunarea copiilor lui Israel a plecat din pustia Sin, dupa calatoriile zilnice, pe care poruncise Domnul sa le faca; si au tabarat la
Refidim. Acolo poporul n-a gasit apa de baut. Atunci poporul a cautat cearta cu Moise. Ei au zis:,,Da-ne apa sa bem”! Moise le-a raspuns:
»Pentru ce cautati cearta cu mine? Pentru ce ispititi pe Domnul” (vers. 1-2) Daca n-am cunoaste putin rautatea atat de mare a bietelor
noastre inimi, n-am sti cum sa ne dam seama de uimitoarea nesimtire a israelitilor in fata bunatatii, ,,credinciosiei si puterii lui Dumnezeu”.
Vazusera pogorandu-se din cer painea, ca sa hraneasca sase sute de mii de oameni in pustie, si iata-i gata sa ucida pe Moise cu pietre,
pentru ca ii adusese in aceasta pustie ca sa moara de sete. Nimic nu intrece necredinta inimii omenesti decat harul nemarginit al lui
Dumnezeu. Singur acest har da usurare sufletului, in fata firii lui stricate, pe care o dau pe fata imprejurarile. Daca israelitii ar fi fost dusi dea
dreptul din Egipt in Canaan, nu ne-ar fi lasat asemenea triste dovezi de ceea ce este inima omeneasca, si prin urmare, n-ar fi fost pentru noi
pilde atat de izbitoare. Dar cei patruzeci de ani, pe care i-au petrecut ratacind in pustie, sunt pentru noi un bogat izvor de invatatura. Ne
invata, printre alte lucruri, pornirea nestramutata a inimii omenesti sa nu se increada in Dumnezeu. Orice: 1i place omului, afara de
Dumnezeu. Mai bine fi place sa se sprijine pe tesatura celor mai nefnsemnate mijloace omenesti, decat pe bratul Dumnezeului atotputernic,
atotintelept si atotbun; iar cel mei mic nor ajunge ca sa ascunda vederii lui stralucirea fetii lui Dumnezeu. lata prin urmare ca, pe drept, inima
omului este numita ,inima rea si necredincioasa”, totdeauna gata ,,sa va desparta de Dumnezeul cel viu” (Evrei 3. 12).



Sa luam seama la cele doua mari intrebari, care dau la iveala necredinta, in acest capitol si in cel dinainte. Sunt aceleasi intrebari, care, in
fiecare zi, se ridica Tnauntrul si in afara noastra: ,,Ce vom manca, sau ce vom bea - (Matei 6. 31)? Nu vedem ca poporul pusese a treia
intrebare: ,Cu ce ne vom imbraca? - Acestea, Tnsa, sunt intrebarile pustiei: ,Ce?” ,Unde?” ,Cum?” Pentru fiecare din ele, credinta n-are decat
un singur raspuns scurt si hotarator: Dumnezeu! Desavarsit raspuns! Fara indoiald, cand suntem in incercari, avem nevoie sa ne aducem
aminte, ca ,,nu v-a ajuns nici o ispita, care sa nu fi fost potrivita cu puterea omeneasca. Si Dumnezeu, care este credincios, nu va ingadui sa
fiti ispititi peste puterile voastre; ci, iImpreuna cu ispita, a pregatit si mijlocul sa iesiti din ea, ca s-o puteti rabda” (1Cor. 10. 13). Ori de cate ori
suntem intr-o incercare, sa fim incredintati ca, odata cu incercarea, este pregatita si iesirea din ea, si ca tot ce ne trebuie, este o vointa
zdrobita si un ochi neprefacut, ca sa vedem limpede aceasta iesire.

»~Moise a strigat catre Domnul si a zis: ,,Ce sa fac cu poporul acesta? inca putin, si au sa ma ucida cu pietre” Domnul a zis lui Moise: , Treci
inaintea poporului, si ia cu tine vreo cativa din batranii lui Israel, ia-ti in mana si toiagul cu care ai lovit raul, si porneste! lata, Eu voi sta
inaintea ta pe muntele Horebului; vei lovi stanca, si va tasni apa din ea si poporul va bea. Moise a facut asa, in fata batranilor lui Israel” (vers.
4-6). Fiecare cartire aduce o noua descoperire a harului. Vedem apa racoritoare tasnind din stanca lovita, chipul frumos al Duhului Sfant, dat
ca rod al jertfei savarsite de Hristos. Capitolul 16 ne infatiseaza o pilda a lui Hristos, pogorat din cer ca sa dea viata lumii; in capitolul 17,
avem chipul Duhului Sfant, ,raspandit” in puterea lucrarii savarsite de Hristos. , Ei beau dintr-o stdnca duhovniceasca ce venea dupa ei; si
stanca era Hristos” (1 Cor. 10. 4). Dar cine ar fi putut bea, inainte ca stanca sa fi fost lovita? Israel putea vedea stanca, si sa moara de sete
privind-o; caci, pana ce n-a fost lovita de toiagul lui Dumnezeu, nu putea potoli setea lui Israel. Tot asa, Domnul Isus era tinta tuturor
sfaturilor dragostei si indurarii lui Dumnezeu. Prin El, trebuia sa curga orice binecuvantare spre om. Din ,Mielul lui Dumnezeu” trebuiau sa
tasneasca raurile harului; insa, pentru asta, trebuia ca Mielul sa fi fost jertfit, ca lucrarea crucii sa fie un fapt implinit. Aceasta s-a intamplat,
cand Stanca veacurilor a fost lovita de mana lui Dumnezeu, ca stavilarele dragostei vesnice sa fie larg deschise, si ca pacatosii iertati sa fie
poftiti, prin marturia Duhului Sfant, ,,sa bea din belsug”, sa bea fara plata. ,Darul Duhului Sfant”, (Fapte. 2. 38), este urmarea lucrarii
savarsite de Hristos pe cruce. ,Fagaduinta Tatalui” (Luca 24. 49) nu putea fi indeplinita Tnainte ca Hristos sa se fi asezat la dreapta slavei in
ceruri, dupa ce implinise totul, raspunzand la toate cerintele sfinteniei, preamarind legea, purtand, in toata strasnicia ei, mania lui Dumnezeu
impotriva pacatului, nimicind puterea mortii si dezbracand mormantul de biruinta lui, Dupa ce au fost savarsite toate acestea, El s-a ,suit la
inaltime, a luat prinsi de razboi, a luat in dar oameni” (Ps. 68. 18). ,Si acest: S-a suit, ce Tnseamna decat ca inainte Se pogorase in partile mai
de jos ale pamantului? Cel ce S-a pogorat, este acelasi cu cel ce s-a suit mai pe sus de toate cerurile, ca sa umple toate lucrurile” (Efes. 4.
9,10).

Aici este adevarata temelie a pacii, a fericirii si a slavei Bisericii, pentru vesnicie. Pana ce stanca nu fusese lovita, raul era oprit si omul era
fara putere. Ce mana omeneasca ar fi putut face sa tasneasca apa dintr-o stanca? Si ce sfintenie omeneasca ar avea puterea sa deschida
stavilarele dragostei dumnezeiesti? Aici a fost pusa la incercare iscusinta omului. El nu putea, nici prin faptele lui, nici prin cuvintele, nici prin
simtirile lui, s& aduca fnaintea lui Dumnezeu o pricind spre a-i trimete Duhul Sfant. ins&, multumiri fie aduse lui Dumnezeu, ceea ce n-a putut
face omul, a facut Dumnezeu: Hristos a savarsit lucrarea; adevarata Stanca a fost lovita si a tasnit din ea apa racoritoare, ca sufletele
insetate sa poata fi potolite. ,,Apa pe care i-o voi da Eu, zice Hristos, se va preface in el intr-un izvor de apa, care va tasni in viata vesnica”
(loan 4, 14). Mai mult: ,in ziua de pe urma, care era ziua cea mare a praznicului, Isus a statut in picioare si a strigat: ,Daca inseteazi cineva,
sa vina la Mine si sa bea. Cine crede in Mine, din inima lui vor curge rauri de apa vie, cum zice Scriptura. Spunea cuvintele acestea despre
Duhul, pe care aveau sa-l primeasca cei ce vor crede in El. Caci Duhul Sfant inca nu fusese dat, fiindca Isus nu fusese inca proslavit” (loan 7.
37-39 si Fapte. 19. 2).

Astfel, dupa cum in mana am gasit o icoana a lui Hristos, tot asa in apa racoritoare a stancii, Dumnezeu ne da o icoana a Sfantului Duh.
»,Daca ai fi cunoscut tu darul lui Dumnezeu (adica pe Hristos venit in har), Tu singura ai fi cerut sa bei, si El ti-ar fi dat apa vie” adica pe Duhul
Sfant (loan 4. 10).

lata invatatura pe care o ia omul duhovnicesc din stanca lovita; insa numele dat locului unde s-a aratat acest adevar este o dovada vesnica
de necredinta omului. ,El a numit locul acela Masa si Meriba (Ispita si Ceartd), caci copii lui Israel se certasera si ispitisera pe Domnul, zicand:
,Este oare Domnul in mijlocul nostru sau nu este” (Verset 7)? Dupa atatea incredintari si aratari ale starii de fata a lui Dumnezeu, se mai
ridicd o intrebare, ca dovada de necredinta adanc inrddécinata a inimii omenesti. in adevar, insemna ,sa ispiteascd pe Domnul;” si tot asa au
facut iudeii in ziua aratarii lui Hristos Tn mijlocul lor: il ispiteau cerandu-i un semn din cer. Credinta nu face niciodata asa: ea crede in
Dumnezeu si se bucura de El, nu prin vreun semn, ci prin cunostinta pe care o are despre insusi Dumnezeu. Credinta stie ca Dumnezeu e de
fata ca sa se bucure de El; si se si bucura.— Doamne, da-ne o credinta neprefacuta in Tine!

Capitolul acesta ne da o alta invatatura de un deosebit interes pentru noi. ,Amalec a venit sa bata pe Israel la Refidim. Atunci Moise a zis lui
losua: Alege niste barbati, si iesi de lupta impotriva lui Amalec. lar eu voi sta maine pe varful dealului cu toiagul lui Dumnezeu in mana” (vers.
8-9). Darul Duhului Sfant duce la lupta. Lumina cearta si mustra intunericul (vezi Efes. 5. 7-14; 6. 12). Acolo unde este numai intuneric, nu
este lupta, Insa cea mai neinsemnata lupta e dovada de lumina. ,Firea pamanteasca pofteste impotriva Duhului, si Duhul impotriva firii
pamantesti: sunt lucruri potrivnice unele altora, asa ca nu puteti face tot ce voiti” (Gal 5. 17). La fel este si in capitolul acesta: vedem stanca
lovita si apa tasnind, apoi, numaidecat, citim: ,Amalec a venit sa bata pe Israel.”

Pentru intaia data Israel se afla in fata unui vrajmas din afara. Pana aici, Domnul a luptat pentru el, cum vedem in capitolul 14: ,Domnul Se
va lupta pentru voi; dar voi stati linistiti.” Insa, aici, zice: , Alege niste barbati.” Acum Dumnezeu va lupta in Israel. Stim, in acelasi timp, ca
este o mare deosebire intre luptele lui Hristos pentru noi, si luptele Duhului Sfant in noi. Cele dintai s-au ispravit, slava Domnului! Biruinta e
castigata, si o pace mareata si vesnica ne este chezasuita. Cele din urma, dimpotriva, dainuiesc si acum.

Faraon si Amalec infatiseaza doua puteri sau inrauriri deosebite: Faraon este chipul celui ce se impotriveste mantuirii lui Israel din Egipt;
Amalec este chipul celui ce pune piedica mersului lui Israel cu Dumnezeu in pustie. Faraon se folosea de lucrurile Egiptului ca sa impiedice pe
Israel sa slujeasca lui Dumnezeu; el infatiseaza deci pe Satana, care intrebuinteaza ,acest veac rau” (Gal. 1. 4) impotriva poporului lui
Dumnezeu. Amalec e icoana firii pamantesti; el era fiul lui Esau, care a pus mai mult pret pe o supa de linte, decat pe dreptul lui de intai
nascut (Geneza 36. 12). A fost cel dintai care s-a Tmpotrivit lui Israel dupa botezul lor ,,in nor si in mare” (1 Cor. 10. 2). Faptele acestea arata
lamurit firea lui. Mai mult, stim ca Saul a fost indepartat si i s-a luat domnia in Israel, pentru ca a crutat pe Amalec (1 Samuel 15). Ba inca
vedem ca Haman este cel din urma dintre Ameleciti, despre care mai pomeneste Scriptura (Estera 3. 1). Nici un Amalecit nu putea sa intre in



adunarea Domnului; si, in sfarsit, in capitolul nostru, Domnul face cunoscut ca va purta totdeauna razboi impotriva lui Amalec (Vezi Deut. 25.
17-19).

Toate aceste imprejurari ne arata lamurit, ca Amalec este o icoana a firii pamantesti in crestin. Apropierea dintre lupta pe care a inceput-o
Amalec cu Israel si apa racoritoare a stancii este foarte insemnata, plina de invataminte si intr-o desavarsita legatura cu lupta pe care
crestinul o are de purtat cu, firea lui rea; lupta care vine, cum stim, din pricina ca are o fire noua, in care locuieste Duhul Sfant. Lupta nu
incepe pentru Israel decéat atunci cand este in deplina stapanire a izbavirii, si cand a ,mancat din aceeasi mancare duhovniceasca si a baut
dintr-o stanca duhovniceasca” (1 Cor. 10. 3-4). Pana sa intalneasca pe Amalec, n-a avut nimic de facut. Nu Israelitii au luptat impotriva lui
Faraon si au sfaramat puterea Egiptului, rupand lanturile robiei lor; nu ei au despartit marea si au inecat in apele ei pe Faraon si intreaga lui
ostire; nu ei eu pogorat painea din cer, sau au facut sa tasneasca apa din stanca. N-au facut si nici nu puteau sa faca nici unul din aceste
lucruri; si acum ei sunt chemati sa lupte impotriva lui Amalec. Toate luptele dinainte avusesera loc intre Dumnezeu si vrajmas. Evreii
n-avusesera decat ,sa stea linistiti”, privind izbanzile stralucite ale bratului intins al lui Dumnezeu si bucurandu-se de roadele biruintei.
Dumnezeu luptase pentru ei; acum El lupta in ei si prin ei.

Tot asa este si cu Biserica lui Dumnezeu. Biruintele, pe care s-au intemeiat, pacea si fericirea ei vesnica au fost aduse numai de Hristos,
pentru ea. El singur a fost pe cruce si tot singur in mormant. Turma era risipita: cum ar fi putut ea fi acolo? Cum ar fi putut birui pe Satana, sa
rabde mania lui Dumnezeu, sau sa scoata boldul mortii? Lucrul acesta era peste puterea pacatosilor, insa nu si peste puterea Aceluia care a
venit sa-i mantuiasca, si care singur era in stare sa duca pe umerii Sai greutatea tuturor pacatelor lor, si sa arunce sarcina in urma Lui, pentru
totdeauna, prin jertfa Sa desavarsita; astfel ca Duhul Sfant, pornind de la Tatal, ca o parga a ispasirii fara cusur savarsita de Fiul, poate sa
locuiasca Tn Trupul lui Hristos si in fiecare din madularele Lui in parte.

Acum, cand Duhul Sfant locuieste tn noi, ca urmare a mortii si invierii lui Hristos, incepe pentru noi lupta. Hristos a luptat pentru noi, Duhul
Sfant lupta in noi. Faptul chiar c& ne bucurdm de cel dintai rod al biruintei ne pune in vrajmé&sie neintarziatd cu vrajmasul. ins§ mangaierea si
imbarbatarea noastra este ca suntem biruitori inainte de a ajunge pe campul de lupta. Credinciosul merge inaintea luptei, cantand:
,Multumiri fie aduse lui Dumnezeu, care ne da biruinta prin Domnul nostru Isus Hristos” (1 Cor. 15. 5-7), Noi nu ne luptam deci in chip
indoielnic, sau lovind in vant, ci ne purtam aspru cu trupul nostru ca sa-I tinem in stapanire. (1 Cor. 9. 26-27). ,,Noi suntem mai mult decat
biruitori, prin Acela cere ne-a iubit” (Rom. 8. 37). Harul in care suntem, ia firii pamantesti toata puterea ce o are asupra noastra (Vezi Rom.
6). Daca legea este ,puterea pacatului” (1 Cor. 15. 56), harul este lipsa lui de putere. Legea da putere pacatului asupra noastra; harul ne da
putere asupra pacatului, ,Atunci Moise a zis lui losua: , Alege niste barbati, si iesi de lupta impotriva lui Amalec. lar eu voi sta maine pe varful
dealului cu toiagul lui Dumnezeu in mana”. losua a facut ce-i spusese Moise, si a iesit sa lupte impotriva lui Amalec. lar Moise, Aaron si Hur
s-au suit pe varful dealului. Cand fsi ridica Moise mana, era mai tare Israel; si cand isi lasa mana in jos, era mai tare Amalec. Mainile lui Moise
fiind trudite, ei eu luat o piatra, au pus o sub ei, si el a sezut pe ea. Aaron si Hur ii sprijineau mainile, unul deoparte, iar altul de alta; si mainile
lui au réamas intinse pana la asfintitul soarelui. Si losua a biruit pe Amelec si poporul lui, cu taisul sabiei” (Vers. 9-13). Aici sunt doua lucruri
deosebite: lupte si mijlocirea. Hristos e sus pentru noi, pe cand Duhul Sfant lupta cu putere in noi. Aceste doua lucruri merg impreuna; pe
masura ce, prin credinta, ne folosim de mijlocirea lui Hristos pentru noi, biruim si firea noastra cea rea. Unii oameni vor sa tagaduiasca lupta
crestinului Tmpotriva firii pamantesti, infatisand nasterea din nou ca o schimbare sau fhnoire deplina a firii vechi. Dupa aceasta parere, ar
urma neaparat ca crestinul n-ar avea de luptat cu nimeni. Daca firea mea veche e nascuta din nou, cu cine am sa mai lupt? Cu nimeni. Nu
mai este nimic din firea pamanteasca in mine, caci ea s-a facut noua si nici o putere dinafara nu poate sa ma atinga, fiindca nu gaseste de ce
sa se agate in mine. Lumea n-are nici un farmec pentru acela a carui fire veche este deplin schimbata, si Satana n-are deloc prin ce, sau pe
ce, sa poata lucra. S-ar putea spune tuturor celor ce, au aceasta parere gresita si nenorocita ca uita locul pe care il are Amalec in istoria
poporului lui Dumnezeu. Daca israelitii si-ar fi inchipuit ca atunci cand oastea lui Faraon pierise, lupta s-ar fi ispravit, ar fi fost pierduti, cand
Amalec se arunca asupra lor. Fapt este ca lupta n-a inceput pentru ei decéat atunci. Tot asa este si pentru credincios, caci ,aceste lucruri li
s-au intamplat ca sa ne slujeasca drept pilde, si au fost scrise pentru invatatura noastra, peste care a venit sfarsitul veacurilor” (1 Cor. 10.
11). insd n-ar putea avea nici ,pild&, nici instiintare in aceste lucruri,” acela a carui fire pAmanteasca ar fi fost facutd noua. In adevar, un
astfel de om n-are deloc nevoie de aceste provizii folositoare ale harului, pe care le-a facut Dumnezeu in imparatia lui pentru cei ce au nevoie
de ele.

Scriptura ne invata lamurit, ca credinciosul are inauntrul lui cea ce raspunde lui Amalec, adica, ,firea pamanteasca, omul vechi, pofta firii
pamantesti” (Rom. 6.6; 8. 7; Gal. 5. 17). Deci, daca crestinul, simtind miscarile firii sale vechi, incepe sa se indoiasca daca e crestin, nu numai
ca-i nespus de nenorocit, dar mai cu seama se lipseste de foloasele tinutei lui Thaintea Vrajmasului. Firea veche dainuieste Tn credincios si va
fi aici pe pamant pana la sfarsit. Duhul Sfant marturiseste pe deplin despre ea cum o dovedesc mai multe locuri din Noul Testament. Tn
Romani 6. 12, spune: ,,Pacatul sa nu domneasca in trupul vostru muritor.” O astfel de porunca n-ar mai fi de folos, daca firea pamanteasca
n-ar dainui in credincios. A spune ca pacatul nu trebuie sa domneasca in noi, ar fi fara noima, daca de fapt, n-ar locui in noi; este o mare
deosebire intre a locui si a domni: pacatul locuieste in crestin si domneste in necredincios.

Cu toate acestea, cu toate ca pacatul locuieste in noi, il stdpanim. Izvorul puterii este la Dumnezeu. , Caci pacatul nu va mai stapani asupra
voastra, pentru ca nu sunteti sub Lege, ci sub har” (Rom. 6. 14). Harul, care prin sangele crucii, a ridicat pacatul, ne asigura biruinta, si ne da
putere acum asupra pacatului care locuieste in noi. Noi suntem morti fata de pacat: prin urmare el n-are nici o putere asupra noastra. ,,Caci
cine a murit, de drept, este izbavit de pacat” (Rom. 6. 7). ,,Stiu bine ca omul cel vechi a fost rastignit impreuna cu El, pentru ca trupul
pacatului se fie dezbracat de puterea lui, in asa fel, ca sa nu mai fim robi ai pacatului” (Rom. 6.6). ,,Si losua a biruit pe Amalec si poporul lui,
cu taisul sabiei, ,Era numai biruinta, si steagul lui Dumnezeu falfaia peste oastea biruitoare, purtand aceasta frumoasa si imbarbatatoare
scriere pe ele: ,lehova nisi” (Domnul, steagul meu). Siguranta biruintei trebuia sa fie tot asa de deplina ca cea a iertarii, fiindca amandoua se
fntemeiaza pe marele fapt, ca Isus a murit si a Tnviat. in puterea acestor lucruri, credinciosul are un cuget curat, si supune pacatul din el.
Moartea lui Hristos impacand toate cerintele lui Dumnezeu cu privire la pacatele noastre, invierea Lui e izvorul puterii pentru toate
amanuntele luptei la care suntem apoi chemati. El a murit pentru noi, si acum traieste in noi. Moartea lui Hristos ne da pacea: viata Lui ne da
puterea.

E bine sa bagam de seama nepotrivirea dintre Moise pe deal si Hristos pe scaunul slavei. Mainile marelui nostru Mijlocitor nu pot fi trudite
niciodata; mijlocirea Lui nu inceteaza niciodata. ,El traieste pururea ca sa mijloceasca pentru noi” (Evrei 7. 25). Mijlocirea Lui este necurmata
si atotputernica. Luand loc in ceruri prin puterea dreptatii dumnezeiesti, Ei lucreaza pentru noi potrivit cu ceea ce este si dupa desavarsirea



netarmuritd a lucrarii Lui. Mainile Lui nu pot sa oboseasca niciodata si n-are nevoie de nimeni ca sa le sprijine. Mijlocirea Lui desavarsita este
intemeiata pe jertfa lui desavarsita. El ne infatiseaza tnhaintea lui Dumnezeu, imbracati in desavarsirile Lui Isus, asa ca totdeauna ne vom
ascunde fata in pulbere, cand ne vom gandi la ceea ce suntem; cu toate acestea, Duhul Sfant ne poate adeveri ce este Hristos pentru noi si
ce suntem noi in El. ,,Voi Tnsa au mai sunteti pamantesti, ci duhovnicesti” (Rom. 8. 6). Noi suntem in trup; insa nu suntem in firea
pamanteasca. Mai mult, firea pamanteasca este in noi, iar noi nu suntem in firea pamanteasca, fiindca suntem vii cu Hristos.

Sa mai luam seama ca Moise avea cu el pe deal ,toiagul lui Dumnezeu,” cu care lovise stanca, Acest Toiag era Icoana puterii lui Dumnezeu,
care se vede-n aceeasi masura in ispasire si in mijlocire. Cand lucrarea Ispasirii a fost savarsita; Hristos s-a asezat in ceruri, si a trimes, Duhul
Sfant ca sa locuiasca in Biserica; astfel ca este o legatura nedespartita intre lucrarea lui Hristos, si lucrarea Duhului Sfant.

Aici ajungem la sfarsitul unei parti foarte insemnata a Exodului. Dumnezeu, in harul Sau desavarsit, a cercetat si a rascumparat pe poporul
Lui; I-a scos din tara Egiptului si |-a izbavit: mai intai din mana lui Faraon si apoi din a lui Amalec. Pe de alta parte, am putut vedea in mana o
pilda a lui Hristos pogorat din cer; in stanca, o pilda a lui Hristos, lovit pentru poporul Lui; si, in apa care a tasnit, o pilda a Duhului Sfant, apoi
urmeaza o aratare a slavei viitoare, cuprinzand trei mari parti: ludeul, Neamurile sau neiudeii si Biserica lui Dumnezeu.

in timpul cat a fost lepadat Moise de fratii lui, a fost luat deoparte si i s-a dat o sotie, - tovar&dsa pribegiei lui; si inceputul acestei carti ne-a
aratat felul legaturii lui Moise cu aceasta sotie.

El era pentru ea ,un sot de sange”. Tocmai asa este Hristos pentru Biserica. Unirea bisericii cu El este intemeiata pe moarte si pe inviere; iar
Biserica este chemata la impartasirea suferintelor Lui. Stim ca, in tot timpul necredintei lui Israel si a lepadarii lui Hristos, de lume, Biserica
este adunata; si cand ea va fi intreaga, dupa planurile dumnezeiesti; ,,cand va intra numarul deplin al Neamurilor” (Rom. 11.24), atunci Israel
va intra din nou la lucru.

Tot asa a fost cu Sefora si cu Israel din vechime. Moise a trimes Thapoi pe Sefora, cat timp a tinut lucrarea Iui pentru Israel; iar cand acesta a
fost aratat ca un popor pe deplin mantuit, citim ca: ,letro, socrul lui Moise, a luat pe Sefora, nevasta lui Moise, care fusese trimisa acasa. A
luat si pe cei doi fii ai Seforei; unul se numea Chersom (Strain), caci Moise zisese: ,Locuiesc ca strain intr-o tara straina, iar celdlalt se numea
Eliezer (Ajutorul lui Dumnezeu), caci zisese: ,Dumnezeul tatalui meu mi-a ajutat si m-a scapat de sabia lui Faraon. letro, socrul lui Moise, a
venit cu fiii si nevasta lui Moise in pustie, unde tabara el, la muntele lui Dumnezeu. A trimes vorba lui Moise sa-i spuna: ,Eu, socrul tau letro,
vin la tine cu nevasta-ta si cu cei doi fii ai tai”. Moise a iesit Thaintea socrului sdu, s-a aruncat cu fata la pamant, si l-a sarutat. S-au intrebat
unul pe altul de sanatate, si au intrat in cortul lui Moise. Moise a istorisit socrului sau tot ce facuse Domnul impotriva lui Faraon si impotriva
Egiptului, din pricina lui Israel, toate suferintele care venisera peste ei pe drum, si cum fi izbavise Domnul din ele. letro s-a bucurat pentru tot
binele, pe care-l facuse Domnul lui Israel, si pentru ca-l izbavise din mana Egiptenilor. Si letro a zis: ,Binecuvantat sa fie Domnul, care v-a
izbavit poporul din mana Egiptenilor! Cunosc acum ca Domnul este mai mare decat toti dumnezeii; caci rautatea Egiptenilor s-a intors asupra
lor. letro, socrul lui Moise, a adus lui Dumnezeu o ardere de tot si o jertfa de mancare. Aaron si toti batranii lui Israel au venit si au luat parte
la mas& cu socrul lui Moise, inaintea lui Dumnezeu” (vers. 2-12). intreaga adunare e stransa in biruinta inaintea lui Dumnezeu. Neamurile sau
paganii aduc o jertfa si, ca sa intregeasca tabloul, sotia Izbavitorului este adusa cu copiii pe care i-a dat Dumnezeu, intr-un cuvant, este o
aratare neobisnuit de izbitoare a imparatiei viitoare: ,Domnul da indurare si slava” (Ps. 84.11). Pana acum, am vazut multele lucrari ale
,harului”. Aici Duhul Sfant ne pune inaintea ochilor o mareata icoana a ,slavei”, infatisandu-ne feluritele campuri in care se va arata aceasta
slava. Scriptura deosebeste pe iudei, pe neiudei sau Neamuri si Biserica lui Dumnezeu (Vezi 1 Cor. 10 32); si, daca nu tinem seama de
aceastd deosebire, nu putem pricepe adevarul, pe care I-a descoperit Dumnezeu in cuvantul Lui. Deosebirea, pe care o face Scriptura, a tinut
din timpul cand taina Bisericii a fost pe deplin descoperita, prin slujba lui Pavel, si va tine tot timpul imparatiei de o mie de ani. Orice crestin
adevarat, care adanceste Cuvantul, i va da, in mintea lui, locul cuvenit.

Apostolul Tnvata lamurit in epistola catre Efeseni, ca taina Bisericii nu fusese facuta cunoscuta fiilor oamenilor in celelalte veacuri, cum i-o
descoperise lui (2 Efes. 3. vezi si Col. 2. 25-28). Insa, dac ea nu fusese descoperitd deadreptul aceasts taina fusese aratata intr-un chip sau
altul; asa, de pilda, in legatura lui Adam si Eva, in casatoria lui losif cu o egipteanca, si in casatoria lui Moise cu o femeie egipteanca. Pilda sau
umbra unui adevar se deosebeste mult de descoperirea deadreptul si lamurita a acestui adevar. Marea taina a Bisericii n-a fost descoperita
pana ce Hristos, din mijlocul slavei ceresti, a descoperit-o lui Saul din Tars. Astfel, toti cei ce cauta descoperirea desavarsita a acestei taine in
lege, in prooroci sau in psalmi, apuca pe o cale gresita; insa cei ce au inteles invatatura epistolei catre Efeseni, in aceasta privinta, pot sa-i
urmareasca cu folos si interes umbrele preinchipuitoare in scrierile Vechiului Testament.

Avem deci, la inceputul acestui capitol, o aratare a imparatiei de o mie de ani. Toate campiile slavei sunt deschise inaintea ochilor. ,Poporul
iudeu” este marele martor pe pamant al credinciosiei, indurarii si puterii Lui Dumnezeu (vezi de pilda Isa. 43. 10-12, 21); iata ce a fost ludeul
in veacurile trecute, ce este acum, si ce va fi vesnic. ,Paganul” sau neamurile (adica neiudeii) citeste in cartea puterii legaturilor lui
Dumnezeu cu iudeii si Tsi invata si el lectiile. El urmareste istoria minunata a acestui popor ales si pus deoparte ,popor minunat din acest
timp si de alta data” (Isa. 18. 2 vezi si Ex. 33. 6; Deut. 4. 6-8); vede scaune de domnii si imparatesti naruite, popoare nimicite pana in
temelie; orice lucru si orice om siliti sa se supuna, pentru intaietatea poporului acestuia iudeu in care Dumnezeu si-a pus toata dragostea.
,Cunosc acum ca Domnul este mai mare decat toti dumnezeii; caci in lucrul in care s-au purtat cu trufie, El a fost mai presus de ei” (verset
11). lata marturisirea paganului sau neiudeului, cand citeste cartea minunata a istoriei poporului iudeu.

In sfarsit ,Biserica lui Dumnezeu”, infitisata ca intreg prin Sefora, si in madularele care o alcatuiesc infatisate prin fiii Seforei, Biserica lui
Dumnezeu se arata in legatura cea mai adanca si mai stransa cu izbavitorul. Daca vrea cineva o dovada, apostolul raspunde: ,Va vorbesc ca
unor oameni cu judecata: judecati voi singuri ce spun” (1 Cor. 10. 15). Nu se poate intemeia o invatatura pe o pilda; insa, cand invatatura e
descoperits, pilda ei se poate vedea bine si cerceta cu folos. in orice caz, trebuie o minte duhovniceasca, fie ca s& inteleaga invatatura, fie ca
sa priceapa pilda, ,,Dar omul firesc nu primeste lucrurile Duhului lui Dumnezeu, caci, pentru el, sunt o nebunie; si nici nu le poate intelege,
pentru ca trebuiesc judecate duhovniceste” (1 Cor. 2. 14).

De la versetul 13 pana la sfarsit, ni se vorbeste de punerea cédpeteniilor care trebuiau sa ajute pe Moise in carmuirea treburilor adunarii.
Aceasta a avut loc dupé sfatul lui letro, care se temea ca Moise s& nu ,,cada sub greutatea Sarcinii”. in legatura cu aceasta, e bine sa ne
uitam la punerea celor saptezeci de barbati, pomeniti in Numeri 11. Acolo Moise se vede zdrobit sub greutatea raspunderii, care apasa
asupra lui, si spune Domnului: ,Pentru ce mahnesti Tu pe robul Tau si pentru ce n-am cdpatat eu trecere Thaintea Ta, de ai pus peste mine



sarcina acestui popor intreg? Oare eu am zamislit pe poporul acesta? Oare eu l-am ndscut, ca sa-mi zici: Poarta-l la sanul tau, cum poarta
doica pe copil, - pana in tara pe care ai jurat parintilor ca i-o vei da? De unde sa iau carne, ca sa dau la tot poporul acesta? Caci ei se plang la
mine, zicand: - Da-ne carne ca sa mancam! - Eu singur nu pot sa port pe tot poporul acesta, caci este prea greu pentru mine. Decat sa Te
porti asa cu mine, mai bine omoara-ma, Te rog, daca mai am vreo trecere Tnhaintea Ta, ca sa nu-mi mai vad nenorocirea” (Numeri 11.11-15).

Aici, e vadit ca Moise se da inapoi dintr-o slujba de cinste. Dacd Dumnezeu gasea cu cale sa faca din el singurul mijloc ca sa carmuiasca
adunarea lui Israel, nu era cu atat mai mare cinste pentru el? Hotarat ca raspunderea era nemasurata, insa credinta recunoscuse ca
Dumnezeu era de ajuns pentru toate. Moise a pierdut barbatia (macar ca era mare slujitor), si a zis: ,Eu singur nu pot sa port pe tot poporul
acesta, caci este prea greu pentru mine”. Pentru Dumnezeu nu era prea greu, fiindca El 1i carmuia; Moise nu era decat o unealta.

Dumnezeu nu-i ceruse sa-i poarte singur, caci Dumnezeu era cu el.

Aici gresesc totdeauna slujitorii lui Dumnezeu; si greseala lor este cu atat mai mare cu cat imbraca infatisarea smereniei. A ne da la o parte
dinaintea unei mari raspunderi, inseamna neincredere in noi insine si o adanca smerenie; dar singurul lucru, care trebuie stiut, este
urmatorul: Ne-a asezat Dumnezeu pe umeri aceasta raspundere? Daca da, negresit ca Dumnezeu va fi cu noi ca sa ne ajute s-o ducem; si, cu
El, putem rabda orice. Cu El, greutatea unui munte nu-i nimic; iar fara El, greutatea unui puf ne zdrobeste. Daca un om, in mandria lui, o ia
inainte, luand asupra lui o sarcina la care nu I-a chemat Dumnezeu, incepand o lucrare pentru care nu l-a hotarat Dumnezeu, putem sa ne
asteptam sa-I vedem zdrobit sub apasarea acestei sarcini. Dar, daca Dumnezeu i-a pus-o pe umeri, El ii va da putere s-o duca.

Parasirea unei raspunderi datda de Dumnezeu nu este niciodata dovada de smerenie: dimpotriva, smerenia cea mai adanca va fi sa ramai la
locul tau in atarnare de Dumnezeu. Este o dovada ca suntem plini de noi insine, cand ne dam inapoi dinaintea raspunderii sub cuvant ca nu
ne pricepem. Dumnezeu nu ne cheama la lucru pe temeiul priceperii noastre, ci pe a Lui; prin urmare, fara sa fiu plin de mine insumi, sau plin
de neincredere fata de Dumnezeu, nu trebuie sa parasesc o lucrare sau o marturie din pricina raspunderii ei. Toata puterea tine de
Dumnezeu, si, fie ca aceasta putere lucreaza prin unul singur sau prin sapte zeci, putin intereseaza: aceasta putere este totdeauna aceeasi;
dar, daca nu primesti insarcinarea, care ti se da de Dumnezeu, va fi mai rau. Dumnezeu nu vrea sa sileasca pe nimeni sa ia o raspundere
mare, daca nu stie sa se increada in El.

Moise se tanguia din pricina sarcinii ce-o avea de purtat, si sarcina i-a fost luata numaidecat; insa, impreuna cu sarcina, pierde si cinstea de a
o duce. ,Domnul a zis lui Moise: ,,Aduna la mine saptezeci de barbati, dintre batranii lui Israel, din cei pe care-i cunosti ca batrani ai poporului
si cu putere asupra lor; adu-i la cortul intalnirii, si sa se infatiseze acolo impreuna cu tine. Eu ma voi pogori, si iti voi vorbi acolo; voi lua din
duhul care este peste tine, si-l voi pune peste ei ca sa poarte impreuna cu tine sarcina poporului, si sa n-o porti tu singur” (Numeri 11.16-17).
Domnul nu da o putere noua: intr-un singur om, sau in saptezeci, era acelasi Duh. Saptezeci de barbati n-aveau in ei insisi mai mult pret
decat unul singur. ,Duhul este acela care da viata, carnea nu foloseste la nimic” (loan 6.63). Acest pas al lui Moise, Tn adevar, nu l-a facut sa
castige putere, dar |-a facut sa piarda multa vrednicie.

in cea din urma parte a cap. 11 din Numeri, Moise rosteste cuvinte de necredinta, care ii aduc o aspra mustrare din partea Domnului: ,Nu
cumva s-a scurtat mana Domnului? Vei vedea acuma daca ce ti-am spus se va intampla sau nu” (verset 23). Daca punem alaturi versetele 11
cu 15 si 21 cu 23, vedem ca e o mare asemanare intre ele. Cine se da indarat de la raspundere, din pricina lipsei de putere, e in primejdie sa
puna la indoiala plinatatea mijloacelor lui Dumnezeu.

Aceasta intamplare este o invatatura de pret pentru slujitorul lui Hristos, care ar fi ispitit sa se simta singur sau prea incarcat in lucrarea lui.
Sa-si aduca aminte ca acolo unde lucreaza Duhul Sfant, o singura unealta este tot asa de buna si de folositoare cat saptezeci; si ca, acolo
unde nu lucreaza Dumnezeu, saptezeci nu pretuiesc cat una singurd. Totul atarna de puterea Duhului Sfant. Cu El, un singur om poate face,
rabda si suferi orice; fara El, saptezeci de oameni nu pot nimic. Slujitorul singuratec sa-si aduca aminte, ca mangaiere si imbarbatare a inimii
lui trudite, ca atata timp cat este cu el puterea Duhului Sfant, nu trebuie sa se planga de sarcina, sau sa suspine dupa o micsorare a lucrului
lui. Daca Dumnezeu cinsteste pe un om, dandu-i mult de lucru, sa se bucure si sa nu carteasca; fiindca, de carteste, poate pierde curand
aceasta cinste. Lui Dumnezeu nu-l e greu sa gaseasca unelte. El ar fi putut scoate din pietre fii ai lui Avraam, si din aceleasi pietre poate sa
scoata slujitori trebuincios! pentru indeplinirea lucrarii Lui slavite.

Ah! De ce n-avem o inima ca sa-i slujim! O inima rabdatoare, smerita, plina de ravna, dezbracata de ea insdsi! O inima gata sa slujeasca cu
altii si gata sa slujeasca singura; o inima plina de o asa dragoste pentru Hristos, ca sa-si gaseasca cea mai mare bucurie in a-i sluji, pe orice
taram si oricare ar fi felul slujbei! lata de ce avem nevoie mai ales in zilele in care traim.

lata-ne ajunsi la un punct foarte interesant din istoria lui Israel. Poporul fusese adus la piciorul ,muntelui care se putea atinge si care era
cuprins de foc” (Evrei 12. 18). Privelistea slavei din imparatia de o mie de ani, pe care ne-a infatisat-o capitolul trecut, a pierit. Aceasta icoana
vie a imparatiei lui Hristos pe pamant, luminata o clipa de soare, s-a dus, facand loc norilor grosi ce se ingramadesc imprejurul acestui
,munte care se putea atinge”, unde Israel, manat de un duh de lege, orb si nebun, a parasit legamantul harului lui Dumnezeu pentru
legamantul faptelor omului. Schimbare grozava cu urmari nenorocite. Pana aici, dupa cum am vazut, nici un vrajmas nu putuse sta in fata lui
Israel; nici o piedica nu putuse opri mersul lui biruitor. Ostile lui Faraon fusesera nimicite; Amalec si ai lui fusesera trecuti prin taisul sabiei:
totul fusese biruinta, fiindca Dumnezeu lucra, pentru poporul sau, in urmarirea fagaduintelor pe care le facuse lui Avraam, Isaac si lacov.

La inceputul capitolului nostru, Dumnezeu spune pe scurt, in chip miscator, ce a facut pentru Israel: ,Asa sa vorbesti casei lui lacov, si sa spui
copiilor lui Israel: ,Ati vazut ce am facut Egiptului, si cum v-am purtat pe aripi de vultur si v-am adus aici la Mine. Acum, daca veti asculta
glasul Meu, si daca veti pazi legamantul Meu, veti fi ai mei dintre toate popoarele, caci tot pamantul este al Meu; imi veti fi o imparatie de
preoti si un neam sfant” (vers. 3-6). Bagati de seame ce zice Dumnezeu: ,glasul Meu” si ,legamantul Meu.” Asadar ce spunea acest ,glas”?
Si ce cuprindea acest ,legamant”? Nu cumva spunea ca Domnul vrea sa-si dea legile si poruncile ca un legiuitor aspru si de neinduplecat?
Dimpotriva, Dumnezeu vorbise ca sa ceara slobozirea prinsilor de razboi; ca sa le faca rost de un adapost dinaintea sabiei nimicitorului; sa
pregateasca o cale celor mantuiti; sa pogoare paine din cer si sa faca sa tasneasca apa din stanca. Astfel ca glasul lui Dumnezeu, usor de
inteles si plin de mild, vorbise pana in clipa cand Israel ,s-a asezat la poalele muntelui” (verset 17).



Legamantul lui Dumnezeu era un legamant de har neamestecat. El nu punea nici o conditie, nu cerea nimic, nu punea nici un jug, nici o
greutate. Cand s-a aratat Dumnezeul slavei lui Avraam (Fapte. 7.2) in Ur din Haldeia, El nu spune lui Avraam: ,sa faci cutare lucru” si ,sa nu
faci cutare lucru”. Nu, o asemenea vorbire n-ar fi fost dupa inima lui Dumnezeu. Lui 1i place mai bine sa puna pe capul pacatosului, o mitra
curata”, decat ,un jug de fier pe grumaz” Zah. 3.5; Deut. 28.48). Cuvantul Lui catre Avraam a fost: ,iti voi da”. Tara Canaanului nu putea fi
dobandita prin faptele omului; ea nu putea fi decat darul harului lui Dumnezeu. Si, la inceputul acestei carti a Exodului, vedem pe Dumnezeu,
in mila Lui, cercetand poporul, ca sa indeplineasca fagaduinta pe care o facuse pentru urmasii lui Avraam. Starea in care a gasit Dumnezeu
pe acesti urmasi, nu era o piedica pentru implinirea planurilor harului Lui, fiindca sangele Mielului Ti dadea o temelie cu totul fara prihana, in
puterea careia El putea sa savarseasca ce fagaduise. Hotarat ca Dumnezeu nu fagaduise tara Canaanului urmasilor lui Avraam in vederea
celor ce astepta de la ei, caci asta ar fi nimicit cu desavarsire adevaratul rost al unei fagaduinte: ar fi insemnat o invoiald, nu o fagaduinta,
insa ,El a dat-o lui Avraam printr-o fagaduinta” si nu printr-o invoiala (Gal. 3).

lata de ce, la inceputul acestui capitol, Dumnezeu aduce aminte poporului Sau de harul care a fost temeiul legaturilor Lui cu ei pana aici; in
acelasi timp, le va spune ce vor fi daca vor asculta si mai departe de , glasul” harului ceresc si vor ramanea in legamantul harului”. ,Veti fi ai
Mei dintre toate popoarele” le zice El. Cum? Urcand cu mare greutate scara faptelor lui bune si a legalismului? Blestemele unei legi calcate
fnainte chiar ca s-o fi primit, puteau sa-i aduca oare acolo? Se intelege ca nu. Asadar, cum puteau ei sa se bucure de aceasta cinste slavita?
Negresit ca ramanand in starea in care 1i vedea Dumnezeu din cer, cand a silit pe proorocul, care a iubit rasplata nelegiuirii, sa zica: ,,Ce
frumoase sunt corturile tale, lacove! Locuintele tale, Israele, se intind ca niste vai, ca niste gradini langa un rau, ca niste copaci de aloe pe
care i-a sadit Domnul, ca niste cedri pe 1anga ape. Apa curge din géletile lui, si samanta lui este udata de ape mari. imparatul lui se inaltd mai
pe sus de Agag, si imparatia lui ajunge puternica. Dumnezeu i-a scos din Egipt, taria lui este ca a bivolului pentru ei” (Numeri 24. 5-8).

Cu toate acestea, Israel nu era hotarat sa ia acest loc binecuvantat. in loc sa se bucure in ,fagaduinta sfantd a lui Dumnezeu”, Israel cuteaza
sa ridice fagaduiala cea mai trufasa pe care au putut o rosti buzele omenesti: Tot poporul a raspuns: ,Vom face tot ce a zis Domnul” (verset
8). Asta inseamna o mare cutezanta. Israel n-a zis macar: ,nadajduim sa facem”, sau ,,ne vom stradui sa facem”, vorbire care ar fi aratat o
oarecare neincredere in ei insisi. Ci spun hotarat: ,,Vom face”. Cei ce vorbeau astfel nu erau numai cateva minti trufase, care se deosebeau
de ceilalti, ci ,tot poporul a raspuns”. Erau una in lepadarea ,fagaduintei sfinte”, ,legamantului sfant”.

Urmarea? Din clipa cand Israel a vestit fagaduiala aceasta, din clipa cand a inceput ,,sa faca”, lucrurile si-au schimbat cu totul infatisarea. ,,Si
Domnul a zis lui Moise: ,latd, voi veni la tine Intr-un nor gros... Sa hotarasti poporului anumite margini de jur imprejur, si sa spui: ,Sa nu
cumva sa va suiti pe munte sau sa va atingeti de poalele lui. Oricine se va atinge de munte, va fi pedepsit cu moartea” (vers. 9-12). Era o
schimbare vadita. Cel ce zisese: ,V-am purtat pe aripi de vultur si v-am adus aici la Mine”, acum se acopere ,intr-un nor gros”, si spune: ,,Sa
hotarasti poporului anumite margini de jur imprejur! Glasul dulce al harului a facut loc ,tunetelor si fulgerelor” muntelui in flacari (verset 16).
Omul cutezase sa vorbeasca despre faptele lui nenorocite in fata harului minunat al lui Dumnezeu. Israel spusese: ,Vrem sa facem”, si a
trebuit sa fie tinut departe, ca sa vada ce este in stare sa faca. Dumnezeu se departeaza, iar poporul priveste aceasta departare, fiindca era
plin de spaima si frica. Nu e de mirat, caci privelistea era infricosatoare, ,asa de infricosatoare, incat Moise a zis: ,Sunt ingrozit si tremur”
(Evrei 12. 21). Cine ar fi putut rabda privelistea acestui ,,foc mistuitor”, adevarata aratare a sfinteniei dumnezeiesti? ,Domnul a venit din
Sinai, si a rasarit peste ei din Seir, a stralucit din muntele Paran, si a iesit din mijlocul zecilor de mii de sfinti, avand in dreapta Lui focul legii”
(Deut. 33.2). Cuvantul ,foc”, in legatura cu legea, arata sfintenia acestei legi. ,Dumnezeul nostru este un foc mistuitor” (Evrei 12.24), care nu
fngaduie raul nici in gand, nici in cuvant, nici in fapta.

Israel sdvarseste o mare greseald, spunand: ,Vom face”. Isi lua o fagaduinta pe care nu era in stare s-o tin&, chiar dacé ar fi voit; noi stim
cine este Cel ce a zis: ,Mai bine sa nu faci nici o juruinta, decat sa faci o juruinta si sa n-o implinesti” (Ecl. 5.5). Cine face o juruinta inseamna
ca are puterea s-o si Implineasca; si unde e puterea omului? Cine face o juruinta, tagaduieste adevarul, cand te gandesti la firea si starea lui.
Ce poate face el, cand e pierdut? Lipsit de orice putere, nu poate nici sa , vrea, nici sa faca ce e bine. Si-a tinut Israel fagaduiala? A facut el tot
ce a spus Domnul? Vitelul de aur, tablele sfaramate, sabatul necinstit ,randuielile necinstite si lasate in parasire, trimesi Domnului ucisi cu
pietre, Hristos lepadat si rastignit, Sfantul Duh intristat, sunt martori!

Cititorule crestin, nu te bucuri tu ca mantuirea ta nu se intemeiaza pe nenorocitele tale fagaduieli si hotarari inchipuite, ci pe ,jertfirea
trupului lui Isus Hristos, odata pentru totdeauna” (Evrei 10.10)? Da, asta este bucuria noastra vesnica. Hristos a luat asupra Lui toate
fagaduielile noastre si le-a indeplinit pentru vesnicie. Viata invierii curge in madularele trupului Lui, si da nastere in ele la fapte pe care nici
juruitele, nici cerintele legii n-ar fi putut sa le savarseasca vreodata. El este viata si sfintenie noastra. Nu voi ispravi acest capitol, fara sa
pomenesc de un loc din Deuteronom, care ar putea parea cam greu. ,Domnul a auzit cuvintele pe care mi le-ati spus. Si Domnul mi-a zis:
»Am auzit cuvintele pe care ti le-a spus poporul acesta: tot ce au zis este bine” (Deut. 5.28). S-ar parea, dupa aceste cuvinte, ca Dumnezeu
fngaduia ca copiii lui Israel sa faca o juruinta; dar, daca citim de la versetul 24 pana la 27, vedem numaidecat ca nu e vorba aici de nici o
juruinta, ci de groaza poporului ca urmare a juruintei lui. Copiii lui Israel nu puteau sa sufere ce poruncise Dumnezeu. Ei au zis; ,Daca vom
mai auzi si mai departe glasul Domnului, Dumnezeului nostru, vom muri. Cine este, in adevar, omul acela, care sa fi auzit vreodata, ca noi,
glasul Dumnezeului celui viu vorbind din mijlocul focului, si totusi sa fi ramas viu? Apropie-te mai bine tu, si asculta tot ce-ti va spune Domnul,
Dumnezeul nostru, si noi vom asculta, si vom face”. Era marturisirea neputintei lor ca sa intédlneasca pe Dumnezeu, sub infatisarea
fngrozitoare, pe care mandria legalismului lor il facuse s-o ia. E cu neputintd ca Dumnezeu sa tngaduie vreodatd p&rasirea harului, si
inlocuirea lui cu temelia de nisip a ,faptelor legii”.

E de cea mai mare insemnatate sa intelegem felul si scopul legii morale, asa cum este infatisata in acest capitol. Omul este pornit sa
amestece legea cu harul, asa ca nici legea, nici harul nu pot fi bine intelese. Legea este dezbracata de asprimea neinduplecata, iar harul de
toata dulceata lui. Nici cerintele sfinte ale lui Dumnezeu nu sunt Implinite, nici nevoile pacatosului de cei ce vor sa amestece legea cu harul.
in adevér, legea si harul nu pot sa se uneasca, fiindca sunt doua lucruri cu totul deosebite. Legea arata ce trebuia se fie omul, harul araté ce
este Dumnezeu. Cum ar putea sa alcatuiasca impreuna un singur sistem? Cum ar putea pacatosul sa fie mantuit cu ceva alcatuit parte din
lege, parte din har? E cu neputinta: trebuie sa fie mantuit ori prin una, ori prin alta! Legea a fost numita uneori ,aratarea gandului lui
Dumnezeu”. Dar nu e asa. Daca am spune ca legea este aratarea gandului lui Dumnezeu cu privire la ce trebuie se fie omul, am fi mai
aproape de adevar. Daca trebuie sa privesc cele zece porunci ca aratare a gandului lui Dumnezeu, intreb daca nu mai este nimic altceva in
gandul lui Dumnezeu, decat: ,,sa faci” si ,,sa nu faci”? Nu este in El nici har, nici indurare, nici bunatate? Nu va arata Dumnezeu ce este EI? Nu
va descoperi El adancimile ascunse ale dragostei de care e plina inima Lui? Nu sunt in Fiinta lui Dumnezeu, decat cerinte grele si opriri aspre?



Daca ar fi asa, ar trebui sa spunem ca ,,Dumnezeu e lege”, in loc de ,Dumnezeu este iubire”. Dar in inima lui Dumnezeu e ceva mai mult
decat ar putea spune cele ,,zece porunci”, rostite pe ,muntele in flacari”. Daca vreau sa stiu ce este Dumnezeu, n-am decat sa privesc la
Hristos, ,caci in El locuieste toata plinatatea Dumnezeirii” (Col. 2.8). ,Legea a fost data prin Moise, dar harul si adevarul au venit prin Isus
Hristos”. Era, prin urmare, o masura de adevar in lege; ea cuprindea adevarul privitor la ce trebuie sa fie omul. Ca tot ce izvoraste de la
Dumnezeu, legea era desavarsita in felul ei, desavarsita pentru scopul in vederea caruia fusese data; dar acest scop nu era nicidecum, ca sa
descopere firea si fiinta lui Dumnezeu inaintea pacatosilor vinovati. in lege nu era nici har, nici indurare. ,Cine a calcat legea lui Moise, este
omorat fara mila” (Evrei 10.28). ,Omul care le va implini, va trai prin ele” (Levit. 12.5). ,Blestemat sa fie cine nu va implini cuvintele legii
acesteia, si nu le va face” (Deut. 27.26; vezi si Gal. 3.10). Acesta nu mai era har; muntele Sinai nu este locul unde trebuie cautat harul. Acolo,
Dumnezeu se descopere inconjurat de o maretie fnspaimantatoare, in mijlocul intunericului furtunii, tunetelor si trasnetelor. Aceste
imprejurari nu sunt potrivite pentru economia harului si a indurarii, ci se potrivesc minunat cu economia adevarului si dreptatii: aceasta este
legea si nimic mai mult!

in lege Dumnezeu face cunoscut ce ar trebui s& fie omul, si, daca nu este, il blesteama. Dar, cand omul se judecé la lumina legii vede c3 el
este tocmai ceea ce osandeste legea. Cum ar putea sa capete el viata prin lege? Legea pune viata si neprihanirea ca tinta de atins de cei ce
o vor pazi; dar ne dovedeste, din cea dintai clipa, ca suntem intr-o stare de moarte si rautate si vedem ca avem nevoie chiar la inceput de
lucruri pe care legea cere sa le ajungem la sfarsit. Ce este de facut? Cum sa le capatam? Ca sa fac ce cere legea, trebuie sa am viata; si, ca
sa fiu ce cere legea, trebuie sa am neprihanirea si daca n-am nici una nici alta, sunt ,blestemat” si fapt este ca n-am nici una, nici alta. Ce sa
fac? lata intrebarea! Cei ce vor sa fie invatatorii legii (Tim. 7) sa raspundad; sa raspunda asa fel ca sa Tmpace un cuget drept, plecat sub
simtamantul ca legea este duhovniceasca si neinduplecata pe deoparte, iar pe de alta ca el este vandut rob firi pamantesti fara nadejde de
scapare.

Adevarul este cum vi-l infatiseaza apostolul, adica , Legea a venit pentru ca sa se inmulteasca greseala” (Rom. 5. 20): iata adevaratul rost al
legii. Ea a venit sa arate c pacatul este afara din cale de pacatos. (Rom. 7. 13). intr-o privinta, legea este ca o oglinda desavarsita, trimisa
din cer pe pamant, ca sa descopere omului stricaciunea moralad in care se afla. Daca stau Thaintea unei oglinzi, cu hainele in neoranduiala,
oglinda imi arata neoranduiala, fara sa mi-o indrepte. Daca masor un trunchi stramb cu un fir cu plumb, firul cu plumb imi arata strambatura
copacului, dar n-o indreapta. Daca ies pe o noapte intunecoasa cu o lumina, aceasta imi arata toate piedecile si greutatile care se gasesc in
drumul meu, insa nu le ridica. Afara de asta, nici oglinda, nici firul cu plumb, nici lampa nu nascocesc relele pe care fiecare le arata: nu le
nascocesc, nici nu le ridica, ci doar ni le arata. Acelasi lucru e si cu legea: ea nu nascoceste raul in inima omului, si nici nu-l indeparteaza, ci
doar il arata fara gres si intocmai cum e.

,Deci ce vom zice? Legea este ceva pacatos? Nici de cum! Dimpotriva, pacatul nu I-am cunoscut decat prin Lege. De pilda, n-as fi cunoscut
pofta, daca Legea nu mi-ar fi spus: ,Sa nu poftesti” (Rom. 7. 7). Apostolul nu spune ca omul n-ar fi poftit. Nu, el spune ca n-ar fi avut
»cunostinta” ca pofta e pacat. Pofta era in el, insa nu o cunostea, pana cand ,lampa Celui Atotputernic” (lov 29. 3), luminand odaile
fntunecoase ale inimii lui, i-a aratat raul care se gasea acolo. Astfel un om, intr-o casa intunecoasa, poate fi inconjurat de praf si
neoranduiald, fara sa le bage de seama, din pricina intunericului in care e afundat; daca patrunde o raza de soare, va vedea totul. E praful
facut de razele soarelui? Se intelege ca nu; praful este acolo, si soarele doar 1l descopere si-l arata: iata ce face legea. Ea judeca starea si
firea omului; Ti dovedeste ca este pacatos si il inchide sub blestem; vine ca sa-l judece in ce este, si il blestema, daca nu este ce fi spune ca ar
trebui sa fie.

Este cu neputinta deci sa poata capata cineva viata si neprihanirea printr-un lucru cure nu poate decét sa-I blesteme. Legea nu poate decat
sa blesteme pe pacatos afara numai daca starea pacatosului si felul de a fi al legii nu vor fi in intregime schimbate. Ea este fara mila pentru
slabiciuni si nu vrea sa stie de o ascultare nedesavarsita, ori cat de bune ar fi gandurile pacatosului. Daca ar fi ingaduitoare, ar inceta sa fie
ce este: ,sfanta, dreapta si buna” (Rom. 7.12). Tocmai fiindca legea e ce e, pacatosul nu poate capata viata prin ea. Daca ar putea capata
viata prin lege, ea nu ar fi desavarsita, sau altfel el n-ar fi pacatos. Este cu neputinta ca un pacatos sa dobandeasca viata printr-o lege
desavarsita; intrucat ea, fiind desavarsita nu poate decat sa-l osandeasca. Desavarsirea ei da pe fata stricaciunea si osandirea deplina a
omului. ,,Caci nimeni nu va fi socotit neprihanit inaintea Lui prin faptele Legii, deoarece prin Lege vine cunostinta deplina a pacatului” (Rom.
3. 20). Apostolul nu spune: ,prin Lege este pacatul,” ci spune: ,prin Lege este cunostinta pacatului.” ,,Caci inainte de Lege pacatul era in
lume. Dar pacatul nu este tinut in seama cata vreme nu este o lege” (Rom. 5 13). Pacatul era si nu lipsea decét legea ca sa-l dea pe fata si sa
spuna ca e ,calcare” de lege. Daca spun copilului meu: ,,sa nu te atingi de acest cutit”, Tnsasi oprirea mea arata pornirea inimii lui de a se
atinge de cutit. Oprirea mea nu nascoceste pornirea, ci doar o arata.

Apostolul loan spune ca ,pacatul este faradelege” (stare sau mers fara lege). (1loan 3. 4). Nu spune ,calcarea legii”, cum traduc unii, caci
calcarea legii nu arata adevaratul gand al Duhului. Ca sa fie ,,calcare” trebuie sa fi fost data o regula sau o linie de purtare hotarata; pentru
ca ,a calca”, inseamna a trece o linie oprita. Daca iau ce opreste legea: ,sa nu ucizi”, ,,sa nu preacurvesti”, ,sa nu furi”, vad in aceste porunci
o lege pusa inaintea mea, dar descopar cd am in mine porniri impotriva carora s-au dat aceste porunci; mai mult. insusi faptul ca sunt oprit
sa ucid, aratd ca uciderea este in firea mea (Vezi Rom. 3. 15). Ar fi zadarnic sa fiu oprit sa fac un lucru, daca nu as avea pornirea sa-l fac; insa
aratarea voii lui Dumnezeu, cu privire la ce ar trebui sa fiu, arata pornirea vointei mele de a fi tocmai cea ce nu trebuie sa fiu. Lucrul acesta e
lamurit, si se potriveste in totul cu invatatura apostolului.

Totusi, multi oameni, desi spun ca nu putem avea viata prin lege, pretind, in acelasi timp, ca legea este regula vietii noastre. Apostolul, insa,
spune: ,toti cei ce se bizuiesc pe faptele Legii, sunt sub blestem”. (Gal. 3. 10). Putin intereseaza starea lor personala: daca sunt sub lege, fara
doar si poate ca sunt sub blestem. Cineva, insa, ar putea spune: ,,sunt nascut din nou, deci nu sunt sub blestem” dar, daca nasterea din nou,
nu scoate pe om de pe taramul legii, ea nu poate sa-l aseze dincolo de marginile blestemului. Daca crestinul este sub lege, este supus
neaparat blestemului legii. Dar ce are a face legea cu nasterea din nou? Unde gasim noi ca e vorba de nasterea din nou in capitolul 20 al
Exodului! Legea nu pune decat o singura intrebare omului, intrebare scurta, aspra si dreapta, adica: ,Esti tu ce ar trebui sa fii?” Daca
raspunsul este ,nu”, legea nu poate decat sa arunce blestemele groaznice si sa ucida pe om. Si cine poate recunoaste mai repede si mai
adanc, ca nu este ce ar trebui sa fie, daca nu insusi omul cu adevarat nascut din nou? Asa dar, daca este sub lege, e neaparat sub blestem.
Nu este cu putinta ca legea, sa-si micsoreze cerintele, nici sa se amestece cu harul, chiar daca e vorba de un om nascut din nou. Oamenii,
stiind ca nu pot ajunge la Thaltimea legii, cauta totdeauna s-o pogoare la ei; insa e degeaba. Legea ramane ce este, in toata sfintenia, maretia
si asprimea ei; ea nu primeste decat o ascultare desavarsita. Si cine este omul, ndascut sau ne ndscut din nou, care sa poata asculta de ea in



acest chip? Se va zice: ,Avem desavarsirea in Hristos”. E adevarat; insa nu prin lege, ci prin har si nu le putem amesteca. Scriptura ne invata
pe larg si lamurit ca nu suntem iertati sau indreptatiti prin lege; nici ca legea este regula vietii noastre. Un lucru, care nu poate decat
blestema, nu poate niciodata sa dezvinovateasca; si ceea ce nu poate decat ucide, nu poate fi niciodata o regula de viata. Un om poate
incerca mult si bine sa-si faca avere prin bilantul care-l declara in stare de faliment.

Citirea capitolului 15 din Faptele Apostolilor ne invata cum raspunde Duhul sfant oricarei incercari de a pune pe credinciosii dintre Neamuri
sub lege, luadnd-o ca regula de viata. Atunci unii din partida Fariseilor, care crezusera, s-au ridicat, si au zis ca Neamurile trebuie sa fie taiate
imprejur, si sa li se ceara sa pazeasca legea lui Moise (verset 5). Cererea acestor legiuitori din cele dintai timpuri, nu era altceva decat
suieratura sarpelui stravechi din Eden, insd Duhul Sfant, prin glasul celor 12 apostoli si al intregii Biserici, a raspuns, cum citim in versetele
7-8: ,Dupa ce s-a facut multa vorba, s-a sculat Petru si le-a zis; ,Fratilor, stiti cd@ Dumnezeu, de o buna bucata de vreme, a facut o lege intre
voi, ca, prin gura; mea, Neamurile sa auda”: - Ce? Cerintele si blestemele legii lui Moise? Nu: Nu aceasta era vestea pe care voia s-0 auda
sarmanii pacatosi lipsiti de orice putere; - ci ,sa auda cuvantul Evangheliei, si sa creada”. lata ce se potrivea cu firea si Fiinta lui Dumnezeu.
Acesti Farisei, care se ridicau impotriva lui Barnaba si Saul, nu erau trimesi de El; ei n-aduceau vesti bune si nu vesteau pacea; ,picioarele”
lor nu mai erau ,frumoase” in ochii Aceluia caruia nu-i place decat indurarea.

L»+Acum dar, urmeaza apostolul, de ce ispititi pe Dumnezeu, si puneti pe grumazul ucenicilor un jug, pe care nici parintii nostri, nici noi nu I-am
putut purta” (verset 10)? Foarte tari vorbe! Dumnezeu nu vrea ,sa se puna un jug pe grumazul celor cu inimile dezrobite prin Evanghelia
pacii; El vrea mai degraba sa-i indemne sa ramana tari in slobozenia lui Hristos, si ,sa nu se plece iar sub jugul robiei” (Gal. 5.1). Dumnezeu
nu vrea sa trimita pe cei rascumparati ,la muntele care poate fi atins”, ca sa fie ingroziti ,de negura, de intuneric sau de furtuna” (Evrei 12).
Cum am putea sa ne gandim macar, ca Dumnezeu a voit sa carmuiasca prin lege pe cei carora le-a dat harul Lui? ,Credem, a zis Petru, ca
noi, ca si ei, suntem mantuiti prin harul Domnului Isus” (Fapte. 15.11). ludeii, care primisera legea, ca si Neamurile care n-o primisera,
trebuiau de acum inainte sa fie ,mantuiti prin har”. Si nu numai sa fie ,mantuiti prin har”, ci trebuiau ,sa ramana tari” si ,sa creasca in acest
har” (Rom. 5. 1-2; Gal. 5.1; 2 Pentru 3.18). A invata altceva, inseamna a ispiti pe Dumnezeu. Acesti Farisei rasturnau insasi temelia credintei
crestinului; si asta o fac toti cei care cauta sa puna pe credinciosi sub lege. Nu este rau sau greseala mai ingrozitoare in fata Domnului decat
sa vii si se-i dai zor cu legea. Ascultati vorbirea taioasa si de care se slujeste Sfantul Duh, fata de acesti invatatori ei legii: ,Si schilodeasca-se
odata cei ce ne turbura” (Gal. 5. 12).

S-au schimbat gandurile Duhului Sfant Tn aceasta privinta? Nu mai inseamna ca ,ispitesti pe Dumnezeu” punand jugul legii pe grumazul unui
pacatos? E dupa voia harului Lui, ca legea sa fie citita in intregime pacatosilor, ca aratare a voii lui Dumnezeu pentru ei? Cititorul sa raspunda
la aceste intrebari in lumina capitolului 15 din Faptele Apostolilor si epistolei catre Galateni. Numai aceste doua parti din Scriptura ar fi de
ajuns, daca n-ar mai fi altele, spre a dovedi ca gandul lui Dumnezeu n-a fost niciodata ca ,popoarele sa auda cuvantul legii”. Daca acesta i-ar
fi fost gandul, ar fi ales pe cineva s-o faca sa fie auzita. Dar nu; cand Dumnezeu da legea Lui groaznica, El n-a vorbit decat intr-o limba: ,tot
ce spune Legea, spune celor ce sunt sub Lege” (Rom. 3.19): dar cand a descoperit vestea buna a mantuirii prin sangele Mielului, a vorbit in
limba ,oricarui neam care este sub cer”.

A vorbit in asa chip, ca ,fiecare in limba lui” a putut auzi dulcea veste a harului (Fapte. 2.1-11).

Cand a dat Dumnezeu, de pe inaltimea muntelui Sinai, cerintele grele ale legamantului faptelor, nu s-a indreptat decat catre un singur popor,
glasul Lui n-a fost auzit decat in marginile stramte ele poporului iudeu. Dar atunci cand Domnul Isus a inviat si a trimes vestitorii mantuirii,
zicandu-le: ,Duceti-va in toata lumea, si propovaduiti Evanghelia la orice faptura” (Marcu 16. 15; Vezi si Luca 3. 6). Puternicul rau al harului
lui Dumnezeu, a carui albie a fost deschisa prin sangele Mielului, trebuia, prin puterea nemarginita a Duhului Sfant, sa se reverse mult mai
departe decat ingradirea stramta a lui Israel, si sa se raspandeasca asupra intregii omeniri pline de pacat. Trebuia ,ca fiecare faptura sa auda
n limba ei” vestea pacii, cuvantul Evangheliei, vestea mantuirii prin sangele de pe cruce. in sfarsit, ca s& nu lipseasca nimic spre a dovedi
sarmanelor noastre inimi ca muntele Sinai nu era locul unde au fost destainuite tainele lui Dumnezeu. Duhul Sfant a spus prin gura unui
prooroc si a unui apostol: ,,Cat de frumoase sunt picioarele celor ce vestesc pacea, ale celor ce vestesc Evanghelia” (Ezech. 52. 7; Rom.
10.15). ins& acelasi Duh Sfant spune despre cei ce voiau sa fie invatatori ai Legii: ,,.Si schilodeasca-se odat3, cei ce va turbura!”

Asadar, e invederat ca legea nu este nici temelia vietii pentru pacatos, nici regula de viata pentru crestin. Isus Hristos este si una si alta. El
este viata si regula vietii noastre. Legea nu poate decat sa blesteme si sa ucida, Hristos este viata si neprihanirea noastra; El a fost facut
blestem pentru noi, fiind atarnat pe lemn El s-a pogorat in locul unde pacatosul zacea in moarte si judecata, dezbracandu-ne, prin moartea
Lui de tot ce era, sau putea fi impotriva noastra, facandu-se, prin inviere, izvorul vietii si temelia unei vieti sfinte pentru toti cei ce cred in
Numele Lui. Avand, astfel, viata si neprihanirea in El, suntem chemati s& mergem, nu cum porunceste legea, ci ,sa mergem cum a mers EI”.
(1loan 2-6). Ar fi aproape de prisos s& mai spunem ca a ucide, a curvi, a fura, sunt fapte cu totul potrivnice moralei crestine. insa, daca un
crestin si-ar randui viata dupa aceste porunci, sau dupa cele zece porunci, ar putea sa aduca el acele roade de pret si alese, despre care
vorbeste epistola catre Efeseni? Cele zece porunci ar aduce ele oare pe un hot in stare sa nu mai fure, ci sa lucreze ca sa aiba ce sa dea? Ar
schimba ele vreodata pe un hot intr-un om muncilor si vrednic de cinste? Se intelege ca nu. Legea spune: ,,sa nu furi;” dar spune ea oare:
.Du-te si da celui ce n-are; d& de mancare vrajmasului tdu, imbracé-| si-l binecuvinteaz&? inveseleste, prin buna ta vointa, prin purtarea ta,
inima celui ce n-a cautat decat sa-ti faca rau?” Se intelege ca nu! Si totusi, daca as lua legea ca o regula de viata, ea n-ar putea decat sa ma
blesteme si sa ma ucida. Cum se face ca sfintenia crestina e mai presus ca legea? Prin faptul ca sunt slab si legea nu-mi da nici o putere,
nu-mi arata nici o indurare. Legea cere putere de la cel lipsit de putere si-l blesteama daca n-o poate avea. Evanghelia da putere celui ce n-o
are si-l binecuvinteaza in aratarea acestei puteri. Legea infatiseaza viata ca scop al ascultarii; Evanghelia da viata ca singura temelie
adevarata a ascultarii.

Dar ca sa nu obosesc pe cititor cu prea multe dovezi, intreb in ce parte a Noului Testament a gasit el legea infatisata ca o regula de viata?
Hotarat ca apostolul n-avea acest gand cand spunea: ,,Caci in Hristos Isus nici taierea Tmprejur, nici netaierea imprejur nu sunt nimic, cia fi o
faptura noua. Si peste toti cei ce vor umbla dupa dreptarul acesta si peste Israelul lui Dumnezeu sa fie pace si indurare” (Gal. 6. 15-16)! Care
.dreptar”? Legea? Nu, ci ,o faptura roua”. Apoi, in capitolul 20 din Exod, nu este vorba de , 0 faptura noua”: dimpotriva, capitolul acesta se
indreapta spre om, asa cum este, in starea fireasca in care-l tine faptura lui cea veche, punandu-I la incercare ca sa stie ce este in stare sa
faca. Dar, daca legea era dreptarul dupa care trebuiau sa trdiasca credinciosii, de ce binecuvinteaza apostolul pe cei ce umbla dupa un
dreptar asa de deosebit? Pentru ce nu spune: ,peste cei ce vor umbla dupa dreptarul celor zece porunci?” Nu e vadit, oare, din acest loc din



Biblie, ca Biserica lui Dumnezeu are un dreptar mai inalt dupa care sa se umble? Fara indoiala ca da. Desi cele zece porunci fac parte din
cartile insuflate, ele nu puteau fi niciodata dreptarul vietii pentru acela, care, prin harul fara margini, s-a facut o faptura noua, si a primit o
viata noua in Hristos.

insa, ar intreba cineva: ,Nu este legea desavarsita?” Si daca e desdvarsita, ce mai vrei? Legea este desavarsita dumnezeieste. Mai mult, din
pricina desavarsiri, legea blestema si ucide pe cei ce nu sunt desavarsiti, si totusi cuteaza sa stea inaintea ei. ,Legea este duhovniceasca, dar
eu sunt supus firii mele pamantesti” (Rom. 7. 14). Nu putem spune inde ajuns ce desavarsita si duhovniceasca este legea. Dar aceasta lege
desavarsita, pusa in legatura cu omenirea cazuta, aceasta lege duhovniceasca, intalnind ,gandul firii pamantesti”, nu poate sa aduca decat
,manie” si ,vrajmasie” (Rom. 4. 15; 7. 7). Pentru ce? Fiindca legea nu este desavarsita? Dimpotriva, tocmai pentru ca-i desavarsita si omul
este pacatos. Daca omul ar fi desavarsit, ar implini legea in tata desavarsirea ei duhovniceasca; si apostolul ne invata, ca, in ce priveste pe
adevaratii crestini, desi mai au in ei firea stricata, ,totusi porunca dreapta a legii este implinita in noi, care nu traim dupa indemnurile firii
noastre pamantesti, ci dupa indemnurile Duhului” (Rom. 8. 4). ,,Cine iubeste pe altii, a implinit Legea.... Dragostea nu face rau aproapelui:
dragostea deci este implinirea Legii” (Rom. 13. 8-10; Vezi Gal. 5. 14, 22-23). Daca iubesc pe cineva, nu-i voi lua ce-i al lui, voi cauta sa-i fac
orice bine pe care as putea sa-i fac. Toate acestea sunt lamurite si usoare de inteles pentru un suflet duhovnicesc, dar nelamurite pentru cei
care vor sa faca din lege regula vietii, sau dreptarul vietii pentru credincios.

Daca privim legea, in cele doua mari porunci ale ei, vedem ca porunceste omului sa iubeasca pe Dumnezeu din toata inima, din tot sufletul si
din tot cugetul, iar pe aproapele ca si pe el insusi. Aceasta este pe scurt legea. lata ce vrea ea si nimic mai putin, Dar care fiu cazut al lui
Adam a raspuns vreodata acestei cereri indoite a legii? Cine-i omul care ar putea spune ca iubeste astfel pe Dumnezeu si pe aproapele lui?
,Fiindca umblarea dupa lucrurile firii pamantesti este vrajmasie impotriva lui Dumnezeu, caci ea nu se supune Legii lui Dumnezeu, si nici nu
poate sa se supuna” (Rom. 8.7). Omul uraste pe Dumnezeu si caile Lui. Dumnezeu a venit in persoana Domnului Isus, aratandu-se omului nu
in stralucirea coplesitoare a maririi Lui, ci cu tot farmecul si blandetea unui har si a unei bunavointe desavarsite. Care a fost sfarsitul? Omul
uraste pe Dumnezeu. ,,Acum le-au si vazut, si M-au urat si pe Mine si pe Tatal Meu” (loan 15. 24). Totusi ar spune cineva: ,Omul trebuie sa
iubeasca pe Dumnezeu”. Fara indoiald; si, daca nu-L iubeste, e vrednic de moarte si pieire vesnica. Dar legea poate da nastere acestei
dragoste in inima omului? Asta era scopul ei? Nicidecum, ,fiindca legea aduce manie;” ea a fost adaogata din pricina calcarilor de lege; ,prin
lege vine cunostinta deplina a pacatului” (Rom.4. 15; 5. 20; Gal 3. 19). Legea gaseste pe om intr-o stare de vrajmasie impotriva lui
Dumnezeu; si fara sa schimbe nimic din aceasta stare, pentru ca nu poate, ea ii porunceste sa iubeasca pe Dumnezeu din toata inima,
blestemandu-I daca n-o tace. Legea nu putea sa schimbe sau sa imbunatateasca firea omului; ea nici nu era in stare sa-i dea putere ca sa
raspunda cerintelor ei drepte. Legea spune: ,Fa aceasta si vei trai”. Porunceste omului sa iubeasca pe Dumnezeu. Ea nu descoperea ce este
Dumnezeu fata de om, chiar in vina si darapanarea lui; doar spunea omului ce trebuia sa fie pentru Dumnezeu. Aceasta era o slujba grea! Nu
era desfasurarea puternicului farmec al firii lui Dumnezeu, pricinuind omului o adevarata cdinta fnaintea lui Dumnezeu, topindu-i inima de
gheata si ridicandu-i sufletul la o dragoste si o slavire neprefacuta. Legea era o porunca hotaratoare de a iubi pe Dumnezeu; si, in loc sa dea
aceasta dragoste, legea ,aducea manie”, nu pentru ca Dumnezeu n-ar fi trebuit iubit, ci pentru ca omul era un pacatos.

Mai departe, ,sa iubesti pe aproapele tau ca si pe tine insuti”. lubeste omul din fire pe aproapele lui ca pe el insusi? E aceasta regula care
stapaneste mai mult in banci, la bursa, In camerele de comert, in pietele si in targurile acestei lumi? Din nenorocire, nu. Omul nu iubeste pe
aproapele lui cum iubeste pe el insusi. Fara indoiala ca trebuia si ar fi facut-o, daca era intr-o stare buna. Dar el este intr-o stare cu totul rea,
si numai daca este nascut din nou (loan 3. 3-5) prin Cuvant si Duhul Sfant poate ,,vedea si intra in imparatia lui Dumnezeu”. Legea nu poate
aduce aceasta «nastere din nou”. Ea ucide ,,omul vechi”, dar nu da si nici nu poate da ,,omul nou”. Stim ca Domnul Isus intruchipeaza in
persoana Lui slavita pe Dumnezeu si pe aproapele nostru; fiind, dupa adevarata temelie a invataturii crestine, Dumnezeu aratat in trup (1
Tim. 3. 16). Cum s-a purtat omul cu Domnul Isus? La iubit din toata inima ca pe el insusi? Dimpotriva. Omul I-a rastignit intre doi talhari, dupa
ce a gasit mai vrednic de cinste pe un hot si un ucigas, decat acea Fiinta binecuvantata, care umbla din loc in loc facand bine (Fapte. 10. 38);
pogorandu-se din locasurile vesnice de lumina si dragoste, fiind El Tnsusi intruparea vie a acestei dragoste si lumini; El, a carui inima era plina
de cea mai curata dragaldsie pentru nevoile omenirii si a carui mana fusese gata totdeauna sa stearga lacrimile pacatosului si sa-i aline
suferintele. Astfel, privind crucea Domnului Isus, vedem dovada cea mai buna, ca nu este cu putinta firii omenesti sa tina legea.

Dupa tot ce am vazut pana acum, omul duhovnicesc are un deosebit interes sa ia seama la sfarsitul acestui capitol vrednic de luat ih seama,
infatisarea lui Dumnezeu si a pacatosului. ,Domnul a zis lui Moise: ,Asa sa vorbesti copiilor lui Israel... S&-mi ridici un altar din pamant pe
care sa-ti aduci arderile de tot si jertfele de multumire, oile si boii. in orice loc, in care imi voi aduce aminte de Numele Meu, voi veni la tine, si
te voi binecuvanta. Daca-Mi vei ridica un altar de piatra, sa mi-l zidesti din pietre necioplite; caci, cum iti vei pune dalta in piatra, o vei
pangari. Sa nu te sui la altarul Meu pe trepte, ca sa nu ti-se descopere goliciunea inaintea lui” (vers. 22-26).

Nu vedem aici pe om in starea unuia care face fapte, ci a unui inchinator, si lucrul acesta se arata la sfarsitul capitolului. Cat e de lamurit,
dupa acest fapt, ca aerul muntelui Sinai nu este acela pe care vrea Dumnezeu sa-| respire pacatosul, si ca Sinaiul nu este locul unde poate sa
se intalneasca Dumnezeu si omul.

.in orice loc, unde Imi voi aduce aminte de Numele Meu, voi veni la tine si te voi binecuvanta”. Cat este de deosebit acest loc, unde pune
Dumnezeu aratarea numelui Lui si unde ,vine” ca sa binecuvinteze pe poporul Lui de inchinatori, fata de grozaviile muntelui in flacari!

Afara de asta, Dumnezeu vrea sa intalneasca pe pacatos la un altar de piatra necioplita si care sa n-aiba scari: - la un loc de inchinare a carui
ridicare nu cere omului nici o munca si a carui apropiere nu-i cere nici o opintire. Pietrele cioplite prin munca omului ar fi pangarit altarul;
scarile ar fi descoperit ,goliciunea” omeneasca. Ce pilda minunata a locului unde se intalneste Dumnezeu acum cu pacatosul, adica in,
persoana si lucrarea Fiului Sau, Isus Hristos, in care sunt impacate toate cerintele legii, dreptatii si cugetului. Totdeauna si in orice loc, omul a
fost pornit sa-si ia unealta ca sa-si ridice altarul si sa se apropie de el pe scari facute de omul insusi. Dar sfarsitul acestor incercari a fost
Lpangarire” si ,goliciune”. ,Toti am ajuns ca niste necurati; si toate faptele noastre bune sunt ca o haina manjita. Toti suntem ofiliti ca o
frunza, si nelegiuirile noastre ne iau ca vantul” (Isa. 64.6) Cine ar indrazni sa se apropie de Dumnezeu intr-o haina ,manjita?” - Sau sa se
infatiseze spre inchinare in ,,goliciunea” lui? Ce este mai nepotrivit decat sa le gandesti sa te apropii de Dumnezeu intr-un chip, care aduce,
fara intarziere, fie manjire, fie goliciune? Totusi, asa se intampla ori de cate ori pacatosul vrea. prin silintele lui, sa-si croiasca un drum pe
langa Dumnezeu. Nu numai ca silinta e zadarnica, dar ea poarta si puterea manijirii si a goliciunii. Dumnezeu s-a apropiat atat de pacatos,
pana in adancul inimii lui, incat nu mai este nevoie sa intrebuinteze unealta legii, nici sa urce treptele bunatatii lui firesti mai mult, daca ar



face acest lucru, si-ar aratéd manjirea si goliciunea.

Cercetarea acestei parti a cartii Exodului poate sa umple inima de uimire in fata nemasuratei intelepciuni si nemarginitei bunatati a lui
Dumnezeu. Putem sa vedem ce inseamna o imparatie, carmuita de legile puse de Dumnezeu si, in acelasi timp, invatam sa vedem minunata
indurare a celui ce, desi este Dumnezeu atotputernic al cerului si al pamantului, poate totusi sa se pogoare ca sa judece pe oameni intre ei cu
privire la moartea unui bou (Cap. 22.10), imprumutul unei haine (verset 26), sau pierderea dintelui unui rob (21.27). Cine este asemenea
Dumnezeului nostru celui vesnic, care se apleaca sa se uite in ceruri si pe pamant? El carmuieste lumea si ingrijeste de imbracamintea uneia
din fapturile Lui. El carmuieste zborul vulturului si ia cunostinta de viermele care se taraste. El se apleaca sa oranduiasca miscarile stelelor,
fara numar, care se misca in spatiu si sa tina socoteala de caderea unei pasarele!

Felul hotararilor aratate in capitolul 21, cuprinde pentru noi o indoitd invatatura. Aceste porunci si hotarari aduc o indoitd dovada, o indoita
veste si ne infatiseaza un tablou cu doua fete. Ele ne vorbesc despre Dumnezeu si despre om.

Mai intai, in ce priveste pe Dumnezeu, il vedem hot&rand legi de o dreptate aspré, nepartinitoare si desdvarsitd - ,,Ochi pentru ochi, dinte
pentru dinte, mana pentru mana, picior pentru picior, arsura pentru arsura, rana pentru rana, vanataie pentru vanataie” (vers. 24-25). Astfel
era chipul legilor, poruncilor si judecatilor prin care isi carmuia Dumnezeu imparatia pamanteasca a lui Israel. El ingrijea de toti; facea
dreptate fiecaruia in toate privintele; nu partinea pe nimeni, nu facea deosebire intre bogat si sarac. Balanta in care se cantareau drepturile
fiecaruia era de o dreptate dumnezeiasca, incat nimeni nu se putea plange de vreo hotarare. Haina neprihdnita a dreptatii nu putea fi manjita
de petele ispitei, ale stricaciunii partinirii. Ochiul si mana Unui fauritor de legi dumnezeiesti aveau grija de toate. Arma dreptatii nu lovea
decat pe cel vinovat, pe cand orice suflet ascultator se bucurad de toate drepturile Lui.

Pe urma, in ce priveste pe om, este cu neputinta sa strabatem aceste legi, sa nu vedem grozava stricaciune a firii lui. Faptul ca Dumnezeu a
trebuit sa dea legi impotriva unor omoruri, dovedeste cad omul era in stare sa le faca; daca aceste lucruri n-ar fi fost cu putinta si pornirea
spre aceste omoruri n-ar fi fost la om, legile n-ar mai fi fost de folos. Ins&, un mare numér de oameni, care, la auzul acestor grozavii oprite in
aceste capitole, ar putea spune ca Hazael: ,Dar ce este robul tiu, cdinele acesta, ca s faca lucruri asa de mari” (2 imparati 8.13)? Cei ce
vorbesc astfel nu s-au pogorat inca in adancimile inimilor lor; fiindca unele din omorurile oprite aici par a aseza pe om, dupa obiceiurile si
apucaturile lui, mai jos decat un caine; aceste porunci dovedesc, intru-un chip netagaduit, ca omul cel mai bine crescut poarta in el samanta
celor mai mari grozavii. Pentru cine au fost date aceste legi? Pentru om. Erau trebuincioase? Fara indoiala. Ar fi fost cu totul de prisos daca
omul nu era in stare s3 sivarseascd aceste pacate. insd omul este n stare s& facd aceste lucruri; si astfel vedem c& a cazut cel mai jos cu
putinta, ca firea lui este cu desavarsire stricata, ca, din crestet pana in picioare, nu este nimic bun in el (Isa. 1; Rom. 3.9-18).

Cum ar putea o asemenea fiinta sa stea fara frica, inaintea luminii scaunului de domnie al lui Dumnezeu? Cum ar putea sta in Sfanta Sfintelor
pe marea de sticla? Cum ar putea intra prin portile de margaritar si sa mearga pe ulita de aur a sfantului lerusalim (Apoc. 4.6; 21.21)
Raspunsul la aceste intrebari ne descopere minunile dragostei, care ne-a scapat, si puterea vesnica a sangelui Mielului. Oricat de mare ar fi
caderea omului in pacat, dragostea lui Dumnezeu e si mai mare; oricat de intunecata ar fi crima lui, sangele lui Isus poate s-o stearga cu
desavarsire; oricat de adanca ar fi prapastia care desparte pe om de Dumnezeu, crucea a facut o cale. Dumnezeu s-a pogorat pana la
pacatos, ca sa-l ridice la o slava nemarginita, la o unire vesnica cu Fiul Lui. Asadar, putem scrie: ,Vedeti ce dragoste ne-a aratat Tatal, sa ne
numim copii ai lui Dumnezeu (1 loan 3.1)”! Numai dragostea lui Dumnezeu putea sa cerceteze nevrednicia omului si numai sangele lui Isus
putea s& intreacd vinovatia lui. insd acum ins&si adancimea darapanarii omului mareste dragostea care |-a cercetat, iar nemarginirea
nelegiuirii lauda puterea sangelui, care o poate sterge. Pdcatosul cel mai de jos, crezand in Isus se poate bucura c& Dumnezeu il vede si il
arata ,curat de tot” (loan 13.10).

Aceasta este indoita Tnvatatura care se poate trage din aceste legi si oranduieli, privite in intregimea lor: si cu cat le vom cerceta in amanunt,
cu atat le vom pretui desavarsirea si frumusetea. Luati, de pilda, pe cea dintai din aceste porunci, privitoare la robul evreu: ,Daca vei
cumpara un rob evreu, sa slujeasca sase ani ca rob; dar, in al saptelea, sa iasa slobod, fara sa plateasca nimic ca despagubire. Daca a intrat
singur, sa iasa singur; daca era insurat, sa iasa si nevasta-sa impreuna cu el. Daca stapanul lui i-a dat o nevasta, si a avut fii si fiice cu ea,
nevasta si copiii sa fie ai stapanului lui, iar el sa iasa singur. Daca robul va zice: ,,Eu iubesc pe stapanul meu, pe nevasta-mea si copiii mei, si
nu vreau sa ies slobod, atunci stapanul lui sa-i duca tnhaintea lui Dumnezeu, sa-i apropie de usa sau de stalpul usii, si stapanul lui sa-i
gaureasca urechea cu o sula, si robii sa ramana pentru totdeauna in slujba lui” (Cap. 21.2-6). Robul era cu totul slobod, in ceea ce-I privea pe
el personal. El facuse tot ce i se ceruse si acum putea sa se duca unde-i placea, avand depline slobozenie; insa, din dragoste pentru stapanii
lui, pentru sotia si copiii lui, putea sa se supuna de buna voie unei robii vesnice; nu numai atat, dar putea sa poarte chiar in trupul lui semnele
acestei robii.

Cititorul intelept va recunoaste usor cum toate acestea ne vorbesc despre Domnul Isus. in El, vedem pe Acela care era la Tatil, inainte ca s&
fie lumea, - prilejul vesnicilor fericiri, - putand pentru intreaga vesnicie sa stapaneasca acest loc, care era al Lui personal, si pe care nimic
nu-L silea sa-I paraseasca, decat dragostea fara margini. Astfel era dragostea Lui pentru Tatal, ale Carui planuri si slava le avea pe inima;
astfel era dragostea Lui pentru Biserica si pentru fiecare din madularele ei, pe care voia sa-i mantuiasca, incat s-a pogorat de buna voie pe
pamant, s-a nimicit pe El insusi, luand chipul unui rob si purtand semnele unei robii vesnice, smerindu-se si fiind supus pana la moarte si inca
moarte de cruce. Psalmul 40.6 ne infatiseaza pe Domnul Isus in aceasta stare de ascultare: ,Mi-ai strapuns urechile” cuvinte talcuite in Evrei
10.5, prin: ,Mi-ai pregatit un trup”. Psalmul 40 este aratarea hotararii lui Isus de a face voia lui Dumnezeu: ,Atunci am zis: ,lata-ma ca vin! in
sulul cartii este scris despre mine - vreau sa fac voia Ta, Dumnezeule” (verse. 7-8). El a venit sa faca voia lui Dumnezeu, oricare ar fi ea. N-a
facut niciodata voia Lui, nici chiar primind si mantuind pe pacatosi, desi toata inima Lui iubitoare si dragostea Lui erau in aceasta lucrare
slavita. Cu toate acestea. El nu primeste si nici nu mantuieste, decat ca un rob al poruncilor Tatalui. ,Tot ce-Mi da Tatal, ajunge la Mine; si pe
cel ce vine la Mine, nu-l voi izgoni afara: caci M-am coborét din cer ca sa fac nu voia Mea, ci voia Celui ce M-a trimes. Si voia Celui ce M-a
trimes, este sa nu pierd nimic din tot ce Mi-a dat El, ci sa-i inviez in ziua de apoi” (loan 6.37.39; Matei 20.23).

Starea de rob pe care o ia Domnul Isus, ni se infatiseaza aici intr-un chip foarte interesant. Prin harul desavarsit, El se socoteste dator sa
primeasca pe toti aceia care sunt randuiti de Dumnezeu; si nu numai sa-i primeasca, ci sa-i pazeasca de toate greutatile si incercarile pe
timpul calatoriei lor pe pdmant, chiar in clipa mortii, dacé ea trebuie sa vina pentru ei, si s&-i invie pe toti in ziua de apoi. in ce siguranta
desavarsita este asezat madularul cel mai slab al Bisericii lui Dumnezeu! El este vesnic povatuit de Dumnezeu si Isus este chezasul



indeplinirii acestor planuri. Isus iubeste pe Tatal si marimea acestei dragoste este masura sigurantei fiecarui madular al familiei
rascumparate. Izbavirea pacatosului, care crede in Fiul lui Dumnezeu, nu este decat aratarea dragostei Domnului Hristos fata de Tatal. Daca
numai unul din cei ce cred in Fiul ar pieri, din vreo pricind oarecare, acest fapt ar dovedi ca Domnul Isus nu este in stare sa implineasca voia
lui Dumnezeu, ceea ce ar fi un vadit blestem impotriva Numelui Lui celui sfant, caruia i se cuvine toata cinstea si slava in veci!

in robul evreu, gasim o pilda a lui Hristos in dragostea Lui des&varsita pentru Tatal. Ba mai mult. ,,Unii iubesc sotia si copiii”. Hristos a iubit
Biserica si S-a dat pe Sine pentru ea, ca s-o sfinteascd, dupa ce a curatit-o prin botezul cu apa prin Cuvant, ca sa infatiseze Tnaintea Lui
aceastd Biserica, slavitd, fard pata, fara zbarcitura, sau altceva de felul acesta, ci sfanta si fara prihana” (Efes. 5.25-27). In Scriptura, se
gasesc locuri care infatiseaza pe Domnul Isus ca oglindirea robului evreu in dragostea Lui pentru Biserica, si pentru toti credinciosii in parte.
Cititorul va gasi o invatatura insemnata asupra acestui punct in capitolul 13 al Evangheliei dupa Matei; Tn capitolele 10 si 15 ale Evangheliei
dupa loan si in capitolul 2 al epistolei catre Evrei.

intelegerea acestei dragoste a lui Isus d& nastere in inimile noastre unei dragoste aprinse pentru Acela, care a putut arita o dragoste atat de
curata, atat de desavarsita. Cum n-ar fi iubit femeia si copiii robului evreu pe acela care, ca sa ramana cu ei, s-a lepadat de buna voie de
slobozenia lui? ,,Dragostea lui Hristos intrece orice cunostinta” (Efes. 3.19). Dragostea lui Hristos |-a facut sa se gandeasca la noi inainte de
facerea lumii si sa ne cerceteze cand s-a implinit vremea, sa se duca de buna voie la stalpul portii, sa sufere pentru noi pe cruce ca sa ne
ridice pana la El, ca sa faca din noi impreuna locuitori in imparatia si slava Lui vesnica.

As ajunge prea departe, daca as vrea sa cercetez cu deamanuntul celelalte porunci si hotarari intalnite in aceste capitole (Nota: Cercetarea
cu deamanuntul a sarbatorilor despre care se vorbeste in capitolul 23.13-14, si de darurile aratate n capitolul 29, va fi mai la locul ei, cand
vom ajunge la cercetarea Leviticului.) Ispravind, voi spune ca este cu neputinta ca, citind cineva aceste parti din Biblie, sa nu i se umple
inima de slava inaintea acestei adanci intelepciuni, a desavarsitei dreptati si a acestor indatoriri, care se arata pretutindeni: ele lasa in suflet
incredintarea ca Acela, care a vorbit in aceste capitole, este Dumnezeul ,singur adevarat”, ,singur intelept” si plin de indurare nemarginita.

De-ar putea toate cugetarile noastre asupra cuvantului Sau vesnic, sa aduca sufletele noastre la slavirea Aceluia ale carui cai desavarsite si
insarcinari slavite stralucesc in acest cuvant, spre bucuria si intarirea poporului Sdu rascumparat.

Inceputul acestui capitol arata in chip vadit intreaga alcatuire a legii vechi, ,Dumnezeu a zis lui Moise: ,Suie-te la Domnul, tu si Aaron, Nadab
si Abihu, si saptezeci de batrani ai lui Israel, si sa va inchinati de departe, aruncandu-va cu fata la pamant. Numai Moise sa se apropie de
Domnul; ceilalti sa nu se apropie si poporul sa nu se suie cu el” (Vers. 1-2). Nicaieri, in poruncite legii, nu vom gasi aceste cuvinte de pret:
LVeniti, apropiati-va!” Nu, astfel de cuvinte nu puteau sa se auda de pe inaltimea muntelui Sinai nici din umbra legii. Ele nu puteau fi rostite
decat dincolo de mormantul gol al lui Isus, unde sangele de pe cruce deschisese o nadejde fara nori pentru privirea credintei. Cuvintele ,,de
departe” arata n chip lamurit legea, dupa cum ,apropiati-va” arata Evanghelia. Prin lege, fapta care putea sa dea unui pacatos dreptul sa se
apropie nu se facea niciodata. Omul nu ascultase, cum fagaduise, si ,sangele tapului si al taurului” (Levit. 16.18) nu puteau sa ispaseasca
pacatul lui, nici sa dea pace cugetului lui; din aceasta pricina, trebuia sa stea ,,departe”. Fagaduintele pe care le facuse omul erau calcate si
pacatul lui nu era spalat; cum ar fi putut dar omul sa se apropie? Sangele a zece mii de tapi n-ar fi putut sterge nici una din petele care-i
manjeau cugetul, nici nu putea sa-i dea simtamantul linistit al apropierii de un Dumnezeu drept si plin de har.

Totusi ,legamantul dintai” (Evrei 9) este sfintit cu sange. Moise a cladit un altar la poalele muntelui, avand ,doudsprezece pietre, dupa
numarul semintiilor fiilor lui Israel” (losua 4 si 1 impé&rati 18. 31.) , A trimes pe niste tineri dintre copiii lui Israel, s& aducd Domnului arderi de
tot, si sa junghie tauri ca jertfe de multumire. Moise a luat jumatate din sange, si |-a pus in strachini, iar cealalta jumatate a stropit-o pe altar.
- Moise a luat séngele si a stropit poporul zicand: ,lata sangele legamantului, pe care |-a facut Domnul cu voi pe temeiul tuturor acestor
cuvinte” (Vers. 5-6, 8). Cu toate ca, dupa cum spune apostolul, ,este cu neputinta ca sangele taurilor si al tapilor sa stearga pacatele, el
sfinteste si aduce curatire trupului” (Evrei 10.4; 9.13.); si, ca ,umbra a bunurilor viitoare” (Evrei 10.1), slujea sa tina poporul in legatura cu
Dumnezeu.

»Moise s-a suit impreuna cu Aaron, Nadab si Abihu, si cu saptezeci de batrani ai lui Israel. Ei au vazut pe Dumnezeul lui Israel; sub picioarele
Lui era un fel de lucrare de safir straveziu, intocmai ca cerul in curatia lui. El nu si a intins méana impotriva alesilor copiilor lui Israel. Ei au
vazut pe Dumnezeu, si totusi ,au mancat si au baut” (vers. 9-11). Asa era aratarea Dumnezeului lui Israel” in stralucire si neprihanire, in
slava si sfintenie. Aici nu era aratarea dragostei Tatalui, nici glasul Lui dulce, raspandind pace si incredere in inima. Nu, ,lucrarea de safir
straveziu” arata aceasta neprihanire si stralucire care nu se putea ajunge; si nu putea decat sa spuna pacatosului sa stea ,,departe”. Cu toate
acestea au vazut pe Dumnezeu, si totusi au mancat si au baut, dovada de ingaduinta si indurarea dumnezeiasca, precum si de puterea
sangelui!

Privind aceasta intamplare numai ca o inchipuire, ea cuprinde totusi multe lucruri care privesc inima. Jos era tabara, iar sus piatra de safir;
altarul, la poalele muntelui, ne vorbeste de calea prin care pacatosul poate sa scape de rautatea firii lui, si sa se ridice pana la Dumnezeu,
spre a-L sarbatori si slavi in pace desadvarsitd. Sangele, care curgea in jurul altarului, era singurul drept de a dainui Thaintea acestei slave,

care ,era ca un foc mistuitor Tnaintea copiilor lui Israel” (verset 17).

»Moise a intrat in mijlocul norului, si s-a suit pe munte. Moise a ramas pe munte patruzeci de zile si patruzeci de nopti.” Aceasta era
intr-adevar pentru Moise o stare nalta si de sfintenie. Fusese chemat departe de pamant si de lucrurile pamantesti. Despartit de Tnrauririle
firii inconjuratoare, el este inchis Tmpreuna cu Dumnezeu, ca sa auda din gura Lui adancile minuni ale fiintei lui Hristos si ale lucrarii Lui, asa
cum le infatiseaza chivotul in intocmirea si uneltele lui, atat de plina de insemnarile ,,chipurilor lucrurilor care sunt in ceruri” (Evrei 9. 23).
Dumnezeu stia bine care va fi sfarsitul legamantului faptelor omului; si el arata lui Moise, prin pilde si umilire, gandurile Lui personale de
dragoste si povetele Lui pline de har, aratate si intarite prin Hristos.

in veci fie binecuvantat harul care nu ne-a l&sat sub legdmanlul faptelor. Binecuvantat fie Acela care pentru noi a amutit tunetele legii si a
stins flacarile de pe Sinai prin ,sangele legdmantului celui vesnic” (Evrei 13. 20), dandu-ne o pace pe care n-o poate clatina nici o putere de
pe pamant sau din iad. ,,Celui care ne iubeste, care ne-a spalat de pacatele noastre cu sangele sau, si a facut din noi o imparatie si preoti
pentru Dumnezeu, Tatal Sau: a Lui sa fie slava si puterea in vecii vecilor! Amin.”



Capitolul acesta este inceputul unuia din cele mai bogate vine a minei nesecate de scrieri insuflate; fiecare lovitura de ciocan scoate la iveald
bogatii noi. Noi cunoastem o singura unealta cu care se poate lucra intr-o astfel de mina: lucrarea deosebita a Duhului Sfant. Firea
inconjuratoare nu poate folosi aici; intelepciunea este oarba; inchipuirea este fara folos; priceperea cea mai mare, in loc sa fie in stare sa
talmaceasca pildele sfinte, seamana mai mult cu un liliac Thaintea stralucirii soarelui, lovindu-se orbeste de lucrurile pe care nu le poate
deosebi. Trebuie sa lasam la o parte intelepciunea si inchipuirea noastra si, cu o inima masurata, cu un ochi neprefacut si cu ganduri
duhovnicesti, sa adancim de aproape toate aceste amanunte atat de insemnate. Numai Duhul Sfant ne poate calauzi in incaperea sfanta a
casei lui Dumnezeu, talmacindu-ne adevaratul pret al lucrurilor pe care ni le infatiseaza. A incerca sa inlocuim aceste lucruri cu ajutorul
intelepciunii nesfintite, este mai nepotrivit decat a incerca sa dregem un ceasornic cu clestele si ciocanul unui potcovar. ,,Chipurile lucrurilor
care sunt in ceruri” (Evrei 9. 23) nu pot fi talmacite de intelepciunea fireasca, oricat ar fi de mare; ele trebuiesc privite la lumina cereasca.
Pamantul n-are nici o lumina ca sa poata dezveli frumusetile lor; Cel care a facut chipurile, este singur in stare sa arate insemnatatea lor; Cel
ce a dat pildele singur poate sa le talmaceasca.

Pentru ochiul omului, s-ar parea ca nu este randuiala in felul cum ne infatiseaza Duhul Sfant intreaga intocmire a chivotului; dar nu este asa:
randuiala cea mai desavarsita domneste peste tot. Capitolele 25 pana la 30 alcatuiesc o parte deosebita a Exodului. Aceasta parte se imparte
in doua: cea dintéi se ispraveste la capitolul 27 verset 19 si a doua le sfarsitul capitolului 30. Cea dintai incepe cu zugravirea chivotului
marturiei de dincolo de perdea, si se ispraveste cu a altarului de piatra si a locului unde era asezat. Gasim deci, in randul intai, scaunul de
judecata al lui Dumnezeu, pe care sta Stapanul pamantului; apoi suntem dusi la locul unde intalnea Dumnezeu pe pacatos in urma unei
ispasiri savarsite. Pe urma, in partea a doua, se arata cum se apropie omul de Dumnezeu; care sunt darurile, vrednicia si raspunderile acelora
care, ca preoti, puteau sa se apropie de fata dumnezeiasca, pentru ca sa-i aduca cinste si sa se bucure de legatura cu El.

Asadar, randuiala este desavarsita si mareata. Nu poate fi altfel, caci aceasta randuiala este dumnezeiasca. Chivotul si altarul de piatra
alcatuiesc aproape doua margini. Cea dintai era scaunul lui Dumnezeu asezat prin ,dreptate” si ,judecata” (Ps. 89.14); cea din urma era locul
unde se putea apropia pacatosul, unde ,bunatatea si adevarul” mergeau thaintea lui Dumnezeu. Omul, prin el insusi, n-avea slobozenia sa se
apropie de chivot ca sa gaseasca pe Dumnezeu, fiindca ,, drumul in Locul prea sfant, nu era inca deschis” (Evrei 9. 8). Dar Dumnezeu putea sa
vina la altarul de piatra ca sa intalneasca pe omul pacatos! , Dreptatea si judecata” nu puteau sa ingaduie pe pacatos in locul sfant: insa
Lbunatatea si adevarul” puteau sa aduca pe Dumnezeu, nu in lumina si slava aceia in care se arata de obicei in mijlocul aparatorilor
scaunului Lui ,Heruvimii slavei”, ci in lucrarea harului infatisata prin lucrurile si oranduielile chivotului.

Toate acestea ne pot aminti calea pe care a mers Acela, care e infatisat Tn aceste pilde, si care este miezul acestor umbre. El s-a pogorat de
pe scaunul vesnic al lui Dumnezeu, din ceruri, pana in adancimile crucii de pe Golgota; a parasit slava cerurilor pentru scara crucii, ca sa
poatd aduce poporul Lui rascumparat, iertat si primit prin har, inaintea acestui scaun pe care |-a parasit pentru el. Domnul Isus, prin fiinta si
lucrarea Lui, umple tot locul gol care desparte scaunul lui Dumnezeu de umbra mortii, ca si umbra mortii de scaunul lui Dumnezeu (Vezi Efes.
4.9-10). Prin El, Dumnezeu s-a pogorat, in harul desavarsit, pana la pacatos; prin El, pacatosul este adus, prin dreptate desavarsita, pana la
Dumnezeu. Toata calea, de la cer pana la pitarul de piatra, purta pecetea dragostei; si toata calea, de la altarul de piatra pana la cort, era
stropita cu sangele ispasirii (vezi Levitic 1.5; 3.2;4.6-7,16,18,30,34 etc.; 16.14,19; Evrei 9.16-12); iar inchinatorul, trecand pe acest drum
minunat, vede numele lui Isus tiparit pe tot ce se arata privirii lui! Fie ca acest Nume sa fie cel mai scump inimilor noastre!

Sa urmarim acum capitolele dupa insiruirea lor. E vrednic de luat in seama, ca cel dintai lucru pe care Dumnezeu il aduce la cunostinta lui
Moise, este planul indurarii Lui, potrivit caruia vrea sa aseze un altar sau o locuinta sfanta in mijlocul poporului Lui, un altar alcaluit din
materiale care au trasatura lui Hristos si duc chiar la El, ia fiinta Lui, la lucrarea Lui si la roadele de pret ale lucrarii Lui, asa cum se arata in
lumina, - puterea si bunatatea Sfantului Duh. Pe de alta parte, aceste materiale erau rodul bine-mirositor al harului lui Dumnezeu, darurile de
buna voie ale inimilor predate. Dumnezeu, ,pe care cerurile si cerurile cerurilor nu pot sa-L cuprinda” (1 imparati 3.27), bine voia, prin harul
Lui, sa locuiasca intr-un cort, facut pentru El de aceia a caror dorinta arzatoare era sa-L vada de fata Tn mijlocul lor. Acest cort putea fi privit
in doua feluri: intadi, ca o umbra slaba a lucrurilor din cer; pe urma ca infatisand o asemanare a trupului Domnului Hristos. Deosebitele
materiale din care este facut, ni se vor infatisa pe masura ce ne vom adanci in cercetarea noastra. Vom cerceta acum chivotul, masa si
sfesnicul. Chivotul marturiei tine cel dintai loc in indrumarile date lui Moise: si locul lui in care era foarte deosebit, inchis inauntru de perdea,
n sfanta sfintelor, el e temelia scaunului de domnie al lui Dumnezeu. insusi numele arata sufletului insemnatatea lui: un chivot e harazit s
pastreze neatins ceea ce se inchide in el. intr-un chivot a fost dus in sigurantd Noe cu familia lui si tot felul de dobitoace peste valurile
judecatii, care acopereau pamantul. Un chivot a fost, dupa cum am vazut in capitolul 2 al acestei carti, vasul de credinta ca sa pazeasca pe
»copilul frumos” de apele mortii. Cand este deci vorba de chivotul legamantului (Numeri 10. 33; Deut. 31. 9; ler. 3. 16; Evrei 9. 4), trebuie sa
ne gandim c& Dumnezeu hotdrase ca acest chivot s& pastreze neatins legdmantul Lui, in mijlocul unui popor supus greselii. in acest chivot au
fost asezate cele doua table din urma, cele dintai fiind sparte de piciorul muntelui (Ex. 33.19), spre a arata ca legamantul cu omul a fost rupt,
fiindca lucrarea lui nu putea niciodata, Tn nici un chip, sa fie temelia scaunului de carmuire a lui Dumnezeu. ,Dreptatea si judecata sunt
temelia scaunului Lui”, fie din punct de vedere pamantesc, sau ceresc. Omul putea sa greseasca in indeplinirea fagaduintei pe care o facuse
de buna voie, din imboldul lui personal; insa trebuie ca Legea lui Dumnezeu sa fie pastrata in intregimea si dumnezeiasca ei desavarsire. Dar
Dumnezeu isi aseza scaunul in mijlocul poporului Lui, nu putea face acest lucru decat intr-un chip vrednic de El. Dreptarul si masura judecatii
ca si a carmuirii Lui trebuie sa fie desavarsite.

»Sa faci niste drugi de lemn de salcam, si sa-i poleiesti cu aur. Sa vari drugii in verigile de pe laturile chivotului, ca sa slujeasca la aducerea
chivotului” (vers. 13,14). Chivotul legamantului trebuie sa insoteasca poporul in toate calatoriile; nu s-a oprit niciodata cat timp Evreii erau o
ostire gata de lupta; a fost purtat dintr-un loc in altul in pustie; a mers fnaintea poporului prin mijlocul lordanului; e fost locul de adunare al lui
Israel in toate luptele din Canaan; era chezasia sigura a puterii ori unde mergea chivotul. Nici o putere a vrajmasului nu putea dainui inaintea
aratarii si puterii lui Dumnezeu. Chivotul trebuia sa fie tovarasul de calatorie al lui Israel in pustie; iar drugii si inelele aratau ca e calator.

Cu toate acestea, chivotul nu trebuia sa calatoreasca totdeauna. Mahnirea lui David (Ps. 82. 1) si razboaiele lui Israel trebuiau sa se
sfarseasca. Rugaciunea aceasta: ,Scoala-Te, Dumnezeule, si judeca pamantul! Caci toate neamurile sunt ale Tale” (Ps. 82. 8), trebuie sa
ajunga la Dumnezeu si sa fie ascultatd Aceasta rugaciune mareata s-a implinit in parte in zilele slavile ale lui Solomon, atunci cand preotii au
adus chivotul legamantului Domnului la locul lui, in locui prea sfant al casei, in Sfanta Sfintelor, sub aripele heruvimilor. Caci heruvimii aveau
aripele intinse peste locul chivotului, si acopereau chivotul si drugii lui pe deasupra. Se daduse drugilor o asa lungime, incat capetele lor se
vedeau din locul sfant dinaintea locului prea sfant, dar nu se vedeau de afara. Ei au fost acolo pana in ,ziua de azi” (1 imparati 8. 6, 8).



Nisipul pustiului trebuia sa faca loc pamantului de aur al templului (1 Impérati 6. 30). Calatoria chivotului se sfarsise; nu mai erau ,nici
potrivnic, nici nenorociri” (1 impérati 5. 4), si astfel au pus drugii ihduntru.

Aceasta insa nu era singura deosebire intre chivotul din cort si chivotul din templu. Apostolul, vorbind de chivotul din pustie, I-a zugravit ca pe
~chivotul legdmantului ferecat peste tot cu aur. in chivot era un vas de aur cu mana, toiagul lui Aaron, care infrunzise, si tablele
legamantului” (Evrei 9.4). Astfel erau chivotul si lucrurile pe care le cuprindea in timpul calatoriilor prin pustie; el cuprindea vasul cu mana, ca
amintire a statorniciei lui Dumnezeu in ajutorarea poporului, réscumparat prin pustie; apoi toiagul lui Aaron, ,ca un semn pentru cei razvratiti,
ca sa puna astfel capat cartirilor lor” (Vezi Ex. 16.32,34 si Numeri 17.10). Cand a venit insa clipa, in care drugii au trebuit sa fie asezati
inauntru, cand calatoriile si razboaiele lui Israel au luat sfarsit, cand casa ,, de mare faima si slava” (1 Cron. 22.5) a fost ispravita, cand soarele
slavei lui Israel ajunsese la culme prin maretia domniei lui Solomon, atunci amintirile lipsurilor si greselilor din pustie au pierit; n-a ramas
decat ceea ce alcatuia temelia vesnicd a scaunului Dumnezeului lui Israel si al intregului pAmant. ,in chivot nu erau decat cele dou3 table de
piatra, pe care le-a pus Moise in el la Horeb.” (1 impéarati 8.9).

ins& toatd aceasta slava trebuia sa fie in curand intunecata de norii grosi ai nestatorniciei omului si ai nemultumirii lui Dumnezeu. Piciorul
pustiitor al celui netdiat Tmprejur trebuia sa treaca iar prin daramaturile acelei locuinte marete si lipsa luminii si a slavei ei trebuia sa
pricinuiasca fluieratul batjocoritor al strdinului (1 impé&rati 9.7.) Nu este aici locul s& urm&rim acest punct in amanunt; ma voi margini numai
sa trimet pe cititor la cea din urma pomeneala, pe care o face cuvantul lui Dumnezeu despre chivotul legamantului, in acel timp cand pacatul
si nebunia omului nu vor mai tulbura locul de odihna al acestui chivot, cand nu va mai fi inchis nici intr-un cort cu perdele, nici intr-un templu
facut de maini omenesti; ,imparatia lumii a trecut in mainile Domnului nostru si ale Hristosului Sau. Si El va imparati in vecii vecilor. Si cei
doua zeci si patru de batrani, care stateau inaintea lui Dumnezeu pe scaunele lor de domnie, s-au aruncat cu fetele la pamant, si s-au
fnchinat lui Dumnezeu, si au zis: ,iti multumim Doamne, Dumnezeule, Atotputernice, care esti si care erai si care vii, ca ai pus mana pe
puterea Ta cea mare, si ai Inceput sa imparatesti. Neamurile se maniasera, dar a venit mania Ta; a venit vremea sa judeci pe cei morti, sa
rasplatesti pe robii Tai prooroci, pe sfinti si pe cei ce se tem de Numele Tau, mici si mari, si sa prapadesti pe cei ce prapadesc pamantul! Si
Templul lui Dumnezeu, care este in cer, a fost deschis; si s-a vazut chivotul legdmantului Sau, in Templu! Sau. Si au fost fulgere, glasuri,
tunete, un cutremur de pamant, si o grindina mare” (Apoc. 11.15-19).

Dupa chivot si ceea ce cuprinde el, vine ,,capacul ispasirii.” ,,Sa faci un capac al ispasirii de aur curat: lungimea lui sa fie de doi coti si
jumatate, si latimea lui de un cot si jumatate. Sa faci doi heruvimi de aur, sa-i faci de aur batut, la cele doua capete ale capacului ispasirii.
Heruvimii sa fie cu aripile intinse pe deasupra, acoperind cu aripile lor capacul ispasirii, si cu fetele intoarse una spre alta; heruvimii sa aiba
fata intoarsa spre capacul ispasirii. Sa pui capul ispasirii pe chivot, si in chivot sa pui marturia, pe care ti-o voi da. Acolo ma voi intalni cu tine;
si de la inaltimea capacului ispasirii, dintre cei doi heruvimi asezati pe chivotul marturiei, iti voi da toate poruncile Mele pentru copiii lui
Israel” (vers. 17-22). Dumnezeu arata aici planul Sau de indurare, pogorandu-se de pe muntele in flacari, ca sa-si ia locul pe capacul ispasirii.
El putea sa stea acolo, cat timp tablele marturiei erau neatinse in chivot si cat timp ceea ce infatisa puterea Lui in facerea si ingrijirea lumii se
ridica la dreapta si la stanga, ca insotitoare nedespartite ale acestui scaun pe care Dumnezeu statea, scaunul harului asezat pe dreptate
dumnezeiasca si sprijinit prin dreptate si judecata. Acolo stralucea slava Dumnezeului lui Israel. De acolo izvorau poruncile Lui, indulcite si
facute placute prin izvorul de indurare, de unde veneau si mijlocitorul care le trimetea asemanatoare razelor soarelui din miezul zilei, care,
trecand printr-un nor, invioreaza si rodesc, fara ca stralucirea lor sa ne orbeasca. ,Si poruncile Lui nu sunt grele” (1 loan 5.3), cand le primim
de deasupra capacului ispasirii, fiindca vin unite cu harul, care ne da ureche de auzit si putere sa ascultam.

Chivotul si capacul ispasirii, privite ca un tot, sunt pentru noi o icoana izbitoare a lui Isus Hristos, in fiinta si lucrarea Lui. Prin faptul ca a fost
fara prihana fata de lege, El a slavit-o; iar, prin moartea Lui, s-a facut o jertfa de ispasire sau un capac de ispasire pentru toti cei ce cred in El
(Rom. 3. 25). indurarea lui Dumnezeu nu putea sta decat pe o temelie de desavarsita dreptate, ,Harul s& stdpaneasca dand neprihanirea, ca
sa dea viata vesnica, prin Isus Hristos, Domnul nostru” (Rom. 5. 21). Singurul loc, unde se pot intalni Dumnezeu si omul, este acela unde
harul si dreptatea se intalnesc intr-o desavarsita armonie. Nimic nu place lui Dumnezeu decat o dreptate desavarsita, si nimic nu place
omului decat un har desavarsit. Numai la cruce , bunatatea si credinciosia se intalnesc, dreptatea si pacea se saruta” (Ps. 85. 10): astfel
pacatosul care crede gaseste pace pentru sufletul lui. El vede ca dreptatea lui Dumnezeu si dezvinovatirea lui stau pe aceeasi temelie, adica
pe lucrarea savarsita de Domnul Hristos. Cand omul, sub imboldirea puternica a adevarului lui Dumnezeu, la locul care i se cuvine ca pacatos,
Dumnezeu poate prin harul Sau, sa-i ia locul ca Mantuitor; si atunci orice intrebare este lamurita, caci crucea a raspuns tuturor cerintelor
dreptatii dumnezeiesti, iar raurile harului puteau sa curga in voie. Cand un Dumnezeu drept si un pacatos pierdut se intalnesc pe acelasi
capac al ispasirii stropit cu sange, totul este in randuiala si pentru totdeauna, spre a proslavi pe Dumnezeu intr-un chip desavarsit si spre a
mantui pe pacatos pentru vesnicie. Trebuie ca Dumnezeu sa fie gasit adevarat, desi orice om este un mincinos; si cand omul este adus
fnaintea lui Dumnezeu in aceeasi stare de suflet, si cand a primit locul pe care i I-a dat adevarul lui Dumnezeu, atunci aflda ca Dumnezeu s-a
aratat ca un Tmpartitor al dreptatii fara partinire; cugetul lui gaseste astfel nu numai o pace asigurata, dar si starea de a fi in legatura cu
Dumnezeu si de a asculta cuvantul Lui sfant, in intelepciunea legaturii in care i le-a adus harul dumnezeiesc.

,Locul prea sfant” ne infatiseaza o intamplare minunata. Chivotul, capacul ispasirii, heruvimii, slava! Ce priveliste pentru marele preot al lui
Israel, cand intra o data pe an, dincolo de perdea! Dea Domnul ca sa ni se deschida ochii si priceperea sa intelegem mai bine adevarata
insemnatate a acestor lucruri.

Apoi Moise primeste indrumari cu privire la ,masa cu painile pentru punerea inainte”. Pe aceasta masa era asezata hrana preotilor lui
Dumnezeu. Timp de sapte zile, aceste doudsprezece paini, facute din floare de faina si tamaie curata, erau aduse Thaintea lui Dumnezeu; in
urma, erau fnlocuite cu altele, si erau ale preotilor care le mancau intr-un loc sfant (Levitic 24. 5-9). Stim ca aceste douasprezece paini
infatiseaza pe ,omul Isus Hristos”. Floarea fainii din care erau facute, este icoana preinchipuitoare a firii omenesti a Mantuitorului, pe cand
tamaia curata inchipuie intreaga predare a firii Lui omenesti in slujba lui Dumnezeu. Daca Dumnezeu fisi are preotii Lui, care-i slujesc in locul
sfant, va avea fara indoiala si o masa pentru ei, iar Hristos este painea de pe masa. Masa curata si cele doudsprezece paini inchipuie pe
Hristos, ca infatisandu-se intotdeauna inaintea lui Dumnezeu, in toata curatenia firii Lui omenesti si dat ca hrana familiei preotesti. Cele sapte
zile aratd ca ne bucuram de Hristos in chip desavarsit, iar cele douasprezece paini arata ca bucurarea aceasta se face in om si prin om. Poate
arata si legatura Domnului Isus cu cele douasprezece semintii ale lui Israel si cu cei doisprezece apostoli ai Mielului.



«Sfesnicul de aur curat” vine la urma, fiindca preotii lui Dumnezeu au nevoie de lumina ca si de hrana: si una si alta o au prin Hristos.
»,Sfesnicul acesta sa fie facut de aur batut: piciorul, fusul, potirasele, gamalioarele si florile lui sa fie dintr-o bucata”. ,Cele sapte candele, care
luminau in fata sfesnicului”, arata desavarsirea luminii si puterii Duhului Sfant, intemeiate pe desavarsirea lucrarii Domnului Hristos. Lucrarea
Duhului Sfant nu poate fi niciodata despartita de lucrarea Domnului Isus; aceasta se arata in doua feluri in sfesnicul de aur. Cele sapte
candele unite de fus prin aur batut, ne arata lucrarea indeplinita de Domnul Hristos, ca fiind singura temelie pe care se sprijina aratarea
Duhului Sfant in Biseric&. Duhul Sfant n-a fost dat, decat dupa ce Isus a fost proslavit (Vezi loan 7.39 si Fapte. 19.2-6). in capitolul trei din
Apocalipsa, Domnul Hristos este infatisat Bisericii din Sardes ca avand sapte Duhuri, Stand la dreapta lui Dumnezeu, Domnul Isus a raspandit
Duhul Sfant asupra Bisericii Lui, pentru ca aceasta sa poata straluci prin puterea si desavarsirea lucrarii Lui.

Vedem de asemenea ca una din slujbele deosebite ale lui Aaron era ingrijirea celor sapte candele. ,Domnul a vorbit lui Moise, si a zis:
.Porunceste copiilor lui Israel sa-ti aduca pentru sfesnic untdelemn curat de masline tescuite, ca sa tina candelele aprinse neincetat. Aaron
sa-l pregateasca dincoace de perdeaua dinlauntru, care este thaintea marturiei, in cortul intalnirii, pentru ca sa arda neincetat de seara pana
dimineata Tn fata Domnului. Aceasta este o lege vesnica pentru urmasii vostri. Sa aseze candelele in sfesnicul de aur curat, ca sa arda
nefncetat inaintea Domnului” (Levitic 24). Astfel, lucrarea Duhului Sfant in Biserica este unita cu lucrarea Domnului Isus pe pamant si in cer.
Cele sapte candele erau, fara indoial&, acolo. Iins& lucrarea si paza preotului erau trebuincioase pentru asezarea si tinerea lor aprinsa.

Preotul trebuia sa se slujeasca intr-una de mucari si vase pentru cenusa, menite sa primeasca ce cadea din candele, ca sa scoata tot ce
astupa curgerea undelemnului curat. Aceste mucari si vase pentru cenusa erau de asemenea de aur curat, pentru ca toate aceste lucruri
erau rodul lucrarii dumnezeiesti. Daca Biserica este o ,lumina”, ea nu poate fi decat prin puterea Duhului Sfant; iar aceasta putere se
intemeiaza pe Hristos, care prin jertfa Lui a ajuns izvorul si puterea tuturor lucrurilor pentru Biserica Lui. Totul este de la Dumnezeu. Fie ca
privim Tnduntrul acelei perdele minunate, fie ca privim chivotul cu capacul si cei doi heruvimi: sau ca ne indreptam luarea aminte spre ce este
in afara perdelei, pe masa si sfesnicul curat, impreuna cu celelalte lucruri trebuincioase, totul ne vorbeste despre Dumnezeu, descoperit in
legatura cu Fiul, sau cu Duhul Sfant.

Cititori crestini, chemarea voastra va aseaza in mijlocul acestor scumpe adevaruri. Locul vostru nu este numai in mijlocul ,,chipurilor lucrurilor
care sunt in ceruri”, ci chiar in mijlocul lucrurilor ceresti; aveti ,prin sangele lui Isus o intrare sloboda in locul prea sfant” (Evrei 11.23; 10.19).
Sunteti preoti pentru Dumnezeu. Painea pentru punerea inainte este a voastra. Locul vostru este la masa curata, ca sa mancati painea
preoteasca, in lumina Duhului Sfant. Nimeni nu va poate lua aceste drepturi dumnezeiesti, sunt ale voastre pentru totdeauna. Paziti-va de tot
ce va poate face sa nu va bucurati de aceste lucruri. Paziti-va de orice pofta, de orice simtire, de orice inchipuire care n-ar fi curata. Tineti
rastignit pe omul vostru vechi; fiti morti fata de lume; indepartati pe Diavolul de la voi. Duhul Sfant sa va umple sufletul numai de Hristos;
atunci veti fi in adevar sfinti si totdeauna fericiti; veti aduce roada si Tatal va fi proslavit prin voi si ,bucuria voastra va fi deplina”.

in acest capitol este zugravirea perdelelor si invelitorilor cortului, in care privirea duhovniceasca descopere chipurile feluritelor trasaturi ale
Domnului. Hristos. ,,Cortul sa-I faci din zece covoare de in subtire rasucit, si din materii vopsite in albastru, purpuriu si caramiziu; pe el sa faci
heruvimi lucrati cu maiestrie”. Astfel sunt deosebitele infatisari sub care se aratda omul Isus Hristos (1 Tim. 2. 5). Inul subtire rasucit
infatiseaza desavarsita curatenie a mersului si fiintei Lui; pe cand materiile vopsite in albastru, purpuriu si caramiziu ni-l arata ca ,Domnul
cerurilor”, care trebuie sa domneasca dupa voia dumnezeiasca, dar numai dupa ce a suferit. Avem dar in El un om fara prihana si fara pata,
un om ceresc, un om imparat, un om plin de suferinte. Deosebitele materiale, pomenite aici, nu trebuiau sa slujeasca numai pentru covoarele
cortului, ci erau intrebuintate si pentru perdeaua (verset 31) ,de la intrarea cortului” (verset 36), pentru poarta curtii cortului (cap. 27. 16),
pentru vesmintele preotilor pentru slujba sfantului locas si pentru vesmintele lui Aaron (cap. 39.1). intr-un cuvant, Hristos era pretutindeni,
Hristos in totul si nimic afara de El!

»Inul subtire rasucit”, icoana firii omenesti, curata si fara pata, a lui Hristos, deschide mintii noastre un bogat izvor de gandire (Nota:
Cuvintele de ,stralucitor si curat” (Apoc. 19. 8) dau o putere si o frumusete deosebita chipului in care Duhul Sfant ni se infatiseaza in inul
subtire. ,intr-adevar, nu poate fi icoan& mai dreapta” a firii pamantesti curate si fara pata.).

Adevarul cu privire la firea omeneasca a lui Hristos, trebuie primit, intocmai cum invata Scriptura. El este Adevarul de temelie; si daca nu este
primit, aparat si marturisit asa cum il descopere Dumnezeu in Cuvantul Lui, tot ce se intemeiaza pe el, ar putea fi daramat. Daca gresim
asupra unui punct asa de insemnat, nu vom putea fi lamuriti cu adevarat, in nici o privinta. Nu este nimic mai de plans decat nelamurirea
care stapaneste gandurile celor mai multi asupra unei invataturi atat de insemnate. Cu mai mult respect pentru Cuvantul Domnului, vom
ajunge sa-I cunoastem mai bine, ferindu-ne astfel de parerile gresite, nechibzuite, care intristeaza pe Duhul sfant al lui Dumnezeu, a carui
lucrare este sa marturiseasca despre Isus.

Cand a vestit Mariei ingerul nasterea Mantuitorului, i-a zis: ,Cum se face lucrul acesta, fiindca eu nu stiu de barbat” (Luca 1. 34)? Slaba ei
judecata nu putea intelege si cu atat mai putin sa patrunda taina minunata ,,a lui Dumnezeu aretat in trup” (1 Tim. 3.16) Dar ascultati
raspunsul ingerului: ,,Duhul Sfant se va pogori peste tine si puterea Celui prea inalt te va umbri. De aceea Sfantul, care Se va naste din tine,
va fi chemat Fiul Lui Dumnezeu” (Luca 1. 35)

Maria isi inchipuia, fara indoiald, ca aceasta nastere trebuia sa aiba loc in chip firesc; dar ingerul ii spune lamurit, descoperindu-i taina puterii
dumnezeiesti. El ii face cunoscut ca puterea aceasta va intocmi un om ,omul al doilea, venit din cer” (1 Cor. 15. 47), un om a carui fire
dumnezeiasca nu putea fi in legatura cu nici una din intinaciunile firii omenesti. Isus a fost trimes intr-o fire asemanatoare cu a pacatului -
fara pacat insa. El era partas carnii si sdngelui - fara nici un amestec cu raul care stapanea lumea, in mijlocul careia venise.

latd, cum am mai spus, un adevar de mare pret, ciruia trebuie s ne supunem pe deplin, si s&- pastradm cu credint3 si térie. intruparea Fiului,
a doua persoana a treimii vesnice, este marea taina a evlaviei, care are ca temelie felul, cum prin puterea Duhului Sfant, S-a intrupat in sanul
Fecioarei, si Care a fost dovedit neprihanit, traind in trup (1 Tim. 3.16), fiind astfel Dumnezeu. Om proslavit in ceruri, Capul, Pilda, si loctiitorul
Bisericii rascumparate de Dumnezeu. Curatia fara pata a firii Lui omenesti raspundea cerintelor lui Dumnezeu; firea omeneasca insasi
raspundea nevoilor omului. El era om, caci nimeni altul decat omul nu putea raspunde la tot ce a adus caderea omului; dar El era un om care
putea multumi toate cerintele slavei lui Dumnezeu. El era adevarat om, dar curat, fara pata; Dumnezeu putea gasi placere in El, iar omul
putea sa se sprijine pe El, fara teama. Pentru crestin, toate acestea n-au nici un pret, daca le despartim de moartea si invierea lui Isus.
N-avem nevoie numai de un Hristos intrupat - ci de un Hristos rastignit si inviat. Trebuia ca El sa se intrupeze pentru ca sa poata fi rastignit;



dar numai moartea si invierea Lui fac ca intruparea Lui sa fie folositoare pentru noi. A crede ca Isus, prin intrupare, s-ar fi unit cu firea
pacatoasa, este o greseala de moarte; asa ceva ar fi fost cu neputinta.

El Tnsusi ne invata in privinta aceasta, ,Adevarat, adevarat va spun, ca daca grauntele de grau, care a cazut pe pamant nu moare, ramane
singur; dar, daca moare, aduce multa roada” (loan 12. 24).

Nu putea fi nici o legatura intre pacat si Fiinta lui sfanta, ndascuta din Maria; nici o legatura intre o carne muritoare si supusa putrezirii si intre
Acela in care Satana nu gdsea nimic, asupra Caruia moartea n-avea nici o putere, astfel ca El a putut sa-si dea viata (loan 14.30; 10.18).
Moartea pe care El e suferit-o de bune voie este singura legaturd intre Hristos si alesii Sai. ,in adevar, dacd ne-am facut una cu El, printr-o
moarte asemanatoare cu a Lui, vom fi una cu El si printr-o inviere asemanatoare cu a Lui. Stim bine ca omul nostru cel vechi a fost rastignit
fmpreuna cu El, pentru ca trupul pacatului s fie dezbracat de puterea lui” (Rom. 6. 5-6.). in El ati fost taiati imprejur, cu o taiere, facuta nu
de mana, ci cu taierea Imprejur a lui Hristos, in dezbracarea de trupul poftelor firii noastre pamantesti, fiind ingropati impreuna cu El prin
botez, si inviati in El si impreuna cu El, prin credinta in puterea lui Dumnezeu, Care L-a inviat din morti” (Coloseni 2.11-12). Gasim deci in cap.
6 al epistolei catre Romani si al doilea din epistola catre Coloseni, o aratare lamurita a marelui adevar de care vorbim. Nu se putea decat prin
moarte ca, Isus sa fie una cu ai Lui (Efes. 1. 20; 2. 8). Trebuia ca bobul de grau sa cada in pamant si sa moara, pentru ca sa dea un spic bogat
care sa fie cules in granar.

Covoarele de in subtire rasucit ne vorbesc de curatia Lui Hristos.

Am vazut pana acum, felul cum a fost zamislit si nascut (Luca 1.26-28), si, daca am urmari tot mersul vietii Sale pe pamant, am vedea in tot
timpul si peste tot aceeasi curatie desavarsita. El a petrecut 40 de zile in pustie, ispitit de diavol, dar firea Lui n-a raspuns cu nimic
indemnurilor de putin pret ale Ispititorului. Hristos putea atinge pe ,leprosi” fara sa fie pangarit. El putea atinge sicriul unui mort fara sa ia
mirosul mortului. El putea trece ,fara pacat” prin mijlocul stricaciunii. El era om, fara indoiald, dar cu totul deosebit de ceilalti.

El singur a putut spune: ,,Nu vei ingadui ca ,Prea iubitul Tadu sa vada putrezirea” (Ps. 16. 10) Aceasta era in legatura cu firea Lui, care fiind
sfanta si desavarsit de curata, a putut purta pacatele noastre in trupul Sau pe lemn (1 Petru 2. 24), nu pana la lemn, cum voiau unii sa
invete-ci ,pe lemn”. ,,Pe Cel ce n-a cunoscut nici un pacat, El la facut pacat pentru noi, pentru ca noi sa fim neprihanirea lui Dumnezeu in E
(1 Cor. 5. 28).

1"

Albastrul este coloarea cerului si infatiseaza firea sau caracterul ceresc al lui Isus, care cu toate ca a fost om si a intrat in toate imprejurarile
vietii omenesti ,in afara de pacat,” era totusi Domnul ,venit din cer” (1 Cor. 15. 47). Cu toate ca a fost om adevarat, El umbla totusi in
cunostinta necurmata a tnaltei Lui vrednicii, ca un strdin ceresc; n-a uitat nici o clipa de unde era, unde se gasea si unde se ducea. Izvorul
lucrurilor Sale era sus. Pamantul nu-L putea face nici mai bogat, nici mai sarac. El a vazut ca lumea aceasta era ,,un pamant sec, uscat si fara
apa” (Ps. 63. 1); de aceea sufletul sau nu se putea adapa decat de sus si a se hrani cu ce era ceresc.

».Nimeni nu s-a suit in cer, afara de Cel ce s-a pogorat din cer, adica Fiul Omului, care este in cer” (loan 3. 13). Purpuriul este o icoana a
imparatiei sau stapanirii si ne face sa ne gandim la Cel ce ,s-a nascut imparat al ludeilor” si S-a aratat ludeilor ca imparat, dar a fost lepadat
(loan 19.2) si Care a facut o frumoasa marturisire in fata lui Pilat, spunand ca El este imparat, chiar atunci, cand, omeneste vorbind, n-avea
nici urma de imparat. , Tu ai spus ca Eu sunt imparat” (loan 18.37). ,Si veti vedea pe Fiul Omului sezand la dreapta puterii si venind pe norii
Cerului” (Marcu 14.62; Daniel 7.13). Apoi vina Lui, scrisa pe cruce in latineste, evreieste, greceste, limbile religiei stiintei si carmuirii, arata ca
El este ,Isus din Nazaret, imparatul ludeilor” (loan 19.20-21). Pamantul, spre nefericirea lui, nu i-a recunoscut drepturile, in ceruri insa totul
se schimba; acolo drepturile Lui au fost recunoscute in totul. El a fost primit ca Biruitor in locasurile luminii vesnice; a fost incununat cu slava
si cinste, si, In mijlocul strigatelor de bucurie ale ostilor ceresti, Si-a luat locul pe scaunul de domnie al slavei, asteptand pana ce toti vrajmasii
Lui vor fi pusi sub picioarele Lui.

,Pentru ce se intarata neamurile si pentru ce cugeta popoarele lucruri desarte? imparatii pamantului se rascoala si domnitorii se sfatuiesc
impotriva Domnului si impotriva Unsului Sau, zicand: ,Sa le rupem legaturile si sa scapam de lanturile lor”. Cel ce sade in ceruri rade si
Domnul isi baie joc de ei. Apoi, in mania Lui, le vorbeste, si-i ingrozeste cu urgia Sa, zicand: ,Totusi Eu am uns pe imparatul meu pe Sion,
muntele Meu cel sfant. Eu voi vesti hotararea Lui, zice Unsul. Domnul Mi-a zis: ,Tu esti Fiul Meu! Astazi Te-am ndscut. Cere-Mi si-Ti voi da
neamurile de mostenire si marginile pamantului in stapanire! Tu le vei zdrobi cu un toiag de fier si le vei sfarama ca pe vasul unui olar. Acum
dar, imparati, purtati-va cu intelepciune! Luati invatatura, judecatorii pamantului! Slujiti Domnului cu frica, bucurati-va tremurand. Dati cinste
Fiului, ca sa nu se manie si sa nu pieriti pe calea voastra, caci mania Lui este gata sa se aprinda. Ferice de toti cati se incred in EI” (Ps. 2).

,Caramiziul” infatiseaza pe Hristos varsandu-Si sangele. ,Hristos a patimit pentru noi in trup” (1 Petru 4.1). Fara moarte, totul ar fi fost in
zadar. Albastrul si purpuriul fara caramiziu, n-ar fi fost desavarsit. Numai prin moarte, Hristos a biruit pe cel ce avea puterea mortii. Asezand
in fata noastra o icoana a lui Hristos, adevaratul cort, Duhul Sfant nu putea lasa la o parte aceasta latura a firii Lui, care e temelia unirii Lui cu
Trupul S&u, Biserica, temelia drepturilor Lui la scaunul de domnie al lui David si temelia st&panirii Lui asupra firii intregi. Intr-un cuvant, in
aceste covoare pline de inteles, Duhul Sfant ne infatiseaza pe Domnul Isus, nu numai ca Om curat fara pata, ca Om imparat, dar si ca Om
care sufere pentru noi, ca Omul care, prin moartea Sa, a dobandit un drept asupra a tot ce intelepciunea dumnezeiasca ii hotarase mai
dinainte.

Dar covoarele cortului mai scot la iveala armonia si taria firii Domnului Isus ale carui trasaturi sunt desavarsite si la locul lor.

Totul era intr-o potrivire desavarsita inaintea lui Dumnezeu, asa cum a fost aratat in izvorul dat lui Moise pe munte (Exod 25.40; Evrei 8.5;
Fapte. 7.44) si in cortul ridicat pe pamant. ,Cinci din aceste covoare sa fie prinse impreuna, iar celelalte cinci covoare sa fie de asemenea
prinse impreuna (verset 3). Aceasta arata cum totul se potrivea intr-o frumusete desavarsita in toate caile lui Isus, ca om desavarsit,
mergand pe pdmant in orice imprejurare sau legaturd L-am privi. in toate imprejurérile, in toate clipele, in toate locurile, Isus era omul
desavarsit.

«Fiecare covor sa aiba aceeasi masura”. Cele doua impreunari de covoare infatiseaza cele doua laturi ale firii lui Hristos: ca lucrand fata de
Dumnezeu si fata de om. Aceste doua laturi le gasim si in lege si anume: ce era altarul lui Dumnezeu si ce era datorat Omului; asa e daca



privim fnduntrul lui Hristos, vedem ca ,legea este Tnduntrul inimii mele” si daca ne uitam la purtarea lui in afara, gasim aceste doua laturi
incheiate n chip minunat si unite impreuna prin harul si puterea dumnezeiasca din El.

»,La marginea covorului cu care se sfarseste cea dintai impreunare de covoare sa faci niste chiotori albastre; tot asa sa faci si la marginea
covorului cu care se sfarseste a doua impreunare de covoare... Apoi sa faci cincizeci de copci de aur si cu copcile acestea sa prinzi covoarele
unul de altul, asa incat cortul sa alcatuiasca un intreg”. Avem aici, in chiotorile albastre si in copcile de aur, acel har ceresc si acea putere sau
tarie dumnezeiasca ce faceau pe Hristos in stare sa potriveasca de minune cerintele lui Dumnezeu cu nevoile omului, asa ca, raspunzand la
amandoua, El totdeauna ramanea aceeasi Persoana, una in fiinta Sa. Cand oamenii fatarnici si cu viclesug il intrebau: ,Se cade sa dam bir
Cezarului sau nu”, raspunsul lui intelept era: ,,Dati Cezarului ce este al Cezarului si lui Dumnezeu ce este al lui Dumnezeu”. Si nu numai
Cezar, ci orice om isi gasea raspuns in Hristos la toate cerintele firii lui.

El avea in El firea lui Dumnezeu si a omului, asa ca cerintele celor doua firi erau implinite in chip desavarsit in El. Cititorul poate vedea singur
acest adevar in evanghelii.

Deasupra covoarelor, despre care am vorbit, mai erau altele de par de capra (vers. 7-14), care ascundeau celor de afara frumusetea celor
dintai. Ele infatiseaza despartirea de raul inconjurator. Cei ce aveau dreptul sa intre in locul sfant, nu vedeau decat: albastrul, purpuriul,
caramiziul si inul subtire rasucit, icoana virtutilor felurite, ale acelui cort dumnezeiesc unde locuia Dumnezeu insusi, dincolo de perdeaua
dinduntru; adica infatisa pe Hristos, prin al carui trup straluceau razele firii dumnezeiesti, in chip asa de atragator ca pacatosul le putea privi,
fara sa fie coplesit de frumusetea lor orbitoare.

in timpul trecerii Sale pe pamant, cat de putini L-au cunoscut intr-adevar! Ce putini au putut patrunde si pretui taina adanca a fiintei Lui! Ce
putini au vazut ,albastrul, purpuriul, caramiziul si inul subtire rasucit!

Numai cand credinta aduce pe om fnaintea Lui, lasa El lumina sa strabata prin norul intunecos.

Pentru ochiul firesc, persoana lui Isus parea rece si aspra. Aceasta ne infatiseaza ,covoarele de par de capra” Ele arata deplina despartire a
Lui, nu de pacatosi, ci de raul inconjurator, de gandurile, si randuirile omenesti. N-avea nici in clin nici in maneca cu omul, cu toate ca era om;
firea omeneasca nu-l putea intelege, nu se putea bucura de EL ,Nimeni nu poate veni la Mine, daca nu-l atrage Tatal, care M-a trimes”. Si,
daca vreunul din cei ce erau ,atrasi marturisea Numele Lui, El 1i spunea: ,,Nu carnea si sangele ti-au descoperit lucrul acestea, ci Tatal Meu,
care este in ceruri” (loan 6. 44 si Matei 16. 17).

El era ca o radacina care iesea dintr-un pamant sterp, neavand nici frumusetea, nici stralucire, ca sa atraga privirile sau sa multumeasca
inimile oamenilor. Lumea nu putea urma pe acela care trecea repede prin mijlocul ei, imbracat ,in covoarele de par de capra”. Isus n-a fost
popular.

Multimea a putut sa-L urmeze catva timp, pentru ca minunile lui Isus raspundeau nevoilor ei — veneau dupa paine si peste aceeasi multime,
care ar fi fost gata sa strige: ,la-L, ia-L, rastigneste-L” (loan 19. 15), sau ,,Osana Fiul lui David” (Matei 21.9). Sa nu uitam ,,covorul de par de
capra”!

Dar, daca pieile de capra, infatisau despartirea lui Isus de ale lumi, pieile de berbeci vopsite in rosu (verset 14) infatisau deplina predare a
Domnului Isus in manile Tatalui, predare care a tinut pana la moarte.

El a fost singurul slujitor desavarsit care a statut vreodata in via lui Dumnezeu. Isus n-a avut decat o singura tinta, pe care a urmarit-o fara sa
se abata nici o clipa, din iesle pana la cruce; si aceasta tinta era sa slaveasca pe Tatal si sa duca la bun sfarsit lucrul pe care-l primise de la
El. ,Nu stiti ca trebuie sa fiu in lucrurile Tatalui Meu”? aceasta era vorbirea Lui din copildrie Tnca, si implinirea acestor lucruri era tinta vietii
Sale. Hrana Sa era implinirea voii celui ce-L trimisese, si savarsirea lucrarii Lui (loan 4. 34). Deplina predare in mainile Tatalui, il despartea de
obiceiurile oamenilor. Pieile de vitel de mare (verset 14) infatiseaza acea veghere sfanta, prin care Domnul Isus se apara de orice era
potrivnic tintei care-i umplea sufletul. El si-a luat locul pentru Dumnezeu si l-a tinut cu o tarie, pe care nici o nradurire omeneasca sau
draceasca, din iad sau de pe pamant, n-ar fi putut-o intrece. invelitoarea ,de piei de vitel de mare” era pe deasupra, ardtand astfel ca latura
cea mai vazuta a ,omului Hristos Isus” era hotararea de neinfrant de a fi un martor al lui Dumnezeu pe pamant. El a fost adevaratul Nabot,
dandu-si mai bucuros viata, decat sa se lepede de adevarul lui Dumnezeu, sau sa paraseasca lucrul pentru care fusese trimes in lume.

Capra, berbecul si vitelul de mare infatiseaza unele trasaturi firesti si unele insusiri morale, de care trebuie sa tinem seama deopotriva, in
Fiinta lui Isus. Ochiul omenesc nu poate deosebi decat trasaturile firesti. El nu poate vedea nimic din harul, frumusetea si maretia, care erau
ascunse sub forma din afara a lui Isus din Nazaret, smerit si dispretuit. Cand, de pe buzele Lui curgeau bogatiile intelepciunii ceresti, oamenii
intrebau: ,Nu este acesta tamplarul” (Marcu 6. 3)? ,Cum are omul acesta atata invatatura, caci n-a invatat niciodata” (loan 1. 15)? Cand
marturisea ca este Fiul lui Dumnezeu, aratandu-si dumnezeirea Sa vesnica, i se raspundea: ,N-ai nici cinzeci de ani”, sau luau pietre ca sa
arunce dupa El (loan 8, 57-59). Marturisirea fariseilor ,dar aceasta nu stim de unde vine” (loan 9. 29) este marturisirea oamenilor indeobste.

»,Scandurile pentru cort erau facute din acelasi lemn, ca si chivotul. Ele erau sprijinite pe temelii de argint; carligele si capetele lor erau de
asemeni din argint, argintul de rascumparare (Vezi vers. 11-16 de la cap. 50, si vers. 25-28 cap. 38).

Toata lemnaria cortului se intemeiaza pe ceea ce ne vorbeste de rascumparare sau ispasire ca si verigile si capataiele de argint. Temeliile
erau ingropate in nisip, verigile si capataiele erau deasupra. Oricare ar fi adancimea la care ne vom cobori, sau inaltimea, la care ne vom
ridica, ne va izbi totdeauna de acest adevar vesnic slavit: ,,Am gasit un pret de rascumparare pentru el” (lov 33. 24).

Slavit sa fie Domnul ,,caci stiti ca nu cu lucruri pieritoare, cu argint sau cu aur ati fost rdascumparati ci cu sangele scump al lui Hristos, mielul
fara cusur si fara prihanad” (I Petru 1. 18,19). Cortul era impartit in trei parti deosebite: , sfanta sfintelor (locul prea sfant), locul sfant si
curtea”.



Perdelele, care inchideau intrarea in fiecare din aceste locuri, erau facute din acelasi material ca si covoarele ce alcatuiau cortul in culorile:
albastru, purpuriu, caramiziu si in subtire rasucit (cap. 26. 31-36; 27. 16). Hristos este singura poarta prin care se poate patrunde in locurile
slavei ce se vor arata fie pe pamant, fie in cer. , Orice familie din ceruri si de pe pamant” (Efes. 3. 15) isi va primi locul in slava vesnica,
datorita ispasirii, savarsite de Isus. Daca Isus ne umple inimile, nu ne va fi greu sa ne adancim mai mult in intelegerea insemnatatii cortului,
si a tot ce cuprinde el. Ne trebuie insa o inima plina de dragoste pentru Isus si un suflet impacat cu Dumnezeu prin sangele ce a curs pe
cruce. Duhul lui Dumnezeu sa ne faca in stare sa intelegem aceste lucruri si sa le adancim cu mai multa ravna. El sa ne deschida ochii
sufletesti, pentru ca sa privim minunile slavei Sale.

inainte de a intra ih amanuntele privitoare la altarul de arama si curtea cortului, despre care vorbeste acest capitol, vreau s& indrept luarea
aminte a cititorului asupra spiritului urmat de Duhul Sfant in aceasta parte din Exod. Am bagat de seama, ca, intre versetul 1 al cap. 25 si
versetul 19 al cap. 27, gasim chivotul, capacul ispasirii, masa, sfesnicul, cortul, perdelele, si, in sfarsit, altarul de arama si curtea, unde avea
sa fie pus acest altar.

Citind versetul 15 al cap. 35 si versetul 25 al cap. 37 si versetul 26 al cap. 40, vedem ca, in fiecare din aceste locuri, se vorbeste de altarul de
aur pentru tamaiere intre sfesnic si altarul de arama; in timp ce Dumnezeu vorbea lui Moise, altarul de arama este pomenit indata dupa
sfesnic si perdelele cortului. De ce Dumnezeu, cand dadea indrumari asupra felului cum sa fie asezate lucrurile Tn locul sfant, trece peste
altarul tamaierii, pentru ca sa pomeneasca despre altarul de arama, care era la intrarea cortului? lata, dupa mine, gandul lui Dumnezeu, in
aceasta privinta. El arata, mai intai, in ce fel se va descoperi El omului; pe urma, arata felul cum trebuie sa se apropie omul de El. El sta pe
scaunul Sau de domnie, ,,ca Domn al intregului pamant” (loan 3-11); razele slavei Sale erau ascunse dupa perdeaua dinlauntru, care
infatiseaza pe Isus (Evrei 10.20); dar, dincoace de aceasta perdea (locul sfant), se descoperea El insusi pacatosului in cea mai stransa
legatura cu omenirea, prin masa painilor si prin lumina si puterea Duhului Sfant, in sfesnic. in urma, vine firea lui Isus, ca om, coborat din cer
pe pamant, infatisata in perdelele si covoarele cortului; si apoi altarul de arama, unde se intalnesc un Dumnezeu Sfant si omul pacatos. Sa ne
intoarcem din nou in locul sfant, unde Aaron si fii sai aduceau jertfe mirositoare, pe altarul tamaierii. Nu poate fi vorba de altarul de aur,
inainte de a fi un jertfitor, ca sa arda tamaie, caci Dumnezeu a aratat lui Moise icoana acestor lucruri, care sunt in ceruri dupa randuiala in
care trebuiesc intelese de credinta.

De alta parte, cand Moise porunceste adunarii (cap. 35) cand istoriseste lucrarile lui Betaleel si Oholiab (Cap. 37 si 38) si cand pune cortul
(cap. 40) urmareste randuiala Tn care trebuia asezata fiecare unealta. Sa trecem acum la altarul arderilor de tot. Era locul unde pacatosul se
apropia de Dumnezeu, prin puterea si in urma sangelui varsat. El era asezat, la intrare in curtea cortului si pe acest altar se scurgea sangele
jertfelor. Era facut din lemn de salcam si din arama, din acelasi lemn ca si altarul tamaierii, dar dintr-un alt metal. Pricina este urmatoarea:
Altarul de arama este locul unde Dumnezeu se rafuieste, cu pacatul dupa osanda cuvenita pacatului. Altarul tamaierii este locul de unde
mireasma cea mai frumoasa, gasita in Isus, se urca pana la scaunul de domnie al Tatalui. Lemnul de salcam, care inchipuie firea omeneasca
a lui Isus, se gaseste si la unul si altul; insa, in altarul de arama, Isus gaseste focul judecatii dumnezeiesti, in celalalt El este mireasma placuta
care se fnalta necurmat inaintea lui Dumnezeu, La cel dintai din aceste altare, focul maniei dumnezeiesti a fost stins; la celalalt altar, trebuia
aprins. Sufletul se bucura sa gaseasca pe Hristos in amandoua; cel dintai raspunde cerintelor unui cuget vinovat, de care are nevoie un biet
pacatos fara putere, biruit de pacat. Sufletul nu se poate bucura de o pace statornica, atat timp cat ochiul credintei nu este indreptat spre
Isus, aratat Tn altarul de arama. Trebuie sa vada pacatul facut cenusa, prin focul acestui altar, ca sa se poata bucura de o pace statornica in
fata lui Dumnezeu. Cand stiu, prin credinta in marturia lui Dumnezeu, ca El insusi a osandit pacatul meu in persoana lui Isus, cand el insusi a
platit ce datoram slavei Sale, si a sters din ochii Sai, pentru totdeauna, vina pacatului meu, numai atunci ma pot bucura de o pace
dumnezeiasca vesnica.

Aurul inchipuie firea dumnezeiasca din ,,Omul” Isus, Arama inchipuie dreptatea lui Dumnezeu care cere osandirea pacatului, ca in altarul de
arama, sau judecarea a tot ce este necurat (ligheanul de arama, din cap. 30. 18.) Acest fapt ne arata de ce thauntrul cortului totul era aur:
chivotul, masa, sfesnicul si altarul tamaieri; toate inchipuiau persoana curata si sfanta a Domnului Isus. De alta parte, in afara cortului, totul
era de arama; altarul si uneltele sale, ligheanul si picioarele lui. Slava lui Dumnezeu, cerintele dreptatii si sfinteniei Lui trebuiau impacate in
ce priveste pacatul, pentru ca apoi sa te poti bucura de tainele minunate ale persoanei lui Isus, aratate inauntrul locasului lui Dumnezeu.

Numai dupa ce am vazut ca orice necuratie a fost judecatad, orice pacat spalat si curatat, ma pot apropia de Dumnezeu si sa-L preamaresc in
locul prea sfant, bucurandu-ma de toata frumusetea si maretia Omului Dumnezeu - Isus Hristos. Aceste lucruri se vad nu numai in cercetarea
cortului, ci si in alte parti din Scriptura. Astfel in cap. 1 din Apocalipsa, Hristos este incins la piept cu un brau de aur si avand picioarele ca
arama aprinsa si arsa intr-un cuptor. ,Braul de aur” arata firea lui neprihanita; ,picioarele ca arama aprinsa arata judecata si osandirea
raului; Dumnezeu nu poate ingadui raul, ci trebuie sa-l nimiceasca sub picioarele Sale. Cu un astfel de Isus avem deaface. El judeca pacatul,
dar scapa pe pacatos.

Credinta vede pacatul nimicit, prefacut in cenusa la altarul de arama; apoi se bucura de Isus, descoperit de lumina si puterea Duhului Sfant.
Ea il g&seste la altarul de aur. In toatd méretia Lui; se hréneste cu El la masa de aur; il recunoaste, in chivot, ca Unul care raspunde tuturor
cerintelor dreptatii, dar si nevoilor omului; ea il priveste in perdele, si citeste peste tot Numele S3u scump. De ce n-avem inimi, care s3
pretuiasca si sa laude pe un Isus atat de slavit!

Nimic nu poate fi mai Tnsemnat in viata, decat o intelegere a invataturii pe care ne-o infatiseaza altarul de arama. Din pricind ca nu cunosc
aceasta invatatura, atatea suflete isi petrec viata in mahnire. Ei nu si-au vazut niciodata vinovatia, spalata la altarul de arama; n-au vazut
niciodata, prin credinta cum Dumnezeu insusi a ispasit pe cruce pacatele lor. Ele cauta pacea pentru cugetul lor tulburat, in nasterea din nou,
in roadele Duhului, in simtirile si experientele lor, lucruri frumoase si bune in ele insele, dar care nu pot fi temelia unei paci adevarate. Ceea
ce umple inima de pace adevarata este cunoasterea a tot ce a facut Dumnezeu la altarul de arama. Cenusa de pe altar ne aduce fericita
veste, ca totul a fost implinit. Pacatele celui credincios au fost sterse de mana Rascumparatorului. ,,Pe Cel ce n-a cunoscut nici un pacat, El
L-a facut pacat pentru noi, ca noi sa fim neprihanirea lui Dumnezeu in EI” (2 Cor. 5. 21).

Orice pacat trebuie judecat; pacatele celui credincios au fost judecate la cruce, astfel ca el este pe deplin dezvinovatit. Toate pacatele si
toata necuratia au fost luate de Dumnezeu insusi. De aceea sunt cu totul sterse, ele au pierit pentru totdeauna in sangele varsat al Mielului
lui Dumnezeu.



Din partea lui Dumnezeu nu mai e nimic, dar nimic impotriva copilului Sdu. Totul a fost dat la o parte prin moartea Domnului Isus.

Frati iubiti in Domnul Isus, vegheati ca inima voastra sa fie in pace deplina, prin ceea ce Domnul nostru a facut prin sangele curs pe cruce
(Col. 1. 20)

Acest capitol ne arata preotia in toata insemnatatea si puterea ei, si sunt pline de un adanc interes. Singur numele de preotie trezeste in
inima simtaminte de mare recunostinta fata de harul, care nu numai ca a gasit pentru noi un mijloc prin care sa putem ajunge pana in fata lui
Dumnezeu, dar si mijloceste ca sa ne poata tinea acolo, dupa felul si cerintele acestei inalte si sfinte stari.

Preotia lui Aaron era un dar al lui Dumnezeu facut unui popor care, in el insusi, era departe de El si avea nevoie de cineva, care sa stea
pentru el neincetat Tnhaintea lui Dumnezeu. Capitolul 7 din epistola catre Evrei ne invata ca preotia aceasta tinea de lege, preotul fiind pus
.prin legea unei porunci pamantesti” (verset 16); mai invatam ca acei ce se indeletniceau cu aceasta slujba erau mai multi, ,pentru ca
moartea fi Impiedica sa ramana pururea” (verset 23) si pentru ca ei erau oameni supusi slabiciunii (verset 28). Aceasta preotie nu putea sa
duca pe nimeni la desavarsire; De aceea sa dam slava lui Dumnezeu ca a randuit-o ,fara juramant” (verset 21). Juramantul lui Dumnezeu nu
se putea uni decat cu ceea ce trebuia sa ramana vesnic, adica preotia desavarsita, nepieritoare, ce nu se putea trece de la unul la altul, a
marelui si slavitului nostru Melhisedec, care da, atat jertfei cat si preotiei Sale, toata insemnatatea si toata stralucita vrednicie a fiintei Sale
fara seaman. Gandul ca avem o asemenea jertfa si un astfel de Preot starneste in inima simtaminte de adanca recunostinta.

in capitolul 28, este vorba despre vesminte, iar in capitolul 29 despre jertfe. Cele dintai sunt intr-o legaturd mai stransa cu nevoile norodului;
cele din urma, cu drepturile lui Dumnezeu. Vesmintele sunt si infatiseaza feluritele slujbe si insusiri ale preotimii ,,Efodul” era cel mai de
seama vesmant preotesc; el era nedespartit de cei doi umerari si pieptar, si ne invata astfel ca puterea umarului preotului si dragostea inimii
sale erau in totul inchinate intereselor acelora pe care ii infatisa si pentru care purta efodul. Aceste lucruri, infatisate in pilde in Aaron, sunt
implinite in Hristos: puterea Lui fara seaman si iubirea Lui nemarginita sunt ale noastre pe vecie. Umarul, care tine lumea, tine pe cel mai
slab si neinsemnat madular al adunarii sau Bisericii lui Dumnezeu, rascumparat cu pret de sange. Inima lui Isus este plina de o dragoste
neschimbata, de o iubire vesnica si neobosita pentru cel mai putin luat in seama din adunarea sau Biserica lui Dumnezeu.

Numele celor douasprezece semintii, sapate pe pietre scumpe, erau purtate, in acelasi timp, pe umerii si pe inima marelui preot (vers. 9-12;
15-29). insusirea deosebit3 a unei pietre scumpe sta in aceea c& cu cat lumina care o lumineaza este mai puternica, cu atat ea straluceste
mai scanteietor.

Niciodata lumina nu poate sa micsoreze stralucirea unei pietre scumpe; dimpotriva, o mareste. Cele douasprezece semintii, fara deosebire, si
cea mai mica si cea mai mare, erau purtate neincetat inaintea Domnului pe inima si umerii lui Aaron. Toate laolalta si fiecare in parte erau
tinute Tnaintea lui Dumnezeu in aceasta stralucire si frumusete deplina si nestricacioasa, care ne infatiseaza adevarata stare, in care le
pusese harul desavarsit al Dumnezeului lui Israel, Norodul era infatisat inaintea lui Dumnezeu prin marele preot jertfitor. Oricare ar fi fost
slabiciunile, greselile sau necazurile acestui popor, numele sau stralucea pe ,pieptar” cu o lumina ce nu putea fi intunecata. Domnul fi daduse
acest loc; cine ar fi putut sa i-l smulga? Cine altul ar fi putut sa-l aseze acolo? Cine ar fi putut strabate in locul sfant, sa ridice de pe inima lui
Aaron numele unei singure semintii a lui Israel? Cine ar fi putut ntuneca stralucirea ce inconjura aceste nume, acolo unde le asezase
Dumnezeu? Ele erau in afara de atingerea oricarui vrajmas, dincolo de orice Tnraurire rea.

Cata imbarbatare pentru copiii lui Dumnezeu, care sunt incercati, ispititi, loviti in tot felul si injosiri, sa se gandeasca la faptul ca Dumnezeu
nu-i vede decat pe inima lui Isus! Inaintea lui Dumnezeu ei strilucesc neincetat in lumina fird seamén a lui Hristos; ei sunt imbracati cu o
frumusete dumnezeiasca. Lumea nu-i poate vedea astfel, dar Dumnezeu asa ii vede si aici e toata deosebirea.

Cand oamenii privesc pe copiii lui Dumnezeu, nu vad decat petele si cusururile lor; nu sunt in stare sa vada altceva, astfel ca judecata lor
este totdeauna gresita, totdeauna in parte. Ei nu pot vedea pietrele scanteietoare pe care iubirea cea fara sfarsit a sapat numele celor
rascumparati ai lui Dumnezeu. Este adevarat, crestinii ar trebui sa se poarte cu mare bagare de seama ca sa nu dea lumii nici un prilej sa-i
vorbeasca de rau; ei ar trebui sa caute ,sa staruiasca in bine” si ,sa astupe gura oamenilor nestiutori si prosti” (Rom. 2.7; 1 Pet. 2.15). Daca,
prin puterea Duhului Sfant, ar pricepe frumusetea cu care stralucesc neincetat in fata ochilor lui Dumnezeu, i-ar face plini de sfintenie in toata
purtarea lor; umblarea lor ar fi sfanta, curatd, vrednica de Dumnezeu, si lumina lor ar fi vazuta de oameni. Cu cat vom patrunde, prin
credintd, in adevarata noastra stare pe care o avem in Hristos, cu atat lucrarea din noi va fi mai adanca si adevarata, iar cresterea noastra
duhovniceasca se va arata in chip vadit.

Dar, slava Domnului! nu oamenii sunt aceia care ne judeca, ci Dumnezeu insusi; si, in indurarea Lui, ne arata pe marele nostru preot , purtand
necurmat pe inima lui judecata copiilor Tnaintea Domnului” (verset 30). Aceasta siguranta ne da o pace adanca si trainica, o pace pe care
nimic n-o poate zdruncina. Putem sa ne marturisim pacatele si lipsurile si sa ne jelim uneori, ochiul poate fi atat de intunecat din pricina
lacrimilor unei pocainte adevarate, incat aproape ca nu suntem in stare sa vedem stralucirea pietrelor scumpe pe care ne sunt sapate
numele; cu toate acestea, numele noastre sunt totdeauna acolo, Dumnezeu le vede si este de ajuns. El este slavit prin stralucirea lor, -
stralucire care nu vine de la noi, ci de la Dumnezeu insusi, care ne-a imbracat in ea. Noi nu eram decat intuneric, necuratie si slutenie;
Dumnezeu ne-a dat lumina, neprihanirea, frumusetea - a Lui sa fie lauda in vecii vecilor!

Braul” este icoana bine cunoscuta a slujbei; si Hristos este Slujitorul hotararilor si dragostei lui Dumnezeu si a nevoilor adanci si felurite ale
poporului Sau. Hristos S-a incins El insusi, pentru lucrul Sau, cu o lepadare de sine nestramutata si pe care nimic n-o putea doborf; si cand
credinta vede astfel pe Fiul lui Dumnezeu incins, crede ca nici o greutate nu este prea mare pentru El. Vedem dar ca toate insusirile si toata
marirea lui Hristos, in firea Lui dumnezeiasca, precum si in cea omeneasca, intra cu totul in insusirea Lui de slujitor. ,,Braul sa fie de aceeasi
lucratura ca efodul si prins pe el; sa fie de aur, de fir albastru, purpuriu si caramiziu, si de in subtire rasucit” (verset 8). Aceasta trebuie sa
raspunda tuturor cerintelor sufletului si celor mai aprinse dorinte ale inimii. Hristos nu este numai jertfa injunghiata pe altarul de arama, ci si
Marele Preot jertfitor pus peste casa lui Dumnezeu. Apostolul poate zice astfel cu adevarat: ,Sa ne apropiem - Sa tinem; - sa veghem unii
asupra altora” (Evr. 10. 19-24).

,Sa pui in pieptarul judecatii Urim si Tumim, care sa fie pe inima lui Aaron, cand se va infatisa el inaintea Domnului. Astfel, Aaron va purta
necurmat pe inima lui judecata copiilor lui Israel, cand se va infatisa inaintea Domnului” (verset 30). Din felurite parti ale Cuvantului, vedem



ca ,Urim” era in legatura cu impartasirea gandurilor lui Dumnezeu cu privire la feluritele intrebari, care se ridicau in istoria lui Israel. Astfel,
de pilda, in timpul numirii lui losua, se spune: ,Sa se infatiseze thaintea preotului Eleazar, care sa intrebe pentru el judecata lui Urim inaintea
Domnului” (Numeri 27. 21). Despre Levi se spune: ,Tumim si Urim au fost incredintati barbatului sfant, - ei invata pe lacov poruncile Tale, si
pe Israel legea Ta” (Deut. 33. 8-10). ,Saul a intrebat pe Domnul si Domnul nu i-a raspuns nici prin vise, nici prin Urim, nici prin prooroci” (1
Sam. 28. 6). ,Si dregatorul le-a spus sa nu manance lucruri prea sfinte, pana cand un preot va intreba pe Urim si Tumim” (Ezdra 2. 63).
Vedem astfel ca marele preot nu purta numai judecata adunarii inaintea Domnului, ci si facea cunoscut adunarii hotararea rostita de Domnul:
scumpe si sfinte insarcinari! Tot astfel este, dar intr-o desavarsire dumnezeiasca, cu ,Marele nostru Preot, care a strabatut cerurile” (Evr. 4.
14). El poartd neincetat pe inima Lui judecata poporului Sdu si, prin Duhul Sfant, El ne face cunoscut gandul lui Dumnezeu, cu privire la cele
mai nefnsemnate Tmprejurdri ale vietii noastre de toate zilele. Noi n-avem nevoie nici de vise, nici de vedenii: daca in adevar umblam
calauziti de Duhul, ne vom bucura de toata siguranta ce o poate da desavarsitul ,Urim”, pe care-l poarta pe inima Sa Marele nostru Preot.

»~Mantia de sub efod s-o faci intreaga de materie albastra; - pe margine, de jur imprejurul tiviturii, sa pui niste rodii de culoare albastra,
purpurie si caramizie, presarate cu clopotei de aur: un clopotel de aur si o rodie, pe toata marginea mantiei de jur imprejur. Aaron se va
imbraca cu ea ca sa faca slujba; cand va intra in locasul sfant Thaintea Domnului si cand va iesi din el, se va auzi sunetul clopoteilor, asa ca el
nu va muri” (vers. 31-35). Mantia albastra de sub efod este o icoana a firii cu totul ceresti a Marelui nostru Preot. El s-a dus in ceruri, dincolo
de orice privire omeneasca; dar, prin puterea Duhului Sfant, avem o marturie ca El traieste, Tnaintea lui Dumnezeu; dar nu numai o marturie,
ci si roada. ,,Un clopotel de aur si o rodie, un clopotel de aur si o rodie”. - Asa este randuiala plina de frumusete a lui Dumnezeu. - O marturie
credincioasa data marelui adevar ca Isus traieste pururea ca sa mijloceasca pentru noi, va fi strans unita cu o slujba rodnica. De am putea
avea o intelegere mai adanca a acestor scumpe si sfinte adevaruri!

»,Sa faci si o tabla de aur curat, si sa sapi pe ea, cum se sapa pe o pecete: ,Sfant Domnului”. S-o legi cu o sfoara albastra de mitra, in partea
dinainte a mitrei. Ea sa fie pe fruntea lui Aaron; si Aaron va purta faradelegile savarsite de copiii lui Israel cand isi aduc toate darurile lor
sfinte; ea va fi necurmat pe fruntea lui Thaintea Domnului, pentru ca ei sa fie placuti Thaintea Lui” (vers. 36-38). Aici este un adevar de seama
pentru suflet. Tabla de aur, pe fruntea lui Aaron, infatisa sfintenia din firea Domnului Isus. ,,Ea va fi necurmat pe fruntea lui inaintea
Domnului, pentru ca ei sa fie placuti inaintea Lui”. Cata liniste pentru inima in mijlocul tuturor valurilor vietii noastre! Marele nostru Preot sta
»,necurmat” inaintea lui Dumnezeu, pentru noi. Suntem infatisati prin El si indreptatiti in El. Sfintenia Lui e a noastra. Cu cat ne vom cunoaste
mai adanc nevrednicia si slabiciunea noastra, cu atat vom fi mai incredintati de acest adevar umililor: ca nimic bun nu locuieste in noi; si
astfel vom binecuvanta cu mai multa ravna pe Dumnezeul oricarui har pentru acest adevar plin de méangaiere: ,Ea va fi necurmat pe fruntea
lui Tnaintea Domnului, pentru ca ei sa fie placuti ihaintea Lui”.

Daca s-a intamplat ca cititorul meu sa fie adesea ispitit si istovit de indoieli si teama, de urcari si coborari in starea lui duhovniceasca, cu o
pornire neincetata de a privi in el insusi, la sdrmana sa inima rece, nestatornica si ursuze, n-are decat sa se bizuie din toata inima pe acest
adevar de pret, ca Marele nostru Preot Hristos il infatiseaza inaintea scaunului de domnie al lui Dumnezeu; n-are decat sa-si atinteasca
privirea pe tabla de aur, si sa citeasca pe ea mdsura primirii sale vesnice in fata lui Dumnezeu. Duhul Sfant sa-I faca sa guste dulceata si
puterea acestei invataturi dumnezeiesti si ceresti!

JFiilor lui Aaron sa le faci tunici, sa le faci braie, si sa le faci scufii, spre cinste si podoaba. - Fa-le izmene de in, ca sa-si acopere goliciunea. -
Aaron si fiii lui le vor purta, cand vor intra in cortul intalnirii, sau cand se vor apropia de altar, ca sa faca slujba in locasul sfant; astfel ei nu se
vor face vinovati si nu vor muri” (vers. 40-43). Aici Aaron si fiii lui infatiseaza pe Hristos si Biserica, in puterea unei sigure neprihaniri
dumnezeiesti si vesnice. Vesmintele preotesti ale lui Aaron infatiseaza insusirile lduntrice foarte insemnate, personale si vesnice ale lui
Hristos; pe cand ,tunicile” si ,scufiile” fiilor lui Aaron infatiseaza harul felurit cu care este imbracata Biserica, drept urmare a unirii ei cu
Capetenia cea mai mare a casei preotesti.

Astfel, tot ce ni se perinda pe dinaintea ochilor ne arata cu cata duiosie plina de indurare se ingrijea Domnul de nevoile poporului Sau,
ingaduind alor Sai sa vada pe Acela, care se pregatea sa mijloceasca pentru ei si sa-i infatiseze inaintea Lui, imbracat cu toate vesmintele
care raspundeau in totul starii poporului, asa cum o cunostea Dumnezeu. Nimic din ceea ce putea sa doreasca sau sa aiba nevoie inima nu
fusese uitat. Poporul Israel, privind pe Aaron din cap pana la picioare, putea sa vada ca nimic nu-i mai lipsea, de la mitra sfanta, care-i
acoperea fruntea, pana la clopoteii si la rodiile ce-i inconjurau marginea mantiei, toate erau asa cum trebuiau sa fie, pentru ca totul era
asemenea chipului aratat pe munte, totul era dupa pretuirea pe care o facuse Domnul pentru nevoile poporului Sau si pentru cerintele Sale.

Dar mai este ceva care cere din partea cititorului, o luare aminte deosebita: felul in care aurul este bagat in lucratura acestor haine. Despre
aceasta se vorbeste mai pe larg in cap. 39, dar talcuirea isi poate gasi locul aici: ,,Au intins niste placi de aur, si le-au taiat in fire subtiri, pe
care le-au tesut in materiile vopsite in albastru, Th purpuriu si in caramiziu, si in in subtire; era lucrat cu maiestrie” (Cap. 39. 3). Am aratat ca
»albastrul, purpuriul, caramiziul si inul subtire” infatiseaza feluritele insusiri ale firii omenesti ale lui Hristos, si ca aurul infatiseaza firea Sa
Dumnezeiasca. Firele de aur erau tesute cu maiestrie printre celalalt material, in asa fel in cat sa fie nedespartit unite cu acesta si totusi sa
fie cu totul deosebite de el. Potrivirea acestei icoane izbitoare cu ihsusirea Domnului Isus este plina de interes. in felurite intAmplari infitisate
in Evanghelie, este usor de deosebit insusirea lamurita si tainica unire a firii omenesti cu cea dumnezeiasca.

Priviti, de pilda, pe Hristos pe marea Galileii. Se afla n mijlocul furtunii, ,dormind pe un capatai” (Marcu 4, 38), scumpa aratare a firii Sale
omenesti! Dar dupa o clipd, El se arata Tn toata maretia si stralucirea firii dumnezeiesti; si, ca cel mai Tnhalt stapanitor al lumii, cearta vantul si
porunceste marii se taca. Nu este aici nici opintire, nici graba, nici pregatire mai dinainte. Odihna in firea omeneasca nu este mai fireasca
decat lucrarea in firea dumnezeiasca. Hristos este in totul la largul Sau, atat intr-o stare, cat si in cealalta. - Priviti-L si atunci cand cei ce
strangeau darea vorbesc lui Petru. Ca ,,Dumnezeu tare, atotputernic, stapanul cerurilor si al pamantului”, El pune mana pe comorile marii si
zice: ,sunt ale Mele” (Ps. 50. 12; 24. 1; lov 41. 2); si, dupa ce a zis c3; ,a Lui este marea. El a facut-o” (Ps. 55.5), schimba felul de vorbire si,
aratandu-Si intreaga Sa fire omeneasca, se uneste cu sarmanul Sau ucenic prin aceste cuvinte miscatoare: ,la-o si da-le-o lor pentru Mine si
pentru tine” (Matei 17. 27). Cuvinte pline de har, aici mai ales, Thaintea minunii care arata, intr-un chip atat de desavarsit, dumnezeirea
Aceluia, care se unea, astfel, intr-o bunadvointa nesfarsita, cu un sarman viermusor de pe pamant. - Si la mormantul lui Lazar (loan 11), El se
infioara si plange; si acesti fiori, aceste lacrami izvordsc din adancul unei firi omenesti depline, din acea inima omeneasca ce simtea, ca nici o
alta inim&, ce inseamn& s& te afli tn mijlocul unei lumi, unde p&catul a adus roade atat de grozave. Dar, ca Cel ce este invierea si Viata”, ca
Cel ce tine in mana Sa atotputernica ,,cheile mortii si ale Locuintei mortilor” (Apoc. 1. 18), El striga: ,Lazare, vino afara!” si, la glasul lui Isus,



moartea si mormantul isi deschide portile si lasa sa iasa afara pe prinsul lor.

Alte intamplari din Evanghelie vor veni in mintea cititorului, ca lamuriri ale acestei impletituri de fire de aur cu ,albastru, purpuriu, caramiziu
si in subtire”, adica a acestei uniri a dumnezeirii si firii omenesti in Fiinta tainica a Fiului lui Dumnezeu. Duhul Sfant a unit la un loc
dumnezeirea cu firea omeneasca, printr-o ,lucrare facuta cu maiestrie”, si le infatiseaza mintii innoite a credinciosului, pentru ca el sa se
bucure si sa se minuneze.

Sa cercetam putin capitolul 29. Am vazut pana acum ca Aaron si fiii lui infatiseaza pe Hristos si Biserica; dar aici Dumnezeu da lui Aaron
intdietatea: ,Sa aduci apoi pe Aaron si pe fiii lui la usa cortului intalnirii, si sa-i speli cu apa” (verset 4). Spalarea cu apa facea ca Aaron sa
infatiseze ce este Hristos prin el insusi, adica sfant. Biserica este sfanta ca urmare a unirii ei cu Hristos intr-o viata de inviere; Hristos este
dovada desavarsita a starii in care se afla Biserica Thaintea lui Dumnezeu. Slujba spalarii cu apa infatiseaza lucrarea Cuvantului lui Dumnezeu
(Vezi Efes. 5. 26). ,Si Eu insumi Ma sfintesc pentru ei, ca si ei sa fie sfintiti prin adevar! (loan 17, 19). El insusi se sfinteste pentru Dumnezeu
in puterea unei ascultari depline, fiind, ca om, calauzit in totul de Cuvantul lui Dumnezeu, prin Duhul cel vesnic; astfel ca, cei ce sunt ai Lui,
sa fie cu totul sfintiti prin puterea neprihanita a adevarului.

,Sa iei undelemnul pentru ungere, sa i-I torni pe cap, si sa-l ungi” (verset 7). Aici este vorba despre Duhul Sfant; dar trebuie sa luam seama
ca Aaron a fost uns inainte ca sangele sa fie varsat, pentru ca el ne este infatisat ca o icoana preinchipuitoare a lui Hristos, care, in puterea
sfinteniei Lui, a fost uns de Duhul Sfant cu mult timp Tnainte ca sa fie adusa jertfa de pe cruce. De alta parte, fiii lui Aaron n-au fost unsi decat
dupa ce fusese varsat sangele. ,,Sa junghii berbecele; sa iei din sangele lui, sa pui pe varful urechii drepte a lui Aaron si pe varful urechii
drepte a fiilor lui, pe degetul cel mare al manii lor drepte si pe degetul cel mare al piciorului lor drept, iar celalalt sange sa-I stropiti pe altare
de jur imprejur (Nota: Urechea, mana si piciorul sunt toate inchinate lui Dumnezeu, in puterea ispasirii savarsite si prin lucrarea Duhului
Sfant.). Sa iei din sangele de pe altar si din untdelemnul pentru ungere si sa stropesti pe Aaron si vesmintele lui, pe fiii lui si vesmintele lor.
Astfel vor fi inchinati, Aaron si vesmintele lui, fiii lui si vesmintele lor in slujba Domnului” (vers. 20-21), in ce priveste Biserica, sangele crucii
este temelia oricarei binecuvantari. Biserica nu poate sa primeasca ungerea Duhului Sfant, inainte ca Hristos, Capul ei inviat, sa se nalte la
cer si sa dea scaunului de domnie al slavei marturia jertfei aduse. ,Dumnezeu a inviat pe acest Isus, si noi toti suntem martori ai Lui. Si acum
odata ce S-a inaltat prin dreapta lui Dumnezeu, si a primit de la Tatal fagaduinta Duhului Sfant, a turnat ce vedeti si ce auziti.” (Fapte. 2.
22-33; Vezi si loan 7. 39; Fapte. 19. 1-6). Din zilele lui Abel pana acum, au fost suflete innoite prin Duhul Sfant, suflete care I-au simtit
inraurirea, asupra carora a lucrat si le-a pregatit pentru slujba; dar Biserica nu putea fi unsa cu Duhul Sfant, mai Thainte ca Domnul ei biruitor
sa fi intrat in cer si sa fi primit pentru ea fagaduinta Tatalui. Aceasta fnvatatura este aratata, in chipul cel mai [amurit si hotarat in tot Noul
Testament; si ea era preinchipuita, pe deaintregul, prin faptul ca, desi Aaron a fost uns inainte ca sangele sa fie varsat, fiii lui totusi n-au fost
si nici nu puteau fi unsi decat dupa aducerea jertfei (vers. 7. 21).

Dar randuiala urmata aici pentru ungere ne mai invata si ne mai infatiseaza intaietatea personala a Fiului. , Tu iubesti neprihanirea, si urasti
rautatea. De aceea, Dumnezeule, Dumnezeul Tau Te-a uns cu un untdelemn de bucurie, mai presus decat pe tovarasii Tai de slujba” (Ps. 45.
7; Evr. 1. 9). Trebuie ca copiii lui Dumnezeu sa fie carmuiti totdeauna de acest adevar.

Harul lui Dumnezeu, intr-adevar, s-a aratat prin faptul minunat, ca pacatosii vinovati si vrednici de iad au fost numiti ,,tovarasi” ai Fiului lui
Dumnezeu; dar sa nu uitam niciodata vorba ,,mai presus”. Oricat de stransa ar fi unirea, si ea este atat de stransa cat au putut s-o faca
hotararile vesnice ale harului, trebuie totusi ca ,in toate lucrurile, Hristos sa aiba intdietatea” (Col. 1. 18). Nu se putea facea altfel. El este
Capul tuturor lucrurilor. Capul Bisericii, Capul Zidirii, Capul Tngerilor, Domnul lumii. Nu este nimic pe cer, care se misca in vazduh, caruia sa
nu-i carmuiasca miscarile; nici un singur viermisor ce se taraste pe pamant, care sa nu fie sub ochiul Sdu mereu deschis. El este ,Dumnezeu
mai pe sus de toate lucrurile” (Rom. 9. 5); ,cel intai nascut dintre cei morti” si ,,cel intai nascut din toata zidirea” (Col. 1.15, 18; Apoc. 1. 5);
Jinceputul zidirii lui Dumnezeu” (Apoc. 3. 14). ,Orice familie, in ceruri si pe pamant” (Efes. 3. 15) trebuie sa i se supuna. Orice om
duhovnicesc recunoaste acest adevar cu recunostinta. Toti cei calauziti de Duhul se bucura la fiecare noua lamurire amanuntita a slavei
Fiului; dupa cum n-ar putea suferi nimic, care ar putea aduce vreo atingere acestei slave. Cand Biserica va fi inaltata in cele mai inalte locuri
de slava, bucuria ei va fi sa stea la picioarele Aceluia, care s-a coborat ca s-o ridice pana acolo ca s-o uneasca cu Sine insusi, pe temelia
jertfei pe care a adus-o si care, raspunzand pe deplin tuturor cerintelor dreptatii lui Dumnezeu, poate sa multumeasca toate simtamintele
dumnezeiesti, unindu-Si Biserica cu Sine insusi Tn chip nedespartit ca urmare dreapta a iubirii Tatalui, si in slava Sa vesnica de om inviat. ,De
aceea Lui nu-i este rusine sa-i numeasca ,frati” (Evr. 2. 11).

Preotia fiind infiintatd, cum am vazut in cele doua capitole dinainte, sa trecem la inchinarile si slujba preoteasca. La altarul de arama,
credinciosul isi vede pacatele facute scrum; apoi se vede unit cu Acela care, desi atat de curat si neprihanit incat a putut fi uns fara sa aduca
sange pentru sine, totusi ne-a unit cu El insusi in viata Sa, Tn sfintenia Sa si in trecerea pe care o are la Dumnezeu: si, la urma vede, in altarul
de aur, Tnsemnatatea lui Hristos, ca fiind hrana cu care se tine firea dumnezeiasca.

Aceasta este randuiala totdeauna: Tnainte ca sa poata fi un altar de aur si tamaie, trebuie sa fie un altar de arama si un preot jertfitor. Multi
copii ai lui Dumnezeu n-au trecut niciodata dincolo de altarul de arama; inca n-au intrat vreodata, in duh, in puterea si adevarata slujba de
preoti. Ei nu se bucura pe deplin de dumnezeiasca intelegere a iertarii si a starii de neprihanire castigate de Isus: n-au ajuns niciodata pana la
altarul de aur. Ei nadajduiesc sa ajunga acolo cand vor muri, in timp ce acesta este dreptul lor chiar acum. Lucrarea crucii a inlaturat tot ce le
putea inchide drumul, ca sa aduca lui Dumnezeu o inchinare sloboda si placuta. Starea de fata a tuturor adevaratilor credinciosi este la
altarul de aur si tamaie.

Altarul acesta ne infatiseaza un loc de mare binecuvantare. Acolo ne bucuram de adevarul si puterea mijlocirii lui Hristos. Am sfarsit cu eul si
cu tot ce tine de el, fara sa mai asteptam sa gasim ceva mai bun in noi; suntem chemati sa ne gandim la ceea ce este Hristos inaintea lui
Dumnezeu. Nu vom gasi in eu decat stricaciune; orice aratare a eului intineaza, eul a fost osandit si dat deoparte in judecata lui Dumnezeu, si
n-a ramas, si nici nu putea sa ramana din el nici cea mai mica particica in cenusa curata; si focul curat de pe altarul curat, ,Sangele lui Isus”
ne-a dat intrare sloboda in locul prea sfant, unde preotii aduc slujba si inchinare, si in care nu e nici o urma de pacat. Vedem acolo masa
curata, sfesnicul curat si altarul curat; dar nu este nimic care aminteste de eul nostru si ticalosia lui. Daca ar fi cu putinta ca eul sa se arate
acolo privirilor noastre, in vreun fel oarecare, el ne-ar impiedeca inchinarea si preamarirea lui Dumnezeu ne-ar strica hrana noastra de preoti
si ne-ar intuneca lumina noastra. Firea paméanteasca n-are ce cauta in locasul lui Dumnezeu; ea a fost arsa si prefacuta in cenusa impreuna



cu tot ce tine de ea; si acum sufletele noastre sunt chemate sa se bucure de placuta mireasma a lui Hristos, care se fhalta ca un miros placut
inaintea lui Dumnezeu; in aceasta isi gaseste Dumnezeu placerea. Tot ce face Hristos, este bun si placut inaintea lui Dumnezeu Cea mai mica
lucrare a lui Hristos in viata, sau slujba unui adevarat credincios, este o mireasma placuta, de care Dumnezeu se bucura.

Dar vai! prea adesea, noi ne uitdm la lipsurile si slabiciunile noastre. Daca Tngaduim vreodata pacatului, care locuieste in noi, sa-si faca
lucrarea, avem a face in aceasta privinta cu Dumnezeu, caci Dumnezeu nu poate ingadui raul. El il poate ierta curatindu-ne; El ne poate
inviora iar sufletul, prin slujba pe care o implineste bunul si milostivul nostru Mare Preot, dar nu se poate intovarasi cu nici un gand vinovat.
Un gand usuratic, un gand nebun, tot asa ca si o pofta sau un gand murdar, este de ajuns ca sa turbure legatura cu Dumnezeu si sa ne curme
fnchinarea si preamarirea lui Dumnezeu. indatd ce un asemenea gand se ridica in noi, trebuie ca el sa fie marturisit si osandit inainte de a ne
putea bucura din nou de binecuvantarile locului prea sfant. O inima, in care lucreaza pofta, nu se bucura de ce este in locul prea sfant. Cand
ne aflam in starea noastra adevarata de preoti, firea pamanteasca este ca si cum n-ar fi, si ne putem hrani cu Hristos; putem gusta fericirea
dumnezeiasca de a fi izbaviti de noi insine si cufundati cu totul in Hristos.

Toate acestea, nu pot fi infaptuite decat prin puterea Duhului. Este de prisos sa cautam sa starnim simtamintele firesti de cucernicie prin
feluritele mijloace, care sunt in slujba sistemelor si religiilor oamenilor; trebuie foc curat ca si tamaie curata. Silintele, care se fac cand e
vorba de adus inchinare lui Dumnezeu, cu ajutorul insusirilor nesfiintite ale firii pamantesti intra in randul ,focului strain” (Vezi Levitic 10.1 si
16.12). Lui Dumnezeu trebuie sa i se aduca slujba de inchinare, Hristos este temelia si miezul ei, iar Duhul Sfant este puterea prin care ne
inchinam Ilui Dumnezeu.

Astfel, la drept vorbind, dupa cum altarul de arama ne infatiseaza pe Hristos in insemnatatea jertfei Sale, altarul de aur ne infatiseaza pe
Hristos in slujba Sa de mijlocire pentru noi. Acest fapt indoit va face pe cititor sa inteleaga mai bine de ce preotia este asezata (in capitolele
28 si 29) intre cele doua altare. Fireste, este o legatura stransa intre aceste doua altare, pentru ca mijlocirea lui Hristos este intemeiata pe
jertfa Sa. ,Numai o data pe fiecare an, Aaron va face ispasire pe coarnele altarului. Ispasirea aceasta o va face odata pe an cu sangele
dobitocului adus ca jertfa pentru ispasirea pacatului, printre urmasii vostri. Aceasta va fi un lucru prea sfant inaintea Domnului” (verset 10),
Totul sta pe temelia nestramutata a sangelui varsat. ,Si, dupa Lege, aproape totul este curatit cu sange; si, fara varsare de sange, nu este
iertare. Dar, deoarece chipurile lucrurilor care sunt in ceruri, au trebuit curatite n felul acesta, trebuia ca Tnsesi lucrurile ceresti sa fie curatite
cu jertfe mai bune decat acestea. Caci Hristos n-a intrat intr-un locas de inchinare facut de mana omeneasca, dupa chipul adevaratului locas
de Tnchinare, ci a intrat chiar in cer, ca sa Se infatiseze acum, pentru noi, Thaintea lui Dumnezeu” (Evr. 9. 22-24).

in versetele 11-16, se vorbeste despre argintul pentru riscumpararea adunarii. Orice israelit trebuie s& plateascd mai mult, si sdracul sa nu
plateasca mai putin decat o jumatate de siclu, ca dar ridicat pentru Domnul, pentru rascumpararea sufletelor”. Toti sunt pusi pe aceeasi
treapta in ce priveste rascumpararea. Poate sa fie o deosebire foarte mare in privinta cunostintei, slujbei, priceperii, a inaintarii, ravnei,
lepadarii de sine, dar temelia rascumpararii este aceeasi pentru toti. Marele apostol al Neamurilor si cea mai slaba oaie din turma lui Hristos
sunt pe aceeasi treapta, Tn ce priveste rascumpararea. Toti pot sa nu fie deopotriva de supusi, sau sa n-aduca aceleasi roade; dar ,sangele
scump al lui Hristos” (1 Petru 1. 19) si nu supunerea sau multimea roadelor, este temelia tare si vesnica a pacii credinciosului. Cu cat vom fi
mai patrunsi de adevarul si puterea acestor lucruri, cu atat vom aduce si roade.

in cel din urma capitol din Levitic, gasim un alt fel de pretuire. ,Daci cineva inchina Domnului ceva”, Moise ficea pretuirea celui ce inchina
Domnului, dupa varsta ce avea. Cu alte cuvinte, cand cineva indraznea sa-si puna inainte priceperea, Moise, ca aparator al drepturilor lui
Dumnezeu, il pretuia , dupa siclul sfantului locas”. Daca era ,prea sarac” si nu putea sa plateasca pretuirea facuta de Moise, trebuia ,sa-I
aduca la preot”, care infatisa harul lui Dumnezeu, si care trebuia sa faca o pretuire , potrivit cu mijloacele omului aceluia” (Levitic 27. 8).

Toate cerintele drepte ale lui Dumnezeu au fost implinite si toate juruintele noastre facute Lui au fost implinite in Hristos, care era, in acelasi
timp, aparatorul drepturilor lui Dumnezeu si descoperitorul harului Sau, care implineste lucrarea de ispasire pe cruce si care sade acum la
dreapta lui Dumnezeu. Inima si cugetul gaseste o placuta odihna in cunoasterea acestor lucruri. Ispasirea este cel dintai lucru pe care-|
pricepem si niciodata nu-l vom pierde din vedere. Oricat de mare si de ascutita ar fi priceperea noastra, oricat de bogata ar fi cunostinta
noastra, oricat de inalta ar fi evlavia noastra, va trebui totdeauna sa ne intoarcem la dumnezeiasca si neclintita invatatura a sangelui, in toate
timpurile. Slujitorii lui Hristos cei mai bine inzestrati si cei mai incercati s-au intors totdeauna cu bucurie la , acest singur izvor de fericire”, din
care sufletele lor insetate au baut, cand au inceput sa cunoasca pe Domnul; si cantarea de lauda, vesnica, a Bisericii in starea ei de slava, va
fi: ,A Lui, care ne iubeste, care ne-a spalat de pacatele noastre cu sangele Sau... sa fie slava si puterea in vecii vecilor” (Apoc. 1. 5). Raiul va
rasuna neincetat de aceasta fnvatatura minunata a sangelui ispasitor.

in versetele 17-21, avem ,ligheanul de aramé cu piciorul Iui”, ligheanul pentru spalat si piciorul lui (cap. 30. 28; 38. 8; 40. 11) Preotii isi
spalau mainile si picioarele in acest lighean, pastrand astfel curatenia neaparat trebuincioasa in implinirea slujbelor preotesti. Aici nu era
vorba de o noua intrebuintare a sangelui, ci numai ceva prin care ei erau tinuti intr-o stare prielnica slujbei preotesti. ,Cand vor intra in cortul
intalnirii, se vor spala cu apa aceasta, ca sa nu moara; si se vor spala si cand se vor apropia de altar, ca sa faca slujba, si ca sa aduca
Domnului jertfe arse de foc. isi vor sp&la mainile si picioarele ca s& nu moara”.

Nu poate fi vorba de o legatura adevarata cu Dumnezeu, decat atunci cand sfintenia personala este pastrata cu grija. ,Daca zicem ca avem
partasie cu El, si umblam in intuneric, mintim, si nu traim adevarul” (1 loan 1. 6) Aceasta sfintenie personala in umblarea credinciosului nu
poate sa vina decat din lucrarea Cuvantului lui Dumnezeu asupra faptelor si cailor noastre. ,Cat priveste legaturile cu oamenii, eu, dupa
cuvantul buzelor Tale, ma feresc de calea celor asupritori” (Ps. 17. 4). Lipsurile noastre neintrerupte, in slujba noastra de preoti, se datoreaza
in mare parte pricinei ca nu ne ingrijim inde ajuns sa ne folosim, la timpul potrivit, de ,ligheanul de arama”.

Daca umbletele noastre nu sunt supuse lucrarii curatitoare a Cuvantului lui Dumnezeu; daca staruim in urmarirea sau traim in ceea ce, dupa
marturia cugetului nostru, nu se potriveste cu acest cuvant, se intelege ca preotia noastra va fi lipsita de putere. Staruinta cu voia in rau si
adevarata slujba de preot nu pot sta laolalta. ,Sfinteste-i prin adevarul Tau: Cuvantul Tau este adevarul” (loan 17. 17). Daca avem pe noi
vreo pata, nu ne putem bucura de starea de fata a lui Dumnezeu: ,Dar toate aceste lucruri, cand sunt osandite de lumina, sunt date la iveala;
pentru ca ceea ce scoate totul la iveala, este lumina” (Efes. 5. 13). Si cand, prin har, stim sa ne curatim caile, umbland dupa Cuvantul lui
Dumnezeu, atunci suntem in starea sufleteasca de a ne putea bucura de legatura cu Dumnezeu.



Cititorul va vedea ce camp intins de adevar se deschide aici inaintea lui, si in ce larga masura este infatisata in Noul Testament, invatatura
Lligheanului de arama”. Ah! acei ce au cinstea deosebita sa intre in locul prea sfant, imbracati in vesminte preotesti, si sa se apropie de
altarul lui Dumnezeu ca sa aduca jertfe - vorbesc de inchinarea adevaratului credincios - sa-si tina mainile si picioarele curate prin folosirea

2

adevaratului ,lighean de arama”.

Este vrednic de luat in seama ca ligheanul, cu piciorul sau, era facut ,din oglinzile femeilor, care slujeau la usa cortului intalnirii” (Cap. 38. 8).
Noi suntem in totdeauna porniti sa facem ca ,,un om care isi priveste fata fireasca intr-o oglinda; si dupa ce s-a privit, pleaca si uita indata
cum era”. Oglinda fireasca nu ne poate da niciodata o icoana lamurita si neschimbata a starii noastre adevarate. ,,Dar cine isi va adanci
privirile Tn legea desavarsita, care este legea slobozeniei, si va starui in ea, nu ca un ascultator uituc, ci ca un implinitor cu fapta, va fi fericit
in lucrarea lui” (lacov 1. 23-25). Omul care s-a indreptat totdeauna catre Cuvantul lui Dumnezeu si care-L lasa sa-i vorbeasca inimii si
cugetului, va fi tinut pe sfanta cale a vietii dumnezeiesti.

Puterea slujbei de preot al lui Hristos este strans legata cu lucrarea patrunzatoare si curatitoare a Cuvantului lui Dumnezeu. ,Caci Cuvantul
lui Dumnezeu este viu si lucrator, mai taietor decat o sabie cu doua taisuri: patrunde pana acolo ca desparte sufletul si duhul, incheieturile si
maduva, judeca simtirile si gandurile inimii. Nici o faptura nu este ascunsa de El, ci totul este gol si descoperit inaintea ochilor Aceluia, cu
care avem a face”. Apoi, apostolul insuflat urmeaza indata: , Astfel, fiindca avem un Mare Preot insemnat, care a strabatut cerurile - pe Isus,
Fiul lui Dumnezeu - sa ramanem tari in marturisirea noastra. Caci n-avem un Mare Preot, care sa n-aiba mila de slabiciunea noastra; ci unul
care in toate lucrurile a fost ispitit ca si noi, dar fara pacat. Sa ne apropiem dar cu deplina incredere de scaunul harului, ca sa capatam
indurare si sa gasim har, pentru ca sa fim ajutati la vreme de nevoie” (Evr. 4. 12-16).

Cu cat vom simti mai adanc sabia Cuvantului lui Dumnezeu, cu atat vom pretui mai mult slujba de indurare si de har a Marelui nostru Preot.
Aceste doua lucruri merg impreuna. Sunt cei doi tovarasi nedespartiti pe cararea crestinului. Marele Preot insemnat se potriveste cu
slabiciunile pe care Cuvantul le scoate la iveala si le arata: El este ,,un Mare Preot credincios,” si ,plin de mila”. Astfel, in masura in care ma
folosesc de lighean, ma pot apropia de altar. Slujba trebuie totdeauna adusa pe temeiul sfinteniei. Trebuie sa pierdem din vedere pe omul
firesc, asa cum il infatiseaza oglinda, si sa ne indeletnicim in totul cu Hristos, asa cum il infatiseaza Cuvantul: numai astfel ,mainile si
picioarele”, - faptele si caile, - vor fi curate, dupa cerintele locasului de inchinare.

in versetele 22-23, este vorba despre ,ungerea sfanta”, cu care erau unsi preotii, cortul intalnirii si toate uneltele lui. Aceastd ungere
infatiseaza haruri felurite ale Duhului Sfant, care se gaseau toate in Hristos, in plinatatea lor dumnezeiasca. ,Smirna, aloia si casia iti umplu
de miros placut vesmintele; in casele tale imparatesti de fildes te inveselesc instrumentele cu coarde” (Ps. 45. 8). ,Dumnezeu a uns cu Duhul
Sfant si cu putere pe Isus din Nazaret” (Fapte. 10. 38). Toate harurile Duhului Sfant, cu mireasma lor imbalsamata se gaseau stranse in
Hristos, si numai de la El singur pot s& se imprastie. In ce priveste firea Lui omeneasca, El a fost zdmislit de Duhul Sfant, si nainte de a-Si
incepe lucrarea, a fost uns cu Duhul Sfant; apoi, la sfarsit, cand S-a asezat in cerurile prea fnalte, El a turnat peste adunarea sau Biserica Sa,
care este trupul Sau, darurile scumpe ale Duhului Sfant, ca marturie a unei mantuiri savarsite (vezi Matei 1.20; 3. 16-17; Luca 4. 18-19; Fapte
2. 33; 10. 44-45; Efes. 4. 8-13).

Astfel, fiind uniti cu acest Hristos binecuvantat si slavit in veci, credinciosii sunt partasi ai darurilor si harurilor Duhului Sfant; mai mult chiar,
numai intr-o viata de necurmata legatura cu Hristos, ei se pot bucura de aceste daruri, raspandind in jurul lor o mireasma placuta. Omul
nendscut din nou nu cunoaste aceste lucruri: ,Sa nu se unga cu ei trupul nici unui om” (verset 31). Harurile Duhului Sfant niciodata nu se pot
uni cu omul firesc, caci Duhul Sfant nu poate recunoaste firea stricata. Nici unul din roadele Duhului n-a crescut vreodata pe pamantul sterp
al acestei firi. , Trebuie sa va nasteti din nou” (loan 3. 7). Numai omul cel nou, acest om care tine de ,zidirea noua”, poate sa cunoasca ceva
din roadele Duhului. Este zadarnica orice incercare de a imita aceste roade si aceste haruri. Cele mai frumoase roade, pe care firea veche
le-a adus vreodata, nu pot fi cu nici un pret luate in seame in locasul lui Dumnezeu: ,,Sa nu se unga cu ele trupul nici unui om, si sa nu faceti
un alt undelemn ca el dupa aceeasi intocmire; el este sfant, si voi sa-l priviti ca sfant. Oricine va face undelemn ca el, sau va unge cu el pe
altul, va fi nimicit din poporul lui”. Dumnezeu nu ingaduie imitarea lucrarii Duhului; totul trebuie sa fie in intregime din Duh, cu adevarat din
Duh. Pe langa aceasta, ce este din Duh nu trebuie pus pe seama omului. ,Dar omul firesc nu primeste lucrarile Duhului lui Dumnezeu, caci,
pentru el, sunt o nebunie; si nici nu le poate intelege, pentru ca trebuiesc judecate duhovniceste” (1 Cor. 2. 14).

Se vorbeste prea frumos despre aceasta ,,ungere sfanta” intr-o cantare a treptelor: ,lata, ce placut si ce dulce este sa locuiasca fratii
impreuna! Este ca undelemnul de pret, care, turnat pe capul lui, se pogoara pe barba, pe barba lui Aaron, se pogoara pe marginea
vesmintelor lui” (Ps. 133. 1-2). De-ar simti cititorul meu puterea acestei ungeri si de-ar cunoaste ce inseamna sa aiba ,ungerea din partea
Celui sfant” (1 loan 2. 20), si sa fie ,pecetluit cu Duhul Sfant, care fusese fagaduit” (Efes. 1. 13).

in sfarsit, cea din urma parte din acest capitol, atat de bogat in invatdminte, ne infitiseaza ,amestecatura de tamaie srata, curats si
sfanta”. Aceasta tamaie de pret si fara seaman infatiseaza desavarsirile nemarginite ale lui Hristos. Dumnezeu nu hotarase o masura anumita
pentru fiecare din lucrurile care intrau in alcatuirea tamaiei, pentru ca harurile, care sunt in Hristos, frumusetile si desavarsirile unite in fiinta
Sa minunata nu au margini. Singur Dumnezeu poate masura desavarsirile fara margini ale Aceluia in care locuieste toata plinatatea
Dumnezeirii; si, in tot cursul veacurilor, aceste desavarsiri stralucite, se vor arata privirilor sfintilor sau adevaratilor credinciosi si ingerilor
plecati Thaintea Lui. Din timp n timp, pe masura ce raze noi de lumina vor scapa din acest soare maret al slavei dumnezeiesti, sus in
locasurile ceresti si jos pe intinsele campii ale zidirii, vor radsuna puternic cantari de lauda, spre slava Celui care era, care este si care va fi
pricina de lauda a oricarei fapturi.

Nu numai ca Dumnezeu nu hotarase o masura anumita pentru lucrurile, care intrau in alcatuirea tamaiei, dar zisese: ,in aceeasi masura”.
Fiecare insusire de desavarsire sufleteasca isi gasea in Hristos locul adevarat si masura cuvenita. Nici o insusire nu lua locul alteia si n-o
stingherea; totul era ,sdrat, curat si sfant”, si raspandea un miros cu o mireasma atat de placuta, pe care numai Dumnezeu il putea pretui.

,S-0 pisezi marunt, si s-o pui Thaintea marturiei, in cortul intalnirii, unde Ma voi Intalni cu tine. Aceasta va fi pentru voi un lucru prea sfant”
(verset 36). Este o adancime si o putere neobisnuit de mare in acest cuvant: ,marunt”. El ne invata ca fiecare miscare in viata lui Hristos,
fiecare din cele mai neinsemnate imprejurari, fiecare lucrare, fiecare vorba fiecare privire, fiecare raza, raspandeste un miros pricinuit de o
amestecatura, ,in aceeasi masura”, a tuturor harurilor dumnezeiesti, care alcatuiesc fiinta Sa. Cu cat tamaia era pisata mai marunt, cu atat
iesea la iveala amestecatura aleasa a mirodeniilor din care era intocmita.



,Tamaie ca aceasta, in aceeasi intocmire, sa nu va faceti, ci s-o priviti ca sfanta, si pastrata pentru Domnul. Oricine va face tamaie ca ea, ca
s-0 miroase, va fi nimicit din poporul lui” (vers. 37-38). Aceasta amestecatura mirositoare era cu totul inchinatda Domnului; locul ei era
Linaintea marturiei”. Este ceva in Isus pe care numai Dumnezeu il poate pretui. Orice inima credincioasa poate, intr-adevar, sa se apropie de
fiinta Sa fara seaman si isi poate Tmplini din belsug dorintele cele mai adanci si cele mai aprinse; cu toate acestea, dincolo de tot ce sunt si
vor fi in stare sa priceapa cei rascumparati de Dumnezeu, va fi ceva in Hristos pe care numai Dumnezeu il poate patrunde, si de care numai
El se poate bucura (vezi Matei 11. 27). Nici o privire de om sau de inger nu va putea vreodata sa patrunda pe deplin tot ce cuprindea aceasta
tamaie sfanta ,pisatda marunt”, care nu-si gaseste decat in cer un loc prielnic pentru ca sa-si raspandeasca intreaga ei mireasma
dumnezeiasca. lata-ne ajunsi, Tn spicuirea noastra, la sfarsitul unei parti insemnate din cartea Exodului. Am inceput cu ,cortul marturiei”, ca
sa ajungem pana la ,altarul de arama”. Apoi ne-am intors de la ,altarul de arama” la ,ungerea sfanta”: - ce drum insemnat, numai sa fie
strabatut, nu la lumina mincinoasa si nesigura a inchipuirii omenesti, ci la lumina sigura a Duhului Sfant! Nu umblam numai in mijlocul
umbrelor unui timp trecut, ci in mijlocul maririlor si desavarsirilor Fiului, care sunt preinchipuite in aceste lucruri. Daca cititorul a strabatut
astfel aceasta carte, simtamintele lui de dragoste vor fi fost atrase cu putere spre Hristos; el va avea o intelegere mai fhalta a slavei Lui, a
frumusetii, a desavarsirii si a destoiniciei Lui de a vindeca un cuget ranit si de a implini dorintele unei inimi insetate; ochii si urechile lui vor fi
mai Tnchise tuturor imbierilor, tuturor dorintelor si fagaduielilor pamantului: intr-un cuvant, va fi gata sa rosteasca un Amin mai infocat la
cuvintele apostolului, cand zice: ,,Daca nu iubeste cineva pe Domnul nostru Isus Hristos, sa fie anatema! Maranata. (Domnul vine)” (1 Cor. 16.
22) (Nota: E interesant de vazut ca aceasta ,anatema” e pusa la sfarsitul unei lungi epistole, in care apostolul a avut sa mustre unele din cele
mai urate rele si invataturi gresite. Atunci cand vine sa arunce anatema, n-o arunca asupra celor ce adusera aceste rataciri si deprinderi rele
ci asupra omului care nu iubeste pe Domnul Isus Hristos. De ce? Fiindca Duhul lui Dumnezeu ia usor ratacirile si relele? Nu. Toata epistola
arata ce gandeste El in aceasta privinta. Dar adevarul este ca atunci cand inima este plind de dragoste pentru Domnul Isus Hristos, e pazita
de orice fel de invatatura gresita si deprinderi rele. Daca cineva nu iubeste pe Hristos, totul este zadarnic.)

Inceputul acestui scurt capitol istoriseste chemarea dumnezeiasc si inzestrarea dumnezeiasca a lui Betaleel si Oholiab pentru lucrarea
cortului intalnirii. ,Si Domnul a vorbii lui Moise si a zis: ,Sa stii ca am ales pe Betaleel, fiul lui Uri, fiul lui Hui, din semintia lui luda. L-am
umplut cu Duhul lui Dumnezeu, i-am dat un duh de pricepere, de intelepciune si stiinta pentru tot felul de lucrari, i-am dat putere sa
nascoceasca tot felul de lucrari mestesugite. Si iata ca i-am dat de ajutor pe Oholiab, fiul lui Ahisamac, din semintia lui Dan. Am dat pricepere
in mintea tuturor celor ce sunt iscusiti ca sa faca tot ce ti-am poruncit”, Fie pentru lucrarea cortului din vechime, fie pentru lucrarea slujbei de
acum, trebuie sa fie alegerea dumnezeiasca, chemarea dumnezeiasca, randuirea dumnezeiasca, pregatirea dumnezeiasca; si totul trebuie
facut dupa porunca dumnezeiasca. Omul nu putea alege, chema, pregati sau randui pe cineva pentru lucrarea cortului; si nici nu poate face
asa ceva pentru lucrarea slujbei de azi. Mai mult, nici un om nu putea indrazni sa se randuiasca el insusi ca sa faca slujba cortului si nici nu se
poate aseza singur in slujba Domnului. Randuirea aceasta trebuie sa fie ceva dumnezeiesc. Omul poate alerga la slujba ca fiind pus de un alt
om, sau oamenii pot alerga pusi de ei singuri; dar sa nu uitam ca toti cei ce alearga fara sa fi fost trimesi de Dumnezeu, intr-o zi sau alta, vor
fi acoperiti de rusine. Aceasta este invatatura sanatoasa pe care ne-o pun inainte cuvintele: ,Eu am chemat, am umplut, am dat, am pus, am
poruncit”. Cuvintele lui loan Botezatorul raman totdeauna adevarate: ,un om nu poate lua nimic, daca nu-i este dat din cer” (loan 3.27). El
deci nu poate avea nici o pricina de lauda. Si nici sa fie gelos pe semenul sau.

O lectie folositoare se poate invata din alaturarea acestui capitol cu capitolul 4 din Geneza. Tubal-Cain era fauritorul tuturor uneltelor de
arama si de fier. Urmasii lui Cain au fost inzestrati cu dibacia de a face dintr-un pamant blestemat si plin de durere un loc placut, fara starea
de fata a lui Dumnezeu. Betaleel si Oholiab dimpotriva au fost inzestrati cu dibacie dumnezeiasca sa impodobeasca un locas de inchinare,
care avea sa fie sfintit si binecuvantat prin starea de fata si slava Dumnezeului lui Israel.

Cititorule, da-mi voie sa te rog sa te opresti putin si sa te intrebi cu mana pe cuget: imi intrebuintez eu dibacia si iscusinta, pe care o am,
pentru interesele adevaratei Biserici a lui Dumnezeu, sau ca sa impodobesc o lume nelegiuita si fard Dumnezeu? Sa nu zici fn inima ta: Eu nu
sunt chemat de Dumnezeu, nici inzestrat pentru slujba Lui. Nu uita ca, desi nu toti israelitii erau Betaleel si Oholiab, totusi puteau sluji
interesele cortului. Asa e si azi. Fiecare are un loc, o slujba de implinit, o raspundere de luat; si eu si tu, in clipa de fata, facem sa inainteze fie
interesele casei lui Dumnezeu, adica Trupul lui Hristos, fie planurile nelegiuite ale lumii manjite inca in fata Aceluia, care cerceteaza inimile si
pe care nimeni nu-L poate insela si care ne cunoaste pe toti.

Capitolul nostru sfarseste cu ceva privitor la Sabat. S-a amintit de el in capitolul 16 in legatura cu mana; a fost poruncit in chip lamurit in cap.
20, cand poporul a fost pus sub lege; si aici 1l vedem din nou in legatura cu asezarea cortului. Oriunde poporul Israel este infatisat intr-o
anumita stare, sau e recunoscut ca popor intr-o deosebita raspundere, gasim si Sabatul. Si rog pe cititor sa ia seama la felul si ziua care
trebuia tinuta, precum si rostul pentru care a fost asezat. ,,Sa tineti Sabatul, caci el va fi ceva sfant pentru voi. Cine 1l va calca va fi pedepsit
cu moartea; cine va face vreo lucrare in ziua aceasta va fi nimicit din mijlocul poporului sau. Sa lucrezi sase zile, dar a saptea este Sabatul,
ziua de odihna inchinatéd Domnului. Cine va face vreo lucrare in ziua Sabatului va fi pedepsit cu moartea”. Nu se poate ceva mai lamurit. El
hotaraste ,ziua a saptea” si nu alta; si opreste hotarat sub pedeapsa de moarte, orice fel de lucrare. Nimeni nu poate ocoli intelesul lamurit al
acestei porunci. Si sa nu uitdm ca nu e un singur rand in Scriptura, care sa poata dovedi ca Sabatul a fost schimbat, sau ca porunca privitoare
la pazirea lui cu scumpatate s-ar fi usurat intr-o cat de mica masura. Daca e vreo dovada in Scriptura de asa ceva, rog pe cititor s-o caute si
s-o arate.

Acum, sa ne intrebam daca in adevar crestinii de nume tin Sabatul lui Dumnezeu in ziua si in felul poruncit de El. Ar fi de prisos sa ne mai
pierdem vremea sa dovedim ca nu tin. Care sunt atunci urmarile unei singure calcari a sabatului? ,Nimicit”, ,pedepsit cu moartea”.

Dar ni se va spune: ,,noi nu suntem sub lege, ci sub har”. Slava Domnului ca-i asa! Daca am fi sub lege, n-ar fi nimeni din toata crestinatatea
care sa nu fi cazut de mult sub plata judecatii dumnezeiesti, fie numai pe temeiul acestui singur punct al Sabatului. Dar, daca suntem sub
har, care este ziua cuvenita noua s-o tinem? Hotarat: ,intdia zi a saptamanii”, ,,ziua Domnului”. Aceasta este ziua Bisericii, ziua invierii lui
Isus, care a petrecut Sabatul in mormant, a inviat biruitor peste toate puterile intunericului, si a scos astfel pe cei rascumparati de El din
vechea zidire si tot ce tine de ea, si i-a dus intr-o noua zidire, al carei cap este El, si a carei aratare este ziua intai a saptamanii.

Deosebirea aceasta este vrednica de toatd luarea aminte a cititorului. 1l rog s-o cerceteze cu rugéciune la lumina Scripturii. Se poate s& nu fie
nimic si se poate s& fie foarte mult intr-un singur nume. in imprejurarea de fata, se cuprinde mult mai mult in deosebirea dintre ,Sabat” si
»ziua Domnului” decat isi inchipuie multi crestini. E vadit ca ziua intai a saptamanii are un loc in Cuvantul lui Dumnezeu pe care nu-l are nici o



alta zi. Nici o alta zi nu poarta acea numire mareata de ,.ziua Domnului”. Uni tagaduiesc ca Apocalipsa 1.10 ar avea in vedere ziua Domnului,
adica ziua intaia a saptamanii; dar toate dovezile arata ca locul acesta are in vedere nu ziua venirii lui Hristos in slava, ci ziua invierii lui
dintre cei morti.

Dar hotarat ca ziua Domnului n-a fost niciodata numita Sabat. Departe de asa ceva. Despre cele doua zile se vorbeste in Biblie ca de doua
zile cu totul deosebite una de alta. De aceea cititorul va trebui sa se fereasca de legalism, care se gaseste legat asa de des de Sabat. Si al
doilea, trebuie sa se Tmpotriveasca cu viata lui la orice incercare de a nesocoti, sau necinsti ziua Domnului, sau de a o cobori in randul unei
zile obisnuite. Credinciosul este izbavit in totul de pazirea ,zilelor si lunilor, vremurilor si anilor”. Unit cu un Hristos inviat, el a fost smuls din
astfel de credinte gresite. Dar totusi vedem ca intaia zi a saptamanii are un loc deosebit in Noul Testament pe care nu-l are nici o alta zi.
Crestinul deci sa-i dea acest loc. E o cinste deosebita aceasta, nu un jug greu.

N-avem loc sa staruim mai mult asupra acestui punct. Am staruit mai mult mai inainte in aceasta carte. Voi incheia, aratand cateva deosebiri
intre Sabat si ziua Domnului.

1. Sabatul a fost ziua a saptea, ziua Domnului este ziua intai.

2. Sebatul a fost o piatra de incercare pentru starea lui Israel, ziua Domnului este dovada ca Biserica a fost primita in har de Dumnezeu fara
conditii.

3 Sabatul tinea de vechea zidire; ziua Domnului tine de zidirea cea noua.
4. Sabatul a fost o zi de odihna trupeasca pentru evreu: ziua Domnului este o zi de odihna duhovniceasca pentru crestini.

5. Daca Evreul lucra in ziua sabatului, trebuia pedepsit cu moartea; daca crestinul nu lucreaza in ziua Domnului da putina dovada de viata.
Adica daca nu lucreaza pentru sufletele oamenilor, raspandirea slavei lui Hristos, e adevarului Sau. De fapt, crestinul adevarat, care are vreun
dar, de obicei este mai obosit in seara zilei Domnului decat in orice alta zi a saptamanii, caci cum se poate odihni el cand sufletele pier in
jurul lui?

6. ludeului i se poruncea prin lege sa stea in cortul lui; crestinul este calauzit de duhul Evangheliei sa iasa afara, fie ca sa ia parte la adunarea
unde se vesteste Cuvantul Domnului, fie sa vesteasca acest cuvant sufletelor pacatosilor pierduti.

Dea Domnul, iubite cititor, sa ne odihnim mai putin si sa lucram mai mult pentru Numele Domnului Isus Hristos! Ar trebui sa ne odihnim ca un
copil si sa lucram cu puterea unui om.

Acum vom cerceta ceva cu totul deosebit de ceea ce am vazut pana acum. Am avut inainte pana acum izvorul lucrurilor de pe munte, adica
pe Hristos in persoana Lui slavita, in slujbele Lui pline de indurare si lucrarea Lui des&varsitd preinchipuita in cort si tot ce tine de el. in duh,
am fost pe munte si am auzit cuvintele lui Dumnezeu, vorbele dulci ale gandurilor sfaturilor si dragostei cerului, al caror alfa si omega,
inceput si sfarsit, este Isus.

Acum suntem chemati, pe pamant jos, sa privim prapadul trist pe care-l face omul cu orice lucru pe care pune mana. Poporul, vazand ca
Moise zaboveste sa se pogoare de pe munte, s-a strans in jurul lui Aaron si i-a zis: ,Haide, fa-ne un dumnezeu, care sa mearga inaintea
noastra, caci Moise, omul acela cere ne-a scos din tara Egiptului, nu stim ce s-a facut”. Ce 1njosire aici! Fa-ne dumnezeu! Au parasit pe
Domnul si se asezau sub carmuirea unor dumnezei facuti de maini omenesti! Nori negri si ceata grea se stransese in jurul muntelui. Li se
uraste tot asteptand pe Moise si rezemandu-se de un brat nevazut, dar adevarat. Si-au inchipuit ca un dumnezeu facut de o unealta a lor era
mai bun decat Domnul: ca un vitel pe care-l puteau vedea era mai bun decat Dumnezeu pe care nu-l vedeau, dar era pretutindeni de fata.

Vai, vai! Totdeauna a fost asa in istoria omului. Inimii omenesti 1i place ceva pe care sa-l poat vedea. i place ceva care s& multumeasca
simturile. Numai credinta poate tinea, ca si cum ar vedea, pe Cel ce este nevazut. De aceea, in toate vremurile, oamenii s-au bizuit pe
nascociri omenesti mai degraba decat pe adevarurile dumnezeiesti. Asa vedem pociturile unei religii stalcite sub ochii nostri. Lucrurile acelea
pe care le vedem din Cuvantul lui Dumnezeu ca sunt adevaruri si fapte dumnezeiesti. Biserica de nume le-a prefacut in imitari omenesti si
pamantesti. Urandu-li-se sa se tot sprijine pe un brat nevazut, sa se increada intr-o jertfa nevazuta, sa alerge la un preot nevazut, sa se lase
sub calauzirea unui cap nevazut, s-au apucat sa faca asemenea lucruri. Si astfel, din veac in veac, ea a lucrat tot facand si fatuind un lucru
dupa altui, pana cand, cu vremea, putem vedea tot atat de putina asemanare intre ceea ce vedem in jurul nostru si ceea ce citim in Cuvantul
lui Dumnezeu, ca intre vitelul turnat si Dumnezeul israelitilor.

,Fa-ne dumnezei!” Ce gand! Sa se ceara unui om sa faca dumnezei, si un popor intreg sa-si puna increderea in astfel de dumnezei! Cititorule,
sa ne uitam Tnduntru si in afara si imprejur si sa vedem daca nu cumva putem descoperi ceva asemanator. Citim in 1 Cor. 10, cu privire la
istoria lui Israel, ca toate aceste lucruri li s-au intdmplat lor ca pilde si ele au fost scrise pentru invatatura noastra peste care au venit sfarsitul
veacurilor (verset 11). Sa cautam deci sa ne folosim de invatatura aceasta. Sa ne aducem aminte ca, desi se poate sa nu ne facem chiar un
vitel turnat si sa ne plecam inaintea lui, totusi pacatul lui Israel este o pilda despre ceva in care suntem in primejdie sa cadem. Ori de cate ori
ne abatem in inima noastra si nu ne mai rezemam numai pe Dumnezeul nostru, fie in ce priveste mantuirea, fie in ce priveste mersul nostru
in lume, de fapt, spunem: ,Haide, fa-ne dumnezei”. Nu mai e nevoie sa mai spunem ca fn noi insine nu suntem cu nimic mai buni decat
Aaron, sau copiii lui Israel. Si daca ei recunosc un vitel in locul Domnului si noi suntem in primejdie sa facem la fel si sa lucram in acelasi duh
ca ei. Singurul nostru adapost este sa stam mult Thaintea lui Dumnezeu. Moise stia ca vitelul turnat nu era Domnul si deci nu I-a recunoscut.
Dar, cand iesim dinaintea lui Dumnezeu, nu mai e nici o0 margine pentru ratacirile si relele in care putem cadea.

Noi suntem chemati sa traim prin credinta. Nu putem vedea nimic cu ochii simturilor. Isus s-a inaltat la cer si ni se spune sa asteptam cu
rabdare venirea Lui. Cuvantul lui Dumnezeu primit Tn mima, prin puterea Duhului Sfant este temelia de incredere in toate lucrurile vremelnice
si duhovnicesti, de fata si viitoare. El ne vorbeste de jertfa deplina a lui Hristos savarsita pe cruce; prin har noi credem si ne incredem in
lucrarea aceasta sfarsita si stim ca niciodata nu vom fi dati de rusine. El ne vorbeste de un mare preot care a trecut in ceruri, Isus, Fiul lui
Dumnezeu, a carui mijlocire biruie totul. Prin har noi credem si ne bizuim cu incredere pe puterea Lui si stim ca vom fi mantuiti in chip



desavarsit. El ne vorbeste de ,,Capul viu cu care suntem uniti in puterea Duhului Sfant si de care nu putem fi despartiti niciodata de vreo
inraurire ingereascd, omeneasca sau draceasca. Prin har, credem si ne tinem strans lipiti de acest Cap binecuvantat, prin credinta de copii si
stim ca nu vom pieri niciodata. El ne vorbeste de sldvita aratare a Fiului lui Dumnezeu din ceruri. Prin har, noi credem si cautam sa dovedim
puterea de Tnaltare si curatire a acestei fericite nadejdi si stim ca nu vom fi dati de rusine. El ne vorbeste de o mostenire nestricacioasa,
neintinata si care nu se vestejeste, pastrata in ceruri pentru noi care suntem paziti prin puterea lui Dumnezeu ca sa intram in ea, la vremea
cuvenita. Prin har, noi credem si stim ca nu vom fi dati de rusine niciodata. El ne spune ca toti perii nostri din cap ne sunt numarati, ca
niciodata nu vom duce lipsa de vreun lucru bun. Prin har, noi credem si avem inima linistita.

Asa stau lucrurile sau cel putin asa vrea Dumnezeu sa stea. Dar vrajmasul e foarte harnic, cand e vorba sa ne faca sa aruncam la o parte
aceste adevaruri dumnezeiesti, sa luam unealta necredintei si sa ne facem dumnezei. Sa veghem impotriva lui, sa credem impotriva lui, sa
marturisim Tmpotriva lui, sa lucram tmpotriva lui si astfel el va fi dat de rusine, Dumnezeu va fi proslavit si noi insine binecuvantati pe deplin.

Cu privire la Israel, lepadarea lor in capitolul dinainte a fost deplina din partea lui Dumnezeu. Aaron le-a raspuns: ,Scoateti cerceii de aur din
urechile nevestelor, fiilor si fiicelor voastre si aduceti-i la mine... El I-a luat din mainile lor, a batut aurul cu dalta si a facut un vitel turnat. Si ei
au zis: ,lIsraele, iatd dumnezeul tau care te-a scos din tara Egiptului”. Cand a vazut Aaron lucrul acesta a zidit un altar fnaintea lui si a zis:
»,Maine va fi sarbatoare in cinstea Domnului”. Aceasta insemna punerea la o parte a lui Dumnezeu si asezarea unui vitel in locul Lui. Cand au
putut spune ca un vitel ii ,scosese din Egipt”, hotarat ca parasisera orice gand de starea de fata a lui Dumnezeu si de adevaratul fel de a fi al
Lui. Ce repede trebuie sa se fi abatut ei de la calea Lui, de au fost in stare sa faca o greseala atat de mare si badarana! Si Aaron, fratele si
tovarasul de jug al lui Moise, ii calauzea in aceasta isprava; si, cu un vitel inaintea lui, putea striga: ,Maine va fi o sarbatoare in cinstea
Domnului” Ce trist! Ce umilitor in adevar! Dumnezeu a fost inlocuit printr-un idol, Un lucru facut de iscusinta omului a fost pus in locul
Domnului intregului pamant. Toate acestea insemnau din partea lui Israel o parasire, cu buna stiinta si hotarare, a oricarei legaturi cu
Dumnezeu. Ei Il parasisera de tot si, ca urmare, ii gdsim luandu-L, ca sa zicem asa, pe taramul lor. Domnul a zis lui Moise: ,Scoala si
pogoara-te, caci poporul pe care li-ai scos din tara Egiptului s-a stricat. Foarte curand s-au abatut de la calea pe care le-o poruncisem Eu...
Vad ca poporul acesta este un popor incapatanat. Acum, lasa-ma; mania mea are sa se aprinda impotriva lor si-i voi mistui: dar pe tine te voi
face stramosul unui neam mare”. Aici era o usa deschisa pentru Moise; si aici, el arata un har si un duh asemanator cu Proorocul acela (Isus)
pe care Domnul avea sa-l ridice asemenea lui. Si nu vrea sa fie, sau sa aiba nimic fara popor. El lupta cu Dumnezeu pe temeiul slavei Lui si
pune poporul pe inima Lui cu aceste cuvinte: ,Pentru ce sa se aprinda, Doamne, mania Ta impotriva poporului Tau, pe care I-ai scos din tara
Egiptului cu mare putere si cu mana tare? Pentru ce sa zica Egiptenii: spre nenorocirea lor i-a scos, ca sa-i omoare prin munti si ca sa-i
steargd de pe fata pamantului. intoarce-te din mania ta si lasa-te de riul acesta pe care vrei s&-I faci poporului tdu. Adu-ti aminte de Avraam,
de Isaac si de Israel, robii Tai, carora le-ai spus jurandu-te pe Tine insuti: ,Voi inmulti samanta voastra ca stelele cerului, voi da urmasilor
vostri toatd tara asta de care am vorbit si ei o vor stapani in veac”. lata o puternica lupta si staruinta. Slava lui Dumnezeu, cinstea numelui
Sau celui sfant si implinirea juramantului Sau, acestea sunt temeiurile pentru care roaga Moise pe Domnul sa se intoarca din iutimea maniei
Lui. in purtarea, sau felul de a fi al lui Israel, nu putea gési nimic pentru acest scop. Toate temeiurile le gdsea numai in Dumnezeu.

Domnul a zis lui Moise: ,,Poporul tau pe care I-ai scos din tara Egiptului” dar Moise raspunde Domnului: ,,Poporul Tau pe care Tu l-ai scos din
tara Egiptului”. Ei erau poporul Domnului in ciuda celor intamplate. Si numele Lui, slava Lui erau in joc Tn soarta acestui popor si juramantul
Lui. Din clipa in care Domnul se uneste cu un popor este in joc felul Lui de a fi si credinta totdeauna va privi spre El pe acest temei. Moise se
pierde din vedere cu totul pe sine. Sufletul lui intreg este plin de gandurile despre slava Domnului si despre poporul lui. Fericit slujitor! Ce
putini sunt ca el! Si totusi, cand il privim in toata imprejurarea aceasta, vedem cat de departe este de Domnul Isus. El s-a pogorat de pe
munte si, cand a vazut vitelul si jocul, s-a aprins de manie si a aruncat tablele din maini si le-a sfaramat de piciorul muntelui. Legamantul era
rupt si semnul lui facut bucati. Si apoi, dupa ce face judecata intr-o manie sfanta, a zis poporului: , Ati facut un pacat foarte mare, am sa ma
sui acum la Domnul, poate ca voi putea capata iertare pentru pacatul vostru”.

Ce deosebire intre el si ceea ce vedem in Hristos. El s-a pogorat din sanul Tatalui nu cu tablele in mainile Lui, ci cu legea in inima. El s-a
pogorat nu ca sa ia cunostinta de starea poporului, ci cu deplina cunostinta despre aceasta stare. Mai mult, in loc sa nimiceasca semnul
legamantului si sa faca judecata, a inaltat legea si a facut-o vrednica de cinste si a purtat judecata poporului Sau in insasi Fiinta Sa, pe cruce.
Si, dupa ce a facut toate acestea, s-a intors in ceruri nu cu poate ,,ca voi capata iertare pentru pacatul vostru”, ci ca sa puna pe scaunul de
domnie al Maririi din locurile prea inalte semnele nepieritoare ale unei mantuiri savarsite. latd marea deosebire. Slava Domnului ca noi nu ne
uitam cu Tngrijorare dupa Mijlocitorul nostru ca sa stim daca , poate” va face ispasire pentru noi si daca va impaca Dreptatea jignita. Nu, El a
facut totul. Starea Lui de fata sus, acolo, arata ca toata lucrarea a fost ispravita. El putea sa stea gata de plecare si in toata linistea si
incredintarea biruintei, macar cd avea sa treaca prin cea mai neagra priveliste. El putea sa spuna; , Te-am proslavit pe pamant: am sfarsit
lucrarea pe care mi-ai dat s-o fac” (loan 17). Binecuvantat Mantuitor! Cu drept cuvant putem sa ne inchinam Tie si sa ne bucuram de locul de
cinste si slava in care Te-a pus dreptatea vesnica. Cel mai inalt loc in ceruri este al Tau; si sfintii Tai doar asteapta clipa, cand orice genunchi
se va pleca si orice limba va marturisi ca Isus Hristos este Domn, spre slava lui Dumnezeu Tatal. O, de ar veni cat mai curand vremea aceea!

La sfarsitul acestui capitol. Domnul isi marturiseste drepturile Tn carmuirea morald a lumii prin cuvintele: ,Pe cel ce a pacatuit ihaintea Mea
pe acela il voi sterge din cartea Mea. Du-te dar si du poporul unde ti-am spus. lata, ingerul Meu va merge inaintea ta, dar, in ziua razbunarii
Mele, 1i voi pedepsi pentru pacatul lor”. Acesta este Dumnezeu in carmuirea lui, nu Dumnezeul din Evanghelie. Aici el vorbeste sa stearga pe
pacéatos: in evanghelie 1l vedem stergand pacatul. O mare deosebire!

Poporul trebuie trimes mai departe sub slujba de mijlocire a lui Moise, prin mana ingerului. Aceasta era ceva cu totul deosebit de starea de
lucruri capatata din Egipt la Sinai. Ei au pierdut orice drept pe temeiul legii si deci nu-I mai ramanea lui Dumnezeu decat sa se lege de dreptul
Lui de stapanitor fara margini si sa spuna: ,Ma voi indura de cine voi vrea sa ma indur si voi avea mila de cine voi vrea sa am mila”.

Domnul nu vrea sa insoteasca pe Israel in tara fagaduita, ,Eu nu Ma voi sui in mijlocul tau, ca sa nu te prapadesc pe drum, caci esti un popor
incapatanat”. La inceputul acestei carti, cand poporul era in cuptorul Egiptului, Domnul putea spune: ,Am vazut asuprirea poporului meu,
care este in Egipt, si am auzit strigatele pe care le scoate din pricina asupritorilor lui, caci Ti cunosc durerile”. Dar acum le spune: ,Am vazut
poporul acesta si iata ca este un popor incapatanat”. Un popor asuprit starneste mila, dar un popor incapatanat trebuie smerit. Strigatul
Israelului asuprit este intampinat cu indurare; dar cantarea Israelului inchinator la idoli trebuie intdmpinata cu mustrare aspra.



,Voi sunteti un popor incdpatanat. Numai o clipd daca m-as sui in mijlocul tau, te-as prapadi. Arunca-ti acum podoabele de pe tine si voi
vedea ce-ti voi face”. Numai cand suntem dezbracati de podoabele noastre firesti, poate incepe ceva Dumnezeu cu noi. Un pacatos, imbracat
cu podoabe, trebuie dezbracat. Trebuie sa fim dezbracati de tot ce tine de eul nostru, daca e vorba sa fim Imbracati cu ceea ce tine de
Dumnezeu.

,Si copiii lui Israel s-au dezbracat de podoabele lor la muntele Horeb"”. Acolo au stat ei sub numele acesta vestit, cu veselia si cantarea lor
schimbata in planset amarnic, cu podoabele dezbracate, cu tablele legamantului facute bucati. Aceasta le era starea si Moise incepe indata
sa lucreze potrivit acestei stari. El nu mai putea fi cu poporul ca intreg. Adunarea se pangarise in totul, punand un idol facut de ei in locul lui
Dumnezeu, un vitel in locul Domnului. Si Moise a luat cortul si |-a intins afara din tabara, la o departare oarecare; si I-a numit cortul tntalnirii.
Astfel, adunarea din tabara nu mai era privita ca loc Tn care sta de fata Dumnezeu. Dumnezeu nu era si nu putea fi acolo. El a fost inlocuit cu
0 nascocire omeneasca. De aceea un nou punct de adunare a fost randuit. Si toti cei ce intrebau pe Domnul ieseau la cortul intalnirii, care era
afara din tabara.

Aici avem un adevar pe care orice minte duhovniceasca il prinde indata. Locul pe care-l are Hristos acum este afara din tabara, si noi suntem
indemnati sa iesim afara la El. Se cere multa supunere la Cuvantul lui Dumnezeu ca sa fim in stare sa ne dam seama bine ce inseamna in
adevar tabara si multd putere duhovniceasca, pentru ca sa iesim din ea; si, cand suntem departe de ea, se cere iarasi multa putere imbinata
cu putere de sfintenie si indurare: sfintenie, care ne desparte de intinaciunea taberei; indurare, care sa ne faca in stare sa lucram fata de cei
cuprinsi in aceasta tabara. Domnul vorbea cu Moise fata in fata, cum vorbeste un om cu prietenul lui. Apoi Moise se intorcea in tabara, dar
tanarul sau slujitor losua, fiul lui Nun, nu iesea de loc din cort. Moise da dovada de o mai mare putere duhovniceasca decat slujitorul sau
losua. E mult mai usor sa te desparti de tabara decat sa lucrezi cum trebuie fata de cei din tabara. Moise a zis Domnului: ,lata Tu imi zici: ,,Du
pe poporul acesta”. Si nu-mi arati pe cine vei trimete cu mine, insa Tu ai zis: ,Eu te cunosc pe nume si ai capatat trecere thaintea mea”.
Moise cerea insotirea Domnului ca dovada ca ei capatasera trecere fhaintea Lui. Daca ar fi fost vorba numai de dreptate, El i-ar fi putut nimici
daca ar fi venit in mijlocul lor, pentru ca erau un popor incapatanat. Dar, de indata ce vorbeste de indurare, in legatura cu mijlocitorul, tocmai
incapatanarea aceasta e luata ca pricina, pentru ca sa ceara Domnului sa mearga in mijlocul lor. ,Daca am capatat trecere Thaintea Ta,
Doamne, sa mearga Domnul in mijlocul nostru, te rog, caci este un popor incapatanat; si iarta-ne nelegiuirea si pacatul si ia-ne ca mostenire
a Ta”. Ce frumos! Un popor incapatanat cere harul fara margini si rabdarea nemarginita a lui Dumnezeu. Nimeni afara de El nu putea avea
atata ingaduinta cu ei.

Domnul a raspuns: ,Voi merge Eu insumi cu tine si iti voi da odihnd”. Ce scumpa n&dejde! Dumnezeu Insusi cu noi in tot timpul din pustie si
la urma, odihna vesnica. Har pentru nevoile noastre de acum si slava ca parte vesnica! Cu dreptul pot striga inimile noastre multumite: ,,E
destul, Doamnei”

in cap. 34 se da al doilea sir de table, nu ca sa fie sfaramate, ci ca sa fie ascunse in chivot, deasupra cdrora, dupa cum s-a spus, avea sa-si ia
locul Domnul, ca Domn al pamantului, in carmuire morala. ,Moise a tdiat doua table de piatra ca cele dintai: s-a sculat disdedimineata si s-a
suit pe muntele Sinai, dupa cum 1i poruncise Domnul; si a luat in mana cele doua table de piatra. Domnul s-a pogorat intr-un nor, a statut
acolo langa el, si a rostit Numele Domnului. Si Domnul a trecut pe dinaintea lui si a strigat: ,Domnul Dumnezeu este un Dumnezeu plin de
indurare si milostiv, incet la manie, plin de bunatate si credinciosie, care isi tine dragostea pana in mii de neamuri de oameni, iarta
faradelegea, razvratirea si pacatul, dar nu socoteste pe cel vinovat drept nevinovat si pedepseste faradelegea parintilor in copii si in copiii
copiilor lor pana la al treilea si al patrulea neam”. Acesta este Dumnezeu vazut in carmuirea morala a lumii, nu vazut la cruce, nu cum se
vede in fata Domnului Isus Hristos, nu cum este vestit in Evanghelia harului sau. latda Dumnezeu asa cum este aratat in Evanghelie: ,Si toate
lucrurile acestea sunt de la Dumnezeu care ne-a impacat cu el prin Isus Hristos si ne-a incredintat slujba impacarii; ca adica Dumnezeu era in
Hristos impacand lumea cu sine, netinandu-le in seama pacatele lor si ne-a incredintat noua propovaduirea acestei impacari” (2 Cor. 5. 18,
19). Nesocotind nevinovat si netinand in socoteald sunt doua lucruri cu totul deosebite despre Dumnezeu. Pedepsind faradelegile si
stergdndu-le nu este acelasi lucru. Cea dintai este Dumnezeu in cArmuirea Lui, iar cea de a doua este Dumnezeu in Evanghelie. in 2 Cor. 3,
apostolul pune alaturi slujba istorisita in Exod 34 cu slujba Evangheliei. Cititorul ar face bine sa cerceteze cu luare aminte acest capitol. Din
aceasta cercetare va vedea ca oricine priveste aratarea lui Dumnezeu catre Moise pe muntele Horeb ca punandu-ne inainte Evanghelia, nu
intelege ce este Evanghelia. Nici in zidirea Lui, nici in carmuirea morala a lumii nu pot citi tainele adanci ale sanului Tatalui. Putea fiul pierdut
sda-si gaseasca locul in bratele Celui descoperit pe muntele Sinai? Putea loan sa se reazeme pe pieptul Lui? Hotarat ca nu. Dar Dumnezeu s-a
descoperit in Isus Hristos, El si-a descoperit toate Thsusirile in lucrarea de pe cruce. Acolo adevarul si indurarea s-au intalnit, dreptatea si
pacea s-au sarutat. Pacatul a fost dat la o parte in chip desavarsit, si pacatosul, care crede, a fost facut neprihanit. Prin sangele crucii. Cand
vedem pe Dumnezeu descoperit in felul acesta, nu putem decat sa facem ca Moise: sa ne plecam capul la pamant si sa ne inchinam. lata
tinuta unui pacatos iertat si primit inaintea lui Dumnezeu.

Acest capitol cuprinde o repetare a feluritelor parti ale cortului si lucrurilor din el. Nu e nevoie sa mai adaug ceva, intrucat am aratat
fnsemnatatea celor mai de seama parti din el. Sunt ins& doua lucruri din care putem scoate invataturi de folos. Intai, graba poporului de a da
de bunavoie ce-l lasa inima si al doilea ascultarea poporului cu privire la lucrul cortului Tntalnirii.

Cu privire la darnicia lor de buna voie, citim: ,,Scandurile pentru cort le-au facut din lemn de salcam, asezate in picioare. Lungimea unei
scanduri era de zece coti, si latimea unei scanduri de un cot si jumatate. Fiecare scandura avea doua urechi, unite una cu alta; tot asa au
facut la toate scandurile cortului. Au facut douazeci de scanduri pentru cort, inspre partea de miazazi. Au pus patruzeci de picioare de argint
sub cele douazeci de scanduri, cate doua picioare sub fiecare scandura, pentru cele doua urechi ale ei. Au facut apoi douazeci de scanduri
pentru a doua latura a cortului, latura dinspre miazanoapte, cu cele patruzeci de picioare de argint ale lor, cate doua picioare sub fiecare
scandura. Au facut apoi sase scanduri pentru fundul cortului, inspre apus. Au facut doua scanduri pentru cele doua unghiuri ale cortului in
partea din fund; acestea erau facute din doua bucati, incepand de la partea de jos, si bine legate la varf printr-un cerc; la fel au facut pentru
amandoua scandurile din cele doua unghiuri”. (Exod 36. 20-29).

Apoi citim: ,,Atunci toti barbatii iscusiti prinsi la toate lucrarile sfantului locas si-au lasat fiecare lucrul pe care-l faceau si au venit de au spus
lui Moise: ,Poporul aduce mult mai mult decat trebuie pentru facerea lucrarilor pe care a poruncit Domnul sa le facem” - caci materialul adus
era de ajuns pentru toate lucrarile care trebuiau facute, ba inca mai si trecea” (Cap. 36. 4-6.)



Ce minunata pilda de darnicie! N-a fost nevoie de nici o silinta pentru ca sa miste inima poporului sa dea. Nici o nevoie de staruinte mari si de
dovezi. Nu. Caci ii tragea inima. Aceasta era adevarata cale. Siuvoaie de darnicie curgeau din ei. Fruntasii, barbatii, femeile, toti simteau ca o
mare cinste sa dea pentru Domnul, nu cu inima ingusta, sau cu mana zgarcita, ci intr-un chip vrednic de un imparat, asa ca, la urma, aveau
prea mult.

Se continua cu descrierea facerii chivotului, mesei, sfesnicului si a altarului pentru tamaiere
Se continua cu descrierea facerii altarului pentru arderile de tot, a ligheanului de arama, si facerea curtii

Apoi cu privire la ascultarea lor, citim: ,Copiii lui Israel au facut toate aceste lucrari dupa toate poruncile pe care le daduse lui Moise Domnul.
Moise a cercetat toate lucrarile; si iata le facusera cum poruncise Domnul, asa le facusera. Si Moise i-a binecuvantat” (Cap. 39.42, 43).
Domnul daduse cele mai amanuntite indrumari pentru facerea cortului. Nu lasase loc pentru iscusinta, mintea sau bunul simt al omului. Nu
daduse o ,insemnare” nelamurita si apoi sa lase pe om sa faca ce crede el mai nimerit. Vezi, a zis El, sa faci toate dupa Izvodul care ti s-a
aratat pe munte (Exod 25. 40; 26.30; Evr. 8.5). Nici-un loc pentru nascocirea omului. Daca omul ar fi fost lasat sa faca un singur tarus, tarusul
acela ar fi fost ne la locul lui in judecata lui Dumnezeu. Putem vedea in capitolul 32 ce poate face unealta omului. Slava Domnului ca omul cu
iscusinta lui n-avea ce cauta in facerea cortului. Ei au facut intocmai si numai ce li se poruncise: nimic mai mult, dar nimic mai putin. Ce lectie
pentru Biserica! Sunt multe lucruri in istoria lui Israel de care trebuie sa ne ferim; cartirile lor, fagaduielile nechibzuite, inchinarea lor la idoli
etc; dar, in aceste doua lucruri, putem sa-i luam pilda. Darnicia noastra sa fie din toata inima si ascultare cat mai deplina.

Putem spune ca daca nu s-ar fi facut totul dupa izvodul aratat pe munte, n-am fi citit apoi: ,Atunci norul a acoperit cortul intalnirii si slava
Domnului a umplut cortul”. Moise nu putea sa intre Tn cortul intalnirii, pentru ca norul statea deasupra lui si slava Domnului umplea cortul”.
(Cap. 40. 34, 35). Cortul era in toate privintele dupa izvodul aratat pe munte si de aceea a putut fi umplut de slava dumnezeiasca.

Cata Invatatura se cuprinde in aceste cuvinte. Totdeauna noi suntem porniti sa privim Cuvantul lui Dumnezeu ca nefiind de ajuns pentru cele
mai mici amanunte, cand e vorba de inchinarea dumnezeiasca si slujba Domnului. Aceasta este o mare greseala, care s-a dovedit ca cel mai
rodnic izvor de rele si rataciri in Biserica de nume. Cuvantul lui Dumnezeu este de ajuns pentru orice, fie ca e vorba de mantuirea personala,
sau de mersul si purtarea crestinismului, fie de randuiala si mersul adunarii lui Dumnezeu. ,Toata Scriptura este Insuflata de Dumnezeu si de
folos ca sa invete, sa mustre, sa indrepte, sa dea intelepciune in neprihanire, pentru ca omul lui Dumnezeu sa fie desavarsit si cu totul
destoinic pentru orice lucrare buna” (2 Tim. 3. 16. 17). lata totul. Dacd Cuvantul lui Dumnezeu poate sa faca pe cineva cu totul destoinic
pentru orice lucrare buna, urmeaza ca tot ce nu se gaseste in filele acestui Cuvant nu poate fi ceva bun. Si, de alta parte, sa nu uitam ca
slava dumnezeiasca nu poate merge impreuna cu ceea ce nu este potrivit cu izvorul dumnezeiesc.

lubite cititor, am calatorit impreuna prin aceasta carte minunata. Am avut ceva folos din toata truda noastra. Am increderea ca am prins ceva
ganduri noi si intaritoare despre Domnul Isus si despre jertfa Lui. Toate, se intelege, sunt slabe fata de gandurile lui Dumnezeu cuprinse in
aceasta carte. E o mare fericire sa stim ca, prin harul Lui, suntem pe drumul care duce la slava aceea unde vom cunoaste asa cum am fost
cunoscuti si noi de El, care este inceputul si sfarsitul cailor lui Dumnezeu, fie in facerea lumii, in pronia dumnezeiasca, sau in rascumparare.
in mainile Lui, te incredintez cu trup, suflet si duh. Dea Domnul s& cunosti fericirea de a avea o parte in Hristos si sa fii pastrat intr-o
asteptare rabdatoare pentru venirea lui slavita! Amin.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/exod-2831-43-c-h-mackintosh/

	Exod - Comentarii C. H. Mackintosh

