clickbible.org

Efeseni - Comentarii W. McDonald

Numele Pavel inseamna ,,mic". Desi fizic apostolului i se potrivea aceasta descriere, pe plan spiritual influenta sa a fost enorma. El se prezinta
ca apostol al lui Isus Cristos. Asta inseamna ca a fost imputernicit de Domnul cel inaltat la cer, ca sa execute o misiune specialad: sa predice
evanghelia la Neamuri si s predea marele adevar privitor la bisericd (Efeseni 3:8,9). intrucat Efeseni vizeaza biserica si intrucat adevarul
acesta a fost prima oara revelat apostolilor si profetilor (Efeseni 3:5), e normal ca Pavel sa se prezinte ca apostol, acesta nefiind un semn de
mandrie, ci explicarea motivului pentru care el putea vorbi cu autoritate asupra acestui subiect. Sursa autoritatii sale este exprimata in
cuvintele: prin voia lui Dumnezeu. Nu Pavel a ales aceasta lucrare ca ocupatia sa in viata; nimeni nu I-a desemnat s-o faca, ci de la inceput
pana la sfarsit a fost chemarea lui Dumnezeu (Galateni 1:1).

Scrisoarea este adresata sfintilor care sunt in Efes, si credinciosilor in Cristos Isus. Sfintii sunt oamenii care s-au separat de lume, fiind pusi
deoparte pentru Dumnezeu. Este apelativul acordat in Noul Testament tuturor credinciosilor n&scuti din nou. in esents, termenul se referé la
pozitia credinciosului in Cristos, mai degraba decat la ceea ce este acesta in el insusi. In Cristos toti credinciosii sunt sfinti, chiar daca in ei
insisi nu sunt intotdeauna sfinti. De pilda, Pavel s-a adresat corintenilor cu apelativul de sfinti, la 1Corinteni 1:2, desi reiese clar din text ca ei
nu trdiau o viata sfanta. Totusi voia lui Dumnezeu este ca viata noastra practica sa corespunda cu pozitia ocupata de noi. Cu alte cuvinte,
sfintii trebuie sa fie sfinti.

Si credinciosilor in Cristos Isus se refera la toti crestinii adevarati. Dar termenul credinciosi se refera aici si la probitatea si caracterul vrednic
de incredere pe care ar trebui sa-l posede crestinii. Sensul principal este Tnsa acela ca ei L-au recunoscut pe Cristos Isus ca singurul lor Domn
si Mantuitor.

Doua dintre cele mai vechi manuscrise omit cuvintele: in Efes, desi in mai toate celelalte manuscrise ele sunt prezent. Multi carturari cred ca
aceasta a fost o scrisoare circulara, redactata pentru a fi citita de adunarile locale de crestini din mai multe localitati, intre care biserica de la
Efes ocupa un loc proeminent. Din fericire chestiunea aceasta nu afecteaza nici autenticitatea scrisorii, nici valoarea ei pentru noi.

Urmeaza salutul adresat de apostol sfintilor. Fiecare cuvant al sau este incarcat de semnificatie spirituala - spre deosebire de multe din
salutarile golite de sens pe care le folosim de multe ori in vremea de azi.

Har inseamna ajutorul divin pentru viata de zi cu zi. Cititorii lui Pavel au fost deja mantuiti prin harul lui Dumnezeu - adica bunavointa
nemeritata, manifestata de El catre cei pierduti. Acum ei aveau nevoie de tarie de la Dumnezeu pentru a face fata problemelor, incercarilor si
intristarilor vietii. Or, tocmai asta le ofera apostolul aici.

Pace inseamna un duh linistit si odihnit in toate imprejurarile schimbatoare ale vietii. Sfintii experimentasera deja pacea cu Dumnezeu cand
au fost convertiti. Dar acum, zi de zi, ei aveau nevoie de pacea lui Dumnezeu - adica calmul, seninatatea si starea de odihna ce nu depinde
de Tmprejurari si care decurge din faptul ca toate lucrurile | le aducem Ilui Dumnezeu in rugaciune (Efeseni 4:6,7).

E demn de remarcat ca harul este primul, pacea venind dupa aceea - asta a fost din totdeauna ordinea corecta. Numai dupa ce harul s-a
ocupat de chestiunea pacatului poate cunoaste cineva pacea. Si numai prin taria nemeritata pe care ne-o daruieste Dumnezeu, zi de zi, poate
credinciosul sa traiasca experienta pacii, sa guste pacea desavarsita, in toate starile schimbatoare ale vietii.

Harul (charis) era un termen grec caracteristic. ludeii folosesc termenul pace (salom in ebraica) ca forma de salut (cum procedeaza si multi
crestini din Romania, n.tr.). Fuzionand cei doi termeni, avem evanghelia in miniatura, pentru toata lumea.

Cand 1i unim avem, de asemenea, adevarul bisericii nou testamentele, pe care Pavel o prezinta atat de plenar in Efeseni - anume ca atat
iudeii credinciosi, cat si Neamurile credincioase formeaza un singur Trup in Cristos.

Harul... si pacea vin de la Dumnezeu Tatal nostru si de la Domnul Isus Cristos. Pavel nu a ezitat sa-L aseze pe Domnul Isus la acelasi nivel, pe
treapta de egalitate cu Dumnezeu Tatal. Apostolul il onora pe Fiul la fel de mult ca pe Tatal. Tot asa trebuie sa procedam si noi (loan 5:23).

Sa nu trecem cu vederea minunata sintagma: Dumnezeu Tatal nostru. Cuvantul Dumnezeu, luat separat, ar putea transmite impresia Unuia
care este infinit de departe de noi si inabordabil, sus de tot. Pe de alta parte, Tata se refera la Cel care este apropiat de noi, accesibil, chiar
intim. Unind cei doi termeni prin pronumele nostru, avem adevarul cutremurator de mare ca Dumnezeul maret, cel care strabate vesnicia,
este, Tn acelasi timp, Tatal tuturor celor care s-au nascut din nou prin credinta in Domnul Isus.

Titlul complet al Mantuitorului este Domnul Isus Cristos. Ca Domn, El este Stapanul nostru absolut, cu drepturi depline asupra tot ceea ce
suntem si avem noi. Ca Isus El este Mantuitorul nostru de pacat. Ca Cristos El este Profetul, Preotul si Regele nostru divin randuit. Ce bogatie
de adevar etaleaza numele Lui pentru orice ureche pregatita sa auda!

Dupa acest scurt salut, apostolul isi ridica glasul intr-un minunat imn de lauda, atingand cateva din cele mai sublime culmi ale inchinarii din
Noul Testament. Avem aici inima prea plina de adorare a apostolului, pentru binecuvantarile harului. in aceste versete (3-14), Pavel
urmareste activitatea de mantuire desfasurata de Dumnezeu de-a lungul vesniciei, in trecut, prezent si viitor. Si, bineinteles, aceasta
presupune discutarea tainei voii lui Dumnezeu - ca iudeii credinciosi si Neamurile credincioase sa fie partasi ai glorioasei mosteniri. El incepe
facand apel la toti cei ce-L cunosc pe Dumnezeu sa-L binecuvanteze, adica sa-1 aduca bucurie lui Dumnezeu, ldaudandu-L si inchinandu-se cu
iubire Tn inima lor. Binecuvantatul este Dumnezeul si Tatal Domnului nostru Isus Cristos.

Uneori Isus S-a adresat lui Dumnezeu ca lui Dumnezeu (Matei 27:46). Alteori il numeste Tata (loan 10:30). Binecuvantatul este in acelasi timp
si Cel ce binecuvanteaza. Noi il binecuvantam. El ne binecuvanteaza si ne umple de bucurie, revarsand peste noi bogatiile harului Sau.


https://clickbible.org/post/efeseni-315-w-mcdonald/

El ne-a binecuvantat cu orice binecuvantare duhovniceasca in locurile ceresti, in Cristos. Aici avem piramida harului:
binecuvantare

binecuvantare duhovniceasca

orice binecuvantare in locurile ceresti

orice binecuvantare in locurile ceresti in Cristos

Observati mai intai de cata generozitate da dovada inima si mana Lui: orice binecuvantare duhovniceasca. Observati, va rog, si faptul ca
aceste binecuvantari sunt duhovnicesti. Cel mai simplu mod de a explica acest lucru este de a le contrasta cu binecuvantarile Israelului sub
lege. in Vechiul Testament, un iudeu credincios si ascultator era rasplatit cu viatad lunga, familie mare, recolte imbelsugate si protectie in fata
dusmanilor lui (Deuteronom 28:2-8). Binecuvantarile crestinismului sunt Tnsa de natura spirituala, adica ele au de a face cu comori
nemateriale, nevazute si nepieritoare. Este adevarat ca sfintii din Vechiul Testament se bucurau de unele binecuvantari spirituale, dar, asa
cum vom vedea, crestinul din ziua de azi se bucura de binecuvantari necunoscute in timpurile anterioare.

Binecuvantarile noastre sunt in locurile ceresti, adica literalmente ,, in cele ceresti". in loc sa fie binecuvantari materiale, in locuri pamantesti,
ele sunt binecuvantari spirituale in locurile ceresti. Sintagma: in locurile ceresti e folosita de cinci ori in Efeseni:

1:3 Sfera binecuvantarii noastre duhovnicesti

1:20 Scena intronarii actuale a lui Cristos

2:6 Scena intronarii noastre actuale in Cristos

3:10 Locul din care ingerii asista la intelepciunea lui Dumnezeu, etalata in biserica
6:12 Regiunea care este sursa actualului nostru conflict cu duhurile rele

Cand unim aceste pasaje, dobandim definitia biblica a locurilor ceresti. Cum arata Unger, ele sunt ,,domeniul pozitiei credinciosului si
experienta sa, ca urmare a faptului ca este unit cu Cristos prin botezul Duhului" Toate binecuvantarile duhovnicesti sunt in Cristos. El este Cel
care le-a procurat pentru ei prin lucrarea Lui ispravita de la Calvar. Acum ele sunt disponibile prin El. Tot ce are Dumnezeu pentru credincios
se afl& in Domnul Isus. Pentru a primi binecuvantarile, noi trebuie s& fim uniti cu Cristos prin credinta. in clipa in care un om este in Cristos, el
devine posesorul tuturor acestor binecuvantari, cum arata si Chafer: , A fi in Cristos - partea tuturor celor mantuiti - inseamna a ne impartasi
din tot ce a facut Cristos, din tot ce este El si din tot ce va fi El vreodata."

in Cristos este una din sintagmele cheie ale epistolei catre Efeseni. Existd doud linii strans inrudite de adevar in Noul Testament: adevarul
pozitiei credinciosului si adevarul practicii sale.

Mai intai, pozitia credinciosului. Toti oamenii din lume sunt fie ,in Adam", fie ,in Cristos." Cei ce sunt ,in Adam" sunt in pacatele lor si, prin
urmare, sunt condamnati fnaintea lui Dumnezeu. Ei nu pot face absolut nimic in ei insisi prin care sa-I fie placuti lui Dumnezeu ori sa-lI castige
bunavointa. Ei nu au nici un drept la Dumnezeu si, daca ar fi sa primeasca ceea ce merita, ar fi pierduti pe veci.

Cand cineva este convertit, Dumnezeu nu-l mai priveste ca pe un copil osandit al lui Adam, ci 1l vede ca fiind in Cristos, acceptandu-| de pe
acel temei. Pacatosul care crede este acceptat nu pe baza a ceea ce este in el insusi, ci pentru faptul ca este in Cristos. Cand este in Cristos,
el sta imbracat in toata acceptabilitatea lui Cristos insusi. Si se va bucura de bunavointa lui Dumnezeu si acceptarea Lui cat timp se va
bucura Cristos de acestea, adica n veci de veci.

Prin urmare, pozitia credinciosului consta in faptul ca el este in Cristos. Dar mai exista o latura: trairea in practica a vietii credinciosului -
adica ceea ce este el in sine. Pozitia lui este perfecta, dar practica lui imperfecta. Acum voia lui Dumnezeu este ca practica lui sa corespunda
tot mai mult cu pozitia lui. Dar practica credinciosului nu va corespunde intru totul cu pozitia sa, pana cand credinciosul nu va ajunge in cer.
ins& procesul sfintirii, maturizarii si transformarii tot mai mult dupa chipul lui Cristos trebuie s& se desfasoare incontinuu, catd vreme el se
afla pe pamant.

Cand intelegem deosebirea dintre pozitia credinciosului si starea sa, asta ne va invrednici sa reconciliem versete aparent diametral opuse,
cum ar fi urmatoarele:

[Credinciosii sunt desavarsiti (Evrer 10:14) [Credinciosii ar trebui sa fie desavarsiti (Matel 5:48)
L e < . Credinciosli ar trebul sa Se socoteasCa Morti fata de pacat (Romani
Credinciosii sunt morti fata de pacat (Romani 6:2) 6:11) ? rii fat P {
redinciosil sUnt o nagiune stanta (1Petru 2:9) redinciosii ar trebui sa fie stinti (1Petru L:15)

Prima coloana se refera la pozitia noastra, iar a doua la practica noastra.

Chiar scrisoarea lui Pavel catre Efeseni este impartita in doua sectiuni, ce reflecta cele doua aspecte ale acestui adevar: Capitolele 1 la 3 se
ocupa de pozitia noastra - faptul ca suntem in Cristos. Pe cand capitolele 4 la 6, reflecta practica noastra - ceea ce ar trebui sa fim in noi
fnsine. Prima jumatate are de a face cu doctrina, iar a doua cu indatoriri. in primele trei capitole pozitia noastrd este adesea descrisa prin
sintagme de genul: ,in Cristos," ,in Cristos Isus," ,in EI", ,in care." in ultimele trei capitole expresia ,in Domnul" e folosit frecvent pentru a
defini responsabilitatea credinciosului fata de Cristos Domnul. Bine a spus cineva ca prima parte a scrisorii il infatiseaza pe credincios in cele
ceresti, in Cristos, pe cand ultima parte il prezinta in bucatarie.

Acum suntem gata de a examina cateva din binecuvantarile duhovnicesti din locurile ceresti, pe care le avem in Cristos.



Prima este cunoscuta sub denumirea de alegere. ,,Dupa cum ne-a ales in El inainte de intemeierea lumii, ca sa fim sfinti si fara pata inaintea
Lui, in dragoste.

Observati mai intai faptul - pozitiv al alegerii, in cuvintele: El ne-a ales. Apoi vine aspectul pozitiei din cadrul adevarului: in El. in Persoana si
lucrarea Domnului Isus se implinesc toate planurile lui Dumnezeu pentru copiii Sai. Data la care a avut loc alegerea lui Dumnezeu e indicata
prin sintagma: fhainte de intemeierea lumii. lar planul este urmatorul: ca noi sa fim sfinti si fara pata fnaintea Lui, in dragoste. Scopul acesta
nu va fi pe deplin atins decat atunci cand vom fi cu El in cer (1loan 3:2), dar procesul trebuie sa se desfasoare incontinuu in viata noastra de
pe pamant.

Rugaciune: ,Doamne, fa-ma sfant acum, intrucat acesta este planul tau final pentru mine. Amin."

A doua binecuvantare spirituala din comoara harului lui Dumnezeu este predestinatia sau randuirea dinainte. Desi e intrucatva inrudita cu
alegerea, nu este unul si acelasi lucru. Alegerea prezinta alegerea de catre Dumnezeu a oamenilor in vederea mantuirii. Dar predestinatia
este o avanpremiera a acesteia, insemnand ca Dumnezeu a stabilit dinainte ca toti cei ce vor fi mantuiti sa fie si adoptati in sanul familiei
Sale, ca fii. El ne-ar fi putut mantui fara sa ne faca fiii Lui, dar a ales sa faca si una si alta.

Multe traduceri leaga ultimele doua cuvinte din versetul 4 cu versetul cinci, astfel: in dragoste El ne-a predestinat (sau ne-a randuit mai
dinainte). Asta ne aminteste de afectiunea de o rara frumusete care L-a facut pe Dumnezeu sa Se poarte cu noi atat de minunat.

Noi avem realitatea slavitei noastre infieri in sintagma: ne-a predestinat s& fim adoptati ca fii. in Noul Testament, adoptia inseamn3 plasarea
credinciosului in familia lui Dumnezeu ca fiu adult, matur, cu toate privilegiile si responsabilitatile ce decurg din calitatea de fiu (Galateni
4:4-7). Duhul infierii sadeste in credincios instinctul de a | se adresa lui Dumnezeu cu apelativul de Tata (Romani 8:15).

infierea noastra se face de catre Isus Cristos. Dumnezeu nu ne-ar fi putut aduce niciodat3 la pozitia de apropiere si intimitate cu Sine atata
timp cat eram in pacatele noastre. Dar Domnul Isus a venit pe pamant si, prin moartea, ingroparea si invierea Sa, a rezolvat chestiunea
pacatului spre deplina satisfactie a lui Dumnezeu. Or, tocmai valoarea infinita a jertfei Sale de pe Calvar asigura temeiul neprihanirii de pe
baza caruia Dumnezeu ne poate adopta ca fii.

Si toate se fac dupa bana placere a voii Lui. Aceasta este motivatia suverana de la baza predestinarii noastre, raspunzand la intrebarea: ,De
ce a facut El acest lucru?" Pur si simplu pentru ca aceasta a fost buna Sa placere. El nu putea fi satisfacut pana nu S-a inconjurat de fii, care
sa se conformeze chipului singurului Lui Fiu nascut, cu El si ca El pe veci.

Spre lauda slavei harului Sau, prin care ne-a facut sa fim acceptati in Preaiubitul. Contempland harul lui Dumnezeu, care de la inceput ne-a
ales si apoi ne-a predestinat sa fim fiii Lui. Pavel isi puncteaza meditatia cu acest refren ce constituie, in acelasi timp, o exclamatie, o
explicatie si un indemn.

Asadar, exclamatie - deci o tresaltare sfanta in fata gloriilor transcendente ale unui har atat de mare.

Apoi o explicatie Tn sensul ca obiectul si rezultatul tuturor relatiilor lui Dumnezeu cu noi (relatii bazate pe har) il constituia slava Sa. Lui | se
cuvine adoratie eterna pentru un har atat de nemarginit. Observati termenii harului Sau: El ne-a facut (fara plata) sa fim acceptati. Receptorii
harului Sau suntem noi. Canalul prin care ni se transmite harul: in Preaiubitul.

Apoi urmeaza indemnul. Pavel spune: ,Sa-L [dudam pentru harul Lui slavit." Haideti dar sa facem acest lucru, inainte de a trece mai departe:
Dumnezeu maret, al minunilor!

Toate caile Tale

Vorbesc despre atributele Tale divine;

Dar gloriile harului Tau

intrec in stralucire chiar minunile Tale:

Caci ce alt Dumnezeu care sa ierte exista?

Si cine mai are un har atat de minunat si fara

de plata?

Samuel Davies

Trecand in revista sublimul plan etern al lui Dumnezeu pentru copiii Sai, am ajuns acum la realitatea rascumpararii - prin care se intelege
aspectul lucrarii lui Cristos prin intermediul careia noi suntem eliberati de robia si vinovatia pacatului, fiind introdusi la o viata de libertate.
Domnul Isus este Rascumparatorul (in El avem rascumpararea). Noi suntem rascumparati. Sangele Lui este pretul rascumpararii noastre, caci
nimic altceva nu ar putea sa ne rascumpere.

Unul din rezultatele rascumpararii este iertarea pacatelor. lertarea nu este totuna cu rascumpararea, ci ea este una din roadele
rascumpararii. Cristos a trebuit sa satisfaca pe deplin cerintele necesitate de pacatele noastre, inainte ca noi sa putem fi iertati. Lucrul acesta
s-a facut la cruce, iar acum: Justitia neinduplecata nu mai poate avea pretentii, Indurarea putandu-si etala bogatia.

Masura iertarii noastre o constituie urmatoarele cuvinte: dupa bogatiile harului Sau. Daca am putea masura bogatiile harului lui Dumnezeu,
atunci am putea masura cat de mult ne-a iertat El. Harul Lui este nemarginit! Si tot asa este si iertarea Lui!



Harul a fost acela care L-a determinat sa ne aleaga, sa ne predestineze si sa ne rascumpere. Dar lucrurile nu se opresc aici. Dumnezeu a
facut sa se reverse in supraabundenta acelasi har peste noi in toata intelepciunea si priceperea. Asta inseamna ca El ne-a impartasit de
bunavoie planurile si scopurile Sale cu privire la noi. El vrea ca noi sa fim in cunostinta de cauza cu privire la planurile Sale pentru biserica si
pentru univers. Si astfel El ne-a facut confidente, descoperindu-ne marele deznodamant spre care converge intreaga istorie.

Pavel explica acum modul special in care Dumnezeu a facut sa abunde spre noi toata intelepciunea si priceperea, aducandu-ne la cunostinta
taina voii Sale. Aceasta e chiar tema dominanta a epistolei catre Efeseni: slavitul adevar privitor la Cristos si biserica. Este o taina nu pentru
ca ar fi ceva misterios, ci pentru ca este un adevar sacru, tinut ascuns inainte, dar descoperit acum sfintilor. Acest plan glorios a fost initiat de
voia suverana a lui Dumnezeu, fara nici o influenta din afara, caci ni se spune ca a luat fiinta potrivit bunei Sale placeri. lar subiectul maret al
acestui plan este chiar Domnul Isus Cristos - dupa cum reiese clar din cuvintele: pe care si-o alcatuise in Sine Thsusi.

Acum Pavel incepe o explicatie mai detaliatd a acestui plan secret al lui Dumnezeu si in acest capitol el se gandeste in special la aspectul
viitor al acestei taine. Capitolele 2 si 3 vor face si mai multa lumina in privinta aspectului actual al tainei.

Timpul avut in vedere de Pavel este indicat de sintagma: dispensatia (sau administratia, in greaca oikonomia) plinatatii timpurilor. Noi
credem ca aceasta e o referire la Mileniu, cand Cristos va reveni pe pamant, pentru a domni ca Rege al regilor si Domn al domnilor.
Dumnezeu are o economie speciald sau un plan deosebit de administratie pentru epoca finala a istoriei umane pe acest pamant.

Planul consta din a face ca toate lucrurile s& conduca la un punct culminant in Cristos, cum se exprima traducerea JND. in timpul domniei de o
mie de ani a lui Cristos, toate lucrurile din cer si de pe pamant vor fi insumate in Cristos. Mantuitorul, care este acum respins si dezmostenit
va fi atunci Cel Pre-eminent, Domnul tuturor si tinta inchinarii universale. Acesta este telul suprem al lui Dumnezeu: sa-L aseze pe Cristos
capetenie peste toate lucrurile, si cele ceresti, si cele pamantesti, din cadrul imparatiei.

Gradul de raspandire a domniei lui Cristos se poate deslusi din cuvintele: ,lucrurile din ceruri si lucrurile de pe pamant" (JND). Bellett afirma:

"Acesta e un secret ce nu mai fusese facut cunoscut pana acum. in profetul Isaia, avem imaginea minunatd a pamantului in timpul mileniului.
Dar ni se oferd oare acolo vreo posibilitate de a intrevedea cerurile, in timpul domniei de o mie de ani a lui Cristos, cand El va fi capetenia lor?
A rostit oare Isaia cuvintele potrivit carora toate lucrurile din cer si de pe pamant vor fi conduse de Omul (acesta) proslavit?”

Unii oameni folosesc versetul 10 drept acoperire pentru falsa doctrind a mantuirii universale. Ei rastdlmacesc adevarul, sustinand ca toate
lucrurile si toate fiintele vor fi in cele din urma restaurate si reconciliate in Cristos. Dar textul de fata nu spune deloc acest lucru. Pavel se
refera la domnia universala, nu la mantuirea universala!

O trasatura vitala a tainei o constituie faptul ca atat iudeii credinciosi, cat si Neamurile credincioase se impartasesc cu totii din acest program
maret al lui Dumnezeu. Apostolul se referd la taina in raport cu credinciosii iudei, in versetele 11 si 12: in raport cu credinciosii dintre
Neamuri, in versetul 13: si apoi le combina pe cele doua raporturi, in versetul 14.

Cat priveste crestinii de etnie iudaica, Pavel scrie: in E1 am primit si o mostenire. Dreptul lor de a se impartasi din ea nu se bazeaza pe
fostele lor privilegii, ci numai si numai pe unirea lor cu Cristos. Mostenirea din acest verset se refera la acel timp din viitor cand ei, impreuna
cu toti credinciosii adevarati vor fi facuti cunoscuti, in fata unei lumi unite, care va vedea ca ei constituie Trupul lui Cristos, Mireasa Mielului.

Din toata vesnicia acesti crestini iudei au fost insemnati de Dumnezeu si destinati, in voia Lui suverana, sa se bucure de privilegiul acesta
suprem - adica sa fie predestinati potrivit cu hotararea Celui care lucreaza toate lucrurile dupa sfatul voii Sale.

Scopul acestei predestinari a fost ca ei sa fie spre lauda slavei Sale. Cu alte cuvinte, ei sunt trofeele harului lui Dumnezeu, aratand ce poate
face El cu materia prima atat de nepromitatoare pe care o reprezentam noi, aducandu-i totusi slava.

Apostolul se refera la el si la alti iudei credinciosi cu cuvintele: noi cei care ne-am Tncrezut mai ntai in Cristos. El se gandeste la ramasita de
evrei care au raspuns la mesajul evangheliei in era primara a crestinismului. Vestea buna a fost predicata mai intai iudeilor. Cei mai multi din
poporul Israel au respins categoric aceasta veste buna. Dar o mica parte dintre ei - ramasita - au crezut in Domnul Isus. Pavel face parte din
aceasta categorie.

Altfel va fi la a doua venire a Mantuitorului pe pamant. Atunci intreaga natiune il va privi pe cel pe care L-a strapuns si il va jeli ca pe un Fiu
singur la parinti (Zaharia 12:10). ,,Si astfel tot Israelul va fi mantuit, dupa cum este scris: «lzbavitorul va veni din Sion si va indeparta toata
nelegiuirea din lacov»"(Romani 11:26).

Pavel si contemporanii sai crestini ce proveneau din randul evreilor S-au increzut in Mesia cu mult Thainte ca intreg poporul evreu sa faca
acest lucru. De aceea spune apostolul: ,noi... care ne-am pus increderea mai dinainte in Cristos" (FWG).

Cei ce ,,au nadajduit mai dinainte" in Mesia vor domni cu El pe pamant. Ceilalti membri ai poporului evreu vor fi supusii Sai in imparatia Sa.

Acum Pavel trece de la credinciosii proveniti dintre evrei la cei proveniti dintre Neamuri, renuntand la pronumele personal persoana intai
plural ,noi" la voi. Acei dintre pagani care au fost salvati se iTmpartasesc din taina voii lui Dumnezeu, alaturi de iudeii convertiti. Si astfel
apostolul urmareste aici pasii prin care efesenii si alti credinciosi ne-evrei au fost uniti cu Cristos.

Ei au auzit evanghelia.
Au crezut in Cristos.

Au fost pecetluiti cu Duhui Sfant al fagaduintei.



Mai intai, ei au auzit cuvantul adevarului, evanghelia mantuirii lor. in esent&, aceasta se refera la vestea bund a mantuirii prin credinta in
Domnul Isus. Dar intr-o acceptiune mai larga, aici sunt cuprinse toate invataturile lui Cristos si ale apostolilor.

Dupa ce au auzit mesajul acesta, ei s-au predat pe ei insisi lui Cristos, printr-un act hotarat al credintei. Domnul Isus este adevaratul obiect al
credintei. Mantuirea se afla numai in El.

De indata ce au crezut ei, au fost pecetluiti cu Duhul Sfant al fagaduintei. Asta inseamna ca toti credinciosii adevarati primesc Duhul lui
Dumnezeu ca semn al faptului ca sunt ai lui Dumnezeu si ca El 1i va pazi pana cand ei vor primi trupurile lor glorificate. Dupa cum in
problemele de ordin juridic un sigiliu indica dreptul de proprietate si securitate, tot asa este si in cele divine. Duhul Sfant din launtrul nostru
ne inseamna, punand in noi pecetea potrivit careia suntem proprietatea lui Dumnezeu (1Corinteni 6:19,20), garantand faptul ca vom fi paziti
si pastrati pana in ziua rascumpararii (Efeseni 4:30).

Pecetea noastra se numeste Duhul Sfant al fagaduintei. Mai intai, El este Duhul Sfant; asta e El in Sine. El a fost fagaduit de Tatal (loel
2:28;Fapte 1:4) si de Domnul Isus (loan 16:7). in plus, El este garantia c& toate fagaduintele facute de Dumnezeu credinciosului se vor
implini.

Versetul 13 face prima din numeroasele referiri la Trinitate din aceasta epistola: Dumnezeu Tatal (versetul 3) Dumnezeu Fiul (versetul 7)
Dumnezeu Duhul (versetul 13)

Din nou Pavel procedeaza la o schimbare de pronume, de la ,noi" din versetele 11 si 12 la ,voi" din versetul 13, ajungand apoi la noi din
versetul 14. Prin acest iscusit procedeu literar, el face o aluzie la lucrurile pe care le va explica mai detaliat in capitolele 2 si 3 - uniunea
iudeilor, credinciosi cu Neamurile credincioase, care impreuna formeaza un nou organism: biserica.

Duhul Sfant este arvuna (garantia) mostenirii noastre. Este acontul sau avansul, ce confirma ca se va efectua plata integrala. Este totuna cu
plata integrala, doar ca nu e aceeasi suma.

De indata ce suntem mantuiti, Duhul Sfant incepe sa ne descopere cateva din bogatiile de care dispunem in Cristos. El ne da posibilitatea sa
gustam dinainte cate ceva din gloria viitoare. Dar cum putem fi siguri ca vom obtine toata mostenirea, in viitor? Duhul Sfant Tnsusi este
arvuna sau garantorul nostru.

Fiind pecetea, El garanteaza ca noi insine vom fi paziti si pastrati teferi pentru a ne lua in primire mostenirea. lar ca arvuna, El garanteaza ca
mostenirea ne va fi pastrata in conditii de siguranta.

Duhul este arvuna pana la rascumpararea stapanirii dobandite. Arvuna ne duce cu privirea la momentul cand va avea loc rascumpararea,
dupa cum roadele dintai ne fac sa ne gandim la momentul cand vom culege recolta deplina. Rolul de arvuna al Duhului Sfant va inceta atunci
cand se va face rascumpararea stapanirii dobandite. Dar ce vrea sa spuna Pavel prin cuvintele stapanirea dobandita?

1. S-ar putea sa se refere la mostenirea noastra. Tot ce poseda Dumnezeu este al nostru prin Domnul Isus: noi suntem mostenitori ai lui
Dumnezeu si co-mostenitori cu Isus Cristos (Romani 8:17;1Corinteni 3:21-23). Universul Tnsusi a fost intinat prin patrunderea pacatului si
trebuie sa fie reconciliat si purificat (Coloseni 1:20;Evrei 9:23). Cand va reveni Cristos pe pamant ca sa domneasca, creatiunea ce geme acum
va fi izbavita de robia putreziciunii, dandui-se glorioasa libertate de care se bucura copiii lui Dumnezeu (Romani 8:19-22).

2. Sintagma stdpanirea dobandita ar putea insemna trupul credinciosului. Duhul si sufletul nostru sunt rascumparate in clipa cand credem,
dar rascumpararea trupurilor noastre este inca un eveniment viitor. Faptul ca suferim, ca Imbatranim si murim dovedeste ca trupul nostru nu
a fost inca rascumparat. Cand va reveni Cristos sa ne ia la El (1Tesaloniceni 4:13-18), trupurile noastre vor fi refacute, pentru a se conforma
trupului slavei Sale (Filipeni 3:21). Atunci vom fi pe deplin si pe veci rascumparati (Romomani 8:23).

3. n fine, stapanirea dobandita ar putea sa se refere la bisericd (1Petru 2:9: ,poporul Sau special"). In acest caz, rascumpérarea ei este de
asemenea asteptatd, cand va avea loc Rapirea, ocazie cu care Cristos isi va prezenta biserica Sa ca pe o biserica slavita, fara pata sau
zbarcitura (Efeseni 5:27). Unii cred ca, in cadrul acestei interpretari, stapanirea lui Dumnezeu ar putea cuprinde si sfintii din Vechiul
Testament.

Indiferent de interpretarea la care subscriem, rezultatul final este acelasi: spre lauda slavei Sale. Minunatul plan al lui Dumnezeu pentru copiii
Lui va fi ajuns atunci la gloriosul sau deznodamant, El fiind tinta laudelor necontenite. De trei ori in acest capitol Pavel ne aminteste ca telul
urmarit si rezultatul inevitabil al tuturor actiunilor lui Dumnezeu este ca El sa fie preamarit si proslavit.

Spre lauda slavei harului Sau (versetul 6)
Ca noi sa fim spre lauda slavei Sale (versetul 12)
Spre lauda slavei Sale (versetul 14)

in pasajul anterior, de la versetul 3 la 14 (totul fiind o singura fraza n textul original grec!), apostolul a trecut in revista triumfatorul program
al lui Dumnezeu, din vesnicie pana in viitor. In acest proces, el s-a referit la cateva dintre cele mai in&ltitoare ganduri care pot ocupa mintea
noastra, ganduri atat de marete incat acum Pavel le impartaseste ascultatorilor sdi povara adanca ce o resimtea el in rugaciunile sale, fiind
convins ca trebuie sa-i poarte mereu in rugaciune ca ei sa poata fi luminati cu privire la aceste concepte atat de marete. Dorinta lui fierbinte
pentru ei este ca ei sa poate aprecia slavitele privilegii pe care le au in Cristos si extraordinara putere de care a fost nevoie ca Cristos sa fie
dat bisericii in calitatea Sa de capetenie peste intreaga creatiune.

Cuvintele de aceea de la inceputul paragrafului trec in revista tot ceea ce a facut Dumnezeu si va face pentru cei ce sunt membri ai trupului
lui Cristos, asa cum se arata in versetele 3-14.



Dupa ce am auzit despre credinta voastra in Domnul Isus si dragostea voastra pentru toti sfintii. Tocmai dupa ce a primit aceste informatii, a
fost asigurat Pavel ca cititorii epistolei sale sunt posesori ai binecuvantarilor spirituale pe care tocmai le-a descris, fiind astfel indemnat sa se
roage pentru ei. Credinta lor in Domnul Isus le-a adus in vietile lor minunea mantuirii. Dragostea lor pentru toti sfintii a demonstrat realitatea
transformatoare a convertirii lor.

Acei carturari ai Bibliei care sustin ca epistola de fata nu a fost adresata exclusiv efesenilor citeaza acest verset in sprijinul teoriei lor. Pavel
se refera aici la faptul ca a auzit despre credinta cititorilor sdi - ca si cand nu s-ar fi intalnit niciodata cu ei. Dar in realitate el petrecuse cel
putin trei ani la Efes (Fapte 20:31). Prin urmare, acesti cercetatori sustin ca Epistola a fost expediata la mai multe adunari locale, intre care se
numara si Efesul.

Din fericire, chestiunea nu afecteaza cu nimic invatamintele pe care le putem trage din acest verset. De pilda, vedem ca Domnul este
prezentat ca adevaratul obiect al credintei: credinta voastra in Domnul Isus. Nu ni se spune sa credem intr-un ,crez", intr-o biserica sau in
crestini. Credinta mantuitoare este doar in Cristos cel inviat si inadltat la cer, unde este acum preamarit la dreapta lui Dumnezeu.

O alta invatatura pe care o desprindem este cea cuprinsa in sintagma: dragostea voastra pentru toti sfintii. Dragostea noastra nu trebuie sa
se margineasca doar la cei din grupul nostru, ci trebuie sa se reverse peste toti cei ce au fost curatiti prin sangele lui Cristos, catre toata casa
credintei.

A treia Tnvatatura o gasim Tn combinatia cuvintelor credinta si dragoste. Unii oameni spun ca au credinta, dar este greu sa gasesti vreo
farama de dragoste in viata lor. Altii sustin ca au multa dragoste, dar sunt nepasatori fata de nevoia de a avea credinta in Cristos. Adevaratul
crestinism imbina invatatura sanatoasa cu trairea sanatoasa.

Credinta si dragostea credinciosilor I-a determinat pe Pavel sa dea slava lui Dumnezeu pentru ei si sa se roage neincetat pentru ei, dupa cum
se exprima foarte plastic si Scroggie:

,Multumirile sunt aduse pentru temelia ce fusese deja pusa, dar mijlocirile sunt necesare pe parcursul inaltarii edificiului. Multumirile sunt
pentru realizarile anterioare, dar mijlocirile sunt pentru progresele viitoare. Multumirile sunt pentru acea parte din realitate ce a fost insusita
prin propria lor experienta, dar mijlocirile sunt pentru intreg potentialul pus la dispozitie de Dumnezeu, in planul Sau pentru viata lor.”

Ce privilegiu este sa putem arunca o privire asupra vietii de rugaciune a unui om al lui Dumnezeu! De fapt, gasim doua asemenea prilejuri in
aceasta epistola: aici si la 3:14-21. Aici rugaciunea este naltatd spre Dumnezeu pentru iluminarea lor spirituald; in pasajul mentionat ea este
rostita in scopul intaririi lor spirituale. Aici rugaciunea este adresata lui Dumnezeu; acolo ea se adreseaza Tatalui. Dar in toate cazurile
rugaciunile lui Pavel erau necurmate, concrete si axate pe nevoile reale ale oamenilor. Aici rugaciunea se adreseaza Dumnezeului Domnului
nostru Isus Cristos, Tatal slavei. Sintagma Tatal slavei ar putea insemna ca Dumnezeu este fie:

1. Izvorul sau sursa oricarei glorii,
2. Cel caruia | se cuvine toata slava,
3. Tatal Domnului Isus, care este manifestarea slavei lui Dumnezeu;

Rugaciunea continua, cerand sa li se dea duhul intelepciunii si descoperirii in cunoasterea Lui. Duhul Sfant este Duhul intelepciunii (Isaia
11:2) si al descoperirii (1Corinteni 2:10). Dar intrucat in fiecare credincios locuieste Duhul Sfant, nu e posibil ca Pavel sa se fi rugat ca cititorii
sdi sa primeasca Persoana Duhului Sfant ci mai degraba ca ei sa primeasca o masura deosebit de mare de luminare din partea lui.

Descoperirea (sau revelatia) se refera ta transmiterea cunostintei; intelepciunea are de a face cu folosirea corecta a cunostintei in viata
noastra. Apostolul nu se gandeste la cunostinta in general, ci la un anumit fel de cunostinta (epignosis in greacad), adica cunoasterea Sa. El
doreste ca cititorii sai sa aiba o cunoastere profunda, spirituala si obtinuta prin propria lor experienta despre Dumnezeu - o0 cunoastere care
nu se poate dobandi prin capacitatea intelectuald, ci numai prin lucrarea gratuita a Duhului, cum explica si Dale:

LAcesti crestini efeseni primisera deja luminarea divina, caci altfel nu ar fi devenit crestini. Dar Pavel s-a rugat ca Duhul Divin, care locuia

in ei, sa le dea posibilitatea sa vada mai deslusit, mai clar si mai profund, asa incat puterea, dragostea si maretia Divina sa le fie descoperite
mai deplin. Si poate ca in zilele acestea in care oamenii fac descoperiri rapide ih domenii inferioare ale gandirii, descoperiri atat de fascinante
si de palpitante, incat ai zice ca tind sa rivalizeze cu manifestarea lui Dumnezeu in Cristos, suscitand pana si interesul crestinilor, se constata
tot mai mult nevoia ca biserica sa se roage ca Dumnezeu sa-i daruiasca ,,duhul intelepciunii si descoperirii"; daca ni s-ar da raspuns la
aceasta rugaciune, nu am mai fi coplesiti de cunostintele ce privesc ,lucrurile vazute si trecatoare", ci toate acestea ar pali in fata slavei
transcendente a ,lucrurilor nevazute si vesnice."

Am vazut ca sursa iluminarii spirituale este Dumnezeu; canalul este Duhul Sfant; iar subiectul suprem este deplina cunostinta a lui
Dumnezeu. Acum am ajuns la organele iluminarii: ochii inimilor voastre (NKJV text marginal. Atat manuscrisele cele mai vechi, cat si
majoritatea celor existente redau textul drept: inimi (textual kardias, singular), nu intelegere (dianoias). Astfel versiunea redata in textul
marginal este, fara indoiald, cea corectd) sa va fie luminati.

Aceasta expresie figurata ne invata ca intelegerea corecta a realitatilor divine nu depinde de capacitatea intelectuala deosebita a cuiva, ci tot
ce se cere este sa ai 0 inima simtitoare, sensibild, plina de duiosie. Este o chestiune ce tine de afectiuni, dar si de minte. Revelatiile lui
Dumnezeu sunt daruite celor care il iubesc. Asta deschide extraordinare posibilitati pentru toti credinciosii, pentru ca desi s-ar putea ca nu
toti sa fim inzestrati cu minti de geniu, toti putem insa avea inimi pline de iubire.

in continuare, Pavel precizeaza cele trei zone de cunostinta divina pe care ar dori sa le aiba sfintii:

1. nadejdea chemarii Sale



2. bogatiile gloriei mostenirii Sale in sfinti
3. puterea Lui nespus de mare pentru toti cei ce cred.

Nadejdea chemarii Sale ne duce cu gandul la viitor, relevand destinul final pe care L-a avut El in vedere pentru noi cand ne-a chemat. Aici
este inclus si faptul ca vom fi cu Cristos si ca Cristos, in veci de veci. Vom fi aratati universului ca fii ai lui Dumnezeu, ca Mireasa fara pata a
lui Cristos, domnind impreuna cu El. Noi nadajduim Tn aceste lucruri nu in sensul ca ne-am indoi catusi de putin, ci, mai degraba, pentru ca
este acel aspect al mantuirii noastre care este inca la timpul viitor; e un lucru care inca asteptam sa se intample.

Bogatiile slavei mostenirii Sale in sfinti este al doilea domeniu de extraordinara maretie ce le este dat sfintilor sa-I exploreze. Observati modul
in care cladeste Pavel cuvintele, ca intr-o piramida, pentru a produce efectul imensitatii si grandorii:

Mostenirea Sa
Mostenirea Sa in sfinti
Slava mostenirii Sale in sfinti

Exista doua posibilitati de intelegere a acestui lucru, ambele fiind semnificative. Potrivit primei interpretari, sfintii sunt mostenirea Sa iar El i
priveste ca pe o comoara de valoare nespus de mare. La Tit 2:14 si la 1Petru 2:9 credinciosii sunt numiti ,poporul Sau special". Negresit este
o etalare de har nespus sa vedem cum niste pacatosi nevrednici pot ocupa, dupa ce au fost mantuiti prin Cristos, un loc atat de fnalt in inima
lui Dumnezeu, incat El sa-i numeasca mostenirea Sa.

Cealalta interpretare este ca mostenirea se refera la tot ce vom mosteni noi. Pe scurt, inseamna intregul univers adus sub domnia lui Cristos
iar noi, Mireasa Lui, domnind impreuna cu El. Daca apreciem bogatia slavei tuturor lucrurilor pe care le-a pregatit El pentru noi, vom pierde
gustul pentru atractiile si placerile acestei lumi.

Al treilea lucru pe care 1l cere Pavel in rugaciune pentru sfinti este ca ei sa aiba o apreciere profunda a puterii pe care o pune Dumnezeu in
miscare pentru a face toate acestea posibile: puterea Lui nespus de mare fata de toti cei ce cred.

F. B. Meyer spune: ,Este putere. Este puterea Lui. Este o putere mare; nimic altceva nu ar da rezultate. Este puterea nespus de mare, dincolo
de orice putinta a mintii de a-si imagina.”

Aceasta este puterea la care a recurs Dumnezeu in procesul rdscumpararii noastre, si pe care o foloseste El in procesul pastrarii noastre,
puterea pe care o va folosi la proslavirea noastra, cum arata si Lewis Sperry Chafer:

.Pavel doreste sa imprime in credincios gandul maretiei puterii angajate pentru realizarea, in folosul lui, a tot ce a planuit Dumnezeu, in
conformitate cu planul sau de alegere, predestinatie si adoptiune suverana.”

Pentru a sublinia si mai mult magnitudinea acestei puteri, apostolul descrie in continuare cea mai mare etalare de putere divina pe care a
cunoscut-o lumea vreodatd: puterea care L-a inviat pe Cristos din morti, intronandu-L la dreapta lui Dumnezeu. Poate am fi inclinati sa
credem ca crearea universului a fost cea mai mare etalare a puterii lui Dumnezeu. Sau poate modul miraculos in care Si-a izbavit Dumnezeu
poporul din Egipt, cand a despartit Marea Rosie Tn doua. Dar nu asa stau lucrurile. Noul Testament ne invata ca invierea si indltarea lui Cristos
au necesitat cea mai mare scurgere de energie divina.

Cu ce scop au fost facute toate acestea? Se pare ca toate ostirile iadului au fost angajate pentru a incerca sa neutralizeze planurile lui
Dumnezeu, tinandu-L pe Cristos in mormant sau impiedicandu-L sa se inalte la cer, dupa ce a inviat. Dar Dumnezeu a iesit invingator asupra
tuturor formelor de opozitie. invierea si proslavirea lui Cristos au constituit o lovitura zdrobitoare data Satanei si ostirilor sale, de totala
invingere a sa, si un slavit spectacol al puterii lui Dumnezeu.

Nimeni nu este in stare sa descrie aceasta putere La adevarata ei valoare. Prin urmare, Pavel imprumuta cateva cuvinte din vocabularul
dinamicii, pentru a descrie puterea la care s-a recurs in folosul nostru: ,potrivit cu lucrarea tariei puterii Lui, pe care El a energizat-o in
Cristos, cand L-a inviat din morti." Cuvintele par sa se incovoaie sub greutatea ideii. Nici nu e nevoie sa facem distinctie intre diversele
cuvinte. Este de ajuns sa ne minunam in fata imensitatii puterii lui Dumnezeu, inchinandu-ne in fata Lui, pentru atotputernicia Sa! Meyer
exclama:

,O extraordinara lansare si inaltare, de la mormantul mortii la tronul Dumnezeului vesnic, singurul care poseda nemurirea! De la intunericul
mormantului la lumina orbitoare. Din aceasta lume mica pana in centrul si metropola universului. Deschideti-va compasul credintei voastre,
pentru a masura abisul incomensurabil. Apoi minunati-va de puterea care v-a adus la Cristos, strabatand acest abis.”

in ce priveste Scriptura, invierea lui Cristos a fost primul eveniment de acest fel din istoria omenirii (1Corinteni 15:23). Au mai fost inviati si
altii, dar dupa aceea au murit din nou. Domnul Isus a fost primul care a inviat in puterea unei vieti fara de sfarsit.

Dupa invierea si inaltarea la cer a lui Cristos, Dumnezeu L-a asezat la dreapta Sa in locurile ceresti. Dreapta lui Dumnezeu semnifica locul de
privilegiu (Evrei 1:13), putere (Matei 26:54), distinctie (Evrei 1:3), desfatare (Psalmul 16:11) si stapanire (1Petru 3:22).

Ne sunt oferite amanunte suplimentare despre acest loc: in locurile ceresti - prin asta intelegandu-se ca tot acolo se afla si locuinta lui
Dumnezeu. Acolo se afla Domnul Isus in momentul de fata, intr-un trup real, din carne si oase, un trup proslavit, care nu mai poate muri. Dar
unde este El acolo vom fi si noi, in curand!

Proslavirea Mantuitorului este descrisa in continuare ca fiind cu mult mai presus de orice domnie, de orice stapanire, de orice putere, de orice
autoritate si de orice nume care se poate numi, nu numai in veacul acesta, ci si in cel viitor. Domnul Isus este superior oricarui dregator sau



autoritati, omenesti sau ingeresti, de acum si din veci.

in locurile ceresti exista diverse ranguri de fiinte ingeresti, unele rele, altele bune, fiecare cu gradul sdu propriu de putere. Unele, de pild&, ar
putea fi corespondentele functiilor omenesti de presedinte, guvernator, primar sau consilier. Indiferent cat de mare este domnia, autoritatea,
puterea si stapanirea lor, Cristos este cu mult mai presus de toate acestea.

Si asta nu e doar pentru actuala epoca in care traim, ci si in cea viitoare, adica literalmente Domnia de o Mie de ani a lui Cristos pe pamant.
Atunci El va fi Rege peste toti regii si Domn peste toti domnii. El va fi preamarit si inaltat peste toate fiintele create, de la aceasta regula
nefacandu-se nici o exceptie.

in plus, Dumnezeu a pus toate lucrurile create sub picioarele Sale. Asta inseamn4 stpanirea universald, nu numai peste oameni si ingeri, ci
si peste restul creatiei Sale, animate si ne-animate.

Scriitorul cartii Evrei ne aminteste ca in timpul de fata noi nu vedem toate lucrurile puse sub stapanirea Lui (Evrei 2:8). Si asa este. Desi
stapéanirea universala apartine lui Cristos, El nu Si-o exercita inca. Asa, de pilda, oamenii continua sa se razvrateasca impotriva Lui si sa-L
tagaduiasca sau sa | se impotriveasca. Dar Dumnezeu a decretat ca Fiul Sau va avea sceptrul stapanirii universale, si acest lucru se va
intdmpla cu siguranta.

in continuare avem o scena incredibild. Cel a c&rui mana, purtand urmele cuielor, va exercita autoritatea suverana asupra intregului univers
este Acelasi slavit Mantuitor, pe care Dumnezeu L-a daruit bisericii! Aici Pavel face uimitoarea revelatie cu privire la taina voii lui Dumnezeu;
pas cu pas apostolul ne-a condus spre acest deznodamant uluitor. Cu maiestrie de neintrecut, Pavel a descris invierea, proslavirea si
stapanirea lui Cristos. lar apoi, pe cand inimile noastre sunt pline de contemplare la a tot slavitul nostru Domn si Mantuitor, apostolul afirma:
,Tocmai in aceasta capacitate a Sa, de Cap peste toate lucrurile a fost Cristos daruit bisericii."

Daca n-am citi cu atentie acest verset, am putea trage concluzia ca Cristos este Capul bisericii. Desi lucrul acesta este desigur adevarat,
versetul de fata are in vedere un adevar mult mai profund, afirmand ca biserica este strans, asociata cu Cel caruia i s-a dat stapanire asupra
intregului univers.

in versetul 21 afldm c& Cristos este cu mult mai presus de orice creaturd din cer si de pe pAmant, din veacul acesta si din cel viitor. in prima
parte a versetului 22, am aflat ca toate lucrurile cat si toate fiintele create sunt supuse, sub picioarele Lui. Acum aflam ca biserica beneficiaza
de chemarea unica de a fi asociata cu El in stapanirea Sa nemarginita. Tot restul creatiei va fi sub domnia Lui.

in acest ultim verset din capitolul 1, aflim cat de apropiata este relatia dintre Cristos si bisericd, doua fiind imaginile prin care este redata
aceasta:

(1) Biserica este trupul Sau;
(2) Ea este plinatatea Celui care umple totul in toti.

Nu exista nici o relatie mai apropiata decat aceea dintre cap si trup, cele doua elemente aflandu-se intr-o unitate vitala, fiind locuite de
acelasi Duh. Biserica este ceata tuturor oamenilor chemati din lume, in intervalul dintre Rusalii si Rapire, mantuiti prin harul minunat si
bucurandu-se de privilegiul unic de a fi trupul lui Cristos. Nici un alt grup de credinciosi din nici o alta era nu s-a bucurat si nu se va bucura
vreodata de aceasta distinctie unica.

Apoi biserica este definita drept plinatatea Celui ce umple totul in toti, adica biserica este complementul lui Cristos, care se afla pretutindeni
si acelasi timp. Numim complement ceea ce complementeaza sau umple golul existent. Implicatia este ca doua elemente au fost unite,
formand acum un singur tot. Dupa cum trupul este complementul capului, tot asa biserica este complementul lui Cristos.

Dar pentru ca nu cumva cineva sa creada ca in Cristos exista vreo incompletenta sau imperfectiune, Pavel se grabeste sa adauge cuvintele
plinatatea Celui ce umple totul in toti. Fiind exclus ca El sa aiba nevoie sa | se completeze ceva sau sa | se adauge ceva. Domnul Isus este
chiar El insusi Cel care umple totul in toti, Cel care patrunde intreg universul si-i asigura toate cele de trebuinta.

Trebuie sa recunoastem ca aceste cunostinte depasesc puterea noastra de pricepere. Trebuie sa ne multumim doar sa admiram mintea
infinit de inteleapta si planul de nepatruns al lui Dumnezeu de a fi creat toate aceste lucruri.

Faptul ca aici intervine inceputul unui nou capitol nu trebuie sa stirbeasca cu nimic legatura vitala dintre ultima parte a capitolului 1 si
primele versete din capitolul 2. In ultima parte a capitolului 1 am urmarit puterea extraordinara a lui Dumnezeu, folosita la invierea lui Cristos
din mormant si la incununarea Lui cu slava si onoare. Acum vedem cum aceeasi putere a lucrat in vietile noastre, inviindu-ne din moartea
noastra spirituala si asezandu-ne impreuna cu Cristos in locurile ceresti.

Fragmentul acesta se aseamana cu primul capitol din Geneza, caci in ambele locuri avem:
(1) scena pustiului, haosului si ruinei (Geneza 1:2a;Efeseni 2:1-3);

(2) interventia puterii divine (Geneza 1:2b;Efeseni 2:4);

(3) crearea vietii noi (Geneza 1:3-31;Efeseni 2:5-22).

in momentul surprins de Efeseni 2, noi suntem niste cadavre spirituale, zacand in valea mortii. lar la incheierea capitolului 2 din Efeseni nu
numai ca suntem asezati cu Cristos Tn locurile ceresti, ci formam o locuinta a lui Dumnezeu prin Duhul Lui. lar intre cele doua ipostaze avem
miracolul extraordinar care a produs aceasta remarcabild transformare.



Primele zece versete descriu puterea lui Dumnezeu in actul de mantuire a Neamurilor si a iudeilor. Nici o Cenusareasa nu s-a putut ridica
vreodata de la o stare atat de umila la bogatii atat de extraordinare!

in versetele 1 si 2, Pavel le aminteste cititorilor sai ne-evrei ca inainte de convertirea lor, ei erau morti, depravati, diabolici si neascultatori. Ei
erau morti din punct de vedere spiritual, ca urmare a pacatelor si faradelegilor lor. Asta inseamna ca erau fara viata fata de Dumnezeu,
neavand nici o legatura vitala cu El. Cauza mortii o constituiau: pacatele si faradelegile lor. Pacatele sunt toate formele de greseli, comise
constient sau inconstient, cu gandul, cu fapta sau cu vorba, prin care ne indepartam de standardul de perfectiune stabilit de Dumnezeu.
Faradelegile sunt pacatele sivarsite cu buna stiinta, prin cdlcarea cu voia a legilor cunoscute. in sens mai larg, aici s-ar include orice gafe,
orice abateri si miscari gresite.

Efesenii fusesera peste masura de depravati - cu totul morti duhovniceste. Ei traiau odinioara dupa mersul lumii acesteia. Adica se conformau
duhului acestui veac, complacandu-se in pacatele specifice epocii in care traiau. Lumea are o matrita, in care i toarna pe toti adeptii ei. Este
matrita Tnselaciunii, imoralitatii, nelegiuirii, egoismului, violentei si razvratirii - adica exact cum erau odinioara efesenii.

Ba mai mult: comportarea lor era diabolica, caci ei urmau exemplul diavolului, printul puterii vazduhului. Ei erau calauziti de principalul
exponent al duhurilor rele, al caror taram este in atmosfera. Ei ascultau de bundvoie de dumnezeul acestui veac. Asta explica de ce oamenii
ne-convertiti se preteaza uneori la forme atat de josnice de comportament ce depasesc in rautate chiar felul de a fi al animalelor.

in fine, ei erau neascultatori, umbland dupa duhul celui care lucreazd acum in fiii neascultarii. Toti oamenii nemantuiti sunt fiii neascultarii in
sensul ca sunt caracterizati de neascultarea fata de Dumnezeu. Ei sunt impulsionati de Satan, fiind, prin urmare, dispusi sa sfideze, sa
necinsteasca si sa-L dezonoreze pe Domnul.

Trecerea apostolului de la pronumele personal voi la noi indica faptul ca se refera, in principal, la credinciosii iudei (desi cele spuse de el se
potrivesc la toti ceilalti oameni in starea lor de dinainte de convertire). Trei sunt cuvintele ce definesc statutul lor: carnali, corupti si
condamnati.

intre ei eram si noi toti odinioara, cand trdiam in poftele firii noastre pacatoase, inainte de a se naste din nou, chiar Pavel si ceilalti crestini
traiau in mijlocul fiilor neascultarii. Viata lor era carnala, avand ca scop unic satisfacerea dorintelor si apetiturilor firii vechi. Pavel insusi
traise, in afara, o viata morala, dar acum apostolul isi da seama cat de egocentrista era viata sa. Or, ceea ce era Pavel in launtrul sau era
cum mult mai rau decéat tot ce a facut in afara.

ludeii neconvertiti erau de asemenea corupti, implinind dorintele firii vechi si ale mintii. Asta indica o dedare la toata gama de dorinte ale firii.
Dorintele firii vechi si ale mintii cuprind o gama foarte larga, de la apetiturile naturale la diversele forme de imoralitate si perversiune;
accentul se pune aici probabil pe pacatele grosolane. Observati, va rog, ca Pavel se refera la pacatele gandirii, precum si la pacatele
propriu-zise, manifestate prin fapte rele, dupa cum arata F. B. Meyer:

.Este tot atat de mare paguba produsa prin complacerea in dorintele mintii cum este cea a complacerii in dorintele firii vechi. Prin minunatul
dar al imaginatiei, cu care am fost inzestrati, este posibil sa ne complacem in tot felul de situatii pacatoase imaginare, punand insa frau
poftelor propriu-zise si nelasand ca aceste ganduri necurate sa se transforme in fapte. Nimeni nu poate vedea sufletul unui om, cand se
complace in a dansa cu satana sau cand o ia pe toate caile laturalnice ale poftelor. Sufletul se poate aventura nestingherit pe aceste cai,
revenind apoi fara ca vreun ochi omenesc sa-l fi vazut. Si astfel omul respectiv nu-si stirbeste cu nimic reputatia puritatii sale ,,albe ca
zapada", acelui suflet Tngaduindu-se sa vegheze mai departe alaturi de fecioare, asteptand sosirea Mirelui. Dar daca acest obicei ramane
neosandit si nemarturisit, 1l va marca pe omul respectiv ca fiu al neascultarii si copil al maniei.”

in incheiere, Pavel ii defineste pe iudeii nemantuiti ca fiind din fire copii ai maniei, ca si ceilalti. Asta iTnseamn4 c3 ei aveau o predispozitie
naturala fata de manie, rautate, amaraciune si un temperament aprins, ei nedeosebindu-se in aceasta privinta de restul oamenilor. Desigur,
acest lucru este valabil si Tn cazul celor aflati sub mania lui Dumnezeu. Ei sunt randuiti in vederea mortii si judecatii. Observati ca in versetele
2 si 3 sunt mentionati cei trei dusmani ai omului: lumea (versetul 2), diavolul (versetul 2) si firea veche (versetul 3).

Cuvintele Dar Dumnezeu constituie una din cele mai semnificative, elocvente si inspirate tranzitii din intreaga literatura, subliniind faptul ca
s-a petrecut o schimbare fara precedent. Este schimbarea de la osanda si disperarea vaii mortii la nespusele desfatari ale iubirii Fiului lui
Dumnezeu.

Autorul schimbarii este chiar Dumnezeu. Nimeni altul nu putea face asa ceva si nimeni altul n-ar fi dorit s-o faca.

O trasatura a acestui Binecuvantat personaj este faptul ca El este bogat Tn indurare, aratandu-si fata de noi indurarea prin faptul ca nu ne
trateaza dupa meritele noastre (Psalmul 103:10). ,Desi (indurarea Lui) s-a revarsat necontenit timp de sase milenii, peste nenumarate fiinte
omenesti, ea continua sa fie o sursa inepuizabila" - cum se exprima Eadie.

Motivul interventiei Sale este redat de cuvintele: pentru dragostea Lui cea mare cu care ne-a iubit. Dragostea Lui este mare pentru ca El este
izvorul ei. Dupa cum maretia unei persoane se reflecta in magnitudinea darului sau, tot asa nespus de mareata stralucire si indurare a lui
Dumnezeu adauga parca ceva in plus la dragostea Sa. De pilda, este cu mult mai minunat sa fii iubit de Suveranul atotputernic al universului,
decat de o alta fiinta omeneasca, de un semen al nostru. Dragostea lui Dumnezeu este mare datorita pretului platit de El. Dragostea a fost
aceea care L-a determinat pe Domnul Isus - singurul Fiu nascut al lui Dumnezeu - s& moara pentru noi in agonia Calvarului. Dragostea lui
Dumnezeu este mare datorita bogatiilor de nepatruns pe care le revarsa din plin peste obiectele acestei iubiri.

Apoi dragostea lui Dumnezeu este mare datorita totalei nevrednicii a persoanelor peste care se revarsa ea, precum si faptului ca ele nu au
nimic n ele Tnsele care sa atraga aceasta iubire. Noi eram morti in greselile noastre. Eram vrajmasi ai lui Dumnezeu, lipsiti de orice merite si
degradati. Totusi, El ne-a iubit in pofida tuturor acestor lucruri.

Ca urmare a iubirii manifestate de Dumnezeu fata de noi si a lucrarii rascumparatoare a lui Cristos, noi am fost:



(1) adusi la viata impreuna cu Cristos;
(2) tnviati impreuna cu El;
(3) asezati impreuna cu El.

Aceste sintagme descriu pozitia noastra spirituala, ca urmare a unirii noastre cu El. El a actionat ca Reprezentant al nostru - nu numai pentru
noi, ci si Tn locul nostru. Prin urmare, cand a murit El, am murit si noi. Cand a fost El ingropat, am fost ingropati si noi.

Cand a fost adus la viata El, si asezat in locurile ceresti, tot asa am fost si noi. Noi ne bucuram de toate binefacerile ce decurg din lucrarea Sa
ispasitoare datorita legaturii noastre cu El. A fi adusi la viata impreuna cu El inseamna ca iudeii convertiti si Neamurile convertite sunt acum
intr-o relatie de asociere, prin noua viata adusa de El. Aceeasi putere care i-a daruit Lui viata ce L-a inviat ne-a fost pusa la dispozitie si noua.

Maretia acestei realitati 1l face pe Pavel sa-si intrerupa firul gandirii si sa exclame: Prin har ati fost mantuiti. Apostolul este coplesit de
bunavointa si indurarea fara margini pe care a aratat-o Dumnezeu fata de cei ce meritau exact opusul! Acesta e harul!

Am aratat deja ca indurarea inseamna sa nu fim pedepsiti pentru ceea ce meritam. Harul inseamna sa obtinem mantuirea pe care nu o
meritam. O primim in dar, si nu ca pe ceva care se poate dobandi sau castiga prin meritele noastre. Si ne este data de Cel care nu era obligat
s-o0 daruiasca, cum se exprima si A. T. Pierson:

.Este o exercitare benevola a dragostei, El ne-avand nici o obligatie sa manifeste aceasta dragoste. Ceea ce a constituit gloria harului a fost
faptul ca este exercitarea total neincatusata si neconstransa de catre Dumnezeu a iubirii Sale fata de sarmanii pacatosi.”

Nu numai ca am fost adusi la viata impreuna cu Cristos, ci am fost si inviati cu El. Dupa cum moartea si judecata sunt acum in urma Lui, tot
asa sunt ele si fata de noi, cei care stam in fata mormantului gol al invierii. Aceasta este pozitia pe care o ocupam noi, ca urmare a unirii
noastre cu El. Si fiindca acest lucru este valabil in ce priveste pozitia noastra, noi ar trebui sa trdim ca atare si in practica de zi cu zi, ca unii
care am fost inviati din morti.

Un alt aspect al pozitiei ocupate de noi este faptul ca suntem asezati impreuna cu El in locurile ceresti in Cristos. Prin unirea noastra cu El noi
suntem vazuti ca fiind izbaviti de actuala lume rea si asezati in Cristos in slava. Asa ne vede Dumnezeu. Daca ne insusim aceasta realitate
prin credinta, ea ne va schimba caracterul vietii noastre. in acest caz, nu vom mai fi legati de acest pamant, nu ne vom mai preocupa cu
lucrurile marunte si trecatoare ale acestei lumi, ci vom cauta acele lucruri care sunt de sus, unde Cristos este asezat la dreapta Ilui Dumnezeu
(Coloseni 3:1).

Cheia versetelor 5 si 6 o constituie sintagma: in Cristos Isus. In El am fost adusi noi la viata, inviati si asezati Impreuna cu El. El este
Reprezentantul nostru; prin urmare, biruintele Sale si pozitia pe care o ocupa El sunt si ale noastre. George Williams exclama: ,Ce gand
maret! Anume faptul ca o Maria Magdalena si un talhar rastignit sa fie alaturi de Fiul lui Dumnezeu in slava!"

Miracolul acesta al harului transformator va constitui subiectul revelatiei eterne. De-a lungul tuturor veacurilor nesfarsite, Dumnezeu va
descoperi ostii ceresti cat L-a costat sa-L trimita pe Fiul Sau in aceasta jungla a pacatului si cat L-a costat pe Domnul Isus sa poarte pacatele
noastre pe cruce. Este un subiect care nu se va epuiza nicicand. Din nou Pavel aseaza cu maiestrie cuvintele intr-un fel de piramida, pentru a
sugera imensitatea realitatii descrise:

Bunatatea Lui fata de noi

Harul Lui in bunatatea Lui fata de