clickbible.org

Deuteronom - Comentarii C. H. Mackintosh

Scriitorul se straduieste sa ne dea intocmai starea locului unde au fost spuse poporului Israel cuvintele acestei carti. Israel Tnca nu trecuse
apa lordanului. El ajunsese pe malul rasaritean al apei, fata in fata cu Marea Rosie, unde Dumnezeu isi desfasurase, cu aproape 40 de ani in
urma, in chip atat de minunat, marea Sa putere. Locul este zugravit foarte amanuntit, si aceasta ne arata cat de mult se ingrijea Dumnezeu
de tot ce privea pe poporul Sau. El lua parte la toate miscarile si drumurile poporului. Chiar locurile de popas le tinea minte cu credinciosie.
Nu era nici o imprejurare, oricat de mica, in legatura cu poporul Sau, care sa-i fi scapat din vedere. Ochiul Lui veghea necurmat asupra
acestei adunari, in intregimea ei, si asupra fiecarui madular din ea. El veghea zi si noapte. Orice parte a calatoriei lor era de-a dreptul sub
calauzirea Lui. Nu era nimic prea mic pentru grija Sa si nimic prea mare pentru puterea Sa.

Asa a fost pe vremuri cu Israel in pustie, si tot asa e si astazi cu Biserica, fie ca o privim in intregime sau ca ne gandim la madularele ei.
Bratele Sale parintesti ne cuprind si ne sprijinesc zi si noapte. ,El nu-si intoarce privirea de la cel neprihanit”, ,El numara perii capului nostru”
si se Ingrijeste cu o bunatate nemarginita de tot ce ne priveste. El la asupra Sa toate nevoile si toate grijile noastre. El doreste ca noi sa ne
aruncam grijile asupra Lui si sa dobandim incredintarea scumpa, ca El poarta grija de noi. El ne pofteste sa |lasam orice povara asupra Lui,
oricat de mare sau oricat de mica ar fi ea.

Toate aceste lucruri sunt minunate si pline de o mangaiere adanca. Ele ne dau curaj si liniste in orice imprejurare din viata. intrebarea ins&
este: sunt inimile noastre stapanite de credinta in acest adevar scump? Credem noi cu adevarat, ca El e Ziditorul atotputernic, acela care tine
totul. El, care tine stalpii lumii, ingrijeste de noi in timpul calatoriei prin viata aceasta? Credem noi cu adevarat, ca Acela care ,are cerul si
pamantul” este Tatal nostru, si ca a luat asupra Sa toate nevoile noastre, de la cea mai mica pana la cea mai mare? El, care n-a crutat pe Fiul
Sau, ci L-a dat pentru noi toti, cum nu ne va da odata cu El tot ce ne-a promis? Sta toata fiinta noastra sub fnraurirea puterii acestor cuvinte
minunate ale apostolului? Adesea noi vorbim despre ele, le marturisim, le primim, si in acelasi timp dovedim, din viata noastra de toate zilele,
cat de slab le implinim. Daca am crede cu adevarat ca Dumnezeu a luat asupra Sa grija pentru nevoile noastre, daca ne-am gasi toate
izvoarele noastre in El, cum ar mai fi atunci cu putinta sa ne indreptam privirile spre saracele izvoare omenesti, care seaca atat de curand si
aduc inimilor numai dezamagiri? Ar fi cu neputinta. Dar una este a cunoaste invatatura vietii de credinta si alta a trai cu adevarat aceasta
viata. Ne amagim mereu si ne inchipuim ca traim prin credinta, in timp ce, de fapt, ne sprijinim doar pe un reazem omenesc care, mai curand
sau mai tarziu, trebuie sa cada.

Cititorule, nu este asa? Nu suntem noi mereu porniti sa parasim lzvorul Apelor Vii si sa ne sapam puturi care nu tin apa? Si totusi, spunem ca
traim prin credinta. Zicem ca ne uitdm numai la Dumnezeu, ca El sa ne daruiasca ce avem nevoie, cand, de fapt, ne uitam la vreo faptura si
asteptam ceva de la ea. Sa ne mai miram ca suntem amagiti? Cum s-ar putea altfel? Dumnezeul nostru vrea sa ne faca sa atarnam de El si
de nimic altceva. El ne-a aratat cum priveste El increderea in ajutorul omenesc. la de pilda urmatoarele cuvinte din proorocul leremia:
,Blestemai sa fie omul care se increde in om, care se sprijineste pe un muritor si isi abate inima de la Domnul. Caci este ca un nenorocit in
pustie si nu vede venind fericirea, locuieste in locurile arse ale pustiei, intr-un pamant sarat si fara locuitori!” Dar asculta de alta parte:
»Binecuvantat sa fie omul care se increde in Domnul, si a carui nadejde este Domnul! Caci el este ca un pom sadit langa ape, care-si intinde
radacinile spre rau; nu se teme de caldura, cand vine, si frunzisul lui rdmane verde; in anul secetei nu se teme si nu inceteaza sa aduca
roada” (leremia 17. 5 8).

Si, fiindca vorbim de viata credintei, sa intelegem ce este, si sa cautam s-o traim. Cateodata auzim vorbindu-se despre ea fara pricepere. Nu
rareori se zice ca traim o viata de credinta, daca ne incredem in Dumnezeu ca o sa ne dea hrana si imbracaminte. Unii, care se intampla sa
nu aiba nici un izvor vazut pentru acoperirea nevoilor lor, nici un venit anumit, nici o avere de vreun fel, sunt socotiti ca ,traiesc prin
credinta”, ca si cum a traii prin credinta se margineste numai la lucruri vremelnice.

Dar nu e adevarat. Ce adica, un crestin, care are un venit regulat de vreun fel, care munceste si isi castiga viata, in chip cinstit, sa fie lipsit de
cinstea de a traii prin credinta? Ce adica, viata credintei nu trece de hrana si imbracaminte? Nu de loc?

Atunci ce inseamna a trai prin credinta? Cuvintele ,,Cel neprihanit va trai prin credinta”, le intalnim mai intéi in Habacuc 2. Ele sunt pomenite
de apostol in Romani 1, unde pune temelia Crestinismului. Apoi le pomeneste iar, in Galateni 3, unde cheama adunarile din Galatia thapoi la
temeliile trainice pe care, in nebunia lor, erau pe cale sa le paraseasca. La urma, le pomeneste iarasi, in cap. 10 al epistolei catre Evrei, unde
instiinteaza pe fratii sai de primejdia de a pierde increderea si a parasi alegerea. De aici se vede intelesul acestor cuvinte. Dar cui se
potrivesc ele? Numai la cativa slujitori ai Domnului, ici si colo, care n-au un venit anumit? Deloc! Ci la fiecare copil al lui Dumnezeu. La oricine
e ,neprihanit”. De ce li se margineste intelesul, tocmai la ceea ce nu este asa de insemnat: la mancare si imbracaminte? Credinta este
temelia vietii dumnezeiesti, de la inceput pana la sfarsit. Prin credinta suntem iertati, prin credinta trdim, prin credinta stam inaintea lui
Dumnezeu, si prin credinta umblam. De la inceputul si pana la sfarsitul vietii crestine, totul vine prin credinta. Deci, este o greseala sa se
intrebuinteze aceste cuvinte numai la cei ce n-au un venit anumit, si sa privim aceasta ca ceva de mirat. Si, cel ce are un venit, precum cel ce
n-are, tot prin credinta traiesc, caci totul vine de la Dumnezeu prin credinta, pentru crestin. Cititorul sa la seama. Fiecare dintre noi sa poata
zice: ,Viata pe care o traiesc in trup, o traiesc prin credinta in Fiul lui Dumnezeu, care m-a iubit si s-a dat pentru mine”. Fiecare trebuie sa
poata spune astfel. Sa avem o credinta mare. Domnului ii place o credinta indrazneata.

in Evanghelii vedem c& nimic nu inveselea inima lui Cristos ca o credintd indrazneats, care-l intelegea si cerea mult de la El. Uitati-v&, de
pilda, la femeia siro-feniciana din Marcu 7, si a sutasul din Luca 7. E adevarat ca El intdlnea si o credinta slaba. Putea raspunde cu ,Vreau” si
la ,Daca vrei” al omului. Dar inima Lui se desfata cand putea spune: ,0, femeie, mare iti este credinta, facati-se dupa cum voiesti”, sau:
»,N-am gasit o credinta asa de mare nici in Israel”. Domnul este acelasi si azi ca si atunci cand era pe pamant printre oameni. Lui i place sa
ne incredem in EL

Niciodata nu putem merge prea departe cu increderea in dragostea inimii Lui sau Tn taria mainii Lui. Nimic nu-i prea mic sau prea mare
pentru El. El are toatad puterea in cer si pe pamant. El este Capul Bisericii, mai presus de toate. El tine lumea intreaga. El tine totul cu


https://clickbible.org/post/deuteronom-3226-28-c-h-mackintosh/

Cuvantul puterii Lui. Prin El au fost facute toate si tot prin El stdm in picioare. Ce iubire!

Si, apoi, cata odihna, cata mangaiere si cata bucurie avem cand stim, si ne gandim, ca Facatorul lumii, Acela care o tine, ne iubeste din
vesnicie sufletele, ne iubeste in totalitate. Ochiul Lui vegheaza necurmat asupra noastra, inima Lui e totdeauna indreptata spre noi si El a luat
asupra Sa grija pentru nevoile noastre, trupesti si duhovnicesti! Totul e platit pentru noi in Cristos. La El este, ca sa zicem asa, camara de
lucruri scumpe a cerului si magazia lui Dumnezeu pentru noi.

Pentru ce, dar, ne indreptam cu cererile si nevoile noastre spre un om slab si muritor? De ce nu mergem de-a dreptul la Isus? Avem nevoie de
mangaiere? Cine ar putea simti impreuna cu noi precum milostivul nostru Mare Preot, care ne cunoaste toate slabiciunile? Avem nevoie de
ajutor in vreun fel oarecare? Cine ne-ar putea ajuta ca Prietenul nostru Atotputernic, care are bogatii nemasurate? Avem nevoie de sfat sau
calauza? Cine ni le-ar putea da ca Preainaltul nostru Domn, care este insasi intelepciunea lui Dumnezeu, si care a fost facut de Dumnezeu
intelepciune pentru noi? Sa nu-i ranim, dar, inima Lui iubitoare, si s nu-i necinstim slavitul Nume intorcandu-ne fata de la El! Sa veghem cu
gelozie Tmpotriva pornirii innascute, care ne indeamna sa ne incredem in faptura si sa ne bizuim pe nadejdi pamantesti! Sa ramanem cat se
poate de aproape de izvor! Atunci nu ne vom plange de ,lipsd de ap&”. intr-un cuvant, s cdutdm sa traim prin credinta si sa slavim astfel pe
Dumnezeu in fata oamenilor.

versetul 2 al capitolului nostru cuprinde un améanunt vrednic de luat in seama. ,De la Horeb pana la Cades Barnea, pe drumul care duce la
muntele Seir, este o departare de unsprezece zile” - Unsprezece zile! Si totusi, copiilor lui Israel le-a trebuit patruzeci de ani! De ce? Ah! nu
trebuie sa zabovim mult in cautarea unui raspuns. Toate acestea se aseamana prea bine cu noi. Cat de incet inaintam! Cate cotituri si
intortocheri mai are si drumul nostru! De cate ori nu trebuie sa ne intoarcem si s-o luam iar de la capat! Suntem niste calatori lenesi, pentru
ca suntem scolari lenesi. Poate ca ne miram cum de a fost cu putinta ca Israelitii sa aiba nevoie de 40 de ani pentru un drum de unsprezece
zile. Dar mai bine ne-am mira de noi insine, caci si noi ne oprim, ca si ei, prin necredinta noastra si prin lenea inimilor noastre. Dar noi suntem
cu atat mai vinovati, cu cat avem mult mai mult decat ei.

Multi dintre noi trebuie sa se rusineze cand se gandesc la cata vreme le trebuie sa invete ce le spune Dumnezeu. Urmatoarele cuvinte ale
apostolului se potrivesc prea bine cu starea noastra: ,in adevar, voi care de mult trebuia sa fiti invatatori, aveti iardsi trebuintd de cineva sa
va invete cele dintai adevaruri ale cuvintelor lui Dumnezeu si ati ajuns sa aveti nevoie de lapte, nu de hrana tare” (Evrei 5, 12, 13).
Dumnezeul nostru este un invatator credincios si intelept, milos si rabdator. El nu ne ingaduie sa ne facem lectiile in fuga. Noi credem,
deseori, ca am invatat o lectie bine si incercam sa trecem la alta insa, inteleptul nostru invatator stie mai bine, si vede ca este nevoie de
aratura mai adanca. El nu vrea sa faca din noi doar crestini cu capul. El ne deprinde, daca e nevoie, ani de zile cu scara muzicii, pana suntem
in stare sa cantam bine.

Fara indoiala ca e umilitor pentru noi sa fim atat de lenesi la invatatura insa, in acelasi timp, facem cea mai minunata cunostinta cu indurarea
Dumnezeului nostru, care isi da atata osteneala cu noi, ca sa ne intareasca si sa ne faca nesovaitori. Trebuie sa-i multumim pentru felul cum
ne indruma, pentru rabdarea minunata cu care incepe cu noi iarasi, si iarasi aceiasi lectie, pana ce ne-am intiparit-o bine (Calatoria copiilor lui
Israel de la Horeb pana la Cades Barnea este o zugravire a istoriei multor suflete in drumul spre pace. Multi copii iubiti ai lui Dumnezeu se
zbat, ani de zile, in indoiald si teama, fara sa cunoasca binecuvantarea slobozeniei, cu care a slobozit Hristos pe ai Sai. Oricine se ingrijeste cu
adevarat de suflete se intristeaza adanc, cand vede starea rea si bolnavicioasa, in care stau unii credinciosi, toata viata lor. Unii, iau drept
semn bun, un semn de smerenie adevarata, daca stau totdeauna in indoiala. O incredintare tare e socotitd ca mandrie. Sufletele care nu
cunosc evanghelia stau sub lege, in loc sa stea sub har. Ele sunt tinute in departare, in loc sa fie indrumate sa se apropie).

Calatoria copiilor lui Israel de la Horeb pana la Cades-Barnea este o zugravire a istoriei multor suflete in drumul spre pace. Multi copii iubiti ai
lui Dumnezeu se zbat ani de zile in ,in al patruzecilea an, in luna a unsprezecea, in ziua intaia a lunii, Moise a vorbit copiilor lui Israel si le-a
spus tot ce-i poruncise Domnul sa le spuna” (versetul 3). Aceste putine cuvinte cuprind indrumari pentru orice slujitor al lui Dumnezeu,
pentru toti cei chemati sa slujeasca cu cuvantul si cu invatatura. Moise a dat norodului numai ceea ce a primit de la Dumnezeu si nimic mai
mult. El a pus norodul in legatura dea-dreptul cu Cuvantul viu al lui Dumnezeu, iata temeiul mare al slujbei pentru Domnul, pentru toate
timpurile. Toate celelalte nu au nici un pret. Numai Cuvantul lui Dumnezeu va ramanea, in El se gaseste putere si stralucire dumnezeiasca.
Toate invataturile omenesti, oricat de interesante si convingatoare ar fi, pentru o clipa, vor trece. Ele nu dau sufletului temelia, pe care sa se
poata odihni linisti, pentru vesnicie.

De aceea ar trebui ca toti cei ce slujesc in Biserica lui Dumnezeu sa aiba grija sa propovaduiasca Cuvantul, in toata curatenia si simplitatea
lui, sa-L dea norodului asa cum L-au primit de la Dumnezeu, sa puna pe cei ce asculta in fata Cuvantului adevarat al lui Dumnezeu. Numai
atunci slujba lor va vorbi cu putere vie inimilor si cugetelor ascultatorilor. Ea va pune sufletele, cu ajutorul Cuvantului, in legatura de-a dreptul
cu Dumnezeu, si le va da o adancime si o temeinicie pe care invataturile omenesti n-o pot da niciodata.

lata ce spune binecuvantatul apostol Pavel asupra acestui adevar: , Cat despre mine, fratilor, cand am venit la voi, n-am venit sa va vestesc
taina lui Dumnezeu cu o vorbire sau intelepciune stralucita. Caci n-am avut alt gand sa stiu intre voi altceva decat pe Isus Cristos si pe El,
rastignit. Eu Tnsumi, cand am venit in mijlocul vostru am fost slab, fricos si plin de cutremur. Si invatatura si propovaduirea mea nu stateau in
vorbirile induplecatoare ale intelepciunii, ci intr-o dovada data de Duhul si de putere, pentru ca credinta voastra sa fie intemeiata nu pe
intelepciunea oamenilor, ci pe puterea lui Dumnezeu” (1 Cor. 2.1-5).

Acest slujitor credincios al lui Dumnezeu cauta sa aduca sufletele ascultatorilor sai in legatura de-a dreptul si personala cu Dumnezeu. ,Cine
este Apolo? Si cine este Pavel? Niste slujitori, prin care ati crezut” (1 Cor. 3-5). Orice slujba neadevarata urmareste sa lege sufletele de
slujitor. in felul acesta este ridicat si sl&vit slujitorul, iar Dumnezeu este dat la o parte, si sufletul rAmane fara o temelie dumnezeiascs, pe
care sa se poata odihni. Orice slujba adevarata, insa, urmareste, cum am vazut la Moise si la Pavel, sa lege sufletele de Dumnezeu, iar in felul
acesta, slujitorul isi pastreaza locul sau adevara - el nu este decat o unealta - Dumnezeu este slavit si sufletul e asezat pe un pamant tare,
care nu se clatina niciodata.

Dar apostolul nostru vorbeste mai mult despre acest adevar insemnat. in 1 Cor. 15:1-4 citim: ,V& fac cunoscut, fratilor, Evanghelia, pe care
v-am propovaduit-o, pe care ati primit-o, in care ati ramas si prin care sunteti mantuiti, daca o tine asa cum v-am propovaduit-o, altfel
degeaba ati crezut. V-am invatat inainte de toate, asa cum am primit si eu”, nici mai mult si nici mai putin decat ca ,,Cristos a murit pentru



pacatele noastre dupa Scripturi, ca a fost Ingropat si a Tnviat a treia zi dupa Scripturi”.

Ce cuvant frumos si insemnat pentru toti slujitorii si lucratorii credinciosi lui Cristos. Apostolul se ingrijea mult sa lase sa curga in inimile
crestinilor apa curata din izvorul inimii lui Dumnezeu. El simtea ca toate celelalte n-aveau pret. Daca ar fi cautat sa lege sufletele de persoana
lui, ar fi necinstit pe Stapanul sau si ar fi facut un mare rau sufletelor, iar el insusi ar fi fost pagubit in ziua lui Cristos.

Dar Pavel merge chiar mai departe. El nu vrea, pentru nimic in lume, sa faca pe cineva sa zideasca pe el insusi. ,De aceea, multumim fara
incetare lui Dumnezeu ca, atunci cand ati primit Cuvantul lui Dumnezeu auzit, de la noi, I-ati primit nu ca pe cuvantul oamenilor, ci, asa cum
si este in adevar, ca pe Cuvantul lui Dumnezeu, care lucreaza si in voi care credeti” (1 Tesaloniceni 2:13).

Ce bine ar fi daca Biserica lui Dumnezeu ar lua seama la aceste vorbe! Caci ea, ca si Israelul de odinioara, s-a indepartat in totul de la
Cuvantul lui Dumnezeu. Duceti-va unde vreti si veti gasi lucruri facute si invatate, care n-au nici o temelie Tn Scripturd. Si nu sunt numai
ingaduite, ci Intarite si aparate cu incapatanare, desi sunt de-a dreptul impotriva gandului lui Cristos. Daca intrebi unde se gaseste in
Scriptura cutare lucru sau cutare asezamant, cutare organizatie, ti se va spune ca Cristos nu ne-a dat indrumari cu privire la organizarea
bisericii; ca in tot ce priveste politica bisericeasca, preotia, slujba religioasa, ne-a lasat slobozi sa lucram dupa cugetul nostru, dupa judecata
noastra, sau dupa simtirile noastre religioase; ca este o ingamfare sa ceri sa ai un ,,asa zice Domnul” pentru toate maruntisurile privitoare la
asezamintele noastre religioase, ca sunt multe lucruri care trebuiesc facute potrivit obiceiurilor noastre nationale, sau felului deosebit de a
gandi a unui popor sau altul. Se spune chiar ca crestinii sunt lasati slobozi sa-si aleaga biserica care le place, sa se duca unde cred ei ca e
bine, sa-si randuiasca ei treburile si sa-si puna chiar slujitori bisericesti.

Dar vorba e, ,Asa stau lucrurile?” Se poate ca Domnul Isus sa-si fi |asat Biserica fara calauza in lucruri asa de insemnate? Este ea mai prejos
decét Israel? In Exod, Levitic si Numeri am vazut minunata truda pe care si-a dat-o Domnul ca s& invete pe popor cele mai mici am&nunte cu
privire la slujba lor religioasa si la viata lor de toate zilele. Cortul, Templul, preotia, slujba, sarbatorile, lunile, zilele, ceasurile, toate erau
randuite de Dumnezeu. Nimic nu era lasat la bunul plac al omului. intelepciunea, judecata, mintea, cugetul omului n-aveau nimic de spus in
privinta aceasta. Daca omul ar fi putut sa faca ce vrea, cum am fi avut aceste minunate icoane, prea inchipuitoare din cartile lui Moise? Daca
ar fi fost lasat Israel sa faca ce face Biserica, ce incurcatura, ce cearta, ce dezbinari, ce secte fara numar si ce partide ar fi iesit!

Dar n-a fost asa. Cuvantul lui Dumnezeu hotara totul. ,Cum a poruncit lui Moise Domnul”. lata ceea ce s-a hotarat in tot ce avea Israel sa
faca. Asezamintele lor nationale, obiceiurile din viata casnica, viata lor de acasa si afara din casa - toate stateau sub cuvintele acestea: ,Asa
zice Domnul”. Nimeni din adunarea lui Israel nu putea spune: ,,Eu nu vad lucrul asa”, sau ,Eu nu pot fi de acord cu asta”, ,,Eu nu primesc
asta”. Asta ar fi fost privita ca rodul unei incapatanari. Caci ar fi insemnat sa spuna, ,,Eu nu pot merge cu Domnul”. De ce? Fiindca Cuvantul
lui Dumnezeu randuise totul. In toatd economia mozaica nu era lasat nici cel mai mic loc pentru judecata omului. Tot ce avea de ficut Israel
era sa asculte, nu sa ,discute”.

Vai, vai, au gresit in privinta aceasta, cum stim. Au apucat pe calea lor, s-au luat dupa voia lor, au facut ,fiecare ce i se parea bine”. S-au
departat de Cuvantul lui Dumnezeu, si s-au luat dupa inchipuirile si nascocirile inimilor lor rele, si au adus asupra lor mania lui Dumnezeu, sub
care sufera pana azi, si vor mai suferi un necaz fara seaman.

Dar toate astea lasa neatins faptul ca Israel avea Cuvantul lui Dumnezeu si aceasta era de ajuns ca sa-i calauzeasca in orice lucru. Nu era loc
pentru porunci si invataturi omenesti.

Dar sta Biserica lui Dumnezeu mai rau in privinta aceasta? Sunt crestinii Iasati de capul lor sa creada ce vor si sa randuiasca ei cum cred
inchinarea si slujba lui Dumnezeu? Este Cuvantul lui Dumnezeu de ajuns sau nu? A |asat El ceva la o parte sau nu? lata ce spune Pavel:
,Toata Scriptura este insuflatda de Dumnezeu si de folos ca sa invete, sa mustre, sa indrepte, sa dea intelepciune in neprihanire, pentru ca
omul lui Dumnezeu sa fie desavarsit si cu totul destoinic pentru orice lucrare buna” (2 Timotei 3.16, 17).

Scriptura cuprinde tot ceea ce {i trebuie omului lui Dumnezeu ca sa-| faca destoinic pentru orice lucrare buna. Si, ceea ce e adevarat pentru
fiecare om al lui Dumnezeu in parte este adevarat si pentru Biserica lui Dumnezeu, in intregimea ei. Scriptura e de-ajuns pentru toate si
pentru toti. Slava Domnului ca este asa. Ce am face daca am fi lasati la voia traditiilor, randuirilor, poruncilor si invatatorilor omenesti! Ce
fncurcatura ar fi! Fiecare ar avea dreptul atunci sa-si puna inainte parerea sau invatatura lui in locul alteia!

Ni se va spune cd, desi avem Sfanta Scriptura, totusi sunt atatea secte, partide, confesiuni, biserici, etc. Dar de ce sunt? Fiindca nu vor sa se
supuna Cuvantului lui Dumnezeu. lata taina intregii incurcaturi, si izvorul tuturor acestor secte si partide, care sunt rusinea si durerea Bisericii
lui Dumnezeu.

Degeaba ni se spune ca aceste lucruri sunt bune in ele insele, ca sunt rodul acelei slobozenii de gandire care e fala protestantismului. Nu
credem ca o asemenea dezvinovatire va sta inaintea scaunului de judecata al lui Cristos. Noi credem ca tocmai aceasta slobozenie de gandire
si judecata este cu totul impotriva duhului de ascultare, adanca si respectuoasa, pe care o datordm Domnului nostru scump. Ce drept are un
slujitor sa-si puna Tnainte parerea lui in locul voii lamurite a Stapanului sau? Nici unul! Datoria slujitorului este doar sa asculte de ce spune
Scriptura, nu sa puna intrebari.

in treburile omenesti nu se ridicd nimeni impotriva acestui adevar. Dar in lucrurile lui Dumnezeu oamenii se cred in drept s& vina cu parerile
lor. E o greseala nenorocita. Dumnezeu ne-a dat Cuvantul Sau si, Cuvantul acesta este asa de lamurit incat si un neintelept il poate intelege.
De aceea, daca toti am fi calduziti de acest Cuvant, daca toti ne-am pleca naintea lui, cu un duh de ascultare fara sovaire, n-ar fi nici pareri
care se ciocnesc, nici secte. Nu se poate ca glasul Sfintei Scripturi sa fnvete lucruri care sunt una impotriva alteia. Daca doi sau zece mii de
oameni sunt invatati numai de Scriptura, vor gandi toti la fel. lata ce spune apostolul: ,Va indemn, fratilor, pentru Numele Domnului nostru
Isus Cristos, sa aveti toti acelasi fel de vorbire, sa n-aveti dezbinari intre voi, ci sa fiti uniti in chip desavarsit intr-un gand si o simtire” (1 Cor
1:10).

Cum puteau sa ajunga aici? Punandu-si Thainte fiecare parerile lui? Dar tocmai aceasta daduse nastere tuturor dezbinarilor si certurilor din
biserica din Corint si facuse pe Duhul Sfant sa dea aceasta mustrare aspra. Bietii Corinteni, credeau ca aveau drept sa-si dea cu parerea si



judecau si alegeau singuri ce credeau ei ca-i bine. lar urmarea? lata-o: , Caci, fratilor, am aflat despre voi de la ai Cloei ca intre voi sunt
certuri. Vreau sa spun ca fiecare din voi zice: ,Eu sunt al lui Pavel” - ,Si eu al lui Apolo” - ,si eu al lui Chifa” - ,Si eu al lui Cristos!” (1. Cor.
1:11.13).

lata la ce duce judecata si parerea fiecaruia: fiecare are drept sa-si dea parerea, si nimeni nu poate sili pe altul sa aiba parerea lui. Atunci
cere e leacul? Sa lepadam parerile noastre si sa ne supunem Cuvantului lui Dumnezeu. Altfel, cum ar fi putut apostolul sa indemne pe
Corinteni s& ,,aiba toti acelasi fel de vorbire”, si ,sa fie uniti in chip desavarsit intr-un gand si o simtire”? in care ,gand” si ,,simtire” aveau sa
se uneasca? Avea cineva din adunare sau biserica, oricat de invatat era, dreptul sa hotarasca ce aveau sa vorbeasca si sa gandeasca fratii
lui? Hotarat ca nu. Cuvantul lui Dumnezeu e singurul in fata caruia aveau sa se supuna. Si azi, daca toti ar fi calduziti numai de Cuvantul lui
Dumnezeu, hotarat ca ,toti ar avea acelasi fel de vorbire si ar fi uniti intr-un gand si o simtire”.

Ce frumos ar fi, dar nu e asa in Biserica de azi a lui Dumnezeu, caci nu ne lasam toti calduziti numai de Cuvantul lui Dumnezeu. Aici e
radacina raului. Biserica s-a departat de la Cuvantul lui Dumnezeu. Degeaba mai vorbim de sistemele care vor sa stea in picioare daca nu
vedem lucrul acesta, daca nu vedem ca e datoria noastra sfanta sa cercetam orice sistem bisericesc, orice slujba si orice confesiune, cu
Cuvantul lui Dumnezeu. E vreme pierduta sa stai de vorba cu ei, daca e vorba ca ,asa am mostenit”, ,asa e mai bine”, dupa parerea omului,
dupa cugetul sau mintea lui - vorbim degeaba. Daca nu avem o calduza fara gres in Cuvantul lui Dumnezeu, nu vad cum ar putea cineva sa
aiba incredintarea ca merge pe calea adevarata. Daca, intr-adevar, am fi lasati sa alegem singuri in mijlocul cararilor aproape fara numar din
jurul nostru, atunci adio orice siguranta; adio pace a inimii si a mintii; adio orice statornicie a tintei pe cere o urmarim. Daca nu putem spune
despre calea pe care mergem si despre lucrul la care suntem prinsi, ,latd ce a poruncit Domnul”, putem fi incredintati ca suntem pe o cale
rea, si cu cat o vom parasi, cu atat mai bine.

Slava Domnului ca nu este nici o nevoie pentru copilul sau slujitorul lui Dumnezeu sa mearga, o clipa macar, cu ceea ce este rau. ,Oricine
cheama Numele Domnului sa se departeze de nelegiuire”. Dar cum putem stii ce este nelegiuire? Prin Cuvantul lui Dumnezeu. Orice este
potrivnic Scripturii, fie in viata fie Tn invatatura, este nelegiuire, si trebuie sa ma despart de ea, oricat ar costa. Este ceva pe care fiecare in
parte trebuie sa-l faca. ,Oricine”, ,Cine are urechi”, ,Cine va birui”, ,Daca cineva asculta glasul Meu”.

Aici e problema. S-o Tnsemnam bine. Este glasul lui Cristos. Nu e glasul vreunui om bun sau al vreunui slujitor cumsecade; nu e glasul unei
biserici, glasul sfintilor parinti, glasul sinoadelor, ci glasul Domnului si Stapanului nostru iubit. Este cugetul fiecaruia dea-dreptul in legatura
vie cu glasul lui Cristos, cuvantul cel vesnic si viu al lui Dumnezeu, Sfintele Scripturi. Daca ar fi vorba numai de cugetul omului, de judecata
sau parerea lui, ne-am cufunda deodata intr-o mare nesiguranta, fiindca ce crede unul ca e nelegiuire, celalalt poate socoti ca ceva foarte
bun. Trebuie sa fie un dreptar fara gres dupa cere sa mergem, si acesta este Cuvantul lui Dumnezeu, Scriptura scrisa. Dumnezeu a vorbit, si
datoria noastra este sa ascultam.

Dar sa luam seama, nu de talcuirea pe care o da cineva Cuvantului scris, nu de felul cuiva de a intelege acest Cuvant, ci de Cuvantul scris asa
cum este El, fara nici o schimbare si rastalmacire omeneasca. Ni se spune sa ascultam de glasul bisericii. Dar unde e glasul acesta? De al
carei biserici, cand sunt atatea? De cea greaca, latina, anglicana, luterana, etc. etc., si cum se mai numesc ele? Dar nu vorbesc doua la fel.
Ba mai mult, bisericile sunt una impotriva alteia, ca si sectele. Unii slujitori ai ei s-au ,afurisit” cateodata unii pe altii. Si daca de la bisericile
mari te indrepti la celelalte biserici si bisericute si secte si partide din sanul protestantismului, e la fel.

Ah, cititorule, e grozav. Biserica méarturisitoare s-a departat de la Cuvantul lui Dumnezeu. in cap. 2 si 3 din Apocalipsa, biserica e vazuts sub
judecata, si de sapte ori citim chemarea: ,,Cine are urechi de auzit, sa auda...”. Ce? Glasul omului sau al unei biserici? Nu, ci: ,,Sa auda ce zice
bisericilor Duhul”. Si unde se aude glasul acesta? Numai in Scriptura datd de Dumnezeu, ca sa ne calauzeasca in incurcatura de azi

in crestinatate. Ce minunat har sa avem acest Cuvant! Dar sa nu uitam ca suntem raspunzatori sa-l ascultam. Altfel degeaba il avem. Nu
foloseste la nimic sa-l avem, daca nu-l urmam. Si iudeii de pe vremea Mantuitorului aveau Scripturile, dar nu le ascultau. Si crestinatatea are
azi Scriptura, dar n-o asculta. Atatea lucruri in jurul nostru sunt impotriva Scripturii. De ce ne-a mai dat Dumnezeu Cuvantul, daca nu ca sa-|
ascultam intocmai cum ni |-a dat?

Ajungem acuma chiar la cuvintele lui Moise: ,,Domnul Dumnezeul nostru ne-a vorbit la Horeb zicand: ati locuit destuld vreme in muntele
acesta. intoarceti-va si plecati; duceti-va la muntele Amoritilor si in toate imprejurimile, in cAmpie, pe munte, in vale, in partea de miazi-zi,
pe tarmul marii, in tara Cananitilor si in Liban, pana la raul cel mare, raul Eufrat” (versetul 6 si 7).

in Deuteronom vom gasi c& Domnul st3 in leg&turd mai de aproape cu norodul, decat in cartile dinainte. in locul de mai sus, de pild3, nu se
pomeneste nici de miscarea norului si nici de sunetul trambitelor. ,Domnul Dumnezeul nostru ne-a vorbit”. Din Numeri stim ca miscarile
taberei erau calauzite de nor si norodul afla despre deplasari prin sunetul trambitelor. Aici insa lipsesc amandoua. Vorbele sunt mult mai
directe. ,Domnul, Dumnezeul nostru ne-a vorbit la Horeb zicand: , Ati locuit destulda vreme in muntele acesta”.

Ce frumos! Parca suntem in vremurile patriarhilor, cand Domnul vorbea cu ei, cum vorbeste un om cu prietenul sdu. Dumnezeu nu spusese
gandurile Sale lui Avraam, Isaac si lacov prin sunet de trambita sau miscare de nor. El era atat de aproape de ei incat nu mai era nevoie de
vreo lucrare mijlocitoare. El venea la ei, sedea cu ei si primea gazduirea lor, ca un prieten personal. Si tocmai acesta da istorisirilor din
Geneza farmecul lor deosebit. In Exod, Levitic si Numeri gasim cu totul altceva. Acolo ni se insird o multime de icoane prea-inchipuitoare si
umbre, obiceiuri si randuieli, date norodului pentru timpul acela si a caror insemnatate este desfasurata in epistola catre Evrei. ,Prin aceasta,
Duhul Sfant arata ca drumul in Locul preasfant nu era inca deschis, cata vreme sta in picioare cortul dintai. Aceasta era o asemanare pentru
vremurile de acum, cand se aduc daruri si jertfe, care nu pot duce pe cel ce se inchina in felul acesta, la desavarsirea ceruta de cugetul lui.
Ele sunt doar niste porunci pamantesti date, ca toate cele privitoare la mancari, bauturi si felurite spalaturi, pana la o vreme de indreptare.”
(Evrei 9:8-10).

Sub acest ,sistem”, israelitii se gaseau la o departare oarecare de Dumnezeu. Lucrurile nu se mai petreceau ca la patriarhi. Dumnezeu era ca
si ascuns de fata lor, si ei erau indepartati dinaintea Lui. Trasaturile de capetenie ale sistemului Levitic erau, Tn ce priveste norodul, robia,
intunerecul si departarea. Pe de alta parte, insa, umbrele acestui sistem aratau spre singura jertfa mare, care este temelia tuturor planurilor
si gandurilor minunate ele lui Dumnezeu, si cu ajutorul careia El poate avea pe vecie un norod in apropierea Sa, fara sa atinga dreptatea Lui
desavarsita si potrivit cu toata iubirea inimii Sale, spre slava Sa.



Cum am mai spus, nu intalnim in Deuteronom decat putine slujbe si jertfe. Domnul se aratéd mai mult in legatura de-a dreptul cu poporul Sau
si chiar preotii ni se arata foarte rar in slujba lor. Cand sunt pomeniti, e vorba mai mult de ceea ce priveste partea morala, decat cele
ceremoniale. Aceasta este o trasatura de capetenie a acestei carti si dovedeste ca nu e vorba de o repetare a celor spuse inainte.

,Domnul, Dumnezeul nostru ne-a vorbii la Horeb zicand: Ati locuit destula vreme in muntele acesta, intoarceti-va si plecati; duceti-va la
muntele Amoritilor”. Ce cinste rara este pentru un norod sa aiba pe Domnul atat de aproape si sa-L vada atat de interesat de toate miscarile
si treburile lor, mari sau mici! El stia cat trebuiau ei sa stea intr-un loc si incotro aveau se-si indrepte pasii pe urma. Ei nu aveau nevoie sa-si
bata capul cu lungimea si tinta calatoriei lor, si nici sa fie ingrijorati de altceva. Erau sub ochii si in mainile Unuia a carui intelepciune e de
nepatruns, a carui putere e fara margini, ale carui izvoare sunt nesecate si a carui iubire e nesfarsita. El isi luase de buna voie insarcinarea sa
se Ingrijeasca de ei, le cunostea toate nevoile si era gata sa le acopere potrivit cu iubirea inimii Sale si cu puterea bratului Sau sfant.

Ce le mai ramanea deci de facut? Nimic altceva, decat sa asculte. Datoria lor inalta si sfanta era sa se odihneasca in iubirea Domnului, a
Dumnezeului legamantului lor si sa asculte de poruncile Lui. Aceasta ere taina pacii lor, a fericirii si sigurantei lor. Nu aveau nevoie si sa faca
planuri sau sa ia masuri. Calatoriile lor zilnice erau bine masurate de Acela care cunostea orice pas al drumului lor, de la Horeb pana la
Cades-Barnea si lor nu le ramanea decat s& mearga inainte, atarnand in chip fericit de El. Ce stare fericitd si ce drum minunat! insa aceasta
stare si acest drum cereau o vointa zdrobita, o minte ascultatoare si 0 inima supusa. Daca, dupa ce le-a spus Domnul: , Ai locuit destula
vreme in muntele acesta”, ei s-ar fi gandit sa mai ramana putin acolo, ar fi ramas fara El. Se puteau astepta ca El sa ramana cu ei, sa le dea
sfatul si ajutorul Lui numai cand umblau pe cararea ascultarii.

Asa a fost cu Israel in pustie si tot asa este si cu noi. Datoria noastra e sa punem toate dorintele noastre nu numai in mainile unui Dumnezeu
al legamantului, ci Tn mainile unui Tata iubitor. El ne randuieste cararea si El hotaraste marginile locuintei noastre. El se gandeste la toate
treburile noastre, la odihna si viata noastra si se ingrijeste de toate nevoile noastre. ,Nu va ingrijorati de nimic, ci in orice lucru aduceti
cererile voastre la cunostinta lui Dumnezeu, prin rugaciuni si cereri cu multumiri”. (Filipeni 4). Si pe urma? ,Pacea lui Dumnezeu, care intrece
orice pricepere, va va pazi inimile si gandurile in Cristos Isus” (Filipeni 4).

Dar poate ca cititorul va spune: ,,Cum calauzeste Dumnezeu pe ai Lui astazi? Noi nu ne putem astepta sa-i auzim glasul, care sa ne spuna ce
trebuie sa facem! E drept ca nu ne mai putem astepta sa vedem ridicandu-se un nor, sau sa auzim un glas, dar avem ceva mult mai inalt,
mai bun si mai puternic. Suntem calauziti in trei feluri, si anume, prin Cuvant, prin Duhul Sfant si prin pornirile firii dumnezeiesti. Aceste trei
se potrivesc totdeauna. E foarte insemnat sa ne aducem totdeauna aminte de aceasta. Trebuie sa ne cantarim totdeauna gandurile si
pornirile pe cantarul sfinteniei si s& le masurdm cinstit cu m&sura Cuvantului lui Dumnezeu. in felul acesta vom fi feriti de rataciri si inselari
de sine. O lucrare, intemeiata numai pe inchipuiri si porniri, a avut totdeauna urmarile cele mai nenorocite. Simtamintele omenesti sunt
foarte subrede si trebuie sa le cercetam totdeauna foarte de aproape, daca vrem sa nu ne abata spre rataciri grele si lucrari gresite. Ne
putem insa bizui, fara cea mai mica umbra de indoiala, pe Cuvantul lui Dumnezeu, si vom vedea, fara gres, ca un om, calauzit de Duhul Sfant
si de pornirile firii dumnezeiesti din el, nu lucreaza niciodata impotriva Cuvantului lui Dumnezeu.

Cineva poate ca-si inchipuie ca e calauzit de firea dumnezeiasca sau de Duhul ca sa faca ceva; dar daca lucrarea lui nu se potriveste cu
Cuvantul scris, inseamna ca nu era calauzit de Duhul. E foarte primejdios sa se ia cineva doar dupa imboldurile si pornirile lui firesti. Facand
asa, poate cadea in cursa diavolului si sa vatame foarte mult lucrul lui Cristos. Simtirile, parerile si pornirile noastre ne pot duce in ratacire. Sa
nu ne incredem niciodata in ele. Dar putem sa ne incredem in Scriptura, fara umbra de indoiala.

in privinta c&lauzirii dumnezeiesti mai este un punct, care face sa fie cercetat cu tot dinadinsul. De multe ori se aude vorbind despre ,degetul
Proniei dumnezeiesti” ca ceva de care te-ai putea calauzi. Dar, la urma urmei, aceasta este tot una cu a spune ca trebuie sa ne calauzim si sa
hotaram, in anumite vremuri, sa cunoastem gandurile Lui prin Pronia Lui, si ne va hotari astfel drumul, insa trebuie sa fim destul de aproape
de El, ca sa putem intelege cum se cuvine caile Proniei Lui; altfel vom vedea ca ceea ce am luat drept ,,drum deschis de Pronia cereasca”, nu
a fost totdeauna in fata lui Dumnezeu si judecate in lumina Cuvantului Sau, ca si simtirile dinduntru, caci altfel ne pot duce la mari rataciri.
lona poate sa fi socotit faptul ca a gasit o corabie care pleca spre Tarsis ca o cdlauzire minunata a Proniei ceresti. Daca ar fi fost Tnsa in
legatura stransa cu Dumnezeu, nu ar fi avut nevoie de o corabie. Pe scurt, Cuvantul lui Dumnezeu este singura masura, singura piatra de
incercare pentru tot, pentru imprejurari din afara si simtiri dinlduntru, pentru simtaminte, inchipuiri si porniri - toate trebuiesc privite in
lumina patrunzatoare a Cuvantului lui Dumnezeu si cercetate bine. Aceasta este cararea adevarata a sigurantei, pacii si binecuvantarii pentru
orice copil al lui Dumnezeu.

Poate ca se va raspunde la cele spuse, ca nu ne putem astepta sa gasim pentru toate miscarile noastre si pentru miile de fleacuri ale vietii
zilnice cate un verset biblic. Poate ca nu. in Sfanta Scripturd sunt insa date anumite adevaruri de temelie, care, intrebuintate bine, ne vor
calauzi in chip dumnezeiesc, chiar cand nu putem gasi un anumit loc biblic pentru imprejurarile noastre. Si nu numai atata, dar aveam cea
mai deplina incredintare ca Dumnezeu poate si chiar calauzeste pe copiii Sai in toate. ,Domnul intareste pasii omului”, si ,.El calauzeste pe
cei blanzi spre dreptate si invata pe cei blanzi caile sale”, ,,Cu ochiul Meu te voi sfatui”. El poate sa ne impartaseasca gandurile Sale in
privinta oricarei intreprinderi. Altfel cum am putea sa ne croim drumul? Sa ne lasam oare purtati incoace si in colo de valul schimbator al
imprejurarilor? Suntem noi lasati pe seama intamplarii oarbe sau a pornirii vointei noastre?

Lauda si multamire fie aduse lui Dumnezeu, caci El ne poate face in felul Sau sa stim cu siguranta gandurile Lui in privinta vreunei
imprejurari. Fara aceasta siguranta nu ar trebui sa pornim niciodata; , Ce sa fac? Sunt in cea mai mare incurcatura in privinta drumului pe
care trebuie sa pasesc”, spunea odata cineva prietenului sau. Raspunsul intelept ai celui din urma a fost: ,Nu face nimic”.

Aici Tnsa mai trebuie tinut seama de un alt lucru foarte insemnat, si anume, starea launtrica a sufletului. Ea sta in cea mai stransa legatura cu
cele de mai inainte. ,El calauzeste pe cei blanzi pe calea dreptatii si invata pe cei blanzi caile Sale”. Lucrul acesta nu trebuie sa-l uitam
niciodata. Daca suntem smeriti si neincrezatori in noi insine, daca asteptam cu inima de copil, si cu gand curat pe Dumnezeul nostru, de buna
seama ce El ne va calauzi. Nu ar avea nici un rost sa cerem sfatul lui Dumnezeu in privinta unui lucru, asupra caruia am luat o hotarare, sau
asupra caruia vointa noastra a fnceput sa lucreze. Atunci ne amagim singuri intr-un chip foarte primejdios. Istoria lui losafat ne da o pilda
potrivitd in privinta aceasta. in imparati 22 citim: ,in anul al treilea, losafat, impé&ratul lui luda s-a pogorat la impératul lui Israel”. Aceasta era
de la inceput o greseald. imparatul lui Israel a zis slujitorilor sai: ,Stiti voi cd Ramot din Galad este al nostru? Si noi stam fara grija, in loc sa-I
ludm Tnapoi din mainile imparatului Siriei. Si a zis lui losafat: vrei sa vii cu mine sa luptam impotriva Ramotului din Galad?” losafat a raspuns



fmparatului lui Israel: ,Eu voi fi cu tine, poporul meu cu poporul tau, caii mei cu ai tai”, si dupa cum citim in 2 Cronici 18:3, ,vom merge la
lupta impotriva lui cu tine”.

losafat luase, deci, o hotarare, inainte de a se gandi s intrebe pe Dumnezeu. El a spus impé&ratului lui Israel: ,intreaba acum, te rog,
Cuvantul Domnului” Dar ce mai putea folosi acest lucru dupa ce el se hotarase pentru un anumit fel de a lucra? Ce prostie sa iei intai o
hotarare si apoi s& mergi sa ceri sfat. losafat nu mai avea nevoie sa ceara sfatul Domnului intr-o astfel de imprejurare. insa starea sufletului
sdu era rea. De aceea, desi auzise hotararea lui Dumnezeu din gura trimisului Sau, totusi, si-a vazut de drum, si era aproape sa-si piarda
viata.

Acelasi lucru il vedem in capitolului 42 din leremia. Poporul a cerut sfat de la prooroc cu privire la pogorarea lor in Egipt. Dar ei si luasera
hotararea ce sa faca. Ce grozav! Daca ar fi fost smeriti si blanzi nu ar fi avut nevoie sa mai ceara sfat. Dar ei erau plini de mandrie. Cand au
vazut ca spusele Domnului nu se potriveau cu planurile lor, spuneau ca ,,Domnul Dumnezeu nu te-a trimes sa ne spui: ,,Nu va duceti in
Egipt!” Daca raspunsul Domnului s-ar fi potrivit cu voia lor, ar fi fost foarte bun; dar, fiindca nu se potrivea, I-au lepadat. Cuvantul Domnului
nu se potriveste niciodata cu gandurile omului vechi. El ii osandeste. El sta cu totul impotriva voii lui si se aseaza impotriva planurilor lui. De
aceea omul se leapada de acest Cuvant. Da, vointa omeneasca si mintea omeneasca sunt totdeauna Tmpotriva Cuvantului lui Dumnezeu si
crestinul trebuie sa le inlature pe amandoua, daca vrea sa fie calduzit de Dumnezeu. O vointa neplecata si o minte oarba ne pot duce la
intuneric si nenorocire, daca ascultam de ele. lona vroia sa mearga la Tarsis in timp ce Domnul il trimisese la Ninive si urmarea a fost ca s-a
gasit ,in bratele iadului” si ,iarba marii fi inconjura capul”. losafat vroia sa mearga spre Namot si ar fi trebuit sa ramana in lerusalim, iar
urmarea a fost ca s-a vazut inconjurat de palosele Sirienilor.

Asa se Intampla totdeauna. Calea voii noastre nu poate duce decat la intuneric si nenorocire. Calea ascultarii insa este o cale a pacii, a luminii
si a binecuvantarii, totdeauna luminata de razele indurarii dumnezeiesti. Se poate ca aceasta cale sa para ochiului omenesc ingusta, aspra si
singuratica, dar sufletul ascultator afla ca ea este o cale a vietii, a pacii si a sigurantei. ,Cararea celor neprihaniti este ca lumina stralucitoare,
a carei stralucire merge mereu crescand pana la miezul zilei”. Cu adevarat, o carare binecuvantata. Sa dea Domnul ca atat scriitorul cat si
cititorul acestor randuri sa se afle totdeauna pe ea, cu un pas hotarat.

Inainte de a parasi acest adevar insemnat al calauzirii dumnezeiesti si al ascultarii omenesti, as mai atrage luarea aminte a cititorului asupra
unui loc foarte frumos din Luca 11. El este plin de cele mai scumpe invataturi: ,Ochiul este lumina trupului tau. Daca ochiul tau este sanatos,
tot trupul tau este plin de lumind, dar daca ochiul tau este rdu, trupul tau este plin de intuneric. la seama dar, ca lumina care este in tine, sa
nu fie Intuneric”. Asa ca daca tot trupul tau este plin de lumina, fara sa aiba vreo parte intunecata, va fi in totul plin de lumina, intocmai ca
atunci cand te-ar lumina o lampa cu lumina ei mare. (versetul 34-36).

Cuvintele acestea au o tarie si o frumusete neintrecut. intai vedem c& ne trebuie: ,,un ochi s&natos” ca s& ne putem bucura de c3lauzirea lui
Dumnezeu. E vorba de o vointa frantd, o inim& care isi doreste cinstit s& implineasca voia lui Dumnezeu. in ea nu este nelegiuire si nici o
pornire personald. in ea nu este nimic decat dorinta curata, si hotararea stéruitoare, de a face voia lui Dumnezeu, oricare ar fi ea.

Cand un suflet se gaseste in aceasta stare, patrunde in el lumina dumnezeiasca si umple tot trupul. Daca trupul nu este luminat, nici ochiul
nu este curat. Se gasesc in el lucruri necurate; vointa personala si folosul pentru sine lucreaza si nu suntem neprihaniti in fata lui Dumnezeu.
Atunci lumina, pe care marturisim ca o avem, nu este decat intuneric si nici un intuneric nu poate fi atat de des si de grozav, ca acela, care
vine ca o osanda asupra unei inimi stapanite de vointa sa, si care marturiseste in acelasi timp ca are lumina dumnezeiasca. ,Asa ca daca
lumina care este in tine, este intunerec, cat de mare trebuie sa fie intunericul acesta?” Pe de alta parte, insa, o lumina slaba si bine
intrebuintata va creste, caci ,cel ce are i se va mai da”, si ,cararea celor neprihaniti este ca lumina stralucitoare, a carei stralucire merge
mereu crescand pana la miezul zilei”.

Aceasta miscare in suflet este aratata foarte frumos in locul de mai sus: ,Daca tot trupul tau este plin de lumina”, fara sa aiba vreo pata
intunecata, daca nici un colt nu este inchis fata de razele ceresti, daca nu este nimic necurat si daca intreaga fiinta morala este deschisa
printr-o curatie cinstita spre a fi strabatuta de lumina dumnezeiasca, , atunci el va fi luminos, ca si cand l-ar lumina o lumina cu razele ei”.
Asadar, sufletul ascultator nu are lumina numai pentru calea lui, ci lumina din el isi arunca razele in afara, asa ca le pot vedea si altii,
asemenea lucirii frumoase a unei [ampi. Deci, ,tot asa sa lumineze si lumina voastra fnaintea oamenilor, ca ei sa vada faptele voastre bune si
sa slaveasca pe Tatal vostru care este in ceruri”. Calea ca sa slavim pe Dumnezeu este sa ascultam Cuvantul Lui. Cine nu asculta va avea
multe poticniri, greutati si dureri. E ca un cal fara frau. Ce trist pentru un crestin, sa fie asa!

in partea cealalts a capitolului nostru, Moise istoriseste intr-un grai miscator faptele in legatura cu alegerea celor 70 de judecatori si cu
trimiterea iscoadelor. Moise spune ca alegerea celor 70 de judecatori s-a facut din indemnul sau, trimiterea iscoadelor, insa, din indemnul
norodului. Scumpul slujitor al lui Dumnezeu simtea ca povara adunarii era prea grea pentru el, si de buna seama ca era grea, desi mai stim
ca harul lui Dumnezeu este de ajuns pentru orice nevoie, si el poate lucra tot atat de mult printr-un barbat, cat si prin 70.

Dar nu putem intelege greutatile pe care le simtea ,,cel mai bland dintre oamenii de pe pamant” cu privire la raspunderea unei slujbe atat de
insemnate si atat de grele, si cu adevarat ca graiul in care zugraveste acele greutati te misca in mod deosebit.

,Domnul Dumnezeul vostru v-a inmultit si azi sunteti foarte multi la numar, ca stelele cerului. Domnul Dumnezeul parintilor vostri sa va
mareasca de o mie de ori pe atat si sa va binecuvinteze, dupa cum a fagaduit”. Ce adaos placut! Ce aratare a simtirilor puternice izvorate
dintr-o inima iubitoare. ,,Cum as putea sa port eu singur pricinile voastre, povara voastra si certurile voastre?”

lat&, deci, pricina pentru care povara si greutatea era atat de mare. Poporul era dezbinat. in mijlocul lui erau certuri si neintelegeri si, cine era
in stare sa faca fata tuturor acestor lucruri? Ce fel de umeri omenesti ar fi fost in stare sa poarte astfel de poveri? Si cat de lesne s-ar fi putut
sa fie cu totul altfel! Daca ei ar fi calatorit Thainte Tn intelegere, n-ar fi fost nevoie de potolit certurile si n-ar fi fost nevoie nici de judecatori.
Daca fiecare madular al adunarii ar fi cautat sa lucreze pentru binele si interesul fratilor sdi, de buna seama ca n-ar mai fi fost ,,pricini” si
.povara” si ,certuri”. Daca fiecare ar fi facut tot ce i-ar fi stat in putinta ca sa lucreze pentru binele obstesc, urmarile ar fi fost cat se poate de

frumoase.



Cu parere de rau trebuie Tnsa sa spunem ca, nu a fost asa cu poporul lui Israel in pustie si - lucru si mai trist - nici in Biserica lui Dumnezeu,
desi binecuvantarile noastre sunt mult mai mari. De abia se alcatuise Biserica in urma pogorarii Duhului Sfant si au si inceput sa se auda
glasuri de cartire si nemultumire. Si pentru ce? Pentru o ,,nebdgare in seama”, o presupunere sau poate chiar un adevar. (vezi Faptele 6:1-6).
Fie ca a fost o presupunere sau un adevar, ,,Eul” a fost acela care a lucrat acolo. Daca era paruta, erau vinovati grecii, si daca era adevarata
erau vinovati iudeii. in astfel de imprejuréri sunt greseli de amandou3 pértile. Calea adevarata ca sa ne ferim de orice ceartd, neintelegere si
cartire este sa ne plecam in tarana si sa cautam din inima binele celuilalt. Daca s-ar fi urmai de la inceput acest drum foarte bun, scriitorii
bisericesti ar fi avut cu totul altceva de istorisit. Dar stim ca lucrurile s-au petrecut cu totul altfel si De aceea istoria bisericii marturisitoare,
chiar de la inceputul ei, nu este decat o zugravire uimitoare de neintelegeri, certuri si dezbinari. Chiar in fata Domnului, a carui intreaga viata
a fost o smerire desavarsita, se certau apostolii ca sa stie care dintre ei e mai mare. O astfel de cearta nu s-ar fi ivit niciodata, daca fiecare ar
fi inteles taina scumpa, sa-si uite sinele si sa caute folosul altuia. Oricine a gustat ceva din bunatatea smeririi de sine nu va cere niciodata
pentru el ceea ce e mai bun sau locul de frunte. Apropierea de Cristos multumeste inima smerita atat de deplin incat, pentru ea nu mai au
nici un pret cinstea si rasplatirile. Acolo, insa, unde lucreaza ,Eul”, se vor gasi totdeauna pizma si mania, cearta si neintelegerea, ratacirea si
orice fapta rea. Orice fapta a istoriei bisericesti dovedeste cele spuse de noi: ,,Eul” cu urmarile lui rele a fost de la inceput pricina certurilor si
a dezbinarilor. Din zilele apostolilor si pana astazi, ,,Eul” nejudecat s-a aratat izvorul intamplarilor celor mai triste. Unde a fost judecat si pus
deoparte a fost pace si buna intelegere.

,Cum as putea sa port eu singur pricinile voastre, povara voastra si certurile voastre? Luati din semintiile voastre niste barbati intelepti,
priceputi si cunoscuti si-i voi pune in fruntea voastra”. Voi mi-ati raspuns si ati zis: ,,Ce spui tu sa facem este un lucru bun”. Am luat atunci pe
capeteniile semintiilor voastre, barbati intelepti si cunoscuti si i-am pus in fruntea voastra drept capetenii peste o mie, peste o suta, capetenii
peste cincizeci si capetenii peste zece, ca dregatori in semintiile voastre” (versetul 12-15).

Cu adevarat, o randuiala minunata! Daca ar fi trebuit asezata vreodata o astfel de oranduire, nu s-ar fi putut gasi alta cale de a tinea
randuiald, decat aceasta asezare treptata a stapanirii, incepand cu cel mai mare peste zece si mergand in sus pana la cel mai mare peste o
mie. Moise singur fiind capul tuturor si stand Tn legatura de-a dreptul cu Domnul Dumnezeul lui Israel.

Nu vedem nimic aici care ne-ar face sa intelegem ca alegerea judecatorilor s-a facut in urma sfatului lui letro, socrul lui Moise (Exod 18) si nu
gasim nimic din cele spuse in Numeri 2. Atragem luarea aminte a cititorului asupra acestui lucru, ca fiind o noua dovada ca, Deuteronomul nu
este numai o repetare a celor spuse in cartile dinainte. Aceasta carte de pret are un fel al ei de a fi bine intiparit si felul cum sunt aratate
faptele se potriveste cu acest fel deosebit al ei. Se vede ca gandul vrednicului slujitor al lui Dumnezeu, sau mai bine zis al Duhului Sfant, care
lucra in el, a fost sa nasca in inima norodului acel rod mare, care este tinta anumitad a acestei carti, anume, o ascultare deplina de toate
oranduirile si legile lui Dumnezeu.

Nu trebuie sa uitam acest lucru, daca vrem sa intelegem bine aceasta carte. Necredinciosii si indoielnicii pot spune ca, in feluritele istorisiri
asa cum le avem in fiecare din aceste carti, sunt nepotriviri; insa cititorul credincios alunga orice gand de acest fel, caci el stie ca aceste
ganduri vin de-a dreptul de la tatal minciunii, Satana, vrajmasul descoperirii scumpe a lui Dumnezeu. A aduce necredinciosilor dovezi este
fara folos, pentru ca ei nici nu sunt in stare sa le inteleaga sau sa le pretuiasca puterea. Ei sunt nestiutori pe acest taram si, afara de asta,
plini de cea mai amara vrajmasie fata de Dumnezeu, judecata lor asupra insuflarii dumnezeiesti a Cuvantului este fara pret. Cuvantul lui
Dumnezeu e cu mult mai presus de ei. El este tot atat de desavarsit ca si acela care ni I-a dat, si tot atat de nezguduit, ca si scaunul Lui de
domnie, dar si frumusetea lui lduntricd, adancimea si desavarsirea lui nu se pot descoperi decat prin credinta. ,Te laud, Tatda, Doamne al
cerului si al pamantului, pentru ca ai ascuns aceste lucruri de cei intelepti si priceputi si le-ai descoperit pruncilor. Da Tatd, Te laud pentru ca
asa ai gasit Tu cu cale” (Mat. 11. 25-26).

Cei ce se cred intelepti si invatati si Tn drept sa judece cu invatatura si filozofia lor Cuvantul lui Dumnezeu si, deci, pe insusi Dumnezeu, cad
prada orbirii, intunericului si impietririi inimii. Asa se face ca cele mai mari prostii si neghiobii care se pot spune se gasesc in scrierile
invatatilor care scriu impotriva Cuvantului lui Dumnezeu. ,Unde este inteleptul? Unde este carturarul? Unde este vorbaretul veacului
acestuia? N-a prostit Dumnezeu intelepciunea lumii acesteia? Caci, intrucat lumea cu intelepciunea ei n-a cunoscut pe Dumnezeu in
intelepciunea lui Dumnezeu, Dumnezeu a gasit cu cale sa mantuiasca pe credinciosi prin nebunia propovaduirii crucii (1 Cor. 1:20, 21). Daca
cineva vrea sa fie intelept, sa se faca nebun! Aici e taina. Omul trebuie sa ajunga la capatul intelepciunii lui ca si la al stricaciunii lui. Trebuie
Sa ajunga sa spuna ca e nebun inainte ca sa guste dulceata intelepciunii dumnezeiesti. Cea mai mare minte omeneasca, ajutata de toata
stiinta si filozofia, nu poate sa prinda nici cel mai mic adevar al descoperirii dumnezeiesti. Asa ca, atunci cand oameni neintorsi la Dumnezeu,
oricare ar fi invatatura lor si puterea mintii lor, incep se vorbeasca despre insuflarea dumnezeiasca a Sfintei Scripturi, pot spune cele mei
mari prostii. Aduc niste dovezi asa slabe; si acolo unde ei gasesc nepotriviri noi gasim cea mai mare frumusete si desavarsire.

»Am dat in acelasi timp urmatoarea porunca judecatorilor vostri: ,,Sa ascultati pe fratii vostri si sa judecati dupa dreptate neintelegerile
fiecaruia cu fratele lui sau cu strainul. Sa nu cautati la fata oamenilor in judecatile voastre. Sa ascultati pe cel mic ca si pe cel mare. Sa nu va
temeti de nimeni, caci Dumnezeu e cel care face dreptate. Si cand veti gasi o pricina prea grea, s-o aduceti inaintea mea ca s-o aud”.
(versetul 16-17).

Ce dreptate nepartinitoare, in orice neintelegere sa se cerceteze si sa se cantareasca de amandoua partile toate faptele. Judecatorul nu
trebuie sa fie inraurit nici de judecati gresite si nici de dragoste sau placere pentru cineva. O hotdrare nu trebuia data numai pe temeiul unor
pareri, ci pe temeiul faptelor netagaduite. Nu se tinea seama de starea si imprejurarile partilor. Orice lucru trebuie hotarat intocmai cum se
cuvenea, fara sa tina seama de influenta personalad a uneia sau e alteia din partile care aveau neintelegeri. ,,Sa ascultati pe cel mic, ca si pe
cel mare”. Saracul avea acelasi drept ca si bogatul, strainul ca si bastinasul. Nu era voie sa se faca nici o deosebire.

Cat de insemnate sunt toate acestea pentru noii. E drept ca nu toti vom fi judecatori, prezbiteri, sau mai mari, insa temeiurile aratate aici
sunt de cea mai mare insemnatate pentru noi, deoarece vin uneori intamplari in care ne putem folosi de ele. Oriunde ne-am afla, si in orice
fel de cercuri ne-am misca, intalnim de cele mai multe ori greutati si neintelegeri intre fratii nostri, in care unuia sau altuia i se pare, sau chiar
i s-a facut nedreptate. De aceea trebuie sa fim indrumati dumnezeieste, cum trebuie sa ne purtam in astfel de imprejurari.

Judecata noastra trebuie sa se intemeieze totdeauna pe fapte, si anume pe toate faptele celor doua parti. Nu trebuie sa fim calauziti
niciodata de presupuneri, caci cu totii stim cat de inselatoare sunt astfel de presupuneri. Nu-i nimic mai usor decat sa-ti faci o astfel de



fnchipuire si s-o treci apoi altuia; de aceea e fara pret orice judecata intemeiata numai pe Tnchipuiri. Noi trebuie sa avem fapte hotarate si
bine dovedite, fapte intarite de marturia a doi sau a trei martori. Lucrul acesta ni-I spune Cuvantul lui Dumnezeu de mai multe ori. (Vezi
Numeri 17:6; Matei 18:16; 2 Cor. 13:1; 1 Timotei 5:19.)

Tot atat de putin ne este ingaduit sa fim calauziti in judecata noastra de o infatisare mai mult sau mai putin partinitoare a faptelor. Fiecare e
in primejdie sa dea o anumita culoare aratarii faptelor, chiar daca o face cu gandul cel mai bun. Poate ca lasa Tn afara, cu stire sau fara stire,
un fapt, si poate ca tocmai acest fapt ar putea arunca o lumina cu totul noua asupra celorlalte. Sa fie ascultata si cealalta parte. Acesta este
un temei vechi si bun de urmai totdeauna. Da, ca sa fim in stare sa ne facem o judecata sanatoasa si dreapta, nu trebuie sa ascultam numai
o parte, ci amandoua partile. O judecata data fara cunoasterea amanuntita a tuturor faptelor este fara pret. De aceea: ,,Sa ascultati pe fratii
vostri si sa judecati dupa dreptate neintelegerile fiecaruia cu fratele lui sau cu strainul”.

Si cat de insemnat este indemnul din versetul 17: ,,Sa nu cautati la fata oamenilor in judecatile voastre; sa ascultati pe cel mai mic ca si pe
cel mai mare; sa nu va temeti de nimeni.” Aceste cuvinte dezvaluie biata inima omeneasca! Noi suntem foarte porniti sa cautam la fata
oamenilor, sa ne lasam calauziti de inrauriri personale, sa punem pret pe starea si averea oamenilor si sa ne temem de oameni.

Dar care este leacul dumnezeiesc impotriva acestor rele? Este frica de Dumnezeu. Daca punem totdeauna pe Domnul in fata noastra, vom fi
feriti de efectele stricatoare ale partinirii, judecatii gresite, a fricii de oameni in tot ceea ce ni se va infatisa. Vom astepta cu smerenie si
rabdare, sfatul si calauzirea Domnului si, in felul acesta, vom fi feriti s& dam o judecata grabnica si gresita asupra oamenilor si lucrurilor. Cat
rau nu a facut, totdeauna, in mijlocul copiilor lui Dumnezeu din toate vremurile, o judecata grabita si lipsita de dragoste.

Vom mai insista putin la felul plin de iubire in care aduce aminte Moise norodului de toate imprejurarile in legatura cu trimiterea iscoadelor.
Ele se potrivesc in totul cu rostul acestei carti.

Si nici nu se poate altfel. Cuvantul lui Dumnezeu e desavarsit in toate privintele. Se intelege ca nu vorbim de traducerile si talmacirile
omenesti ale Scripturii, in care trebuie sa fie mai mult sau mai putine greseli. Totusi, chiar in traduceri nu putem decat sa ramanem uimiti si
sa laudam pe Dumnezeu cand vedem ca El are grija de Cuvantul Sau. Asa ca si cel mai departat cioban din muntii nostri poate fi incredintat
ca are n limba lui descoperirea lui Dumnezeu, in Biblia din traducerea pe care o citeste. Dumnezeu, care a vegheat la darea Scripturii
vegheaza si la traducerea ei, chiar daca sunt greseli de traducere, ici si colo, ele nu ating deloc adevarul Scripturii.

»~Asa v-am poruncit in vremea aceea tot ce aveti de facut”. Cararea ascultarii se intindea limpede in fata lor. Ei trebuiau doar sa asculte si sa
paseasca pe ea. Nu trebuiau sa se gandeasca la urmari. Toate urmarile aveau sa le lase pe mana lui Dumnezeu, pasind hotarati inainte.

»Am plecat din Horeb si am strabatut toata pustia aceia mare si grozava, pe care ati vazut-o; am luat drumul care duce in muntele Amoritilor,
cum ne poruncise Domnul Dumnezeul nostru si am ajuns la Cades-Barnea. si eu v-am zis: ,,Ati ajuns la muntele Amoritilor pe care ni-I da
Domnul Dumnezeul nostru. lata ca Domnul, Dumnezeul tau iti pune tara inainte, suie-te, ia-o in stapanire, cum ti-a spus Domnul Dumnezeul
parintilor tai; nu te teme si nu te inspdaimanta” (versetul 16-21).

lata chezasia punerii lor indata in stapanirea tarii. Domnul Dumnezeul lor le daduse tara si le-o pusese inainte. Ea era darul harului Sau
nemarginit, dat pe temeiul legamantului incheiat cu parintii lor. Planul Lui vesnic a fost sa aiba tara Canaanului pentru samanta lui Avraam,
prietenul Sau. Atata ar fi fost de-ajuns ca sa le linisteasca inimile, nu numai in ce priveste felul cum era tara, ci si in ce priveste luarea ei in
stapanire. Trimiterea iscoadelor era cu totul de prisos. Credinta nu mai trebuie sa cerceteze darurile lui Dumnezeu. Ea spune numai atata: Ce
da Dumnezeu trebuie sa fie vrednic de primit, si El e in stare sa ma puna in stapanirea deplina a lucrurilor pe care mi le-a pregatit harul Lui”.
Israel ar fi trebuit sa spuna: Aceiasi mana, care ne-a purtat prin , pustia cea mare si infricosata” ne poate duce si la mostenirea noastra.

Aceasta ar fi trebuit sa fie incheierea credintei. ,Domnul ma ajuta si nu ma voi teme; ce-mi poate face un om?” lata felul cum judeca
credinta. Cand Dumnezeu sta in fata sufletului si il umple in intregime, greutatile nu se mai iau in seama. Ele sau nu se vad, sau, daca se vad,
sunt privite ca un prilej de desfasurare a puterii lui Dumnezeu. Credinta se veseleste vazand pe Dumnezeu cum biruie greutatile.

Dar vai! Cu acest prilej norodul nu a fost calauzit de credinta si astfel sa ajuns sa se trimita iscoade. Moise le aduce aminte de acest lucru prin
cuvintele: ,Voi v-ati apropiat cu totii de mine si ati zis: ,Sa trimetem niste oameni inaintea noastra, ca sa iscodeasca tara si sa ne aduca
raspuns cu privire la drumul pe care ne vom sui in ea si asupra cetatilor in care vom ajunge” (versetul 22).

Negresit ca, in aceasta privinta, ei s-ar fi putut increde pe deplin in Dumnezeu. Acela care i-a scos din Egipt, care le-a croit un drum prin mare
si care-i calauzise prin pustiul uscat si grozav, era in stare sa-i aduca si in tara fagaduintei. Dar ei au vroit sa trimita iscoade. Inimile lor nu se
incredeau in Dumnezeul adevarat, viu si atotputernic.

in Numeri se istoriseste aceastd intAmplare altfel. Acolo Domnul insusi d& porunca sa se trimité iscoade, Dar pentru ce d& El porunca? Din
pricina st&rii morale a norodului. Din nou vedem, deci, deosebirea dar in acelasi timp si potrivirea frumoasa dintre amandoua cértile. in cartea
Numeri ne arata trimiterea iscoadelor, iar Deuteronom ne da pricina ascunsa a trimiterii lor si anume, fiecare carte intr-o potrivire deplina cu
rostul ei. Una este intregirea celeilalte. Nu am fi priceput bine acea intamplare, daca am fi avut numai istorisirea din cartea Numeri.

Dar poate ca unul sau altul dintre cititori ar pune intrebarea: Cum se poate ca trimiterea iscoadelor sa fi fost un lucru rau, cand Domnul
poruncise sa le trimita? Raspunsul este urmatorul: Raul nu era trimiterea iscoadelor, dupa ce Domnul daduse o porunca in acest fel, ci dorinta
norodului de a le trimite. Aceasta dorinta a fost un rod al necredintei si porunca a venit din pricina acestei necredinte.

Lucruri asemanatoare gasim in capitolul 19 de la Matei, unde Mantuitorul vorbeste cu Fariseii despre hotararile legii in privinta despartirii de
femeie.

,Fariseii au venit la El, si ca sa-L Ispiteasca, lau zis: ,Oare este Tngaduit unul barbat sa-si lase nevasta pentru orice pricina?” Drept raspuns, El
le-a zis: ,,Oare nu ati citit ca Ziditorul, de la Tnceput i-a facut parte barbateasca si parte femeiasca, si a zis: ,,De aceea va lasa omul pe tatal
sau si pe mama sa, si se va lipi de nevasta-sa si cei doi vor fi un singur trup?” Asa ca nu mai sunt doi, ci un singur trup. Deci, ce a impreunat



Dumnezeu, omul sa nu desparta”. Pentru ce dar, ia-u zis ei, ,a poruncit Moise ca barbatul sa dea nevestei o carte de despartire si s-o lase?”

Isus le-a raspuns: Din pricina impietririi inimilor voastre a ingaduit Moise sa va lasati nevestele; dar de la inceput nu-a fost asa”. (Matei
19:3-8).

Despartirea barbatului de femeie n-a fost ingaduita de randuiala de la inceput a lui Dumnezeu si nu se potrivea cu gandurile inimii Lui.
Despartirea a fost ingaduitd numai din pricina impietririi inimii omenesti. La fel era si cu trimiterea iscoadelor. Israel n-ar fi trebuit sa aiba
nevoie de ele. O credintd de copil nu s-ar fi gandit niciodata la ele. insd Domnul a v&zut cum stiteau lucrurile si a dat porunca potrivit cu
aceasta stare. La fel a poruncit El mai tarziu lui Samuel, cand a vazut ca inima norodului doreste un imparat, sa-i dea un imparat.

,Domnul a zis lui Samuel: ,,Asculta glasul poporului in tot ce-ti va spune; caci nu pe tine te leapada, ci pe Mine Ma leapada, ca sa nu mai
domnesc peste el. Ei se poarta cu tine cum s-au purtat totdeauna, de cand i-am scos din Egipt pana in ziua de astazi; M-au parasit si au slujit
altor dumnezei. Asculta-le glasul deci; dar instiinteaza-i, si fa-le cunoscut dreptul imparatului care va domni peste ei”.(1 Samuel 8:7-9) Si
cand le-a dat imparatul, ,tot poporul il urma tremurand”. Urmarind istoria lui Saul, vom vedea ca, de la inceput pana la sfarsit, el a fost mai
degraba o piedica decat un ajutor. De aceea Domnul zice prin proorocul Osea: ,Ti am dat un imparat in mania Mea, si ti I-am luat in urgia
Mea”. Cu un cuvant, el era raspunsul la necredinta si incapatanarea poporului, si toate asteptarile lor cu privire la el au fost inselate. El nu a
raspuns gandului lui Dumnezeu; si ca urmare, nu a fost un raspuns nici nevoilor poporului. S-a dovedit cu totul nevrednic de cununa si toiagul
de domnie. De aceea si caderea lui rusinoasa pe muntele Ghilboa. De ce sa ceard un imparat? Nu era de ajuns Domnul? Nu era el imparatul
lor? Numai indeplinirea unei dorinte nu este o dovada ca ea se potriveste cu gandurile lui Dumnezeu.

Trimiterea iscoadelor s-a ispravit cu o neizbanda desavarsita si cu asteptari inselate. Nici nu se putea altfel, deoarece ea s-a facut ca o
urmare a necredintei. Moise, insa, spune cu o ingaduinta, care se coboara la starea norodului si care se potriveste cu un plan de asemenea
aproape de starea norodului: ,Parerea aceasta mi s-a parut buna; si am luat doisprezece oameni dintre voi, cate un om din fiecare semintie”.
Dar vorbele acestea nu dovedesc deloc ca acest plan sau aceasta stare era dupa voia lui Dumnezeu. Dumnezeu se poate intélni cu noi in
necredinta noastra, desi este intristat si necinstit de ea, dar se bucura cand vede o credinta indrazneata si curata. Si numai o astfel de
credinta da lui Dumnezeu locul ce i se cuvine. Cand a spus Moise norodului: ,latd ca Domnul Dumnezeul tau iti pune tara fhainte; suie-te, ia-o
in stapanire, cum ti-a spus Domnul Dumnezeul parintilor tai; nu te teme si nu te Tnspaimanta”, raspunsul potrivit din partea lor ar fi trebuit sa
fie: ,lata-ne, atotputernice Doamne! Du-ne la biruinta! Tu esti de ajuns. Daca Te avem pe Tine calauza, mergem fnainte cu incredere plina de
voiosie. Greutatile nu-s nimica in fata Ta si, deci, sunt nimica si pentru noi. Cuvantul Tau si starea Ta de fata de noi sunt tot ce ne trebuie”.

Asa ar fi vorbit credinta. Dar vai, Israel a vorbit cu totul altfel. Dumnezeu nu le era destul. Li se parea prea indraznet sa porneasca numai cu
increderea in bratul Lui. Nu erau multumiti cu ce le-a spus Domnul despre tard. Vroiau sa trimita iscoade. Biata inima omeneasca poate sa
sufere, mai usor, orice, numai sa se increada in Dumnezeul cel viu nu. Si totusi, binecuvantare mare nu-i decat intr-o viata traita intr-o
credinta curata. Dar credinta trebuie sa fie ceva adevarat, nu numai o marturisire goala. Zadarnic vorbesti despre o viata traita in credinta,
daca inima se sprijina, in ascuns, pe unele ajutoare omenesti. Adevaratul credincios nu are a face cu nimeni decat cu Dumnezeu, in care fsi
gaseste orice izvor. Asta nu inseamna ca el nu baga in seama uneltele si caile, de care se foloseste Dumnezeu, in bunavointa Sa. Ba le
pretuieste ca fiind mijloacele pe care le foloseste Dumnezeu spre binecuvantarea si ajutorul sau. Dar nu le ingaduie sa ia locul lui Dumnezeu.
Vorbirea inimii lui este: ,,Da, numai in Dumnezeu mi se increde sufletul; de la El imi vine ajutorul” (Psalm 62.1).

Cine se increde insa in Domnul nu va fi dat niciodata de rusine si nu va duce niciodata lipsa de vreun bine. Daca s-ar fi increzut Israel in
Domnul, in loc sa trimita iscoade, lucrurile ar fi luat cu totul alta intorsatura. Dar ei au vrut sa trimita iscoade si De aceea totul s-a ispravit in
chip umilitor pentru ei.

,Ei au plecat, au trecut muntele si au ajuns pana la valea Escol si au iscodit tara. Au luat in maini din roadele tarii si ni le au adus; ne-au facut
o dare de seama si au zis:.Buna tara ne da Domnul Dumnezeul nostru” (versetul 24-25). Cum se putea sa nu fie buna, daca Dumnezeu voia
sa le-o dea? Mai era nevoie de iscoade, care sa le spuna ca darul lui Dumnezeu e bun? Cu adevarat ca nu ar fi avut nevoie. O credinta de
copil ar fi zis: , Toate darurile lui Dumnezeu sunt vrednice de fiinta Sa”. ins& aceasta credintd curats este o piatrd scump4, rara in aceasta
lume si chiar aceia care o au, nu cunosc decat o parte din pretul ei, si nu o intrebuinteaza bine. A vorbi despre viata traita in credinta este
una si a trai o viata in credinta, este cu totul alta.

Sa vedem cum vorbeste Moise mai departe despre iscoade. El se margineste sa aminteasca numai partea aceea din marturia lor, care se
potrivea cu adevarul.

Nu spune nimic despre cele zece iscoade necredincioase. Si faptul acesta se potriveste iarasi cu rostul cartii intregi. Totul cauta sa
inraureasca asupra cugetului norodului. Moise aminteste israelitilor ca ei singuri au cerut trimiterea iscoadelor, dar ca pe urma au sovait cand
a fost vorba sa porneasca, desi iscoadele adusesera din roadele tarii si laudasera frumusetea ei. ,,Dar voi nu ati vrut sa va suiti in ea si v-ati
razvratit impotriva poruncii Domnului, Dumnezeului vostru”. La aceasta nu aveau ce sa raspunda. Era prea vadit ca inimile lor nu fusesera
numai necredincioase, ci si razvratite impotriva lui Dumnezeu. Trimiterea iscoadelor dovedise cu prisosinta acest lucru.

LAti cartit Tn corturile voastre si ati zis: ,Pentru ca ne uraste, De aceea ne-a scos Domnul din tara Egiptului, ca sa ne dea inh mainile Amoritilor
si sd ne nimiceasca” (versetul 27). Ce vorbire ciudata! Cat de rele sunt incheierile si dovezile necredintei! Daca Domnul i-ar fi urat, nu i-ar fi
fost nimic mai usor decat sa-i lase sa moara in mijlocul cuptoarelor Egiptului, sub loviturile de bici, date de ispravnicii lui Faraon. Pentru ce s-a
ostenit dar atata cu ei? De ce n-a lasat valurile Marii Rosii sa-i inghita pe loc? Pentru ce i-a izbavit de sabia Amalecitilor? Pentru ce toate
aceste dovezi ale harului Sau, daca-i ura? Ah, daca n-ar fi fost stapaniti de duhul unei necredinte intunecate, aceste dovezi vadite ale iubirii
lui Dumnezeu i-ar fi dus la incheieri cu totul deosebite. Nu-i nimic mai rau sub soare decat necredinta. Si nu-i nimic atat de limpede si

intelept, ca dovada data de o credinta de copil.

LAti cartit in corturile voastre”. Necredinta nu-i numai oarba si proasta in ce priveste incheierile ei, ci mai este si o cartitoare intunecata si
razvratita. Ea nu poate intelege nici latura adevarata si nici pe cea buna a unui lucru. Ea bajbaie totdeauna prin intuneric pe cai sucite, numai
pentru ca se leapada de Dumnezeu si-si arunca privirea spre imprejurari. ,Unde sa ne suim?” intrebau israelitii, , Fratii nostri ne-au muiat
inima zicand: ,,Poporul acela este un popor mai mare si mai inalt la staturd decat noi”. Era el oare mai mare chiar decat Dumnezeu? ,Cetatile



sunt mari si intarite pana la cer, ba inca, am vazut acolo si copii de ai lui Anac” (versetul 28).

Credinta ar fi raspuns: Ce are a face ca cetatile sunt intarite pana la cer? Dumnezeul nostru este deasupra lor, El este in cer. Ce sunt in fata
lui zidurile mari si inalte, cand El a facut lumea si o tine prin Cuvantul puterii Sale? Ce sunt copiii lui Anac fata de atotputernicul Dumnezeu?

Dar Israel nu credea, cum ne spune apostolul in capitolul 3 catre Evrei: ,,N-au putut sa intre in odihna Lui din pricina necredintei lor” Aceasta
era singura si marea greutate. Israel ar fi biruit curand cetatile intarite si pe uriasii grozavi, daca s-ar fi increzut in Dumnezeu. Ah, cat de
multe sta inca in calea binecuvantarii noastre aceasta necredinta nemernica! Ea impiedica sa patrunda la noi razele slavei lui Dumnezeu. Ea
arunca umbre intunecate asupra sufletelor noastre si ne rapeste bucuria de a vedea ca Dumnezeu ne este indeajuns, caci multameste orice
nevoie ar fi inlatura, orice greutate.

Laudat fie Numele Lui! El nu lasa de rusine niciodata o inima care priveste spre El. Bucuria Lui este sa plateasca politele cele mai mari pe
care le aduce credinta la ,,casa cereasca de bani”. Vorbele Lui linistitoare: ,Nu te teme, crede numai!” si faca ti-se dupa credinta ta”, sunt si
pentru noi. Ce vorbe scumpe si inaltatoare! O, de am cunoaste si de am trai mai mult puterea lor vie.

Care a fost pricina ca Israel nu a putut vedea in imprejurarea aceasta slava lui Dumnezeu? Nu a crezut. Trimiterea iscoadelor a fost o
greseala majora. De aceea s-a sfarsit asa cum a inceput: cu necredinta vrednica de plans. Greutatile umpleau inima si ochiul.

»Nu au putut sa intre Tn odihna Lui”. Nu au putut sa vada slava lui Dumnezeu. Sa ascultam cuvintele miscatoare ale lui Moise, caci citirea lor
face bine inimii: ,Eu v-am zis: Nu va inspaimantati si sa nu va fie frica de ei. Domnul, Dumnezeul vostru, care merge inaintea voastra, se va
lupta El Tnsusi pentru voi”. Ce minunat! Dumnezeu se lupta pentru poporul Sdu, merge inaintea lui ca un razboinic! - ,Potrivit cu tot ce a facut
pentru voi, sub ochii vostri in Egipt, apoi in pustie, ai vazut ca Domnul Dumnezeul tau te-a purtat cum poarta un om pe fiul sau, pe tot drumul
pe care l-ati facut pana la sosirea voastra in locul acesta”. Cu toate acestea voi nu ati avut incredere in Domnul Dumnezeul vostru, care
mergea Thaintea voastra pe drum, sa va caute un loc de poposire; noaptea intr-un foc, ca sa va arate drumul pe care trebuia sa mergeti,

si ziua intr-un nor” (versetul 29, 33).

Ce cuvinte puternice si miscatoare! Ele ne dau o dovada noua ca aceasta carte nu este numai o repetare a unor fapte istorisite. Daca
scriitorul istoriseste in Exod si Numeri faptele din viata traita in pustie de Israel, in Deuteronom, mai pune unele detalii cu o caldura care
poate sa atinga si o inima tare. Felul plin de dragoste si gingas in care a lucrat Dumnezeu cu poporul Sau, ni se zugraveste in fata ochilor cu o
vioiciune neasemanata. ,Cum poarta un om pe fiul sau”, - ce icoana frumoasa! Aceste putine cuvinte arata minunat de bine felul cum s-a
purtat Dumnezeu cu Israel. Ne-am putea noi oare lipsi de ele? De buna seama ca nu. Caci, tocmai felul cum e facut un lucru, misca inima,
pentru ca in el se arata simtirile inimii. Dupa cum puterea bratului sau intelepciunea inimii se vadesc intr-o lucrare, tot asa iubirea Domnului
se descopera in felul cum e infaptuita. Si un copil mic poate intelege acest lucru, desi nu e in stare sa-I lamureasca. Dar vai! Israel nu avea
incredere in Dumnezeu! Netinand seama de descoperirea minunata a puterii Lui, de credinciosia Lui, de bunatatea si indurarea Lui care s-au
aratat de la cuptoarele Egiptului si pana la hotarele Canaanului, n-au putut crede. Avand un sir de dovezi, care ar fi putut multami orice
inima, s-au ndoit totusi. ,Domnul a auzit glasul cuvintelor voastre. S-a maniat si a jurat zicand: ,Nici unul din barbatii, care fac parte din
acest neam rau nu va vedea tara aceia buna, pe care am jurat ca o voi da parintilor vostri, afara de Caleb, fiul lai lefune. El o va vedea si tara
in care a mers, o voi da-o lui si copiilor lui, pentru ca a urmai in totul calea Domnului” (versetul 34-36).

»Nu ti-am spus ca, daca vei crede, vei vedea slava lui Dumnezeu?” Aceasta-i randuiala dumnezeiasca. Omul vrea sa vada intai, si apoi sa
creada Tnsa, in imparatia lui Dumnezeu intai crezi si pe urma vezi. Care a fost pricina ca nici un barbat din neamul acela rau nu a fost gasit
vrednic sa vada aceasta tara buna? Pentru ca n-au crezut in Domnul Dumnezeul lor. Necredinta este totdeauna piedica mare care ne opreste
sa vedem slava lui Dumnezeu. ,Si El nu a facut acolo minuni multe din pricina necredintei lor”. Daca Israel ar fi crezut si s-ar fi increzut in
Domnul, Dumnezeul lor, si in iubirea inimii Lui si in taria bratului Lui, de buna seama ca Dumnezeu i-ar fi dus in tara si ,i-ar fi sadit pe
muntele mostenirii lor”.

Tot asa este si cu copiii lui Dumnezeu din zilele noastre. Daca am putea sa ne bizuim mai mult pe Domnul, binecuvantarile noastre ar fi fara
margini, ,Toate lucrurile sunt cu putinta celui care crede” (Mereu 9:23). Dumnezeul nostru nu ne va spune niciodata: ,Ati scos pe Numele
Meu o polita prea mare. Voi asteptati prea mult de la Mine”. Bucuria inimii Lui iubitoare este sa implineasca cele mai indraznete asteptari ale
credintei.

De aceea sa luam din belsug! ,,Deschide-ti larg gura si eu ti-o voi umplea”. Vistieriile bogate ale cerului sunt totdeauna deschise pentru
credinta. , Tot ce veti cere cu credinta, prin rugaciune, veti primi”. ,Daca vreunuia dintre voi ii lipseste intelepciunea, s-o ceara de la
Dumnezeu, care da tuturor cu mana larga si fara mustrare”. Credinta este taina dumnezeiasca, este izvorul si arcul de ridicare al vietii
crestinesti, de la inceput pana la sfarsit. Credinta nu sovaieste si nu se indoieste niciodata. Necredinta, Tnsa, se indoieste totdeauna si de
aceea nu poate vedea slava lui Dumnezeu si puterea Lui. Ea apasa inima, slabeste mainile si ia taria genunchilor. Ea intuneca drumul si
impiedica orice Thaintare. Ea a tinut pe poporul lui Israel patruzeci de ani departe de tara fagaduintei, si cine ar fi in stare sa spuna cate lipsuri
ducem din pricina influentei ei stricatoare asupra inimilor noastre? Daca credinta ar fi mai vie intre noi, lucrurile s-ar schimba. Credinta curata
inima, lucreaza prin iubire, ne leaga cu putere vie inima de Dumnezeu. Nu-i de mirare, deci, daca Petru o numeste ,credinta cea scumpa”,
caci, cu adevarat, este scumpa, mai presus de orice intelegere omeneasca.

De ce este lucrul nostru pentru Domnul asa de slab? De ce e asa de rece dragostea frateasca? Din pricina lipsei de credinta. Cum putem iubi
mai mult pe frati? Prin credinta. Apostolul spune credinciosilor din Tesalonic: ,Credinta voastra creste”. Si indata dupa aceea: ,dragostea
voastra a unuia pentru altul creste” Credinta ne pune de-a dreptul in legatura cu Dumnezeu, si urmarea este ca inimile ni se umple cu iubire
pentru fratii nostri; nu putem fi aproape de Domnul si sa nu iubim pe toti cei ce, in vreun loc, cheama Numele Lui, cu o inima curata. Si duhul
lumesc din noi, care se arata in chipuri atat de felurite, prin ce se poate birui? Tot prin credinta. ,Caci oricine este nascut din Dumnezeu
biruieste lumea” si aceasta este biruinta care biruie lumea, credinta noastra. Cine biruieste lumea daca nu cel ce crede ca Isus este Fiul lui
Dumnezeu? (1 loan). Omul cel nou, umbland prin credinta, traieste mai presus de lume, mai presus de temeiurile ei, de slava ei, de purtarile
ei, de obiceiurile ei, de ,modelele” ei. El nu are nimic de a face cu lumea. Macar ca e in lume, nu e din lume. El merge impotriva apei. Viata si
nadejdea lui sunt in cer si el doreste sa fie acolo, cand i se va sfarsi lucrarea pe pamant. Credinta, deci, curata inima, lucreaza prin iubire si
biruie lumea.



Credinta a lucrat in Caleb si a adus acele roade binecuvantate. Caleb a implinit adevarul, rostit cu sute de ani mai tarziu: , Du-te si faca-ti-se
dupa credinta ta”. El a crezut ca Dumnezeu e destul de puternic ca sa duca norodul in tara promisa, si ca greutatile si piedicile nu pot
impiedeca credinta. Si Dumnezeu a raspuns credintei lui, asa cum face totdeauna.

,Fiii lui luda s-au apropiat de losua la Ghilgal; si Caleb, fiul lui lefune, Chenizitul, i-a zis: Stii ce a spus Domnul lui Moise, omul lui Dumnezeu,
cu privire la mine si cu privire la tine, la Cades-Barnea. Eram in varsta de patruzeci de ani, cand m-a trimes Moise, robul Domnului din
Cades-Barnea, ca sa iscodesc tara, si i-am adus stiri asa cum Tmi spunea inima mea curata. Fratii mei care se suisera impreuna cu mine, au
taiat inima poporului, dar eu am urmai in totul calea Domnului, Dumnezeului meu. Si in ziua aceea Moise a jurat, si a zis: ,Tara in care a
calcat piciorul tau va fi mostenirea ta pe veci, pentru tine si pentru copiii tai, pentru ca ai urmai in totul voia Domnului, Dumnezeului meu”.
Acum iata ca Domnul m-a tinut Tn viata cum a spus. Sunt patruzeci si cinci de ani de cand vorbea Domnul astfel lui Moise, cand umbla Israel
prin pustie; si acum iata ca azi sunt in varsta de optzeci si cinci de ani. Si astazi, sunt tot asa de tare ca in ziua cand m-a trimes Moise; am tot
atata putere cat aveam atunci, fie pentru lupta, fie pentru ca sa ies si sa intru. Da-mi dar muntele acesta despre care a vorbit Domnul pe
vremea aceia; caci ai auzit atunci ca acolo sunt Anachimii si ca sunt cetati mari si intarite. Domnul va fi, poate, cu mine, si-i va izgoni, cum a
spus Domnul” (losua 14:6-12).

Ajungem acuma la versetele de la sfarsit ale capitolului nostru. Ele mai cuprind cateva indrumé&ri insemnate pentru noi. intai vedem
carmuirea dumnezeiasca lucrand foarte puternic si patrunzator. Moise istoriseste duios pricina indepartarii lui din tara fagaduintei. Domnul
s-a maniat si pe mine din pricina voastra si a zis: ,Nici tu nu vei intra in ea” (versetul 37).

Sa ne uitam cu bagare de seama la cuvintele: , din pricina voastra”. Adunarea avea nevoie sa i se aduca aminte ca ea era vinovata, ca Moise,
acest slujitor iubit al lui Dumnezeu, nu avea voie sa treaca lordanul si sa intre in tara fagaduintei. E drept ca el ,,vorbise usuratic cu buzele
sale”, insa ei i-au intaratat duhul. Lucrul acesta ar fi trebuit sa ii miste adanc. Nu numai ca prin necredinta lor au pierdut singuri cinstea de a
intra n tara, ci au fost si pricina indepartarii lui Moise, desi el dorea mult sa vada acel munte bun si Libanul (Psalm 106:33).

Carmuirea morala a lui Dumnezeu este un adevar strasnic. Mintea omeneasca poate sa se mire de felul cum cateva vorbe necugetate, o
rostire grabita, pot sa fie pricina ca un slujitor, asa de credincios al lui Dumnezeu, sa nu aiba voie sa vada ceea ce dorea atat de mult. Dar,
trebuie sa ne plecam capul, inchinandu-ne smeriti si cu respect sfant, nu sa cercetam si sa judecam. , Oare judecatorul pamantului intreg nu
e drept?” De buna seama ca El nu poate face nici o greseala: ,Mari si minunate sunt lucrarile Tale, Doamne, Dumnezeule atotputernic, drepte
si adevarate sunt caile Tale, imparat al Neamurilor” (Apocalipsa. 15:3) ,Dumnezeu este infricosat in adunarea cea mare a sfintilor si de temut
pentru toti cei ce stau in jurul Lui” (Psalm 87:7). ,Dumnezeul nostru este un foc mistuitor”, si ,grozav lucru este sa cazi in mainile
Dumnezeului celui viu” (Evrei 10:31; 12:29).

Oare harul, sub a carui stapanire ne gasim, ca si crestini, nu e nepotrivit cu aceasta carmuire morala a lui Dumnezeu? Nicidecum. Si astazi e
tot asa de adevarat, cum a fost intotdeauna, ca ,ce seamana omul aceia va culege”. Ar fi deci o gresealad primejdioasa sa creada cineva ca
nu trebuie sa ia in serios caile si lucrarile carmuirii dumnezeiesti din pricina harului dumnezeiesc. Harul si carmuirea sunt doua lucruri felurite
si nu trebuiesc amestecate. Harul poate sa ierte, dar rotile carului de carmuire al lui Dumnezeu se rostogolesc inainte, cu putere zdrobitoare.
Harul a iertat pacatul lui Adam, insa carmuirea lui Dumnezeu I-a izgonit din gradina Eden ca sa-si manance painea in sudoarea fetii, in
mijlocul spinilor si maracinilor unui pamant blestemat. Harul a iertat pacatul lui David, insa palosul carmuirii dumnezeiesti a atarnat deasupra
casei lui, pana la moarte. Batseba a fost mama lui Solomon, dar Absalon a facut o razvratire. La fel a fost si cu Moise. Harul I-a adus pe
culmea muntelui Pisga si i-a aratat de acolo tara, dar carmuirea morald o lui Dumnezeu |-a oprit, hotarat, ca sa intre in ea. Pe langa aceasta,
Moise in slujba sa ca intemeietor al sistemului legii, nu a putut sa duca norodul in tard. El nu putea face lucrul acesta, insa aceasta nu
schimba nimic din adevarul despre care am vorbit. Nici in capitolul 20 din Numeri, si nici in capitolul 1 din Geneza, nu gasim ceva despre
Moise Tn ce priveste slujba sa. El sta personal inaintea poporului si nu i e ingaduit sa intre in tard, pentru ca a vorbit necugetat cu buzele sale.

0O, de am cantarii cu totii, cum se cuvine, in fata. lui Dumnezeu, acest adevar insemnat si practic! Cu cat vom patrunde mai mult in
cunoasterea harului, cu atat vom simti mai mult strasnicia carmuirii dumnezeiesti si vom da dreptate cadilor ei. Suntem in primejdie sa luam
invatatura despre har in chip usuratic si sa nu punem, astfel, inima si viata sub inraurirea sfintitoare a acestei invataturi. Nu-i nimic mai
pagubitor decat o cunostinta pe dinafara a invataturii despre mantuirea prin har. Ea deschide poarta tuturor felurilor de rele. De aceea nu
gasim cuvinte destule ca sa spunem inaintea cititorilor nostri, sus si tare, adevarul despre carmuirea inalta a lui Dumnezeu, mai ales intr-o
vreme ca a noastra, cand se simte pornirea grozava de a suci harul lui Dumnezeu si a face din el pricind de pacatuire. S& pacatuim, caci
suntem sub har.

Din versetele de la sfarsitul capitolului nostru, vedem insa ca norodul nu era gata sa se plece sub mana stapanitoare a lui Dumnezeu. Atunci,
cand pe deplin incredintati de starea de fata si puterea lui Dumnezeu, li s-a cerut sa se suie, ei au sovait si s-au indoit. Zadarnic le-au spus
losua si Caleb cuvinte de imbarbatare, zadarnic le zugraveau inaintea ochilor roadele bogate si bune ale tarii, zadarnic cauta Moise sa-i
induplece prin cuvintele cele mai miscatoare. Ei nu vroiau sa se suie. Si care a fost urmarea? Li s-a intdmplat dupa necredinta lor. ,Si pruncii
vostri, despre care ati zis: ,Vor fi de jaf”, si fiii vostri, care nu cunosc azi nici binele, nici raul, ei vor intra in ea; da, lor le-o voi da si ei o vor
stapani. Dar voi intoarceti-va Tnapoi si plecati in pustie, in spre Marea Rosie (versetul 39-40).

Ce trist! Si totusi cum putea sa fie altfel? Daca nu vroiau sa intre, prin credinta curata, in tara, nu le ramanea decat sa se intoarca in pustie.
Dar nu vroiau sa se supuna nici acestei porunci. Nu vroiau sa se foloseasca nici de binecuvantarea harului si nici sa se plece sub porunca lui
Dumnezeu. ,Voi ati raspuns si mi-ati zis: ,Am pacatuit impotriva Domnului, ne vom sui si ne vom bate, cum ne-a poruncit Domnul,
Dumnezeul nostru”. Si v-ati incins fiecare armele si v-ati incumetat sa va suiti pe munte” (versetul 41).

Lucrurile acestea pareau o zdrobire si o judecare de sine, dar nu erau. E foarte usor sa zici ,Am pacatuit”. Si Saul a spus asa ceva, nu insa din
inima, si fara sa simta cu adevarat ceea ce spusese. Ce pret aveau vorbele lui, se vede din rugamintea, pe care o face lui Samuel indata dupa
aceea. ,Acum, te rog, cinsteste-ma in fata batranilor poporului meu”. Ce nepotrivire! ,Am pacatuit” si totusi ,cinsteste-ma”! Cat de
schimbata ar fi fost vorbirea lui, daca si-ar fi recunoscut pacatul! Totul nu era insa decat parere si inselare. Sa ne inchipuim un barbat
mandru, plin de sine, care rosteste fara sa simta vorbele acelea, si pe urma vrea sa se inchine, de forma, lui Dumnezeu, ca sa caute cinste
pentru sine! S-ar putea ceva mai trist? Ce batjocorire grozava a lui Dumnezeu, care se bucura de , adevarul dinlauntru”, si care cauta
inchinatori in duh si in adevar! Cel mai slab suspin al unei inimi infrante si zdrobite este scump Iui Dumnezeu, insa formele goale ale unei



religiozitati din afara, care au ca tinta ridicarea omului in ochii sai si in fata semenilor, il batjocoresc O marturisire cu buzele fara simtirea
inimii nu are nici un pret. Nu-i greu sa spui: ,Am pacatuit”. Dar de cate ori nu dovedeste tocmai o astfel de marturisire grabita ca pacatul nu
este simtit cu adevarat, si ca inima este Tmpietrita si nezdrobita! Cugetul simte ca are nevoie de o oarecare marturisire a pacatelor, dar nu
stiu daca este ceva ce impietreste mai tare inima decat obiceiul de a marturisi pacatul fara a-l simtii n inima. Eu cred ca marturisirea
neincetata a pacatelor, obiceiul de a spune pe de rost, in fata lui Dumnezeu, o formula de marturisire, a fost, de la inceput, una din capcanele
cele mai primejdioase pentru crestinatate. Si pot sa adaug ca si intre crestinii adevarati este destul ,formalism”. Fara sa aiba chiar forme
bine asezate, inima isi face cu placere ,formele” dupa cum vedem cu totii, mai mult sau mai putin.

Tot asa s-a intamplat si cu Israel la Cades. Marturisirea lor era fara pret, pentru ca nu era din inima. Daca ar fi simtit ce spuneau, s-ar fi plecat
sub greutatea judecatii lui Dumnezeu si ar fi luat cu smerenie asupra lor urmarile pacatului lor. Nu-i dovada mai limpede a unei zdrobiri
adevarate decat supunerea sub mana tare a lui Dumnezeu. Sa ne uitam de pilda la Moise. El si-a plecat capul sub pedeapsa dumnezeiasca. El
a zis: ,Domnul s-a maniat si pe mine din pricina voastra si a zis: ,Nici tu nu vei intra in ea. losua, fiul lui Nun, slujitorul tau, va intra in ea;
intareste-l caci el va pune pe Israel in stapanirea tarii aceleia”.

Desi aduce aminte norodului ca e vinovat de faptul indepartarii lui din tara, nu auzim totusi din gura lui nici un singur cuvant de nemultumire
si cartire. Moise se pleaca smerit sub judecata lui Dumnezeu. Si nu numai ca e multumit sa fie pus in urma altuia, dar mai si intareste pe
urmasul sau, fara sa arate nici cea mai mica urma de rautate si parere de rau. Pentru el era de ajuns ca Dumnezeu era slavit, si nevoile
adunarii implinite. El nu avea grija de sine sau de nevoile sale, cat de slavirea lui Dumnezeu si de binecuvantarea poporului Sau.

Norodul insa a aratat altfel de stare sufleteasca. Ei spuneau: ,,Ne vom sui si ne vom bate”. Ce gand nebun!

Cand Dumnezeu le-a poruncit si i-a indemnat prin slujitorul sau credincios sa porneasca si sa la in stapanire tara. au intrebat: ,Unde sa ne
suim?” lar cand li s-a poruncit sa se intoarca in pustie, au raspuns: ,,Ne vom sui si ne vom bate!”

»,Domnul mi-a zis: ,,Spune-le: ,,Nu va suiti si nu va luptati caci Eu nu sunt Tn mijlocul vostru; nu cautati sa fiti batuti de vrajmasii vostri”. Eu
v-am spus, dar n-ati ascultat, ci v-ati razvratit impotriva poruncii Domnului, si v-ati suit semeti in munte. Atunci Amoritii, care locuiau pe
muntele acesta, v-au iesit inainte si v-au urmarit ca albinele; v-au batut din Seir pana la Horma” (versetul 42-44).

Domnul nu putea sa-i insoteasca pe drumul voii lor si al razvratirii. Si fara starea de fata a lui Dumnezeu, Israel nu se putea lupta cu Amoritii.
Daca Dumnezeu este cu noi, si pentru noi, biruim in toate locurile. Dar nu ne putem bizuii niciodata pe ajutorul lui Dumnezeu daca nu ne
gasim pe cararea ascultarii. Este cea mai mare prostie sa credem ca Dumnezeu e cu noi cand mergem pe drumuri sucite, ,Numele Domnului
este un turn tare, cel neprihanit fuge in el si sta la adapost” (Proverbe 18:10). Daca, insa, nu ducem o viata de sfintenie practica, e impotriva
voii lui Dumnezeu sa spunem ca avem in Dumnezeu turnul nostru cel tare.

Dumnezeu vrea si poate sa ne ajute in adancurile slabiciunii noastre, numai daca ne marturisim deschis si curat starea noastra adevarata,
Jincrede-te in Domnul si f& binele” (Psalm 37. 3). Asta e randuiala dumnezeiasca. insa a vorbi de incredere in Dumnezeu si a face in acelasi
timp raul, inseamna a intoarce harul Dumnezeului nostru in fara de lege. Aceasta stare ne da in totul in mainile Satanei, care cauta sa ne
strice. ,,Caci Domnul isi intinde privirile peste tot pamantul ca sa sprijineasca pe aceia, a caror inima este intreaga a Lui” (2 Cronici 16:9).
Daca avem un cuget bun putem merge cu capul ridicat, si putem trece prin toate greutatile; dar, a incerca sa pasesti pe cararea credintei, cu
un cuget rdu, este o incercare zadarnica, si Tn acelasi timp primejdioasa.

Putem sa tinem scutul credintei sus numai cand suntem incinsi cu cingatoarea adevarului si cand pieptul este acoperit cu pavaza sfinteniei.

Pentru crestini e foarte insemnat sa caute in toate privintele sfintenia vietii. ,De aceea ma silesc sa am totdeauna un cuget curat naintea lui
Dumnezeu si inaintea oamenilor” (Fapt. 24:16). Apostolul Pavel sfatuia totdeauna sa poarte pavaza si sa se imbrace cu acea panza alba de in
subtire, care este sfintenia sfintilor. Si noi ar trebui sa facem asa. Tinta noastra sfanta sa fie a merge Thainte, zi de zi si cu pas hotarat, pe
cararea datoriei si a ascultarii. Pe aceasta carare ne putem astepta totdeauna sa avem, din partea lui Dumnezeu, bunavointa si ajutor, ne
putem baza de El, ne putem gasi in El toate izvoarele noastre, ne putem inveli in credinciosia Lui, si putem calatorii astfel spre patria noastra
cereasca, intr-o legatura de pace si inchinare sfanta.

Aceasta nu Tnseamna ca nu mai putem privi spre Dumnezeu in slabiciunea si in greselile noastre atunci cand am gresit si am pacatuit.
Urechea Lui e intotdeauna deschisa pentru strigatul nostru. ,Daca ne marturisim pacatele, Dumnezeu este credincios si drept ca sa ni le ierte
si sa ne curateasca de orice nelegiuire” (1 loan 1:9). lertarea dumnezeiasca este nemarginita, deoarece nu se poate marginii pretul jertfei de
ispasire, a puterii si a lucrarii sdngelui lui Cristos, a Fiului lui Dumnezeu, care ne curateste de orice pacat, si a lucrarii de mijlocire a marelui
nostru Preot, care poate mantui, pe deplin, pe cel ce se apropie de Dumnezeu prin El.

Toate acestea sunt o adevarata binecuvantare si sunt aratate lamurit in Sfanta Scriptura. Insd nu ne este ingaduit s& amestecdm marturisirea
pacatelor si iertarea, care i urmeaza, cu sfintenia practici. Acestea sunt doua stari felurite in care putem striga citre Dumnezeu. il putem
chema cand suntem intr-o zdrobire adancd, sau cand avem un cuget bun si o inima care nu ne osandeste. in amandoud cazurile, El ne poate
asculta. insa aceste doué stari ale inimii sunt foarte departate, unele de altele, si ele stau cu totul impotriva acelei nepaséari si impietriri a
inimii, care indrazneste sa ceara ajutorul lui Dumnezeu cu toata lipsa de sfintenie practica si cu toata neascultarea vadita. Tocmai lucrul
acesta trebuie sa fie atat de grozav in ochii lui Dumnezeu si are ca urmare judecatile Lui strasnice. El recunoaste sfintenia practica si poate
ierta pe deplin si liber pacatul, daca e marturisit cinstit; dar a-ti inchipui ca poti sa te increzi in Dumnezeu, si sa mergi in acelasi timp pe
cararea neascultarii, e nelegiuire curata.

»Nu va hraniti cu nadejdi inselatoare, zicand: , Acesta este Templul Domnului, Templul Domnului, Templul Domnului. Caci numai daca va veti
indrepta caile si faptele, daca veti infaptui dreptatea unii fata de altii, daca nu veti asupri pe strain, pe orfan si pe vaduva, daca nu veti varsa
sange nevinovat in locul acesta, si daca nu veti merge dupa alti dumnezei, spre nenorocirea voastra, numai asa va voi lasa sa locuiti in locul
acesta, In tara pe care am dat-o parintilor vostri, din vesnicie in vesnicie. Dar iata ca voi va hraniti cu nadejdi inselatoare, care nu slujesc la
nimic. Cum? Furati, ucideti, preacurviti, jurati stramb, aduceti tamaie lui Baal, mergeti dupa alti dumnezei pe care nu-i cunoasteti! Si apoi
veniti sa va infatisati inaintea Mea, in Casa aceasta peste care este chemai Numele Meu si ziceti ,,Suntem izbaviti!”... ca iardsi, sa faceti toate



aceste uraciuni!” (leremia 7:4-10).

Dumnezeu doreste ,,adevar launtric”, si daca oamenii spun ca au adevarul fara de sfintenie, trebuie sa se astepte la judecata Lui dreapta.
Locul din pasajul prorocului leremia pomenit mai sus se potriveste si pentru crestini, desi e scris anume pentru barbatii din luda si pentru
locuitorii din lerusalim. in 2 Timotei versetul 3, vedem cé toate grozaviile paganismului, zugravite in Romani 1, vor invia, iar in vremurile din
urma in haina unei marturisiri crestine si in legatura cu o ,forma” de temere de Dumnezeu. Care poate fi sfarsitul unei astfel de stari? Manie
nemaipomenita! Judecatile cele mai grele sunt pastrate pentru multimea mare a asa-zisilor crestini cu numele. Se apropie repede clipa cand
cei iubiti si rdascumparati, cu sange de Dumnezeu, vor sta cu totul impotriva acelei nepasari si vor fi luati din aceasta lume, numita ,crestina”,
ca sa fie totdeauna langa Domnul, in acea tara frumoasa a iubirii, pregatita pentru ei, in Casa Tatalui. Atunci vor fi trimise asupra crestinatatii
intregi acea ,lucrare de ratacire” (2 Tesaloniceni 2:11), si anume, asupra tarilor in care a luminat lumina, Tn care s-a propovaduit o evanghelie
sloboda, s-a raspandit Biblia cu milioanele, si unde atatia marturisesc Numele lui Cristos si se numesc crestini, dar nu traiesc dupa voia Lui.

Si pe urma? Ce va urma dupa toate acestea? Vreo noua marturie? O lucrare si straduinta noua a indurarii indelung rabdatoare a lui
Dumnezeu? Nu pentru crestinatatea cu numele. Nu pentru cei ce-au lepadat evanghelia lui Dumnezeu! Paganii vor auzi evanghelia vesnica,
evanghelia Tmparatiei, Tnsa pentru crestinatatea cea atat de departata de adevar, pentru ,butucul de vie al pamantului”, nu ramane decat
mania Celui Atotputernic; nimic decat intunericul vesnic, care arde cu foc si pucioasa. lata adevarul lui Dumnezeu.

»Ne-am intors si am plecat in pustie, pe drumul care duce la Marea Rosie, cum Tmi poruncea Domnul si am ocolit multd vreme muntele Seir”
(versetul 1). Este foarte frumos de vazut cat de strans se leaga Moise cu norodul. El, ca si losua si Caleb, a trebuit sa se intoarca cu adunarea
necredincioasa n pustie. Lucrul acesta poate sa i se fi parut greu, insa era bun si de folos formarii lor.

Plecarea sub voia lui Dumnezeu cuprinde intotdeauna binecuvantari adanci, desi nu suntem totdeauna in stare sa pricepem cum si de ce se
intdmpla astfel. Din gura acestor slujitori ai lui Dumnezeu nu auzim un singur cuvant de cartire pentru faptul ca si ei au trebuit sa se intoarca
in pustie patruzeci de ani, desi ei erau pe deplin pregatiti sa intre in tara. Ei s-au intors. Ei puteau face acelasi lucru, daca si Domnul il facea.
Cum puteau ei sa se planga, cand vedeau ca si Dumnezeul lui Israel se intorcea in pustie?

E totdeauna mare lucru sa te pleci cu smerenie sub méana lui Dumnezeu. Ne putem astepta totdeauna la o roada bogata. Atunci luam cu
adevarat asupra noastra jugul lui Cristos, lucru care, dupa cum ne-a spus El, este taina adevarata a odihnei pentru suflete.

LVeniti la Mine, toti cei truditi si Tmpovarati, si Eu va voi da odihna. Luati jugul Meu asupra voastra, si invatati de la Mine, caci Eu sunt bland si
smerit cu inima; si veti gasi odihna pentru sufletele voastre. Caci jugul Meu este bun, si sarcina Mea este usoara.”. (Matei 11:28-30).

Care era jugul acesta? Supunerea fara cartire si deplina supunere la voia Tatalui, pe care o intélnim in toata viata Domnului si Mantuitorului
nostru. El putea sa spuna: , Da, Tata, Te laud, pentru ca asa ai gasit Tu cu cale”. Acesta era singurul lucru la care se gandea El totdeauna.
Chiar daca marturia Lui parea ca e lepadata, chiar daca se parea ca lucreaza in zadar, chiar daca puterea Lui si-o macina zadarnic si pe
nimic, El spunea totusi: , Te laud Tata, Doamne al cerului si al pamantului”. Ce-i placea Tatalui, ii placea si Lui. El n-a avut niciodata o dorinta
sau un gand care sa nu se fi potrivit pe deplin cu voia Tatalui. De aceea avea parte, ca om, de o odihna necurmata. El se odihnea in planurile
si gandurile lui Dumnezeu. Inima Lui era plina de o pace netulburata, de la inceputul drumului pana la capat.

Acesta era jugul lui Cristos si El ne pofteste, in indurarea Lui nemarginita, sa-l luam asupra noastra pentru ca sa putem gasi odihna pentru
sufletele noastre. Sa bagam de seama cuvintele: ,Veti gasi odihna”. Nu trebuie sa amestecam odihna pe care ne-o da El cu ,odihna” pe care
0 gasim noi. Daca sufletul ostenit si incarcat de osanda vine la Isus, cu credinta de copil, El fi da odihna, odihna nezguduita, o odihna
intemeiata pe incredintarea deplina ca s-a facut tot ce a trebuit. Pacatele sunt sterse pentru totdeauna, dreptatea implinita desavarsit, si
orice intrebare a fost dezlegata in mod divin pentru vesnicie. Dumnezeu e proslavit, Satana silit sa taca si cugetul linistii.

Aceasta este odihna pe care ne-o d& Isus cand venim la El. insa stim c& trebuie s& ne miscam prin imprejurarile schimbatoare ale vietii de
toate zilele. Si aceasta ne aduce ispite, greutati, lupte, asteptari zadarnice si impotriviri de tot felul. Toate acestea nu sunt in stare sa turbure
odihna pe care o da Isus, insa pot impiedica odihna pe care vrem sa o gasim. Ele nu nelinistesc cugetul, dar nelinistesc inima. Ele ne pot face
nerabdatori, suparaciosi, si fara odihna. Ma gandesc, de pilda, sa vestesc undeva evanghelia. Am dat acolo de stire ca vin si de buna seama
ca sunt asteptat. Deodata, ma imbolnavesc si sunt nevoit sa raman acasa. Lucrul acesta nu nelinisteste cugetul meu, dar imi poate nelinisti
inima. Ma simt dezamagit, nu stiu ce sa fac si se poate sa ajung foarte nerabdator.

Cum trebuie deci sa ne purtam intr-o astfel de imprejurare? Cum putem domoli inima intaratata si cum putem imblanzi simtirea nelinistita?
De ce am nevoie in aceasta stare? Am nevoie de odihna. Dar cum o pot gasi? Plecandu-ma si luand asupra mea jugul lui Cristos, acel jug pe
care El insusi I-a purtat in zilele vietii Lui pamantesti, jugul supunerii desavarsite fata de voia lui Dumnezeu. ,Faca-se voia Ta, Doamne!” Am
nevoie de o simtire atat de adanca a iubirii Lui nemarginite si a intelepciunii Lui nesecate, in toate lucrarile Lui fata de mine, incat sa nu
doresc sa schimb imprejurarile, chiar daca as avea puterea s-o fac.

Taina scumpa a odihnii inimii, n toate starile si imprejurarile vietii, sta, deci, in a putea sa multumesti lui Dumnezeu pentru toate lucrurile,
chiar si pentru ceea ce este foarte potrivnic vointei noastre. Nu ajunge numai sa primesc adevarul ca ,toate lucrurile lucreaza impreuna spre
binele celor ce iubesc pe Dumnezeu si anume spre binele celor ce sunt chemati dupa planul Sau”, ci trebuie sa am incredintarea hotarata ca
tot ceea ce face Dumnezeu, si asa cum face El, este cel mai bine pentru mine. Ma odihnesc pe deplin in iubirea, intelepciunea si credinciosia
aceluia care a luat asupra Lui sa ingrijeasca de tot ce ma priveste, aici si in vesnicie. Stim ca iubirea cauta sa faca totdeauna ce este mai bun
pentru ai sai. Ce trebuie sa fie oare, cand Dumnezeu face pentru noi tot ce e mai bun? Care inima credincioasa nu ar fi multumita cu cel mai
bun lucru din partea lui Dumnezeu?

Dar pentru ca sa fii multumit cu voia Lui, trebuie sa-I cunosti. Eva, in gradina Edenului, amagita de sarpe, a fost nemultamita cu voia lui
Dumnezeu. Ea dorea ceva pe care El il oprise, si acest ceva diavolul voia sa i-l dea. Ea a crezut ca diavolul poate face ceva mai bine pentru ea
decat Dumnezeu. Ea a crezut ca e mai bine pentru ea sa se smulga din mana lui Dumnezeu si sa se dea in mainile Satanei. De aceea, nici o
inima nenascuta din nou nu se poate odihni in voia lui Dumnezeu. Daca cercetam inima omeneasca, pana in adanc, nu vom gasi nici o
farama in ea, in unire cu Voia lui Dumnezeu. Chiar si un copil al lui Dumnezeu, numai pe masura ce e facut in stare, prin harul lui Dumnezeu,



sa-si omoare voia lui, sa se socoteasca mort si sa umble calauzit de imboldurile Duhului, se poate desfata in voia lui Dumnezeu si poate sa i
multumeasca pentru orice. Este cea mai buna dovada a nasterii din nou cand cineva se poate supune sub mana lui Dumnezeu si sa zica,
.Faca-se voia Ta!” In astfel de imprejurare, Satana nu mai poate face nimic. E mare lucru s& spunem diavolului si lumii, nu cu vorbe, ci cu
fapta si cu viata: ,,Eu sunt multumit Tn totul cu Voia Ini Dumnezeu”. Aceasta e calea spre odihna sufletului. Acesta e leacul impotriva oricarei
nelinisti, nemultumiri si ambitii omenesti.

Inainte de a paréasi acest gand, as mai aminti, trei stari felurite, in care se poate g&si sufletul in ce priveste felul de lucrare al lui Dumnezeu, si
anume: supunerea, predarea si bucuria. Daca vointa este franta, urmarea este supunerea. Daca mintea este luminata, asupra tintei pe care o
urmareste Dumnezeu, urmarea este predarea. Si cand inima este plind cu Dumnezeu, se bucura cu adevarat. De aceea citim in Luca 10:21:
.in ceasul acela, Isus s-a bucurat, plin de Duhul Sfant si a zis: ,Tatd, Doamne al cerului si al pAméantului, te laud, pentru c& ai ascuns aceste
lucruri de cei intelepti si priceputi si le-ai descoperit pruncilor. Da, Tata, te laud, pentru ca asa ai voit Tu”. Domnul Isus isi gasea placerea in
toata voia lui Dumnezeu. Hrana si bautura Lui era s& faca, cu orice pret, voia lui Dumnezeu. in slujb& sau n suferint3, in viatd sau in moarte,
nu-L calduzea decat voia Tatalui Sau. El putea sa spuna: ,Eu fac totdeauna ce-i place Lui”.

,Domnul mi-a zis: ,Va ajunge de cand ocoliti muntele acesta. intoarceti-va spre miazanoapte”. Cuvantul lui Dumnezeu randuia totul. El
hotara cat trebuia sa stea norodul intr-un loc si arata calea pe care trebuia sa-si indrepte pasii. Poporul nu trebuia decat sa asculte. Cand
inima este cum trebuie, nu poate fi pentru un copil al lui Dumnezeu ceva mai scump decat incredintarea ca e calduzit, in toate miscarile, de
Cuvantul lui Dumnezeu. El este ferit atunci de multa groaza si neliniste. Pentru Israel, care era chemai sa calatoreasca printr-o pustietate
»,mare si ingrozitoare”, era un har nespus ca-si stia randuita orice miscare, orice pas, orice loc de oprire, de o calauza care nu greseste. Ei nu
trebuiau sa fie nelinistiti in privinta miscarilor lor si nici sa isi bata capul cu intrebarea: ,,Cat vom ramanea intr-un loc, sau incotro vom porni
pe urma?” Domnul randuia toate pentru ei. Ei nu aveau decat sa-L astepte pe El si calauzirea Lui, si sa faca ce i se poruncea. Daca vroiau sa
nu mearga pe drumul ales de El, nu aveau sa se astepte decat la foame, pustiire si intuneric.

Apa din stanca lovita si mana din cer nu se puteau gasi decat pe cararea ascultarii.

Daca la spusele lui Dumnezeu: , Ati ocolit destul muntele acesta”, Israel ar fi raspuns: ,,Nu; ci vrem sa-l mai ocolim putin, suntem foarte bine
aici si nu vrem sa mai facem vreo schimbare” sau cand Dumnezeu a zis: ,intoarceti-va spre miaza-noapte”, daca ei ar fi raspuns: ,Nu, noi
vrem mai bine sa mergem spre rasarit”, care ar fi fost urmarea? Ar fi fost lipsiti de mersul Lui cu ei, si cine i-ar fi calduzit, ajutat, sau hranit
atunci? El era cu ei numai daca ascultau de El.

Din toate acestea putem scoate o invatatura sanatoasa si scumpa. Istoria noastra este sa mergem, zi cu zi, pe cararea pe care ne-o arata
Dumnezeu. Aceasta incredintare ar trebui sa ne strabata adanc si n-ar trebui sa lasam sa ni se rapeasca aceasta mare binecuvantare de
judecatile necredinciosilor. Dumnezeu a fagaduit ca ne va calauzi si fagaduintele lui sunt ,,da” si ,amin”. Datoria noastra este doar sa ne
fnsusim aceste fagaduinte, printr-o credinta de copil. Toate sunt atat de adevarate, cat le poate face Dumnezeu de adevarate. De unde stia
cat trebuia sa stea intr-un loc si calea incotro trebuia sa apuce? Din Cuvantul lui Dumnezeu. Stam noi mai rau in privinta aceasta? Dimpotriva.
Noi nu avem pentru calduzirea noastra numai Cuvantul, ci si pe Duhul Sfant, si cinstea noastra mare si sfanta este sa pasim pe urmele Fiului
lui Dumnezeu.

Nu este aceasta o calauzire deplina? De buna seama. Domnul ne spune: ,,Eu sunt lumina lumii. Cine Ma urmeaza pe Mine, nu va umbla in
intuneric ci va avea lumina vietii”. Sa bagam de seama cuvintele: ,Cine Ma urmeaza pe Mine”. El ne-a lasat o pilda, pentru ca sa mergem pe
urmele Lui. Care era calea lui Isus? Ea se potrivea totdeauna numai cu voia Tatalui Sau. El nu lucra ceva sau nu spunea niciodata o vorba fara
sa asculte ce spune Tatal Sau. Noi suntem chemati sa-L urmam, si daca-L urmam, avem incredintarea Cuvantului Sau ,,ca nu vom umbla in
fntuneric”, ci vom avea lumina vietii. Sunt scumpe cuvintele acestea ,lumina vietii”. Cine ar putea da de adancul lor? ,intunericul trece, iar
lumina adevarata lumineaza”, si datoria noastra este sa umblam in stralucirea deplina a luminii, care a luminat calea Fiului. Pe aceasta cale
nu este nesiguranta, nu este neliniste si nu este nici o pricina de indoiala.

Nu e vorba sa ai un verset din Scriptura pentru orice miscare. De pilda, ma cheama cineva sa predic in cutare loc. Nu pot spune ca versetul
cutare Tmi spune sa ma duc in locul acela. Dar daca stau in legatura cu Dumnezeu, voi stii ce trebuie sa fac. , Te voi calauzi cu ochiul Meu”,
este o fagaduinta minunata. Dar ca sa ma folosesc de ea, trebuie sa fiu asa de aproape de El, ca sa-i inteleg toate miscarile ochilor. Asa este
in toate maruntisurile vietii de toate zilele. Uneori nu stim ce sa facem, si suntem nelinistiti. Dar daca am fi in mai stransa legatura cu
Domnul, nu ne-am afla in starea aceasta. Cand nu esti incredintat ca El vrea sa faci cutare sau cutare lucru, mai bine sa stai. Cel ce calduzea
pe poporul Lui pamantesc Tn toate lucrurile marunte ale vietii, in pustie, poate si va calauzi pe poporul Sau in toate caile si miscarile lui. Mai
bine sa nu faci nimic, decat sa faci ceva de capul tau, fara sa fii calauzit de Domnul. Sa urmam pe Domnul in privinta aceasta. Domnul Isus
niciodata nu facea voia Lui, ci pe a Tatalui.

Am dori acuma sa indreptam luarea aminte a cititorului asupra unui lucru foarte interesant, care are un loc de frunte in scrierile Vechiului
Testament, si e lamurit amanuntit in capitolul nostru, asupra carmuirii lui Dumnezeu peste lume si asupra calduzirii Sale minunate a
neamurilor pamantului. Nu ar trebui sa uitam niciodata ca, Acela pe care-L cunoastem ca ,Dumnezeu si Tata al Domnului nostru Isus Cristos”,
se intereseaza personal de treburile noroadelor, ca ia cunostinta de miscarile lor si de felul cum se poarta intre ele.

Toate acestea stau in legatura de-a dreptul cu poporul lui Israel si tara Palestinei, dupa cum vedem in capitolul 32, versetul 8 al cartii noastre:
»Cand Cel Prea inalt a dat o mostenire neamurilor, cand a despartit pe copiii oamenilor, a pus hotare popoarelor dupd numarul copiilor lui
Israel”. Israel a fost odata, dupa gandul lui Dumnezeu, centrul acestui pamant si va fi din nou. Ziditorul si Stapanitorul lumii a intocmit de la
inceput (Geneza 10) neamurile si le-a pus hotare, dupa voia Sa nemarginita, avand in vedere, in chip deosebit, pe urmasii lui Avraam si acea
fasie tTngustd de paAmant pe care aveau s-o stipaneasca ei, in puterea legdmantului vesnic facut cu parintii lor. in capitolul nostru vedem cum
Domnul, in credinciosia si dreptatea Sa, vine sa apere trei popoare felurite, in drepturile lor nationale, si anume, impotriva poporului Sau ales:
,Da urmatoarea porunca poporului: Acum aveti sa treceti prin hotarele fratilor vostri, copiii lui Esau, care locuiesc in Seir. Ei se vor teme de
voi, dar sa va paziti bine, sa nu va incaierati cu ei, caci nu va voi da in tara lor nici macar o palma de loc; muntele Seir I-am dat in stapanire
lui Esau. Sa cumparati de la ei cu pret de argint hrana pe care o veti manca si sa cumparati de la ei cu pret de argint chiar si apa pe care o
veti bea” (Verset 4-6).



Poate c3 Israel crezuse c& va putea pune stapanire pe tara Edomitilor, insd au fost nevoiti sa invete ca Cel Prea inalt stapaneste intre
neamuri, ca tot pamantul este al Lui si El il imparte dupa placerea Sa. Cei mai multi dintre oameni se gandesc foarte putin la acest fapt mare.
Carmuitorii si barbatii de stat nu tin seama de El. Ei uitda ca Dumnezeu se intereseaza de treburile noroadelor, ca El imparte imparatii, tinuturi
si tari, cum crede de cuviinta. Ei se poarta ca si cand totul n-ar fi decat urmare de izbanzi militare si, ca si cand Dumnezeu n-ar avea nici un
amestec in hotarele si tinuturile neamurilor. Aceasta este o greseald mare. Ei nu inteleg insemnatatea si puterea unor vorbe ca acestea:
»~Muntele Seir L-am dat in stapanire lui Esau. Dumnezeu nu-si va parasi niciodata drepturile in privinta aceasta. El n-a ingaduit lui Israel sa se
atinga nici de cel mai mic lucru al lui Esau.” Trebuiau sa plateasca totul cu bani si apoi sa-si caute de drum. Pricina era: ,Caci Domnul,
Dumnezeul tau, te-a binecuvantat in tot lucrul mainilor tale si ti-a cunoscut calatoria in aceasta mare pustie. latd, de patruzeci de ani, de
cand Domnul, Dumnezeul tau, este cu tine n-ai dus lipsa de nimic.” (versetul 7). Ce pricina duioasa! Israel trebuia sa lase neatins tot ce era a
lui Esau, pentru ca Domnul se ingrijea de el in chip deosebit si gingas. El cunostea fiecare pas al drumului lor greu prin pustie si se ingrijea in
bunatatea Lui nemarginita de toate nevoile lor. El era pe cale sa le dea, dupa fagaduinta Lui, tara Canaanului, pe care o daduse odata lui
Avraam. Dar aceiasi mana, care era gata sa le dea Canaanul, daduse si lui Esau muntele Seir.

Acelasi lucru il vedem cu privire la Moab si Amon. Domnul mi-a zis: ,,Nu face razboi cu Moab si nu te apuca la lupta cu el; caci nu-ti voi da
nimic sa stapanesti in tara lui. Aurul I-am dat in stapanire copiilor lui Lot”. Si mai departe: ,Sa treci azi hotarul Moabului la cetatea Ar si sa te
apropii de copiii lai Amon. Sa nu faci razboi cu ei si sa nu te iei la lupta cu ei; caci nu-ti voi da nimic de stapanit in tara copiilor lui Amon: am
dat-o Tn stapanire copiilor lui Lot” (versetul 9, 18, 19).

Tarile pomenile aici se gaseau de mult in mainile uriasilor. Deoarece planul lui Dumnezeu a fost sa le dea copiilor lui Esau si lui Lot, El a
nimicit pe uriasii aceia, caci cine e in stare sa se puna in calea hotararii lui Dumnezeu? ,Tara aceasta trecea de asemenea ca o tara a lui
Refaim; mai thainte locuiau in ea Refaimitii... un popor mare, mult la numar si de statura inalta, ca Anachimii. Domnul i-a nimicit dinaintea
Amonitilor, care i-au izgonit si s-au asezat in locul lor. Asa a facut Domnul si pentru copiii lui Esau care locuiesc in Seir, cand a nimicit pe
Horiti dinaintea lor; ei i-au izgonit si s-au asezat in locul lor, pana in ziua de azi”.

Lui Israel nu i s-a ingaduit sa se atinga de averile Edomitilor, Amonitilor si Moabitilor. Dar chiar in versetul urmator, el primeste cu privire la
Amoriti porunca aceasta: ,Sculati-va, plecati si treceti paraul Arnon. lata iti dau Tn maini pe Sihon, imparatul Hesbonului amoritul, si tara lui.
incepe cucerirea, fa razboi cu el” (versetul 24). Dumnezeu hotdriste pentru poporul S3u totul prin Cuvantul Sau. Israel nu trebuia s&
cerceteze de ce n-avea voie sa se atinga de averile lui Esau si ale lui Lot, si trebuia sa cuprinda si pe ale Iui Sihon. El trebuia doar sa faca ce i
se poruncea. Dumnezeu nu poate fi impiedecat in lucrarile Sale. Ochii Lui vad totul. El este, cum spune apostolul Pavel catre atenieni,
»~Domnul cerului si al pamantului”, si ,El a facut ca toti oamenii iesiti dintr-un singur sange sa locuiasca pe fata pamantului; le-a asezat
anumite vremi si a pus anumite hotare locuintei lor”. Si mai departe: ,,El a randuit o zi in care va judeca lumea dupa dreptate, prin Omul pe
care |-a randuit pentru aceasta si despre care a dat tuturor oamenilor o dovada netagaduita prin faptul ca L-a inviat din morti” (Vezi Faptele
17:24-31).

Acesta este un adevar insemnat. Dumnezeu este carmuitorul atotputernic al lumii. El nu da nimanui socoteala de ceea ce face. El rastoarna
pe unul si ridicd ne altul. imparatiile, scaunele de domnie, stipanirile, puterile, totul este in ma&na Lui. El randuieste treburile omenesti dupa
voia Sa. In acelasi timp, ins&, El face pe oameni raspunzatori in feluritele lor stari, in care i-a asezat in harul Lui. Fie rege sau supus,
stapanitor sau stapanit, toti vor da, odata, socoteala in fata lui Dumnezeu. Fiecare isi va gasi, in fata scaunului de judecata al lui Cristos, toata
viata sa, de la inceput pana la sfarsit. Orice fapta, orice vorba, orice gand ascuns se va descoperi acolo ca un adevar grozav. Nimeni nu se va
putea ascunde sau pierde prin multime. Cuvantul lui Dumnezeu spune limpede si hotarat ca vor fi judecati ,fiecare dupa faptele sale”. Nimeni
nu va fi trecut cu vederea: ,Oamenii vor da socoteala de orice vorba desarta pe care o vor fi rostit”.

imparatii, stapanitorii, cArmuitorii, dregatorii, judecatorii, vor da socoteald de felul cum au intrebuintat puterea pe care au avut-o, si de
averea care le-a trecut prin maini. Cei bogati si de neam mare vor raspunde de felul cum si-au risipit averea in desertaciuni, petreceri, etc.
Toti vor raspunde naintea Fiului Omului, ai carui ochi sunt ca para focului, ca sa citeasca toate faptele omului, si ale carui picioare sunt ca
arama stralucitoare ca sa nimiceasca tot ce este impotriva lui Dumnezeu.

Necredinciosii pot intreba in batjocura: ,Cum pot fi toate astea? Cum vor avea loc Thaintea scaunului de judecata al lui Cristos milioane fara
numar de oameni? Si cum va avea vreme sa cerceteze detaliile vietii fiecaruia?” Credinta raspunde: ,Dumnezeu spune ca va fi asa; si atat ne
e de ajuns”. De fapt, raspunsul la toate greutatile este scurt: Dumnezeu. De altfel, necredinciosilor degeaba le vom spune aceste lucruri, caci
ei nu cred in Cuvantul lui Dumnezeu.

.Ne-am intors, si ne-am suit pe drumul care duce la Basan. Og, imparatul Basanului, ne-a iesit inainte, cu tot poporul lui, ca sa lupte impotriva
noastra la Edrei. Domnul mi-a zis: ,,Nu te teme de el; caci il dau in mainile tale, pe el si tot poporul lui, si tara lui; sa te porti cu el cum te-ai
purtat cu Sihon, imparatul Amoritilor, care locuia la Hesbon”. Si Domnul, Dumnezeul nostru, a mai dat in mainile noastre si pe Og, imparatul
Basanului, cu tot poporul lui; I-am batut si n-am lasat sa scape nici unul din oamenii lui. Le-am luat atunci toate cetatile, si n-a fost una care
sa nu cada in stapanirea noastra; sase zeci de cetati, tot tinutul Argob, imparatia lui Og din Basan. Toate cetatile acestea erau intarite cu
ziduri inalte, cu porti si zavoare, afara de cetatile fara ziduri care erau foarte multe la numar. Le-am nimicit cu desavarsire, cum facusem cu
Sihon, Tmparatul Hesbonului; am nimicit cu desavarsire toate cetatile impreuna cu barbatii, femeile si pruncii. lar toate vitele si prada din
cetati le-am luat pentru noi” (Deuteronom 3:1-7).

Indrumérile dumnezeiesti, date cu privire la impé&ratul Basanului, sunt la fel cu cele date pentru impé&ratul Amoritilor. Ca s3 le intelegem pe
amandoua, trebuie sa le privim numai in lumina carmuirii morale a lui Dumnezeu - un lucru insemnat dar putin inteles, desi este atat de
interesant si de insemnat. Trebuie sa facem bine deosebire intre har si carmuire. Daca privim pe Dumnezeu ca Stapanilor si carmuitor, il
vedem desfasurandu-si puterea pe calea dreptatii: El pedepseste pe raufacatori, isi varsa mania asupra vrajmasilor Sai, rastoarna imparatii si
aseazd scaune da domnie, darama cetati si spulbera neamuri, noroade si semintii. El porunceste poporului Sdu sa treaca prin ascutisul sabiei
barbati, femei si copilasi, sa le arda casele si sa le darame orasele.

in acelasi timp ins& auzim din gura Lui cuvintele ciudate: , Fiul omului”. Nebucadnetar, imparatul Babilonului, si-a pus oastea s& faca o slujba
grea Tmpotriva Tirului. Toate capetele au ajuns plesuve, toti umerii sunt jupuiti si n-a luat de la Tir nici o plata, nici el, nici oastea lui, pentru
slujba pe care a facut-o impotriva lui. De aceea, asa vorbeste Domnul Dumnezeu: ,latd, ca dau lui Nebucadnetar, imparatul Babilonului, tara



Egiptului; el i va ridica bogatiile, o va prada si o va jefui, aceasta va fi plata oastei lui! Ca plata pentru slujba facuta fmpotriva Tirului, Ti dau
tara Egiptului, caci pentru Mine s-au ostenit, zice Domnul Dumnezeu” (Ezechiel 29:18-20).

Acesta este un loc minunat din Scriptura. El ne pune in fata ochilor un adevar care se intalneste prin toate scrierile vechiului Testament si
asupra caruia trebuie sa ne indreptam toata luarea aminte. Oriunde vom cerceta, in cele 5 carti ale lui Moise, sau in scrierile istorice, in
psalmi sau in proroci, in toate locurile vom vedea cum Duhul Sfant insemneaza cele mai mici amanunte ale lucrarilor lui Dumnezeu, ca
Stapanitor si Carmuitor. in zilele lui Noe potopul a nimicit tot pamantul si pe toti locuitorii lui, in afard de opt suflete. Barbati, femei, copii,
vite, pasari si dobitoace taratoare, tot a fost ingropat in valurile judecatii drepte a lui Dumnezeu.

Pe urma vedem cum, in zilele lui Lot, au fost nimicite cu desavarsire, in cateva ceasuri, orasele vaii Sidim, cu barbati, femei si copii. Ele au
fost rasturnate de mana Dumnezeului atotputernic, si ingropate in apele intunecate ale Marii Moarte. insusi Dumnezeu a fost Acela care a
osandit la distrugere, si a prefacut in cenusa cetatile Sodoma si Gomora, ca sa slujeasca drept pilda celor ce vor trai in nelegiuire.

Daca cercetam mai departe in istoria insuflata, gasim sapte popoare cananite, date cu barbati, femei, si copii in mana copiilor lui Israel, care
aveau sa implineasca asupra lor o judecata fara crutare. Tot ce avea viata trebuia sa moara.

Nu ne-ar ajunge vremea sa insiram toate locurile care ne pun in fata ochilor caile strasnice ale stapanirii carmuitoare a lui Dumnezeu. Ele
fncep cu Geneza si se ispravesc cu Apocalipsa. Incep cu potopul si se ispravesc cu arderea lumii de ast&zi. intrebarea care se pune, deci,
este: Suntem noi Tndreptatiti sa lamurim sau sa judecam aceste cai de carmuire ale lui Dumnezeu? Suntem noi in stare sa dezlegam tainele
adanci si inalte ale harului divin? Suntem noi in stare si chemati sa aratam de ce acei copilasi slabi au cazut sub judecata parintilor lor
vinovati? Necredinta poate sa judece aceste lucruri sau sa gaseasca in ele un prilej de poticnire, dar credinciosul, care citeste cu adevarat
respect Sfanta Scripturd, si, care se pleaca in fata Cuvantului, va intdmpina toate cu intrebarea: ,,Oare judecatorul pamantului intreg nu va
face dreptate?”

Aceasta este singura cale buna de a raspunde la astfel de intrebari. Daca omul e in stare sa hotdrasca, in cdile de stapanire ale lui
Dumnezeu, ce e vrednic de El si ce nu, atunci am pierdut de fapt gandul adevarat despre Dumnezeu si diavolul a castigat. Caci el doreste sa
ne departeze inima de Dumnezeu si pentru aceasta amageste pe oameni sa puna intrebari si sa-si bata capul cu lucruri care intrec puterea
lor de pricepere, dupa cum cerul intrece pamantul. Putem noi sa pricepem pe Dumnezeu? Daca am fi in stare, noi insine am fi Dumnezeu.

Toti acei oameni, care indraznesc sa puna fn cumpana hotararile si lucrarile Dumnezeului Atotputernic si a Stapanitorului intelept al lumii, vor
trebui sa-si recunoasca, mai curand sau mai tarziu, ratacirea grozava. Tuturor acestor oameni, care intreaba si cerceteaza, le-am pune
intrebarea apostolului: ,Dar mai degraba, cine esti tu, omule, ca sa raspunzi impotriva lui Dumnezeu? Nu cumva vasul de lut va zice celui ce
l-a facut: ,Pentru ce m-ai facut asa? Nu este olarul stapan pe lutul lui, ca din aceiasi framantatura de lut sa faca un vas pentru o intrebuintare
de cinste si un alt vas pentru o intrebuintare de ocara? (Romani 9:20-21).

Cat de lamurit si totusi cat de puternic! Daca un olar are putere asupra unui bulgare de lut, pe care-l are in mana, fapt pe care nimeni nu-I
poate tagadui, cu cat mai mult are putere asupra creatie Acela care le-a facut pe toate. Oamenii pot sa-si tot bata capul cu intrebarile: De ce
a ingaduit Dumnezeu sa intre pacatul in om? De ce n-a nimicit pe Satana si pe ingerii sai dintr-o data? De ce a ingaduit sarpelui sa ispiteasca
pe Eva? De ce nu i-a oprit mana, cand a intins-o dup& rodul oprit? etc. insa la toate intrebéarile acestea nu este decat un singur réspuns: ,Cine
esti tu, omule, ca sa raspunzi impotriva lui Dumnezeu?” Nu este de mirare ca un biet vierme pamantesc indrazneste sa judece lucrarile si
caile adanci ale Dumnezeului celui vesnic? Ce prostie si ingamfare pentru o faptura, a carei minte e intunecata ce pacat, sa hotarasca ce si
cum ar fi trebuit sa lucreze Dumnezeu intr-o imprejurare sau alta. Ce trist, insa, ca multi dintre cei care lupta acum impotriva lui Dumnezeu
cu dibacie, Tsi vor recunoaste ratacirea lor nenorocita abia atunci cand va fi prea tarziu ca s-o indrepte. Dar mai sunt unii, care desi nu suni la
fel cu necredinciosii, sunt totusi nelinistiti de indoieli si Tngrijorari cu privire la unele cdi de stapanire si carmuire ale lui Dumnezeu, asa de
pilda cu privire la osanda vesnica. (1. Deoarece sunt multi din aceia, care sunt nelinistiti in privinta acestei intrebari, va fi bine daca vom sta
de vorba mai amanuntit asupra ei. Sunt trei puncte care, bine cantarite, pot sa intareasca pe orice crestin in privinta acestei invataturi.

1) Cuvantul ,neincetat”, sau vesnicie, se intalneste in Noul Testament de saptezeci de ori. El este intrebuintat in legatura cu ,viata” pe care o
au credinciosii, cu ,locuintele” in care vor fi primiti, si cu starea de care se vor bucura. El se gaseste in legatura cu ,Dumnezeu”, cu ,fericirea
al carei izvor este Domnul Isus, cu ,mantuirea” pe care a dobandit-o El pentru noi si, in sfarsit, cu Duhul. Printre cele saptezeci de locuri sunt
sapte, in care acelasi cuvant (aionios) este intrebuintat cu privire la ,pedeapsa” celor nelegiuiti, cu privire la ,judecata” care va veni asupra
lor si cu privire la ,focul”, care-i va mistui.

Cine are dreptul sa desparta aceste sapte locuri si sa spuna ca, in ele, cuvantul ,aionios” nu este intrebuintat in intelesul de ,vesnic”, pe
cand, in celelalte saizeci si trei e intrebuintat in acest inteles? O astfel de pretentie n-are nici un temei. Daca Duhul Sfant ar fi intrebuintat,
acolo unde vorbeste de judecata celor nelegiuiti, un alt cuvant decat cel din celelalte locuri, am avea pricina sa cercetam acest fapt. Dar El
intrebuinteaza in toate locurile numai acest cuvant, asa ca, daca spunem ca nu este osanda vesnica, spunem in acelasi timp ca nu-i nici viata
vesnica, nici slava vesnica, nici Duh vesnic, nici Dumnezeu vesnic si, in sfarsit nu-i nimic vesnic. Daca pedeapsa nu este vesnica, nu-i nimic
vesnic. A zguduii aceasta stanca inseamna a te atinge de toata descoperirea lui Dumnezeu.

2) A doua dovada ne-o da adevéarul despre nemurirea sufletului. in Geneza 2 citim: ,Domnul, Dumnezeu a facut pe om din tdrana pamantului,
i-a suflat in nari suflare de viata, si omul s-a facut astfel un suflet viu”. Numai locul acesta intareste faptul ca omul are un suflet nemuritor.
Caderea in pacat n-a schimbat nimic din acest lucru. Sufletul trebuie sa traiasca vesnic, fie el cazut sau nu, vinovat sau nevinovat, intors sau
neintors la Dumnezeu.

intrebarea este: ,Unde va trai el?” Dumnezeu nu poate suferi langa Sine pacatul. ,,Ochii Tai sunt asa de curati, c& nu pot sa vada raul si nu
poti sa privesti nelegiuirea” (Habacuc 1:13). Daca, deci, un om moare neintors la Dumnezeu, fara iertarea pacatelor, de buna seama ca nu
poate ajunge acolo unde este Dumnezeu. Ba el nici nu va dori sa ajunga acolo. Pentru el nu mai este decat vesnicia, fara capat, in iazul care
arde cu foc si cu pucioasa.



3) Noi credem ca adevarul despre osanda vesnica sta in legatura de-a dreptul cu insusirea nemarginita a lucrarii de mantuire a Domnului
nostru Isus Cristos. Daca nimic alta nu ne scapa de urmarile pacatului, decat o jertfa cu putere vesnica, atunci si urmarile pacatului sunt tot
vesnice. Aceasta dovada poate sa para multora putin Tnsemnata, insa pentru noi ea are o putere foarte mare. Noi trebuie sa masuram
pacatul si urmarile lui, nu cu masura simtirii omenesti sau a mintii omenesti, ci numai cu masura crucii lui Cristos.)

Pe unii ca acestia i-am sfatui sa cerceteze Psalmul 131, care este scurt, dar frumos. ,,0, Doamne, eu n-am o inima ingamfata, nici priviri
trufase, nu ma indeletnicesc cu lucruri prea mari. Dimpotriva, sufletul imi este linistit si potolit, ca un copil intarcat, care sta langa mama sa;
da, sufletul meu este ca un copil intarcat”. Cam in acelasi fel vorbeste si Pavel catre Corinteni: ,Macar ca traim in firea pamanteasca, totusi
nu ne luptam calduziti de firea pamanteasca. Caci armele cu care luptdm noi nu sunt supuse firii pamantesti, ci sunt puternice, intarite de
Dumnezeu, ca sa surpe intariturile. Noi rasturnam izvodirile mintii si orice inaltime, care se ridica impotriva cunostintei lui Dumnezeu; si orice
gand il facem rob ascultarii de Cristos” (2 Cor. 10:3-5).

Filozoful, invatatul si cugetatorul adanc, zambeste cand aude lucrurile acestea, insa, pentru un ucenic predat lui Isus, are putina insemnatate.
Acelasi apostol ispraveste, foarte repede, si cu intelepciunea si invatatura lumii acesteia: ,,Nimeni sa nu se insela. Daca cineva dintre voi se
crede intelept in felul veacului acesta, sa se faca nebun, ca sa ajunga intelept. Caci intelepciunea lumii acesteia este o nebunie Tnaintea lui
Dumnezeu. De aceea este scris: ,,El prinde pe cei intelepti in viclenia lor”. Si iarasi: ,Domnul cunoaste gandurile celor intelepti. Stie ca sunt
desarte” (1 Cor. 3:18-20).

lar in alt loc zice: ,,Caci este scris: Voi prapadi intelepciunea celor intelepti si voi nimici priceperea celor priceputi. Unde este inteleptul? Unde
este carturarul? Unde este vorbaretul veacului acestuia? N-a prostit Dumnezeu intelepciunea veacului acestuia? Caci intrucat lumea cu
ntelepciunea ei n-a cunoscut pe Dumnezeu in intelepciunea lui Dumnezeu, Dumnezeu a gasit cu cale s& mantuiasca pe credinciosi prin
nebunia propovaduirii crucii” (1. Cor. 1:19-21).

Aici e taina cea mare. Omul trebuie sa recunoasca singur ca, toata intelepciunea lumii este prostie. Un adevar umilitor, dar méantuitor!
Umilitor, pentru ca pune pe om la locul sau adevarat, mantuitor, ba chiar scump, pentru ca pune in locul ei intelepciunea lui Dumnezeu. Se
vorbeste mult despre stiinta, filozofie si invatatura. Dar n-a facut oare Dumnezeu intelepciunea lumii o nebunie? (Trebuie sa facem deosebire
intre orice stiinta adevarata si intre asa numita stiinta mincinoasa; intre faptele pe care stiinta le scoate la iveala si intre incheierile
invatatilor. Faptele sunt ce a facut si ceea ce face Dumnezeu. Dar daca omul se apuca sa scoata din aceste fapte incheierile lui, cade in cele
mai mari rataciri. Totusi, e mangaietor faptul ca sunt unii filozofi si barbati de stiinta dau lui Dumnezeu locul ce i se cuvine, si-l iubesc cinstit
pe Domnul nostru Isus Cristos.)

»,Lumea n-a cunoscut pe Dumnezeu in intelepciunea Lui”. Ce a facut filozofia vestita a Greciei pentru urmasii ei? A facut din ei niste
inchinatori nestiutori ai unui ,Dumnezeu necunoscut”. Cele scrise pe templul lor vestea lumii intregi lipsa de cunostinta si rusinea lor. Si nu
ne putem noi, oare, intreba, pe drept cuvant, daca filozofia a adus pentru crestinism ceva mai bun decat odinioara pentru Grecia? A inlesnit
ea cunoasterea Dumnezeului adevarat? Milioane de crestini marturisitori nu stiu astazi mai mult despre Dumnezeul adevarat decat filozofii
aceia, care s-au intalnit la Atena cu Pavel.

Cum putem cunoaste pe Dumnezeu? ,Nimeni n-a vazut vreodata pe Dumnezeu; Singurul lui Fiu, care este in sanul Tatalui, Acela L-a facut
cunoscut” (loan 1:18).

Aici avem un raspuns dumnezeiesc, lamurit si hotarat. Isus este Acela care descopere pe Dumnezeu sufletului si pe Tatal inimii. Nu avem
nevoie sa mergem la faptura, ca sa invatam cine este Dumnezeu, desi cunoastem in faptura puterea, intelepciunea si bunatatea Lui. Nu
avem nevoie sa mergem la lege, desi cunoastem in ea tainele adanci ale stapanirii si carmuirii Lui. Nu; daca dorim sa stim cine si ce este
Dumnezeu, trebuie sa privim in fata lui Isus Cristos, Fiul singur nascut, care era in sanul Tatalui, Thainte de punerea temeliilor lumii, ca
placerea Sa vesnica, tinta pornirilor Sale si miezul tuturor planurilor Sale. Despartiti de Isus nu putem avea nici cea mai slaba cunostinta
despre ce este Dumnezeu. ,,Caci in El locuieste plinatatea Dumnezeirii” (Coloseni 2. 9). ,Caci Dumnezeu, care a zis: Sa lumineze lumina din
intuneric”, ne-a luminat inimile, pentru ca sa facem sa straluceasca lumina cunostintei slavei lui Dumnezeu pe fata lui Isus Cristos” (2 Cor.
4:6).

Da, noi putem privi, prin credinta, fata Domnului Isus; ii putem urmari cararea minunata pe pamant; putem vedea umbland si facand bine si
vindecand pe cei apasati de Satana; putem urmari cuvintele, faptele, caile Lui; il putem vedea vindecand pe bolnavi, curatind pe leprosi,
deschizand ochii orbilor, destupand urechile surzilor, facand pe ologi sa umble, inviind mortii, uscand lacrimile vaduvei, hranind pe cei
flamanzi, legand inimile zdrobite, alinand orice durere omeneasca, raspunzand oricarei nevoi, inlaturand orice frica, si facand toate acestea,
cu un asa har si cu asa dulceata, incat sa faca pe fiecare sa simta, in adancul sufletului, ca era cea mai mare placere a acelei inimi iubitoare
sa-i faca bine.

in toate, El descoperea oamenilor pe Dumnezeu; asa ca dacd vrem sa stim ce este Dumnezeu, n-avem decat s& privim la Isus. Cand a zis
Filip: .,Doamne, arata-ne pe Tatal, si ne este de ajuns”, raspunsul Lui a fost: ,De atata vreme sunt cu voi si nu M-ai cunoscut, Filipe”? Cine M-a
vazut pe Mine, a vazut pe Tatal. Cum zici tu: ,Arata ne pe Tatal?” Nu crezi ca Eu sunt in Tatal si Tatal e in Mine? Cvintele pe care le vorbesc,
nu le spun de la Mine, ci Tatal care locuieste in Mine, face lucrarile. Crede ca Eu sunt in Tatal si Tatal este in Mine, sau credeti Ma pentru
lucrarile acestea”.

lata adevarata odihna pentru inima. Noi cunoastem pe adevaratul Dumnezeu si pe Isus Cristos, pe care L-a trimis El, si aceasta este viata
vesnica. Noi Tl cunoastem drept Dumnezeu si Tatal nostru, si pe Cristos ca pe Domnul si Mantuitorul nostru personal, care ne iubeste; ne
putem desfata in El, putem umbla cu El, ne putem bizui pe El, ne putem increde in El, ne putem tinea de El toata ziua; ne putem gasi hrana si
bautura in facerea voii Lui, in lucrul pentru El si in slava Lui. Cititorule, cunosti tu aceste lucruri pentru tine insuti?

in partea de la urma a capitolului nostru, vedem pe Moise aducand aminte Israelitilor ce au facut cu cei doi imparati si Amoritilor, si cum s-a
impartit mostenirea in partea de rasarit a lordanului, celor doua semintii si jumatate. E interesant de vazut ca nu spune deloc daca cele doua
semintii si jumatate au avut sau n-au avut dreptate sa-si aleaga locul de sedere in afara de tara fagaduintei. Ba, dupa felul cum e povestita
aici istoria aceasta, s-ar parea ca semintiile acestea nu si-ar fi aratat niciodata o dorinta in privinta aceasta.



LAtunci am luat in stapanire tara aceasta. Am dat Rubenitilor si Gaditilor tinutul de la Aroer, care este pe paraul Arnon, si jumatatea muntelui
Galaad cu cetatile lui. Am dat la jumatate din semintia lui Manase ce mai ramanea din Galaad si toata imparatia lui Og din Basan; tot tinutul
Argob, cu tot Basanul, care purta numele de tara Refaimitilor. lair, fiul lui Manase, a luat tot tinutul Argob pana la hotarul Ghesuritilor si
Maacatitilor, si a pus numele lui targurilor Basanului, numite si azi targurile lui lair. Am dat Galaadul lui Machir. Rubenitilor si Gaditilor le-am
dai o parte din Galaad pana la paraul Arnon al carui mijloc slujeste ca hotar, si pana la paraul laboc, hotarul copiilor lui Amon, Le-am mai dat
campia marginitd de lordan, de la Chineret pana la Marea CAmpiei, Marea S&rata, la picioarele muntelui Pisga spre rasarit. in vremea aceea,
v-am dat porunca aceasta - Domnul, Dumnezeul vostru, va da in mana tara aceasta, ca s-o stapaniti. Voi toti, cei buni de lupta, sa mergeti
fnarmati fnaintea copiilor lui Israel” (Deuteronom 3:12-18).

in ,Ganduri asupra cartii Numeri”, am staruit asupra unor fapte in legaturad cu asezarea celor trei semintii si jumatate, dincolo de lordan, si
am aratat ca ele n-au fost la inaltimea Israelului lui Dumnezeu prin fapta aceasta. Dar aici in Deuteronom nu se vorbeste de asa ceva; pentru
ca tinta lui Moise este sa puna fnaintea intregii adunari nespusa bunatate, iubire si credinciosie a lui Dumnezeu, nu numai prin faptul ca i-a
dus prin toate greutatile si primejdiile pustiei, ci si prin faptul ca le-a dat asa biruinte asupra Amoritilor si i-a pus in stapanirea unor tinuturi
asa de atragatoare si potrivite pentru ei. Toate acestea aratau ce drept avea Domnul la ascultarea lor din inima de poruncile Lui, si aici se
vede frumusetea lasarii la o parte a faptei lui Ruben, Gad si jumatate din semintia lui Manase, care ramasesera in afara tarii fagaduintei.
Aceasta este o dovada a desavarsirii Scripturii. Ce bucurie pentru inima crestinului sa vada lucrul acesta! Cuvantul lui Dumnezeu nu are
nevoie de aparare. El vorbeste pentru sine si isi da El singur dovezile. Cel mai bun mijloc de a radspunde necredinciosilor este sa credem si
mai mult in Scriptura. Numai Duhul lui Dumnezeu poate face pe cineva sa creada in insuflarea deplina a Scripturii. Dovezile omenesti pot
astupa gura potrivnicilor, dar nu pot atinge inima, nu pot face ca razele descoperirii dumnezeiestii sa se coboare in suflet si sa-l mantuiasca;
aceasta este lucrare dumnezeiasca si, fara ea, toate dovezile din lume lasa sufletul in intuneric si necredinta. Dar, cand se face lucrarea
aceasta, nu e nevoie de marturia omeneasca pentru apararea Bibliei. Dovezile de afara, oricat de interesante, nu pot adauga nimic la sfanta
carte. Ea poarta pecetea datatorului ei pe fiecare fila si in fiecare verset. Dar, dupa cum un orb nu poate vedea lumina soarelui, tot asa un om
neintors la Dumnezeu nu poate vedea frumusetea Scripturii.

Sa mai ramanem putin la versetele de la urma, ale capitolului nostru, pentru ca in ele se gasesc, pentru noi, multe lucruri atragatoare, pline
de invataturs si folositoare. ,in vremea aceea am poruncit lui losua si i-am zis: Ochii t&i au vazut tot ce a ficut Domnul, Dumnezeul vostru,
acestor doi imparati; asa va face Dumnezeu tuturor imparatilor, impotriva carora vei merge. Nu te teme de ei, caci Domnul, Dumnezeul
vostru va lupta El insusi pentru voi” (verset 21-22). Amintirea lucrurilor pe care le-a facut pentru noi Domnul, in trecut, ar trebui sa ne
intareasca increderea pentru viitor. Ce lucru ar fi fost cu neputinta pentru un Dumnezeu, care a dat norodului Sau o biruinta atat de
stralucita, asupra Amoritilor, care a nimicit pe un vrajmas atat de puternic ca imparatul Organica, si care a dat toata tara uriasilor in mainile
lor? Ei nu se mai puteau astepta sa se intalneasca in tara Canaanului cu un Tmparat mai puternic decat Og, al carui pat avea o lungime atat
de mare incat Moise o aminteste anumit. ins3 ce erau toate acestea in fata Ziditorului atotputernic? Uriasii, ca si piticii, sunt la fel in fata Lui.
Lucrul insemnat este sa pastram pe Dumnezeu in fata ochilor. Atunci pier toate greutatile. Daca ne umple El zarea, nu mai putem vedea
altceva, si tocmai aceasta este taina adevarata a pacii si a inaintarii. ,Ochii tai au vazut tot ce a facut Domnul Dumnezeul vostru”. Si cum a
facut, asa va mai face. El a izbavit, El izbaveste astazi si El va Izbavi pe viitor. Trecutul, timpul de fata si viitor, sunt deopotriva pline de
izbavirea lui Dumnezeu.

Draga cititor, te gasesti necdjit de vreo greutate? Te apasa ceva? Inima ti-i poate nelinistita din pricina aceasta? Daca e asa, asculta un
cuvant de imbarbatare: ,,Nu te teme. Crede numai!”. El nu paraseste niciodata o inima care se increde in El. Foloseste-te de izvoarele de
ajutorare care se gasesc pentru tine in El. Pune-te cu tot ce te inconjoara, cu frica si cu groaza ta, in mainile Lui si lasa-le pe toate acolo.

Da, lasa-le acolo! Nu ne poate fi de nici un folos sa punem, in clipa aceasta, greutatile si nevoile noastre in mana Dumnezeului nostru si sa le
ludm pe urma iar in mana noastra. De cate ori nu facem asa. Cand ne aflam in vreo incercare sau nevoie, venim in rugaciune la Dumnezeu,
aruncam povara noastra asupra Lui, si ne simtim usurati; insa abia ne-am ridicat din genunchi si privim din nou spre greutati, gandindu-ne la
imprejurarile de mai fnainte, pana ce ajungem la punctul pe care, nu de mult, il parasisem. Cat de mult necinstim prin aceasta pe Dumnezeul
nostru si pe Tatal nostru, si nu-i de mirare ca ramanem tot robiti si nenorociti. El vrea ca sufletul nostru sa fie asa de slobod de griji, cat de
slobod este cugetul de vina. Cuvantul, pe care ni-1 spune este: ,Nu va ingrijorati de nimic; ci in orice lucru aduceti cererile voastre la
cunostinta lui Dumnezeu, prin rugaciuni si cereri, cu multumiri” (Filipeni 4).

Tot asa cauta si Moise, barbatul iubit al lui Dumnezeu si slujitorul credincios al Domnului, sa imbarbateze pe losua, tovarasul de lucru si
urmasul sau, cu privire la ce avea sa i se intample: ,Nu te teme de ei; caci Domnul, Dumnezeul vostru, va lupta El insusi pentru voi”. La fel
imbarbata si Pavel pe copilul sau iubit si tovarasul de lupta, Timotei, sa se increada in Dumnezeul cel viu, sa fie tare in harul care este in
Cristos Isus, sa se sprijine, cu incredere neclintita, pe temelia tare a lui Dumnezeu, si sa se dea astfel cu harnicie si cu adevarata barbatie
sufleteasca lucrului la care fusese chemat. Astfel ne putem imbarbata si noi intre noi, sa tinem cu credinta de copil si cu tarie la Cuvantul
care este intarit pe vecie in ceruri, sa-L pastram in inima ca o putere si implinire vie pentru suflet, ca orice care rdmane, chiar daca totul
piere, si chiar daca orice sprijin omenesc slabeste. ,,Caci orice faptura este ca iarba, si toata slava ei ca floarea ierbii. larba se usuca si floarea
cade jos, dar Cuvantul Domnului ramane in veac” (1 Petru 1:24, 25).

Versetele de la sfarsitul capitolului nostru ne dau o intamplare foarte miscatoare, petrecuta intre Moise si Domnul Sau. Istorisirea, asa cum e
data aici, se potriveste, iarasi, cu intreaga carte.

.in vremea aceea, m-am rugat Domnului, si am zis: ,Stapane Doamne! Tu ai inceput s& ar&ti robului T&u marirea Ta si mana Ta cea
puternica, caci care este dumnezeul acela, in cer si pe pamant, care sa poata face lucrari ca ale Tale si sa aiba o putere ca a Ta? Lasa-ma, te
rog, sa trec, si sa vad tara acea buna de dincolo de lordan, muntii aceia frumosi si Libanul!” Dar Domnul S-a méaniat pe mine, din pricina
voastra, si nu m-a ascultat. Domnul mi-a zis: ,Destul! Nu-mi mai vorbi de lucrul acesta. Suie-te pe varful muntelui Pisga, uita-te spre apus,
spre miazanoapte, spre miazazi si rasarit, si priveste-o doar cu ochii; caci nu vei trece lordanul aceste. Da porunci lui losua, intareste-| si
imbarbateaza-l; caci el va merge naintea poporului acestuia si-l va pune in stapanirea tarii pe care o vei vedea” (Deuteronom 3:23-28).

E duios sa vedem cum slujitorul credincios al lui Dumnezeu vine cu o rugaciune care, insa, nu poate fi implinita. El cerea sa i se dea voie sa
vada tara de dincolo de lordan. Partea aleasa de cele doua semintii si jumatate nu-i putea multumi inima. El dorea sa-si puna picioarele pe



partea deosebitd de mostenire a Israelului lui Dumnezeu. insa aceasta nu se putea. El vorbise cu buzele in chip necugetat la apele de la
Meriba si hotararea tare si neschimbata a stapanirii lui Dumnezeu i-a oprit trecerea peste lordan.

Toate acestea le spune din nou Moise cu smerenie adevarata in auzul norodului. El nu le ascunde faptul ca Dumnezeu nu i-a ascultat
rugaciunea. Le aduce aminte ca ei au fost vinovati de aceasta, si pentru ei era nevoie sa auda. Totusi, le spune fara nici o sovaire ca Domnul
s-a maniat pe el si, cu toate ca s-a rugat, nu i-a ingaduit sa treaca lordanul, ci i-a cerut sa-si lase slujba si sa-si puna un urmas.

Auzind acestea din insasi gura lui Moise, capatam zidire sufleteasca si Tnvataturd. Cat de greu ne vine de multe ori sa marturisim ca am facut
sau am vorbit ceva nedrept, sa recunoastem in fata fratilor cd am gresit in cutare sau in cutare imprejurare, si n-am avut gandul Domnului!
Suntem ingrijorati de numele nostru bun si cu toate acestea recunoastem ca suntem fapturi slabe si supuse greselii si, in stare sa facem orice
nazbatie, daca am fi lasati pe seama noastra. Dar, este cu totul altceva sa faci o marturisire umilitoare, si sa recunosti intr-o anumita
fmprejurare greseala facuta. Lucrul cel din urma este pentru unii foarte greu de facut. Sunt unii care abia daca recunosc, vreodata, ca au
facut lucruri nedrepte si gresite.

Moise n-a facut asa. Netinand seama de starea lui aleasa de slujitor de incredere si iubit al Domnului, de povatuitor al adunarii, al carui toiag
facuse odata sa tremure intreg Egiptul, el sta in fata adunarii fratilor sai si isi marturiseste greseala, recunoaste ca a spus vorbe pe care n-ar
fi trebuit sa le spuna, si ca a venit la Domnul cu o rugaciune arzatoare, care nu i-a fost ascultata.

Nu-I pretuim noi oare pe Moise pentru aceasta? Dimpotriva, faptul acesta il ridica nespus in ochii nostri. Auzindu-i marturisirea si vazand cu
cata smerenie se pleaca sub mana stapanitoare a lui Dumnezeu si cat de fara iubire de sine se poarta cu barbatul pe care Dumnezeu l-a
hotarat ca urmas al lui, ne face placere. La el nu se gaseste nici urma de ura sau ciuda, nici o izbucnire a mandriei atinse. El se coboara din
locul sau Tnalt cu un duh ales de lepadare de sine, pune mantaua sa pe umerii urmasului sau si-l imbarbateaza sa-si implineasca datoriile
slujbei sale Tnalte, cu credinciosie sfanta.

,Cel ce se smereste va fi indltat”. Adevarul acesta il vedem infaptuit in istoria lui Moise. El s-a plecat sub mana puternica a lui Dumnezeu si a
primit pedeapsa pe care a dat-o carmuirea lui Dumnezeu. N-a scos nici o vorba de nemultumire ca nu i-a fost ascultata rugaciunea. S-a plecat
sub orice i s-a pus fhainte si, de aceea, a si fost inaltat la timpul sau. Daca stapanirea lui Dumnezeu a trebuit sa-l opreasca sa intre in tara
Canaanului, harul I-a dus pe inaltimea muntelui Pisga, de unde i s-a ingaduit sa vada impreuna cu Domnul sau tara aceea buna, in toata
frumusetea ei.

Trebuie sa facem deosebire intre har si carmuirea lui Dumnezeu. Deosebirea aceasta se gaseste deseori [amurita in Sfanta Scriptura, dar e
putin inteleasa. Noua ni se pare greu de inteles cum a putut Domnul sa opreasca pe slujitorul sau, credincios si iubit, sa intre in tara
fagaduita. Insd avem aici lucrarea stapanirii lui Dumnezeu si datoria noastra este s& ne plecdm capul si s& ne inchindm. Lucrul acesta s-a
intamplat, cum am mai vazut, nu numai pentru ca Moise, ca slujitor si infatisator al sistemului legii, nu trebuia sa aduca pe Israel in tara, ci si
pentru ca vorbise cu nebagare de seama. El, si fratele sau, Aaron nu sfintisera pe Dumnezeu in fata adunarii si din aceasta pricina ,Domnul a
zis lui Moise si lui Aaron: ,Pentru ca n-ati crezut in Mine, ca sa ma sfintiti inaintea copiilor lui Israel, nu voi veti duce adunarea aceasta in tara
pe care i-o dau” (Numeri 20:12). Si mai departe citim: ,Domnul a zis lui Moise si lui Aaron, langa muntele Hor, la hotarele tarii lui Edom:
Aaron are sa fie adaugat la poporul Lui, caci nu va intra in tara pe care o dau copiilor lui Israel, pentru ca v-ati impotrivit poruncii Mele la
apele Meriba. la pe Aaron si pe fiul sau Eleazar si suie-i pe muntele Hor; dezbraca pe Aaron de vesmintele lui si imbraca pe fiul sau Eleazar cu
ele. Acolo va fi addogat Aaron la poporul lui si va muri” (versetul 23-26).

Lucrul acesta este foarte insemnat. Cei doi povatuitori ai adunarii lui Israel, de care se folosise Dumnezeu ca sa-si scoata poporul din Egipt
prin semne puternice si minuni, barbati cinstiti de Dumnezeu, au fost opriti sa intre in tara Canaanului, ,pentru ca s-au impotrivit poruncii
Lui”. Ce bine ar fi daca vorbele acestea s-ar intipari adanc in inimile noastre, impotrivirea fata de Cuvantul lui Dumnezeu e ceva grozav si, cu
cat e mai inalta slujba acelora care se impotrivesc, cu atata e mai mare raspunderea lor, si cu atat mai repede trebuie sa-i ajunga judecata
dumnezeiasca. ,Caci neascultarea este tot atat de vinovata ca ghicirea si impotrivirea nu este mai putin vinovata decat inchinarea la idoli si
terafimi” (1 Samuel 15:23). Aceste cuvinte strasnice au fost spuse lui Saul, cand n-a ascultat de Cuvantul lui Dumnezeu. in felul acesta ne
sunt dati ca pilda un prooroc, un preot si un imparat, care au fost cu totii mustrati de stapanirea morald a lui Dumnezeu, pentru o singura
neascultare. Cei doi dintai n-au avut voie sa intre in tara Canaanului, iar imparatul si-a pierdut scaunul de domnie.

Sa nu incercam sa slabim acest adevar insemnat spunand ca Dumnezeu stie si vede mai dinainte tot ce se va intampla, si ce va face omul in
cursul vremii. Ce are a face stiinta dinainte a lui Dumnezeu cu raspunderea omului? Este omul raspunzator sau nu? lata intrebarea. Nici unul
din cititorii mei nu se va indoi ca este raspunzator. El este chemai sa asculte de Cuvantul limpede al lui Dumnezeu. El nu e deloc raspunzator
sa stie ceva despre planurile si gandurile ascunse ale lui Dumnezeu. Raspunderea omului este intemeiata pe ce ne este descoperit, nu pe ce
este ascuns. Ce stia, de pilda Adam, despre planurile vesnice ale lui Dumnezeu, cand a fost asezat in gradina raiului, si cand i s-a spus ca nu
trebuie sa manance din pomul cunostintei binelui si al raului? Oare greseala lui a fost intrucatva usurata, prin faptul ca Dumnezeu s-a folosit
tocmai de ea, ca sa-si desfasoare planul Sdu minunat de mantuire prin sangele Mielului? De buna seama ca nu. Adam a primit o porunca
hotarata si aceasta porunca ar fi trebuit sa-i calduzeasca purtarea, insa el a fost neascultator si, deci, izgonit din rai.

Laudat fie Domnul! Harul a venit in aceasta lume saraca si pacatoasa si are aici un seceris care n-ar fi putut avea loc niciodata pe campiile
unei lumi, care n-ar fi cdzut in p&cat. ins& omul a fost judecat din pricina calcarii poruncii. EL a fost izgonit de mana stapanitoare a lui
Dumnezeu si a fost silii sa-si manance painea in sudoarea fetei? ,,Caci ce seamana omul, aceia va si secera”.

Sa nu uitdam: Harul este una si carmuirea sau stapanirea morala a lui Dumnezeu alta. Sa nu le amestecam una cu alta. Dumnezeu este plin de
indurare, iubire si har; dar El este si drept si sfant.

+Acum, Israele, asculta legile si poruncile pe care va invét sa le paziti. impliniti-le, pentru ca s& tréiti si s& intrati in stapanirea tarii pe care v-o
da Domnul, Dumnezeul parintilor vostri” (versetul 1).

in acest verset intalnim tinta deosebitd a Deuteronomului. ,,Ascultd” si ,impliniti-le, pentru ca sa traiti”, si ,sa intrati In stdpanire”. lata un
adevar al carui pret nu inceteaza niciodata. El a fost adevarat pentru Israel si e adevarat si pentru noi. Calea vietii si taina adevarata a intrarii



in stapanire a ceea ce ne-a fagaduit Dumnezeu este ascultarea de poruncile lui Dumnezeu. Dumnezeu nu ne-a dat Cuvantul Sdu, ca sa avem
neintelegeri asupra lui sau sa ne certam pentru el, ci sa ascultam de el. Si numai daca dovedim o ascultare din inima, fata de poruncile si
randuielile Tatalui nostru, pasim pe cararea luminoasa a vietii si gustam din toi ce ne-a pregatit Dumnezeu in Cristos. ,,Cine are poruncile
Mele si le pazeste, acela Ma iubeste; si cine Ma iubeste, acela va fi iubit de Tatal Meu. Eu il voi iubi si Ma voi arata Iui” (loan 14:21).

Cat de scump este acest lucru! Ar fi insa o greseald, sa ne inchipuim ca toti credinciosii se bucura de cinstea aratata aici. Numai cel
ascultator are parte de ea. Toti ar putea avea parte de ea, dar nu toti sunt ascultatori. Este o deosebire mare intre un copil neascultator si un
copil ascultator. Tot asa, una este sa iubim pe Mantuitorul si sa-i implinim poruncile cu placere si alta sa avem mantuirea.

Adevarul celor spuse il putem gasi intarit zilnic in viata noasta de familie. Sa zicem de pilda ca sunt doi fii. Unul se gandeste numai sa-si placa
lui si sa-si implineasca dorintele. El nu gaseste bucurie in tovarasia cu tatal sau, nu se straduieste sa-i implineasca dorintele, nu cunoaste
nimic din gandurile si planurile lui, si ce cunoaste nu-l intereseaza. Primeste insa tot ce-i da tatal sau: carti, haine, bani, dar nu se straduieste
deloc sa bucure inima tatalui, printr-o purtare plina de dragoste. Celalalt fiu este cu totul altfel. Bucuria lui e sa petreaca impreuna cu tatal
sau. lubeste tot ce face si spune tatal. Foloseste orice prilej, care i se iveste, ca sa implineasca dorintele tatalui, ba cauta tot ce ar putea fi o
bucurie pentru tatal sau. El nu iubeste pe tatal sau din pricina darurilor, ci din pricina ca este tatal sau.

Nu e greu de priceput ca simtamintele tatalui fata de acesti doi fii nu pot fi aceleasi. Ei sunt amandoi fiii sai si el ii iubeste cu o iubire
fntemeiata pe legatura lor fata de el. Ins&, in afara de iubirea de tatd, care este pentru amandoi aceiasi, mai este si o placere deosebitd, pe
care o are tatal fata de copilul ascultator. E cu neputinta ca unui tata sa-i placa tovarasia unui copil incapatanat, iubitor de sine si
neascultator. El poate sa petreaca multe nopti nedormite, gandindu-se la acesta si rugandu-se pentru copilul incapatanat, poate sa
intrebuinteze orice pentru indreptarea lui, insa nu are incredere in fiul sdu, nu-i poate descoperi gandurile lui si nu-si poate deschide inima
fata de el.

Toate acestea trebuiesc luata in seama de aceia, care doresc cu adevarat sa fie placuti inimii tatalui nostru ceresc si Domnului nostru Isus
Cristos. Ascultarea este totdeauna placuta Tnaintea lui Dumnezeu si ,poruncile Lui nu sunt grele”. Dimpotriva, ele sunt aratarea scumpa a
iubirii sale fata de noi si urmarea si dovada legaturii, cu care este legat de noi. Dar, nu numai atat, El raspunde cu indurare la ascultarea
noastra, descoperindu-ni-se pe Sine mai deplin si facandu-si locuinta in noi. Lucrul acesta se arata in toata plinatatea in raspunsul Domnului
la intrebarea lui luda: ,luda, nu Iscarioteanul, i-a zis, ,Doamne, cum se va face ca Te vei arata noua si nu lumii?” Drept raspuns, Isus le-a zis:
,Daca Ma iubeste cineva, va pazi Cuvantul Meu si Tatal Meu il va iubi. Noi vom veni la El si vom locui impreuna cu EI” (loan 14:22,23).

De aici vedem ca nu e vorba de deosebirea dintre ,noi” si ,lume”, deoarece lumea nu cunoaste nici rudenia si nici ascultarea. De aceea
Domnul nu o are in vedere in raspunsul Sau. Lumea uraste pe Cristos pentru ca nu-L cunoaste. Vorbirea ei este: ,La o parte cu Cristos! Noi nu
vrem ca El sa stapaneasca peste noi”. Lumea, desi e putin indulcita prin cultura si moravuri si spoita pe deasupra cu marturisirea
crestinismului, are in suflet tot aceiasi ura adanca impotriva persoanei si stapanirii Domnului nostru Isus Cristos, azi, ca si atunci. Ea a atarnat
de religia ei numele Lui cel Sfant insa, sub haina marturisirii religioase, are o inima plina de vrajmasie fata de Dumnezeu si de Cristosul sau.

Dar Domnul nostru, in locul aratat mai sus, nu vorbeste despre lume. El este despartit de ea, e ,,cu ai sai”, si despre ei vorbeste. Daca s-ar
arata lumii, ar face-o numai pentru judecata si pentru nimicire vesnica. insd El se arata la ai S&i, care au si primit poruncile Lui, care-L iubesc
si pazesc Cuvantul Lui. De buna seama ca Domnul nu se gandeste la cele zece porunci, sau la legea lui Moise, cand vorbeste de poruncile
Sale sau de cuvintele Sale. A pune legea lui Moise in locul poruncilor lui Cristos, inseamna a amesteca laolalta iudaismul cu crestinismul,
legea cu evanghelia si a da nastere la incurcatura pentru toate.

Unii se lasa amagiti de sunetul vorbelor si cred ca daca intalnesc cuvantul , porunci”, trebuie sa inteleaga prin aceasta numai decat legea lui
Moise. Aceasta este insa o mare ratacire. Cele dintai opt capitole ale epistolei catre Romani, si toata epistola catre Galateni, ne arata limpede
si hotarat ca crestinul nu este, in nici o privinta, sub lege, nici in ce priveste viata sau starea dupa voia lui Dumnezeu, nici in privinta sfinteniei
n viatd. invatatura Noului Testament aratd, mai presus de toate, cd crestinul nu este sub lege, nu este din lume, nu este in firea veche si in
pacatele sale. Temelia nezguduita a tuturor celor spuse este mantuirea desavarsita, pe care o avem in Cristos Isus. Datorita ei suntem
pecetluiti cu Duhul Sfant si legati in chip atat de tare si nedespartit cu un Cristos inviat si proslavit, incat apostolul loan poate sa spuna
despre toti credinciosii, despre copiii scumpi ai lui Dumnezeu: ,,Cum este El (Cristos) asa suntem si noi in lumea aceasta”. Aceste lucruri
hotarasc purtarea pentru toti aceia, care doresc sa fie calauziti numai de Cuvantul lui Dumnezeu.

As ruga pe cititor sa se intoarca pentru cateva clipe la un loc din Biblie care lamureste limpede deosebirea dintre un copil ascultator al lui
Dumnezeu si unul neascultator. Capitolele 18 si 19 ale Genezei ne povestesc istoria a doi sfinti ai lui Dumnezeu. Si Lot era tot un credincios
ca si Avraam, caci Petru spune despre Lot: ,,Caci neprihanitul acesta, care locuia in mijlocul lor, isi chinuia in toate zilele sufletul lui neprihanit,
din pricina celor ce vedea si auzea din faptele lor nelegiuite” (2 Petru 2:8). Si totusi, catd deosebire era intre acesti doi barbati! insusi Domnul
a fost la Avraam, s-a asezat alaturi de el si a primit sa fie oaspele lui. Aceasta era o cinste mare, pe care Lot nu a avut-o niciodata. Domnul nu
a fost niciodata la el, in Sodoma. A trimes numai pe ingerii Sai, care erau implinitorii judecatii Sale. Si chiar acestia au stat la Tnceput la
indoiald, daca sa primeasca sa fie oaspetii lui. Ei vroiau mai bine sa doarma peste noapte afara, decat sa intre in casa lui. lar cand, in cele din
urma, au ascultat de rugamintile lui staruitoare, au facut-o, numai ca sa-i scape de siluirile unei multimi nelegiuite si ca sa-lI scape cu sila din
imprejurarile triste in care se aruncase de bunavoie, numai din pricina castigului si averii pamantesti. Ar putea fi deosebirea mai batatoare la
ochi?

Dar mai este ceva. Domnul avea placere de Avraam, | s-a descoperit, i-a Tmpartasit gandurile Sale, spunandu-i ce vrea sa faca cu Sodoma si
cu Gomora (Geneza 18:17-19).

Nu stiu daca am putea gasi o lamurire mai limpede a locului din loan 14:21, 23, decat aceasta intamplare, desi ea s-a petrecut cu doua mii de
ani Tnainte de a fi rostit vorbele din loan. Cat de deosebita este starea lui Lot de a lui Avraam! El nu era aproape de Dumnezeu, nu cunostea
gandurile Lui, nu pricepea planurile si hotararile Lui. Si cum ar fi fost cu putinta asa ceva? Cum ar fi putut el sa cunoasca gandurile lui
Dumnezeu, cand era cufundat in adancimile stricaciunilor Sodomei? Cum putea sa patrunda privirea lui in viitor, cand el era prins de ceata
intunecata, care invaluia orasele vinovate? Un crestin lumesc nu poate sa priveasca lucrurile din jurul lui decat din punctul de vedere al
luminii si nu poate sa le judece decat dupa masura si gandul lumii. Aceasta este pricina pentru care Domnul ameninta lumea in starea ei din



Sardes, ca va veni asupra ei ca un hot, in loc s-o mangaie cu nadejdea in venirea Lui ca luceafarul de dimineata. Daca biserica marturisitoare
s-a coborat la punctul de vedere al lumii (si, cu parere de rau trebuie sa spunem ca asa este), ea nu poate privi viitorul decat din locul unde
se afla. Acest lucru lamureste simtirile de frica si de groaza, cu care se gandesc cei mai multi dintre crestini la venirea Domnului. Ei 1l
asteapta ca pe un hot, nu ca pe un mire preaiubit al inimii lor. Cat de mic este numarul acelora, care iubesc cu adevarat venirea Lui! Cea mai
mare parte a bisericii marturisitoare isi gaseste mai lesne icoana in Lot, decat in Avraam. Biserica a parasit taramul ei. Ea s-a coborat de la un
loc ales si s-a amestecat cu lumea, care uraste si dispretuieste pe Domnul ei, care lipseste acuma. Dar, slava Domnului! Mai sunt chiar in
Sardes ,cativa oameni, care nu si-au manjit hainele”, cateva pietre vii in mijlocul daramaturilor unei marturisiri moarte, cateva scaparari
luminoase n mijlocul unui crestinism rece si lumesc. Dar chiar in biserica din Laodicea, care ne arata o stare de lucruri asa de joasa si fara
nadejde, incat toata biserica marturisitoare este aproape sa fie data afara din gura Martorului credincios si adevarat, chiar atunci patrund in
urechea cu luare aminte cuvintele frumoase si racoritoare de inima: ,lata ca Eu stau la usa si bat. Daca aude cineva glasul Meu si deschide
usa, voi intra la el, voi cina cu el si el va cina cu Mine” (A lua epistola lui Cristos catre Laodicea ca fiind trimisa pacatosului, cum se face
uneori, nu e adevarat, deoarece in ea cu e vorba de starea fiecarui pacatos. Cristos ih Sardes nu bate la usa inimii unui pacatos ci la usa
bisericii marturisitoare. Cat de thsemnat este acest lucru cu privire la bisericd! Unde a ajuns ea? Cristos e afara din ea! insa ce har din partea
lui Cristos! El bate la usa. El cere sa fie lasat sa intre, El asteapta cu indurare plina de rabdare si cu iubire statornica si este gata sa intre
acolo unde se gaseste o inima credincioasa, care vrea sa-i deschida usa. Daca cineva in Sardes mai putea sa gaseasca vreo cativa
credinciosi... Dar in Laodicea se indoieste si nu stie daca va gasi macar unul. Dar chiar daca este numai unul, El va veni la dansul si va cina cu
el.).

Vedem, deci, ca atat in zilele crestinismului marturisitor cat si in vremea patriarhilor, in Noul ca si in Vechiul Testament, se pune acelasi pret
si se da aceiasi insemnatate unei urechi deschise si unei inimi ascultatoare. Avraam, calatorul si strainul de aici, s-a bucurat, langa stejarii din
Mamre, de cinstea rara de a sta de vorba cu Domnul slavei, cinste care avea sa ramana necunoscuta lui Lot care-si alesese locul si partea
intr-o vecinatate menita pierzarii.

Sa nu uitdam niciodata acest lucru! Avem parte de binecuvantari bogate, de cinste mare, daca suntem ascultatori in toate timpurile, gasim
sufletul ascultator fericit in Dumnezeu si Dumnezeu bucurandu-se de el. ,lata spre cine imi voi indrepta privirile, spre cel ce sufera si are
duhul mahnit, spre cel ce se teme de ,,Cuvantul Meu” (Isaia 66:2). Acest gand il intalnim atat in cuvintele de la inceputul capitolului nostru cat
si in cuvintele Domnului nostru in loan 14: ,Cine are poruncile Mele si le tine, acela Ma iubeste”, si: ,Daca cineva Ma iubeste, va tinea
Cuvantul Meu"” (Este o deosebire batatoare la ochi intre ,,poruncile” Domnului si ,,cuvintele” Domnului. Cele dintai ne cer lamurit si hotarat ce
trebuie sa facem,; iar cele din urma sunt mai mult aratarea gandurilor si planurilor Domnului. Daca dau copilului meu o porunca, el este dator
sa o Implineasca; si daca ma iubeste va asculta cu bucurie. Daca, insa, ma aude spunand, ca as dori sa fie facut cutare si cutare lucru, fara sa
dau o porunca anumita, inima mea va fi indoit de atinsa cand copilul va merge si va face ce doresc. Nu ar trebui oare sa incercam si noi sa
bucuram inima lui Isus Cristos? Nu ar trebui sa ne straduim sa i fim placuti? El ne-a facut placuti. Nu ar trebui oare sa incercam in orice chip
sa fim placuti naintea Lui? El are placere de ascultarea izvorata din dragoste. El singur a venit in fata Tatalui Sau cu o astfel de ascultare.
.Placerea mea este sa fac ce iti place Tie, Doamne, si legea Ta este in launtrul inimii mele”. ,,Daca tineti poruncile Mele veti ramane in
dragostea Mea, dupa cum si Eu tin poruncile Tatalui Meu si rdman in dragostea Lui”.)

Acest gand ni-l lamureste apostolul loan deosebit de limpede, cand zice: ,Prea iubitilor, daca nu ne osandeste inima noastra, avem o mare
indrazneala la Dumnezeu. Si orice vom cere vom capata de la El, fiindca pazim poruncile Lui, Si facem ce este placut inaintea, Lui. Si porunca
Lui este sa credem in Numele Fiului Sau Isus Cristos si sa ne iubim unii pe altii, cum ne-a poruncit El. Cine pazeste poruncile Lui, ramane in
Dumnezeu si Dumnezeu ramane in el. Si cunoastem ca el ramane in noi prin Duhul, pe care ni l-a dat.” (1 loan 3:21-24). Locurile acestea din
Scripturd, al caror numar poate fi usor marit, arata care este cel mai puternic imbold pentru ascultare. Oricum, noi fi suntem datori cu
ascultare in orice privinta. Noi nu mai suntem ai nostri si am fost ,,raéscumparati cu un pret”. Tot ce avem 1i datoram Lui. De aceea El poate
avea un drept mai mare la o ascultare totala si din inima, si din partea noastra. insd, mai presus de acest drept st3 tot faptul minunat c3
inima Lui e desfatata, si Duhul Lui e racorit, cand tinem poruncile Lui si facem ce-i placut inaintea Lui.

S-ar gasi oare ceva care sa intreaca puterea unui astfel de imbold? Sa avem cinstea sa facem bucurie inimii iubitului nostru Domn? Ce pret da
acest lucru oricarei fapte de ascultare, fie ea cat de mica. Cu cat este el mai presus de lege! Deosebirea dintre lege si crestinism este ca
deosebirea dintre moarte si viata, dintre starea de rob si slobozenie, dintre osandire si iertare, dintre indoiala si siguranta. Cat de sucita este,
deci, orice incercare de a le amesteca pe amandouad, de a le uni intr-un singur sistem, ca si cand ar fi vorba de doua ramuri iesite din acelasi
trunchi. Ce tulburare deznadajduita trebuie sa fie isprava unor astfel de incercarii. Judecand in lumina Noului Testament, nu poate fi ceva mai
sucit, mai nepriceput si mai nepotrivit decat straduinta de a uni legea cu harul.

Dar multe suflete evlavioase cred cu adevarat ca singurul mijloc de a starni ascultarea, de a trdi o viata sfanta, sau de a tinea firea veche in
frau, este sa punem pe oameni sub lege. Ei cred ca daca sufletele sunt scoase de sub lege, cu nuiaua ei, s-a dus orice viata sfanta. Daca nu
mai e legea - ei nu mai vad decat neoranduiala morald. A nu mai face din cele zece porunci o regula de viata inseamna, dupa ei, a lua orice
stavila nelegiuirii omului.

Noi le intelegem greutatea. Dar aici nu e vorba de parerile noastre, ci de ce zice Dumnezeu. Trebuie sa fim gata sa lasam la o parte parerile
noastre si sa primim numai ce zice Dumnezeu, chiar daca ce spune El este impotriva parerilor noastre. Dumnezeu a vorbit, si atat e de ajuns.
Si ce zice Cuvantul lui Dumnezeu? Ne trimete el thapoi la legea lui Moise sau la cele zece porunci ca sa ne invete cum sa traim ca

crestini? Nu. Ci El spune in Romani 6: ,,Caci pacatul nu va mai stapani asupra voastra pentru ca voi nu sunteti sub lege, ci sub har”. Asa de
limpede vorbeste apostolul in Romani 6:14. Duhul Sfant arata aici, Tn chipul cel mai puternic, ca crestinii nu sunt sub Lege. Daca am fi sub
lege, pacatul ar avea stapanire asupra noastra. in Scripturd vedem in multe locuri c& , pacatul”, ,legea” si ,firea pdmanteascd” au legétura
ntre ele. in suflet care e sub lege nu poate s& se bucure de izb&virea de sub stdpanirea pacatului si numai prin aceasta putem cunoaste, cat
de gresit este sa vrei sa pui sufletele sub Lege.

Prin aceasta ele sunt aduse tocmai intr-o stare in care pacatul are putere de stapanire nemarginita asupra lor. E cu totul cu neputinta sa
ajungi la sfintenie prin lege. S& privim o clipd la Romani 7. in versetul 4 al capitolului citim: , Tot astfel, fratii mei” - adica toti credinciosii
adevarati, norodul lui Dumnezeu - prin trupul lui Cristos si voi ati murit in ce priveste Legea, ca sa fiti ai Altuia, adica ai Celui ce a inviat din
morti; si aceasta ca sa aducem roade pentru Dumnezeu”. Abia daca mai e nevoie de spus ca ,,am murit in ce priveste Legea” si ca nu putem



fi In acelasi timp sub lege si morti fata de ea.

Si sa bagam bine de seama ca apostolul nu spune ca legea e moarta. Legea n-a murit, ci noi am murit fata de lege. Prin moartea lui Cristos,
noi am scapat din tdramul legii. Cristos a luat locul nostru. El s-a nascut sub lege si a fost facut p&cat pentru noi pe cruce. insa El a murit si
noi am murit Timpreuna cu El, si astfel ne-a scos pe deplin din starea in care ne gaseam, cand eram sub stapanirea pacatului si sub lege, si
ne-a pus intr-o stare cu totul noud, intr-o legatura stréansa cu El insusi, asa ca se poate spune acuma despre noi: ,Cum este El, asa suntem si
noi in lumea aceasta”. Este El sub lege? De buna seama ca nu. Atunci nu suntem nici noi. Are pacatul vreun drept asupra Lui? Nici cel mai
mic drept. Atunci nu are nici cu noi nimica in ce priveste starea noastra, suntem asa cum este El in fata lui Dumnezeu. Daca insa noi am vrea
sa ne intoarcem sub lege, am merge impotriva spuselor Sfintei Scripturi.

Cum ar putea sa duca cineva o viata sfanta, inlaturand adevaratele temelii ale crestinismului? Cum ar putea fi biruit pacatul din noi, daca ne
am intoarce sub sistemul acela care tocmai a dat pacatului putere asupra noastra? O tinté dumnezeiasca nu poate fi atinsa altfel decat pe o
cale dumnezeiasca. Si calea pe care ne da Dumnezeu scaparea de sub stapanirea pacatului este tocmai izbavirea de sub stapanirea legii. Noi
nu mai suntem sub lege, ci sub har. Asa ca cine vrea sa puna pe crestini sub lege, lucreaza impotriva lui Dumnezeu. Dar sa ascultam ce
spune apostolul mai departe in Romani 7. ,,Caci cand traiam sub stapanirea firii noastre pamantesti, patimile pacatelor, atatate de lege,
lucrau in madularele noastre si ne faceau sa aducem roade pentru moarte. Dar acum am fost izbaviti de lege si suntem morti fata de legea
aceasta, cere ne tinea robi, pentru ca sa slujim lui Dumnezeu intr-un duh nou, iar nu dupa vechea slova” (versetul 5-6).

Si in cuvintele acestea totul este limpede. Prin cuvintele: ,,Cand traiam sub stapanirea firii noastre pamantesti”, apostolul arata trecutul, arata
o stare in care nu ne mai gasim acum. Dar credinciosii nu sunt oare sub stapanirea firii pamantesti? Nu; Scriptura arata lucrul acesta cu multa
tarie. Vrea ea oare sa spuna ca ei nu mai sunt in trup? Nicidecum. Ei sunt inca n trupul acesta al slabiciunii, dar cand e vorba de starea lor
fata de Dumnezeu, ei nu mai sunt sub stapanirea firii pamantesti.

In capitolul 8 se vorbeste, in chipul cel mai limpede, despre acest lucru. ,Deci cei ce traiesc dupa indemnurile firii paAmantesti nu pot sa placa
lui Dumnezeu. Voi, insa, nu mai traiti sub stapanirea firii pamantesti, ci sub stapanirea Duhului, daca Duhul locuieste in adevar in voi”.
Vorbele acestea ne pun in fata unui fapt insemnat, dar si un drept scump si maret. ,,Deci, cei ce traiesc dupa indemnurile firii pamantesti, nu
pot sa placa lui Dumnezeu”. Ei pot sa fie cinstiti, sa se poarte frumos si sa fie religiosi, insa nu pot sa placa lui Dumnezeu. Toata starea lor
este gresita. Izvorul, din care vine tot lucrul lor, este stricat. Radacina si trunchiul, din care pornesc toate ramurile, sunt putrede si rele, fara
nici o nadejde. Ei nu pot aduce nici cel mai neinsemnat rod, care sa fie cu adevarat bun si placut lui Dumnezeu. ,Ei nu pot sa placa lui
Dumnezeu.” Ei trebuie sa fie adusi intr-o stare cu totul noua, trebuie sa primeasca o viata noua, imbolduri noi, cu un cuvant trebuie sa fie o
faptura noud. Cat de insemnate sunt toate acestea!

,Voi Insa nu mai sunteti pamantesti”. Credinciosii nu mai sunt in starea dinainte de a primi pe Cristos, cand nu puteau sa placa lui Dumnezeu.
Ei au o fire noua, o viata noua, a carei miscare, suflare de viata dumnezeiasca este placuta lui Dumnezeu. Duhul Sfant este puterea acestei
vieti, Cristos este miezul ei, slava este tinta si Cerul este casa. E adevérat ca credinciosul poate s greseascd, sa pacatuiasca. in el, adica in
firea lui pamanteasca, nu este nimic bun. Dar starea lui fnaintea lui Dumnezeu este intemeiata pe harul lui Dumnezeul cel vesnic. lar in
starea lui de pe pamantul acesta, ispasirea facuta pe cruce si mijlocirea Domnului Isus Cristos ingrijesc de aceste caderi si greseli. Deci,
inaintea lui Dumnezeu este desavarsit pe veci in Cristos. Pe pamant, cand greseste si cade, are ispasirea si mijlocirea lui Cristos, prin care sta
in picioare si nu poate pieri. Credinciosul a fost scapat pe veci din acel grozav sistem unde nu se gasea decat fire veche, lege, pacat, moarte!
Si este adus intr-o noua stare slavita, unde nu e decat: viatd, slobozenie, har, pace, neprihanire, sfintenie in Cristos.

,Voi nu v-ati apropiat de un munte care se putea atinge, si care era cuprins de foc, nici de negura, nici de intuneric, nici de furtuna, nici de
sunetul de trambita, nici de glasul care vorbea in asa fel ca cel ce I-au auzit au cerut sa nu li se mai vorbeasca, pentru ca nu puteau suferi
porunca aceasta: ,chiar un dobitoc daca se va atinge de munte, sa fie ucis cu pietre sau strapuns cu sageata”. Si privelistea era asa de
infricosatoare, incat Moise a zis: ,,Sunt ingrozit si tremur” Ci v-ati apropiat de muntele Sionului, de cetatea Dumnezeului Celui viu, lerusalimul
ceresc, de zecile de mii, de adunarea in sarbatoare a ingerilor, de Biserica celor intai nascuti, care sunt scrisi in ceruri, de Dumnezeu,
Judecatorul tuturor, de duhurile celor neprihaniti, facuti desavarsiti, de Isus, mijlocitorul legamantului celui nou, si de sangele stropirii care
vorbeste mai bine decat sangele lui Abel.” (Evrei 12:18-24).

A pune pe credinciosi sub lege inseamna sa nimicim temeliile crestinismului, sa parasim harul si sa l[asam pe Cristos, sa ne intoarcem la firea
pamanteasca, in care nimeni nu poate placea lui Dumnezeu, si sa ne punem sub blestem. Sistemul legii este cu totul potrivnic Noului
Testament. impotriva acestui sistem a aparatorilor lui s-a ridicat si a marturisit Pavel toatd viata. El il ura, si lupta totdeauna impotriva lui.
Aparatorii legii cautau mereu sa sape si sa himiceasca munca apostolului, sa suceasca sufletele. Nu poti sa citesti cuvintele lui taioase din
epistola catre Galeteni, Filipeni, instiintarile lui din epistola catre Evrei, si sa nu vezi cat de mare groaza avea el de intregul sistem legal.

Dar, s-ar putea ca cititorul sa intrebe: ,Bine, dar atunci nu e o mare primejdie ca oamenii sa nu mai trdiasca o viata sfanta, daca iei puterea
constrangatoare a legii?”. La acesta raspundem: Dumnezeu e mai intelept decat noi. El stie mai bine cum sa vindece usuratatea in viata si
cum sa aduca ascultarea adevarata. El a incercat legea, si ce a facut ea? A adus mania lui Dumnezeu asupra omului. A facut sa se
inmulteasca pacatul. A adus moarte. A fost taria pacatului. A lipsit pe pacatos de puterea trebuitoare. L-a ucis. A adus osanda. A blestemai pe
toti cei ce aveau a face cu ea. Toti cei ce se tin de faptele legii sunt sub blestem. Si aceasta nu din pricina vreunui cusur al legii, ci din pricina
neputintei omului sa o tina. Nici viata, nici neprihanirea, nici sfintenia, nici adevarata ascultare crestina nu le poate da legea.

lata acum cateva fapte din slava morala a crestinismului din Evanghelii. ,,Acum, dar, nu mai este nici o osandire pentru cei ce sunt in Cristos
Isus. In adevar, legea duhului de viata in Cristos Isus m-a izb&vit de legea pacatului si a mortii. Caci lucru cu neputintd legii, intrucat firea
pamanteasca o facea fara putere, Dumnezeu a osandit pacatul in firea paméanteasca trimetand din pricina pacatului pe insusi Fiul Sau, intr-o
fire asemanatoare cu a pacatului, pentru ca porunca legii sa fie implinita Tn noi care traim nu dupa indemnurile firii pamantesti, ci dupa
indemnurile Duhului. (Romani 8:1-4).

in versetul 1 avem starea oricarui crestin inaintea lui Dumnezeu. El este in Cristos Isus. Nu e in firea veche; nu e sub lege; ci cu totul si pe
veci in Cristos Isus. De aceea nu poate fi nici o osandire si nici nu e.



Daca ar fi vorba de purtarea sau umblarea crestinului, apostolul n-ar putea spune ca nu e nici o osandire. Cel mai desdvarsit crestin tot are
lipsuri. Nu e un crestin pe fata pamantului care sa aiba o purtare desavarsita, fara pata. Si nici n-a fost vreunul vreodata. Deci, ca si cand n-ar
fi nici o osandire asupra purtarii lui? Cu neputinta. Chiar Pavel a trebuit sa-si traga inapoi vorbele spuse impotriva marelui preot (Faptele
23:5). Dar in Cristos Isus nu e nici o osandire pentru nici un crestin. Cati crestini nu spun: ,,0, da! Stiu ca nu e nici o osandire pentru cei ce
sunt in Cristos Isus, daca au o viata curata, fara pata, dupa cum doreste Duhul Sfant. Dar eu nu pot sa spun asa ceva. As vrea sa pot, dor nu
pot. imi pare rau de lipsurile mele, in fiecare clipa imi simt nevrednicia. Asa c& nu pot spune c& nu e nici o osandire pentru mine. Cand voi
fnainta mai mult in sfintire poate... Dar azi nu” Astfel de suflete amestec& starea noastra in Cristos, cu purtarea noastra. in Cristos

suntem desavarsiti, insa in purtare nu. Purtarea vine in versetul 4. ,Cine umbla dupa indemnurile Duhului, implineste dorinta legii. Dragostea
este Tmplinirea legii si dragostea ne va face sa facem mai mult decat spun cele 10 porunci, adica sa iubim pana si pe vrajmasi. Deci, n-avem
nevoie sa trecem prin Sinai si legea lui Moise ca sa ajungem la sfintenia in Cristos.

Dar oare toate acestea nu rapesc legii maretia ei deosebita? Nicidecum! Dimpotriva, niciodata legea n-a fost atat de indreptatita, intarita si
slavita, ca prin lucrarea scumpa a jertfei lui Cristos, care alcatuieste temelia nezguduita a tuturor binecuvantarilor si slava crestinismului.
Apostolul a raspuns dinainte la aceasta intrebare. ,Deci prin credinta desfiintam noi legea? Nicidecum. Dimpotriva, noi intarim legea”
(Romani 3:31). Cum putea fi intarita legea in chip mai slavit decat in viata si moartea Domnului nostru Isus? Ar putea cineva sa spuna ca
legea este slavita, daca crestinul ramane sub ea? De buna seama ca nu! Toti aceia, care trdiesc in lumina zidirii celei noi, cunosc pe Cristos
ca viata si neprihanirea si sfintenia lor. El este totul pentru ei in toate. Ei nu-si gasesc imboldul spre ascultare in frica de blestemul unei legi
calcate, ci in iubirea lui Cristos, potrivit acestor cuvinte minunate: ,,Caci dragostea lui Cristos” - nu legea lui Moise ,ne strange; fiindca am
ajuns la incredintarea, ca daca Unul Singur a murit pentru toti, insemneaza ca moartea Lui a fost moartea tuturora. Si El a murit pentru toti,
pentru ca cei ce traiesc sa nu mai traiasca pentru ei insisi, ci pentru Cel ce a murit si a inviat pentru el” (2. Cor. 5:14, 15).

Ar fi putut oare legea sa facd asa ceva? Niciodatd! insa, Idudat fie Dumnezeul tuturor indurarilor! ,C&ci lucru cu neputinta legii” nu pentru ca
n-ar fi fost sfanta, dreapta si buna, ci ,intrucat firea noastra pamanteasca o facea fara putere” - mesterul a fost bun, dar materialul a fost
stricat - ,Dumnezeu a osandit pacatul in firea pamanteasca, trimitand, din pricina pacatului, pe Tnsusi Fiul Sau”, intr-o fire asemanatoare cu a
pacatului pentru ca poruncile drepte ale Legii sa fie implinite in noi care, fiind inviati cu Cristos si legati cu El prin puterea Duhului sfant, in
puterea vietii noi si vesnice ,traim nu dupa indemnurile firii noastre pamantesti, ci dupa indemnurile Duhului” (Romani 8:2).

in Galateni 2 mai gasim un loc in care apostolul Pavel zugréveste, cu putere, slava deosebita a vietii crestinesti, si anume, in legatura cu
mustrarea pe care a facut-o in Antiohia Tn fata tuturor, lui Petru, cand acest slujitor iubit si pretuit al lui Cristos, amagit de slabiciunea sa
fireasca, s-a coborat pentru o clipa de pe taramul ales, pe care aseaza pe un om evanghelia harului lui Dumnezeu.

.Dar cand a venit Chifa in Antiohia, i-am statut impotriva in fata, caci era de osandit. (Nu pe din dos, ci in fata). in adevar, inainte de venirea
unora de la lacov, el manca impreuna cu Neamurile; dar cAnd au venit ei, s-a ferit si a stat deoparte, de teama celor t&iati imprejur. impreuna
cu el au Inceput sa se prefaca si ceilalti ludei; asa ca pana si Barnaba a fost prins Tn latul fatarniciei lor. Cand l-am vazut eu ca nu umbla drept
dupa adevarul Evangheliei, am spus lui Chifa in fata tuturor: ,Daca tu care esti ludeu, traiesti ca neamurile si nu ca ludeii, cum silesti pe
Neamuri sa traiasca in felul ludeilor? Noi suntem ludei din fire, iar nu pacatosi dintre neamuri. Totusi, fiindca stim ca omul nu este socotit
neprihanit prin faptele legii, ci numai prin credinta in Cristos Isus, am crezut si noi in Cristos Isus, ca sa fim socotiti neprihaniti prin credinta in
Cristos iar nu prin faptele Legii; pentru ca nimeni nu va fi socotit neprihdnit prin faptele Legii. Dar daca in timp ce cautam sa fim socotiti
neprihaniti in Cristos, si noi insine am fi gasiti ca pacatosi, este oare Cristos un slujitor al pacatului? Nicidecum! Caci daca zidesti iarasi
lucrurile pe care le-am stricat, ma arat ca un calcator de lege. Daca erau bune, de ce sa le stric? lar daca erau rele, de ce sa le zidesc iarasi?
Caci eu prin Lege am murit fata de Lege, ca sa traiesc pentru Dumnezeu. Am fost rastignit impreuna cu Cristos, si trdiesc... dar nu mai traiesc
eu, ci Cristos traieste Tn mine. Si viata pe care o trdiesc acum in trup o trdiesc in credinta (nu prin lege ca regula de viatd) in Fiul lui
Dumnezeu cere m-a iubit si s-a dat pe Sine Thsusi pentru mine. Nu vreau sa fac zadarnic harul lui Dumnezeu: caci daca neprihdnirea se
capata prin Lege, degeaba a murit Cristos” (Galateni 2:11-21).

Aici avem o zugravire cat se poate de limpede a crestinismului practic. Vrednic de luat aminte si frumos este felul cum traseaza evanghelia
lui Dumnezeu calea credinciosului adevarat. Ea il fereste pe de o parte de ratacirile primejdioase ale punerii sub lege, si pe de alta de
stricaciune. versetul 19 cuprinde leacul dumnezeiesc impotriva acestor doua rele. Tuturor acelor ludei fatarnici, cu Petru in frunte, ba chiar
invatatorilor legii din toate vremurile, le striga Pavel cu vorbele pline de inteles: ,,Eu am murit fata de lege”.

Ce poate legea sa mai spuna unui om mort? Nimic. Ea poate sa aiba a face numai cu un om viu. Ea il condamna si-l omoara, pentru ca n-a
tinut-o. Asadar, desi legea ramane cu toata puterea si cu toata stralucirea ei, precum si cu asprimea ei de neinduplecat, inceteaza sa mai
aiba a face cu omul, dupa ce el a murit. Un om mort a iesit cu totul de sub puterea ei. Dar acum se naste intrebarea: ,,Cum a murit
credinciosul fata de lege?” Apostolul da singur raspunsul: ,,Am murit prin lege fata de lege”. Legea {i pusese in cuget osanda mortii, cum citim
in Romani 7: ,A. fost o vreme cand, fiindca eram fara Lege, traiam; dar cand a venit porunca, pacatul a inviat si eu am murit. Urmarea a fost
ca porunca, ea, care trebuia sa-mi dea viata, mi-a pricinuit moartea. Pentru ca pacatul a luat prilejul dat de porunca, m-a amagit si prin insasi
porunca aceasta m-a lovit cu moartea” (versetul 9-11).

Dar aceasta nu este totul. Apostolul urmeaza: ,Am fost rastignit impreuna cu Cristos si traiesc, dar nu mai traiesc eu ci Cristos traieste in
mine”. Acesta este raspunsul biruitor pe care-1 da crestinul tuturor acelora care vreau sa-I puna sub lege. ,,Eu am murit fata de lege”, nu
pentru ca sa dau frau slobod firii pamantesti, ci ,ca sa traiesc pentru Dumnezeu”. Ar putea fi un raspuns mai frumos si mai deplin atat fata de
lege, cat si fata de firea pamanteasca? Eul este rastignit, pacatul osandit, partea noastra este viata noua in Cristos, o viata pentru Dumnezeu,
o viata al carei scop este credinta in Fiul lui Dumnezeu si iubirea lui Cristos. Ce ar putea fi mai fnalt si mai minunat? Cine ar dori, in fata
acestei frumuseti morale a crestinismului, sa aduca pe credincios iarasi sub lege sub osanda mortii, in intuneric, blestem si pieire? Ce trist
este cand copiii lui Dumnezeu, madularele trupului lai Cristos, templul Duhului Sfant, isi pierd drepturile lor slavite si in schimb se
impovareaza cu un jug mai greu pe care, cum spune Petru, ,n-au fost in stare sa-l poarte nici parintii nostri si nici noi” (Fapte 15:10). Noi
rugam pe cititor sa cantareasca cele spuse pana acum, sa cerceteze Scriptura si, daca le gaseste intarite si de ea, sa lepede pentru
totdeauna hainele de intristare, in care imbraca legea pe slujitorii ei, si sa traiasca in slobozenia pentru care a slobozit Cristos pe ai Sai.
Domnul sa rupa legatura cu care leaga acel sistem ochii oamenilor, ca sa putem vedea slava luminoasa, care izvoraste din evanghelia harului
hi Dumnezeu.



Si pe urma, sa dovedim cu totii, printr-o viata sfanta si fericita, ca harul poate face ceea ce legea n-a fost in stare sa faca niciodata. Dorinta
noastra vie sa fie in acelasi timp sa aducem, pe cat ne sta in putinta, pe toti copiii scumpi ei lui Dumnezeu, la o cunoastere limpede a starii
lor si a binecuvantarilor lor in Cristos cel inviat si proslavit! Domnul sa raspandeasca fot mai mult prin Duhul Sfant, lumina Sa si adevarul Sau,
si sa adune tot mai mult pe iubitii Lui Tn jurul Sau, ca sa trdiasca in bucuria mantuirii Sale, in curatia si lumina fetei Sale, si sa astepte venirea
Lui!

Intorcdndu-ne acum la capitolul nostru, s-ar parea ca ne-am depértat prea mult de el. Dar ascultarea, care a fost atinsd de versetul intai, este
atat de insemnata, incat am simtit nevoia, sa incercam sa o punem pe taramul ei adevarat. Daca Israel a fost chemai sa ,,asculte” si ,sa
faca”, cu cat mai mult se poate spune aceasta despre noi, care suntem binecuvantati din belsug, ba inca ,ne-a binecuvantat cu tot felul de
binecuvantari duhovnicesti, in locurile ceresti, in Cristos” (Efeseni 1:3). Noi suntem chemati sa ascultam, suntem chemati chiar la ascultarea
lui Isus Cristos, cum citim in 1 Petru 1:2: ,Alesi dupa stiinta mai dinainte a lui Dumnezeu Tatal, prin sfintirea lucrata de Duhul, ca sa ne faca
ascultatori si partasi la stropirea cu sangele lui Isus Cristos”. Noi suntem chemati la acelasi fel de ascultare, care a fost semnul deosebit al
vietii Domnului nostru. in El, ins&, nu se g&seau iImpotriviri, cum se gasesc din belsug la noi toti. ins& felul de ascultare trebuie sa fie este
acelasi.

lata o cinste foarte mare. Noi suntem chemati sa mergem pe urmele lui Isus. , Cine zice ca ramane in El, trebuie sa traiasca asa cum a trait si
Isus” (1 loan 2:6). Si daca ne gandim acuma la calea Lui, gasim o trasatura care are o legatura deosebita cu Deuteronomul. Este felul cum
implinea totdeauna Domnul nostru, Cuvantul lui Dumnezeu. Acelasi lucru deosebeste cartea pe care o cercetam de cartile dinainte. Cuvantul
lui Dumnezeu este singura calauza si singura autoritate pentru crestini in lucrurile cele mai mari, si in cele mai mici. El da@ omului in toate
starile si imprejurarile calauzirea trebuitoare. Si putem spune ca tocmai felul, in care Tnaltd Deuteronomul Scriptura si atrage luarea aminte
asupra datoriei de a dovedi o ascultare fara cartire, ii da farmecul sau deosebit.

Trdim intr-o vreme care ridica in slavi mintea omului, judecata omului si voia lui. Lumea se lauda cu mintea ei, si spune ca fiecare are dreptul
si puterea sa judece pentru sine. Sfanta Scriptura e lepadata de multi cu dispret. La universitatile si scolile noastre nu se mai cunoaste
maretia cartii dumnezeiesti. Tineretul este indrumai sa traiasca in lumina stiintei si a mintii omenesti. Tot ce se ridica deasupra ingustului
punct de vedere al omului, e lepadat.

ins& dacé-i adevérat cd Dumnezeu ne-a vorbit in indurarea Sa, datoria noastra inaltd si sfant3 este s& ascultdm de aceastd descoperire a lui
Dumnezeii cu ascultare de copil. Cararea ascultarii este cararea odihnei si binecuvantarii. Pe aceasta cale, umbla atat ,copilasii in Cristos”
precum si ,tinerii” si ,parintii”. Aceasta este singura cale binecuvanta pentru toti. Fara indoiala ca ea este o cale stramta, dar este o cale
sigura, luminata de lumina Fetei parintesti a lui Dumnezeu. Sufletul ascultator gaseste in aceasta lumina binecuvantata raspunsul la cartelile
acelora care vorbesc in cuvinte rasunatoare despre slobozenia gandurilor si purtarilor lor, despre felul de inaintare, etc.

Un copil ascultator al lui Dumnezeu, cand stie ca merge pe calea, pe care i-a insemnat-o Cuvantul neschimbator al lui Dumnezeu, nu isi
pierde vremea cu lamuriri si aparari fara folos, ci isi vede inainte de drum. El simte ca nu are datoria sa lamureasca si sa apere adevarul, ci sa
asculte si sa implineasca, si trimete pe toti potrivnicii la Domnul si Invatatorul sdu. Daca Cuvantul lui Dumnezeu este ascuns in inimile
noastre, se va vedea in viata noastra crestineasca o siguranta linistita, o tarie sfanta si o inaintare necurmata si acesta este cel mai bun
raspuns pentru toti potrivnicii, marturia cea mai puternica pentru adevarul lui Dumnezeu si dovada cea mai tare pentru orice inima, care
sovaie (Vezi ,Biblia: de unde vine; din cer sau de la oameni?” De vanzare la tipografie.).

Capitolul nostru este bogat in indemnuri intemeiate pe faptul ca Israel a auzit Cuvantul lui Dumnezeu. in versetul 2 gasim doua afirmatii care
ar trebui adanc sapate in inima fiecarui crestin: ,Sa n-adaugati nimic la cele ce va poruncesc eu si sa nu scadeti nimic din ele”.

Cuvintele acestea ne pun in fata doua fapte mari cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu. Nu trebuie sa adaugam nimic la el, pentru ca este
desavarsit, deci nu-i lipseste nimic. Nu trebuie insa nici sa scoatem ceva din el, pentru ca nimic nu-i de prisos. Tot de ce avem nevoie se
gaseste in el si, ce se gaseste, ne trebuie numaidecat. Daca am zice ca s-ar mai putea adauga ceva la Cuvantul lui Dumnezeu, ar insemna ca
nu-I cunoastem ca este Cuvantul lui Dumnezeu; iar daca recunoastem ca este Cuvantul lui Dumnezeu, inseamna ca nu ne putem lipsi de nici
un adevar din el.

Cat de insemnat este acest lucru, mai ales in zilele noastre, cand lumea se poarta in chip atat de omenesc cu Cuvantul lui Dumnezeu! Ce
bine e ca avem o carte Sfanta atat de deplina! Nici un adevar nu trebuie sa i se adauge. De buna seama ca nu vorbim de traduceri, ci de
Scripturd, asa cum ne-a fost data de Dumnezeu, de descoperirea Sa desavarsita. Nu este nevoie sa i se adauge nici o iota si nici o frantura de
slova. La facerea lumii, cand ,fiii lui Dumnezeu se veseleau”, n-ar fi putut sa se atinga nici o mana omeneasca de tot ce facuse Dumnezeu, ca
sa vada daca totul era ,foarte bun”. Pe de alta parte, insa, nu trebuie sa se scoata o iotd sau o frantura de slova, caci atunci s-ar spune ca
Duhul Sfant a scris ceva nefolositor. In felul acesta, cartea dumnezeiasca este aparata si feritd din toate partile, ca sa nu se atinga de
cuprinsul ei sfant nici o mana omeneasca.

Dar poate cineva ar intreba: , Crezi cu adevarat ca orice cuvant de la inceputul Genezei si pana la sfarsitul Apocalipsei este insuflat de
Dumnezeu? Crezi, de pilda, ca acel sir lung de nume din cele dintai capitole ale cartii intai a Cronicilor este insuflat de Dumnezeu? Slujesc
oare si aceste nesfarsite insirari de nume la indrumarea si invatarea noastra?” Noi raspundem fara sovaire cu ,da” la aceste intrebari si nu ne
indoim ca pretul, folosul si insemnatatea acelor insirari de nume s-a dovedit pe deplin in istoria poporului, pe care-l privesc. Si daca ni se
pune intrebarea ce putem noi invata din aceste insirari de nume, credem ca ele ne arata cum Dumnezeu se ingrijeste de poporul sau Israel si
ia parte la tot ce priveste pe acest popor. El vegheaza asupra norodului sau din neam in neam, chiar daca e Tmprastiat, si pentru oameni s-ar
fi pierdut deosebirea dintre cele 12 semintii. El le cunoaste si El le va scoate la vremea Lui la lumina, si le va duce in partea lor de mostenire,
in partea Canaanului potrivit fagaduintei date lui Avraam, Isaac si lacov.

Nu este aceasta o invatatura scumpa? Nu trebuie oare sa ni se intareasca in inima credinta cand vedem grija ce o are Dumnezeu pentru
poporul Sau pamantesc? Hotarat ca da. Si n-ar trebui ca inimile noastre sa se intereseze de tot ce intereseaza inima Tatalui nostru? Sa nu ne
interesam noi de nimic altceva, decat ce ne priveste numai pe noi? Unde este un copil iubitor care sa nu ia parte la tot ce misca inima tatalui
sdau, si care sa nu se bucure de orice rand, iesit din condeiul Tatalui sau? Prin aceasta nu vrem sa spunem ca toate partile Cuvantului lui
Dumnezeu au aceiasi insemnatate si acelasi inteles pentru noi. Se intelege de la sine ca 1 Cronici 1 nu poate fi tot atat de insemnat pentru



noi ca loan 17 sau Romani 8. Ceea ce vrem sa spunem este ca orice carte si orice capitol din Cuvantul lui Dumnezeu este insuflat de
Dumnezeu si, prin urmare, 1Cronici 1 si toate locurile asemanatoare umplu un loc, pe care loan 17 nu-l poate umplea.

Si la urma urmei nu-i treaba noastra sa hotaram ce trebuie si ce nu trebuie sa fie in Cuvantul lui Dumnezeu. Tot ce e acolo are un scop.
Cuvantul lui Dumnezeu este al Lui, e insuflat, noi il privim si ne supunem. Dumnezeu insusi ne incredinteaza ca vine de la El. Pe necredinciosi
chiar daca nu-i putem incredinta, ii lasam in seama Lui. Totul e deplin in Scriptura. Nimic neinsemnat, nimic de prisos, nimic de lasat la o
parte.

Sa luam acuma iar firul cercetarilor noastre. Ca si in alte locuri dinainte, gasim si in capitolul 4, ca in Deuteronom nu se vorbeste atat de mult
de porunci deosebite si de slujbe si jertfe, ci mai mult de insemnatatea, maretia si vrednicia Cuvantului lui Dumnezeu. ,lata v-am invatat legi
si porunci, cum mi-a poruncit Domnul, Dumnezeul meu, ca sa le impliniti in tara pe care o veti lua in stapanire”. Purtarea norodului trebuia sa
fie calauzita si stapanita in toate privintele de porunci dumnezeiesti. Un lucru foarte insemnat pentru toate timpurile ,Sa le paziti si sa le
impliniti. Caci aceasta va fi intelepciunea si priceperea voastra, inaintea popoarelor, care vor auzi vorbindu-se de toate aceste legi si vor zice:
~Acest neam mare este un popor cu totul intelept si intelegator” (Verset 5-6)

intelepciunea si priceperea norodului trebuia, deci, s& se arate in tinerea si implinirea cu supunere a legilor si indrumarilor dumnezeiesti.
intelepciunea lor n-avea s& se bazeze prin dovezi pline de invatitura, ci printr-o ascultare de copil si supus. Toat3 intelepciunea se gésea in
aceste legi si indrumari, nu insa Tn gandurile si parerile, pe care le avea norodul despre ele.

intelepciunea adanca si minunata a lui Dumnezeu s-a descoperii ih Cuvantul S3u, si de aceasta aveau s& se minuneze popoarele. Lumina
gandurilor dumnezeiesti stralucind in purtarea si felul de a fi al norodului lui Dumnezeu trebuia sa trezeasca recunoasterea plina de uimire a
popoarelor dimprejur.

Dar vai! Lucrurile s-au desfasurat cu totul altfel in cursul vremurilor. Cat de putin puteau sa invete despre Dumnezeu si despre Cuvantul Sau
popoarelor lumii, din purtarea Iui Israel! Numele Lui era batjocorit mereu prin umbletele lor. in loc s& aiba o ascultare supusa si fericita fat
de poruncile lui Dumnezeu, ei s-au dedat la obiceiurile popoarelor din jurul lor, le-au primit au cinstit idolii lor si au umblat pe caile lor, asa ca
popoarele acelea in loc sa vada intelepciunea inalta si frumusetea morala a poruncilor dumnezeiesti, aveau in fata lor numai slabiciunea,
prostia si injosirea unui popor, a carui slava nu era alta decat ca lor li s-a incredintat Cuvantul lui Dumnezeu - Cuvant care i osandea tocmai
pe ei (vezi Rom. 2).

Si totusi, laudat fie Dumnezeu! Cuvantul Lui va ramanea in veac. Daca puterea Lui nu se arata in caile poporului Sau, va fi vazuta totusi in
osandirea acestor cai, si Cuvantul va ramanea totdeauna pentru calduzirea, mangaierea si binecuvantarea tuturor acelora, care, desi slabi,
doresc sa umble pe cararea ascultarii. De aceea Moise tine sa puna inaintea norodului Cuvantul lui Dumnezeu, in toata maretia si slava lui
morald. El nu uita sa le arate in chipul cel mai puternic urmarea ascultarii, punandu-le inainte primejdia departarii de poruncile sfinte ale lui
Dumnezeu. El zice: ,Care este, in adevar neamul acela asa de mare, incéat sa fi avut pe dumnezei lui asa de aproape, cum avem noi pe
Domnul, Dumnezeul nostru, ori de cate ori {l chemam? Si care este neamul acela asa de mare in cat sa aiba legi si porunci asa de drepte,
cum este toatd legea aceasta, pe care v-o pun astazi fnainte? (Verset 7-8).

lata taina adevaratei marimi pentru orice popor, orice familie si orice om in parte. Ce cinste nalta sa stii pe Dumnezeul cel viu, atat de
aproape, sa poti sa strigi la El pentru orice, sa stii ca puterea si indurarea Lui lucreaza neincetat pentru noi, si ca lumina Fetei Lui straluceste
cu placere deasupra noastra. Ce cinste mare sa putem simti in viata noastra, de toate zilele, puterea legilor Lui drepte si a poruncilor Lui
sfinte si sa vedem cum ni se descopere El si cum locuieste in noi!

Cine ar fi in stare sa zugraveasca numai pe departe binecuvantarea inalta a unor astfel de drepturi? Si totusi, prin harul lui Dumnezeu le
poate dobandi orice copil al lui Dumnezeu de pe tot pamantul Asta nu inseamna ca orice copil al lui Dumnezeu are parte de ele. Cu parere de
rau o spunem ca nu. Cum am mai spus, le gusta numai aceia care dovedesc, fata de Cuvantul lui Dumnezeu, o ascultare din inima supusa.
Asa a fost odinioara cu Israel si tot asa este si astazi cu Biserica. Buna placere a lui Dumnezeu este rasplata nepretuita, pe care o capata
ascultarea omului in toata vremea. Nu trebuie sa mai adaugam ca ascultarea este cinstea si datoria noastra totodata.

Dar sarmana noastra inima este atat de pornita sa se rataceasca, sa se lase inraurita de felurite lucruri dimprejur, si sa se departeze de
cararea ingusta a ascultarii! De aceea, nu trebuie sa ne miram ca Moise se indreapta spre inimile ascultatorilor cu astfel de indrumari si
indemnuri. El isi varsa inima sa iubitoare Tn cuvinte miscatoare in fata adunarii atat de scumpe lui: ,Numai ia seama asupra ta si vegheaza cu
luare aminte asupra sufletului tau, in toate zilele vietii tale, ca nu cumva sa uiti lucrurile, pe care ti le-au vazut ochii si sa-ti iasa din inima;
fa-le cunoscut copiilor.” Cuvintele acestea cuprind doua adevaruri vrednice de tinut in seama, si care sunt de cea mai mare insemnatate
pentru noi toti, anume: raspundere personald si marturia personald. Israel trebuia sa isi pazeasca bine sufletul, ca sa nu uite Cuvantul scump
al lui Dumnezeu. Dar nu numai atata. El era in acelasi timp raspunzator sa-si indrume copiii si copiii copiilor potrivit acestui cuvant. Dar noi,
care avem o lumina mai limpede si binecuvantari mai inalte, suntem oare mai putin raspunzatori decat Israel odinioara? De buna seama ca
nu! Noi suntem indemnati sa citim cu toata grija Cuvantul lui Dumnezeu, sa-L cercetam si sa-L lasam sa stapaneasca asupra inimilor noastre.
Nu ajunge numai sa citim zilnic cateva versete, un capitol sau o parte. Biblia ar trebui cercetata cea dintéai si cel mai mult, ar trebui sa fie
cartea, In care sa gasim bucurie, odihna si desfatare.

Cu parere de rau trebuie sa spunem adevarul, ca unii dintre noi nu socotesc citirea Bibliei necesara, si isi gasesc placerea in ziare si in altfel
de lecturi. Nu trebuie, deci, sa ne miram ca vedem la astfel de crestini o cunoastere slaba si superficiala a Scripturii. Cum putem intelege
adancimile vii si maretia Bibliei, pe care punem mana numai din simtul datoriei, din cand in cand?

Ce inseamna urmatoarele cuvinte spuse lui Israel: ,,Puneti-va dar in suflet aceste cuvinte pe care vi le spun. Sa le legati ca un semn de
aducere aminte pe mainile voastre si sa fie ca niste fruntarii intre ochii vostri” (Cap. 11:18). Inima, sufletul, mana, ochii, toate trebuiau sa fie
n leg&turd cu Cuvantul lui Dumnezeu. in loc s& se supuna unor forme goale, omul ar trebui sa atarne cu o supunere sfantd de legile si
indrumarile lui Dumnezeu.



,Sa Tnvatati pe copiii vostri in ele si sa le vorbesti despre ele cand vei fi acasa, cand vei merge in calatorie, cand te vei culca si cand te vei
scula, sa le scrii pe usorii casei tale si pe portile tale” (Cap. 11:19-20). Are oare Cuvantul lui Dumnezeu un astfel de loc, in inima noastra, in
casele noastre si Tn obiceiurile noastre? Aceia care vin in contact cu noi in casele noastre, sau in afard, baga oare de seama ca suntem
calduziti de Cuvantul lui Dumnezeu?

lata Tntrebari Tnsemnate care patrund n inima. Sa nu incercam sa le indepartam de la noi. Nimic nu aratd mai bine Tnaltimea starii noastre
morale si duhovnicesti ca felul cum ne purtam cu Cuvantul lui Dumnezeu. Daca nu-L citim cu placere, daca nu insetam dupa el, nu ne
bucuram de el, daca nu dorim o clipa linistita in care sa ne putem adanci in cuprinsul lui, si sa ni-l intiparim, daca nu facem din el
indeletnicirea de capetenie a gandirii noastre din odaita si din familie, este nevoie grabnica sa ne cercetam temeinic starea duhovniceasca,
fiindca de buna seama ca nu este sanatoasa. Firea noastra iubeste Cuvantul lui Dumnezeu si 1l doreste. Asa citim in 1 Petru 2:2: ,,Ca niste
prunci nascuti de curand, sa doriti laptele duhovnicesc si curat, pentru ca prin el sa puteti creste, ca sa ajungeti la mantuire. Daca nu suntem
flamanzi dupa laptele curat al Cuvantului lui Dumnezeu, si daca nu ne hranim cu el, sufletul nostru se gaseste intr-o stare rea si primejdioasa.
Se poate ca n noi sa nu se bage de seama vreo nelegiuire, si totusi, in caile noastre nu-i nimic care sa necinsteasca pe Domnul, insa fi
ingrijoram inima daca lasam Cuvantul Lui la o parte. Daca ne credem crestini si nu iubim Cuvantul Lui, ne inseldm singuri. De buna scama ca
nu vroim s& spunem prin aceasta c& nu mai trebuie cititd alti carte in afara de Biblie, cici atunci n-am fi scris-o pe aceasta. ins& nu stiu daca
este nevoie, in alta parte, de mai multa luare aminte ca la intrebarea: Cum si ce trebuie sa citim?

Suntem indemnati sa facem ,totul” in Numele lui Isus si spre slava lui Dumnezeu. Si cititul intra in aceasta nevoie.

Daca Cuvantul are Tn inima noastra locul ce i Se cuvine, de buna seama ca-l va avea si in casele noastre. Dar daca nu-si gaseste
recunoasterea in familie, e greu de crezut ca-si are locul adevarat in inima. Orice cap de familie ar trebui sa se gandeasca bine la aceasta.
Cuvantul lui Dumnezeu ar trebui citit zilnic in orice familie crestina. Orice cap el unei familii crestine ar trebui sa adune zilnic in jurul sau copiii
si pe toti ai casei ca sa citeasca macar cateva versete din cartea scumpa, si sa se roage. Un astfel de obicei se potriveste cu invatatura
Vechiului si a Noului Testament, si nu numai ca este binecuvantat si ziditor, ci si placut inimii lui Dumnezeu.

Unii ar putea privi citirea zilnica in familie ca o corvoada si povara. Dar e o povara sa venim zilnic la masa si inca de cateva ori pe zi? De ce ar
fi atunci o greutate, sau povara, pentru capul familiei, sa stranga pe toti ai casei: copii si slugi, si sa citeasca macar cateva versete si sa se
roage?

Ce am zice despre un crestin, care nu se roaga niciodata si nu citeste niciodata in liniste Cuvantul lui Dumnezeu? Putem oare sa-I socotim un
crestin adevarat? De buna seama ca nu. Dimpotriva, ne-am indoi daca intr-un astfel de suflet se gaseste viata dumnezeiasca. Rugaciunea si
citirea Cuvantului lui Dumnezeu sunt cerintele trebuitoare pentru cresterea sanatoasa si puternica a vietii crestine, asa ca un om care se
obisnuieste sa le paraseasca pe amandoua, trebuie sa fie intr-o stare foarte primejdioasa. Daca lucrul acesta este adevarat despre fiecare om
in parte, cum se poate ca o familie sa fie intr-o stare buna, daca nu se aduna niciodata sa citeasca impreuna Cuvantul lui Dumnezeu sau sa
se roage? Ce deosebire este intr-o astfel de familie si una pagana? Nu ne intristeaza oare nespus faptul ca se gasesc unii care fac
marturisirea cea mai frumoasa, si iau loc la masa Domnului, dar nu citesc Tmpreuna Cuvantul lui Dumnezeu si nu se roaga impreuna acasa?

Cititorule, esti tu cap de familie? Daca da, citesti tu zilnic cu ai tai Scriptura si te rogi tu in fiecare zi cu ei toti? Daca nu, de ce nu? Ti s-a
abatut inima de la Dumnezeu si Cuvantul Lui? Citesti tu Scriptura singur? Te rogi tu singur? Daca da, de ce nu si cu familia toata? Poate zici
ca ti-e greu, sau alt motiv. Atunci roage-te Domnului sa-ti dea putere sa birui greutatea asta. Fa-ti obiceiul sa citesti in fiecare zi macar un
verset doud din Biblie si s& te rogi cat de putin cu toti ai tdi. Nu mai merge inainte asa. incepe odat&. Nu mai aduce nici o dezvinovétire. Nu
zice ca aceasta e ,lege” etc. Zii mai bine, ,ce fericita lege!” Macar odata pe zi fa-ti acest frumos obicei. Ce cinste inalta este ca fiecare cap de
familie sa adune pe toti ai casei in jurul Cuvantului, si sa-si verse cu ei inima in rugaciune inaintea lui Dumnezeu! Da, credem ca datoria
deosebita a capului familiei este sa faca acest lucru. Nu este nevoie sa faca o ,slujba” lunga si obositoare. Dimpotriva, scurt, proaspat si viu:
iata ce zideste mai bine, atat in case, cat si in adunarile noastre publice. De buna seama ca nu se poate statornici in privinta aceasta o
regula. Fiecare face cat vrea si cat poate: mai lung, mai scurt, numai sa faca. O, de-am fi in stare sa spunem fmpreuna cu losua: ,Eu si casa
mea vom sluji Domnului”. Atunci pot sa spuna altii ce vor vrea.

Prin aceasta insa nu vrem sa spunem, ca rugaciunea si citirea Cuvantului in familie e tot ce se cuprinde in acele cuvinte insemnate: ,vom sluji
Domnului”. Slujba aceasta cuprinde tot ce tine de vointa noastra personala. Totusi suntem incredintati ca intr-o casnicie lucrurile nu stau
bine, daca nu se citeste Cuvantul si nu se roaga cu totii.

S-ar putea insa spune ca sunt multe familii care citesc regulat in fiecare dimineata si in fiecare seara din Biblie, si se roaga impreuna, dar
viata lor de dimineata si pana seara nu se potriveste deloc cu ce citesc. Capul familiei, in loc s& mearga in frunte cu pilda buna a purtarii
frumoase si pline de iubire fata de ai sai, este morocanos, cu toane, aspru si rau cu sotia sa, aspru si rau cu copiii sai. Carteste impotriva a
ceea ce se aduce la masa, desi cu putin inainte a multamit lui Dumnezeu pentru mancare. Gospodina si mama nu se poarta mai bine in ce o
priveste pe ea, si copiii si slugile o urmeaza. in toatd casa nu e decét lipsa de randuial3 si incurcatura. Cu un cuvant, tonul, care domneste in
casa nu este cel crestinesc. Cum e in casa unei astfel de familii, asa e si in afacerile lor. in ele nu este nimic de la Dumnezeu, nimic de la
Cristos, nimic care sa-i deosebeasca de copiii lumii dimprejur. Ba uneori s-ar putea da ca pilda purtarea acestor din urma.

in Tmprejuréri triste ca acestea, nu are nici un pret obiceiul frumos de a citi Cuvantul si de a se ruga. Toate nu sunt decat o form& goala. Ceea
ce ar trebui sa fie o jertfa de dimineata si de seara, e o minciuna de dimineata si de seard, ba chiar o batjocura si luare in ras a lui Dumnezeu.
intr-o astfel de cas& nu poate fi vorba de o méarturie pentru Dumnezeu. in ea lipseste acea sfintenie practica, acea ,panza de in subtire”, care
este, cum citim in Apocalipsa. 19:8, ,faptele bune ale sfintilor”. Cuvintele apostolului din Rom. 14:7, sunt cu desavarsire uitate: ,Caci
imparatia lui Dumnezeu nu sta in mancare si bautura, ci in sfintenia vietii, in pacea si in bucuria care vin de la Duhul Sfant”.

in cele de mai sus am aratat o icoana intunecat, o icoana care cred ca se intalneste rar intre credinciosi. Dar chiar daca in casele noastre
lucrurile nu stau atat de rau, totusi, se simte de multe ori in familiile noastre lipsa unei sfintenii adevarate si practice, inceperea si incheierea
zilei cu citirea Bibliei si rugaciune. Cum se potriveste la un loc petrecerea unei seri cu cantece lumesti cu glume si hazuri usoare si la urma...
putina religie?



Nimic din acestea nu ar trebui sa aiba vreo legdtura cu Numele Sfant al lui Isus, cu biserica sau adunarea Lui sau cu venirea la masa Lui. In
viata noastra, in legaturile noastre cu altii, in treburile noastre, trebuie sa masuram totul cu o singura masura, si aceasta masura este
slavirea lui Isus. Singura si cea mai Tnsemnata intrebare cu privire la tot ce gandim, facem sau vorbim, ar trebui sa fie: , Este acest lucru
vrednic de numele Sfant pe care-l port?” Daca nu, sa-i intoarcem spatele cu hotdrare. Sa nu ne intrebam niciodata: ,Ce rau e in asta?” O
inima predata cu adevarat Domnului nu va pune niciodata o astfel de intrebare. Daca vorbeste cineva asa, putem sa fim incredintati ca inima
nu-i este stapanita numai de Isus.

Nu credem ca am obosit pe cititor, insirand amanuntit aceste adevaruri practice. in vremurile acestea, s cugetdm cu tot dinadinsul asupra
drumului pe care mergem si sa ne cercetam starea inimii cu privire la Isus. Caci daca inima nu este dreapta Tnaintea Lui, nimic din celelalte
nu este drept, nici in viata noastra personala, nici in afaceri si nici in biserica sau adunare. Dar daca inima sta in legatura adevarata cu El, si
celelalte lucruri stau bine.

Nu este oare si pentru noi o invatatura insemnata la sfarsitul epistolei intai catre Corinteni, unde apostolul zice: ,,Daca nu iubeste cineva pe
Domnul nostru Isus Cristos, s fie anatema!” in epistola sa, Pavel a vorbit despre tot felul de rele si stricaciuni morale, dar in loc ca la urmé sa
spuna osanda asupra lor, se indreapta cu o manie sfanta catre fiecare din cei ce nu iubesc pe Cristos. lubirea fata de Cristos este singurul
scut Tmpotriva oricarui fel de ratacire si impotriva oricarui rau. O inima plina de Isus nu mai are loc pentru altceva, afara de El, dar daca nu e
iubire pentru El, calea e deschisa pentru ratacirile cela mai mari.

in partea urméatoare a capitolului nostru se indreapta luarea aminte a norodului asupra intamplarilor de pe muntele Horeb, intdmplari, care de
bune seama ca ar fi trebuit sa se intipareasca adanc in inimile lor, ,,Adu-ti aminte de ziua cand te-ai infatisai inaintea Domnului, Dumnezeului
tau la Horeb, cand Domnul mi-a zis: ,Strange poporul la Mine! Caci vreau sa-i fac sa auda cuvintele Mele” - aceasta a fost totdeauna tinta
mare si insemnata a lui Dumnezeu, sa puna pe poporul sau in legatura de-a dreptul si vie cu Cuvantul Sau vesnic - ,,ca sa invete sa se teama
de Mine tot timpul cat vor trai pe pamant si sa invete si pe copiii lor sa se pazeasca” (versetul 10).

Aici vedem ce legatura stransa este intre auzirea Cuvantului lui Dumnezeu si teama de Numele Lui. Acesta este unul din acele mari adevaruri
de temelie care nu se schimba niciodata si care nu-si pierd niciodata puterea si pretul launtric. Cuvantul si Numele lui Dumnezeu merg
totdeauna impreuna si o inima, care iubeste Numele lui Dumnezeu va cinsti Cuvantul Lui si se va pleca totdeauna in fata lui. ,,Cel ce nu Ma
iubeste, nu tine Cuvintele Mele” (loan 14:24). ,Cine zice: ,il cunosc”, si nu pazeste poruncile Lui, este un mincinos si adevarul nu este in el.
Dar cine pazeste Cuvantul Lui, este un om in care dragostea lui Dumnezeu a ajuns sa fie cu adevarat desavarsita” (1 loan 2:4,5). Oricine
iubeste pe Dumnezeu cu adevarat, va primi Cuvantul Lui in inima, si acolo unde Cuvantul este primit in inima, se va vedea calauzirea Lui in
viata intreaga. Dumnezeu ne-a dat Cuvantul Lui ca acesta sa cdlauzeasca purtarea noastra, sa ne faureasca felul de a fi si, daca nu
influenteaza in felul acesta asupra noastra, degeaba mai vorbim de iubire fata de El.

Vrednic de luat aminte este raspunderea mare a lui Israel fata de copiii sdi. Ei nu trebuiau numai ,.sa auda” si ,sa invete” pentru ei insisi, ci
trebuiau sa treaca cele invatate copiilor lor. Parintii au totdeauna aceasta datorie, si neimplinirea ei nu va ramanea nepedepsita de
Dumnezeu. Ce insemnatate da Dumnezeu acestui lucru o putem intelege din cuvintele pe care le spune lui Avraam: ,Caci Eu il cunosc (pe
Avraam) si stiu ca are sa porunceasca fiilor lui si casei lui dupa el sa tina Calea Domnului, facand ce este drept si bine, pentru ca astfel
Domnul sa implineasca fata de Avraam ce i-a fagaduit” (Geneza 18:19). Acestea sunt cuvinte foarte insemnate. Dumnezeu si-a aratat din
vechime placerea pentru o viata de familie cucernica si pentru o crestere ingrijita a copiilor. El doreste ca ei sa fie crescuti dupa Cuvantul Sau
sfant ,mustrandu-i si invatandu-i in Domul”. Ei nu trebuie sa creasca in nestiinta, necugetare si incapatanare.

Cu parere de rau trebuie sa spunem ca vezi copii de parinti crestini care au crescut in cea mai mare nestiinta cu privire la lucrurile
dumnezeiesti, in nepasare si chiar in necredinta vadita. Daca li se atrage atentia unor astfel de parinti ei raspund: , Noi nu putem face pe
copiii nostri crestini, Dacd i-am sili, am face din ei doar niste crestini de form3 si niste farisei. In ei trebuie s& se faca o lucrare dumnezeiasca,
si cand va veni ceasul hotarat de Dumnezeu, ii va chema El, daca fac parte cu adevarat din numarul alesilor Lui. Daca nu, atunci toata
stradania noastra este zadarnica.

Ce prostie! Daca ar judeca asa un plugar, n-ar mai lucra pamantul. Caci doar el nu este in stare sa faca samanta semanata sa rasara si sa
aduca rod. Orice om cu judecata stie, Tnsa, ca aratul si semanatul trebuie facut thaintea secerisului si ca e cea mai mare prostie sa astepti
seceris, cand nu ai arat si nu ai semanat.

Tot asa este si cu privire la cresterea copiilor nostri. Este foarte adevarat ca Dumnezeu este nemarginit in harul Sau. Si copiii nostri trebuie sa
se nasca din nou intocmai ca ceilalti, si ca aceasta nastere din nou este o lucrare curat dumnezeiasca, implinita de Duhul Sfant cu ajutorul
Cuvantului lui Dumnezeu. Dar slabeste lucrul acesta raspunderea parintilor de a-si creste si indruma copiii cu strictete si seriozitate din cele
dintai clipe ale vietii lor? De buna seama ca nu. Vai de parintii care, dintr-o pricina oarecare, nu-si indeplinesc aceasta datorie sfanta. E drept
ca nu putem sa facem pe copiii nostri crestini si nu ar trebui sa-i Iasam sa ajunga nici crestini de forma si farisei. Dar oare suntem noi chemati
sa facem ceva din ei? Nu, ci ni se cere numai sa ne implinim datoria de parinti fata de ei si sa lasam celelalte pe seama lui Dumnezeu.
Suntem indemnati sa ne crestem copiii ,mustrandu-i si tnvatandu-i in Domnul”.

Noi credem ca toata cresterea copiilor se poate cuprinde in doua adevaruri scurte: increde-te in Dumnezeu pentru copiii tai si creste-i pentru
Dumnezeu. A spune de cel dintai fara sa facem pe al doilea, dovedeste usuratate; si partea a doua fara intaia este lege; amandoua la un loc
fnsad sunt crestinism practic. Toti parintii crestini se pot increde cu toatd puterea in Dumnezeu, cand e vorba de copii. in acelasi timp, insa,
degeaba ne bizuim pe Dumnezeu pentru mantuirea copiilor nostri, si de viata lor de mai tarziu pe acest pamant, daca nu ne ingrijim sa-i
crestem crestineste.

Nu se pot stabili reguli si indrumari pentru cresterea copiilor. Copiii nu se cresc dupa niste reguli. Si la urma urmei, cine ar fi in stare sa arate
in cuvinte tot ce se cuprinde in cuvantul: ,mustrandu-i si invatandu-i in Domnul?” Vorbele acestea sunt de fapt o regula foarte scumpa, care
cuprinde totul, de la leagan pana la maturitate. Spunem ,,de la leagan”, caci suntem incredintati ca adevarata crestere crestina ar trebui sa
inceapa odata cu cele dintai zile de viata ale copilului. Lumea se gandeste cam putin la faptul ca copiii incep sa bage de seama repede, si sa
primeasca tot ce se petrece in jurul lor, si sunt foarte simtitori, mai ales in ce priveste lumea morala care-i inconjoara. Copiii nostri ar trebui
sa traga in piept zilnic aerul iubirii si al pacii, al curateniei, al sfinteniei si al neprihanirii practice. Nici nu ne putem inchipui cat de uimitor



influenteaza, asupra copiilor si asupra plamadirii felului lor de a fi, faptul ca-si vad parintii tréind Tn dragoste si intelegere unii fata de altii; ca
se poarta bine si frumos cu altii si ca au totdeauna o inima si 0 mana deschisa pentru cei saraci si pentru cei ce sufera. Cine ar fi in stare sa
masoare influenta pe care o are asupra unui copil faptul ca vede si aude, intre tata si mama, priviri manioase si vorbe urate? Si daca fiecare
zi trece cu cearta si neintelegere, daca tata se impotriveste mamei si mama injoseste pe tata - cum pot creste bine copiii intr-o astfel de
casa?

Inainte de a trece peste acest lucru insemnat, am mai indrepta privirea parintilor crestini asupra unui punct deosebit de insemnat care, ins3,
de obicei, se neglijeaza: nevoia de a intipari copiilor nostri datoria unei ascultari fara cartire. Nu gasim cuvinte destul de puternice ca sa
intarim lucrul acesta, deoarece el nu atinge numai randuiala si disciplina casniciilor noastre, ci sta in legatura cu slavirea lui Dumnezeu si
implinirea practica a adevarului Sau. ,,Copii ascultati Tn Domnul de parintii vostri, caci este drept sa-i ascultati” si mai departe: ,,Copii,
ascultati de parintii vostri in toate, caci lucrul acesta place lui Dumnezeu.” (Efeseni 6:1; Coloseni 3:20).

Acesta este un punct foarte insemnat. Copilul trebuie sa invete sa asculte din cele dintai clipe ale vietii sale. El trebuie indrumat sa se supuna
stapanirii randuite de Dumnezeu si anume, cum arata si apostolul Pavel: ,,in toate lucrurile”. Daca nu se face aceasta de la inceput, mai tarziu
vom vedea ca e cu neputinta. Daca voia copilului este implinitd odata, ea creste cu o iuteala grozava; si cu cat creste mai mult, cu atat e mai
greu de infranat. Parintii crestini ar trebui, deci, sa-si pastreze de la inceput autoritatea in familie. in acelasi timp, ins&, ei pot fara si-i rasfete,
sa fie atat de gingasi si blanzi, cum nu o poate face decat o inima iubitoare. Asprimea si rautatea nu numai ca nu trebuiesc ci, sunt de obicei
dovada unei cresteri urate si a unui suflet rautacios. Dumnezeu a pus franele stapanirii si nuiaua disciplinarii in mana parintilor, dar daca
tragem mereu de aceste frane si manuim mereu nuiaua, e un semn de nepricepere si de slabiciune. Daca auzim pe un om vorbind mereu de
stapanirea sa, putem sa ne inchipuim ca sta prost cu ea. Adevarata putere morald e insotita totdeauna de o vrednicie, care nu se poate sa nu
fie inteleasa.

Apoi mai credem ca este o greseala cand parintii se pun in calea copiilor, cand e vorba de lucruri putin insemnate. Din felul cum se poarta
parintii cu el, un copil ar trebui sa capete increderea ca ei nu urmaresc decat ce-i mai bine pentru el, si ca, daca nu-i dau ceva sau il opresc
de la ceva, o fac, nu cu gandul ca sa-i micsoreze bucuria, ci sa-i mareasca binele lui. Afara de asta, e foarte important sa facem pe fiecare
membru al casei sa se bucure de toate drepturile si sa-si implineasca toate datoriile Daca deci un copil are datoria sa asculte, parintii sunt
raspunzatori sa aiba grija ca aceasta datorie sa fie implinita caci, daca nu e implinita, sufera din pricina aceasta alti membrii ai familiei. Nu
poate sa fie intr-o casa ceva mai suparacios si mai urat, decat un copil neascultator si incapatanat si, acolo unde gasim un astfel de copil,
putem sa ne Tnchipuim ca acest copil a primit o crestere urata. Oricum, Tnsd, copiii sunt deosebiti in ce priveste sufletul si insusirile lor. Sunt
copii care au o vointa deosebit de tare si cu ei e tare greu de lucrat. ins& aceasta nu slabeste deloc rdspunderea parintilor de a cere
ascultare. Si daca astfel de parinti se bizuiesc pe Dumnezeu, El nu-i lasa niciodata fara harul si puterea de care au nevoie in educatia copiilor.
Chiar o mama vaduva poate sa se indrepte cu toata increderea spre Dumnezeu, si El o va face in stare sa-si carmuiasca singura casa si copiii
cum se cuvine. De aceea nu ar trebui niciodata sa se dea puterea si stapanirea parinteasca in mainile altuia.

Deseori, insa, parintii se lasa amagiti de o bunatate exagerata si fac voia copilului lor. Aceasta e, insa, o samanta aruncata in firea veche si
secerisul va fi nesatisfacator. Daca te porti cu manusi fata de voia copilului, inseamna ca nu ai iubire adevarata. Aceasta nu-i spre fericirea
adevarata a copilului. Un copil ingdmfat si incapatanat este nenorocit si un chin pentru toti care au de-a face cu el. Copiii ar trebui sa fie
indrumati sa se gandeasca la altii si sa urmareasca in orice fel binele si fericirea altora.

Ca sa pastram intr-o familie pacea si intelegerea, se cere fnainte de toate ca ,fiecare sa priveasca pe altul mai pe sus de el insusi”. Trebuie sa
urmarim binele tuturor celor din jurul nostru, nu binele nostru. Daca toti s-ar gandi la aceasta, privelistea din casele noastre ar fi cu totul alta
si viata din familiile noastre s-ar schimba. Orice casnicie crestina ar trebui sa rasfranga felul de a fi al lui Dumnezeu. Dar cum se poate ajunge
la aceasta? Numai daca totii merg pe urmele lui Isus si cauta sa descopere voia Lui. El nu si-a placut niciodata Lui, ci a facut totdeauna ce a
placut Tatalui. El a venit ca sa slujeasca si sa daruiasca. ,,El umbla din loc in loc, facea bine si vindeca pe toti ce erau sub stapanirea
diavolului”(Fapte 10:38). Asa a fost totdeauna Domnul nostru, Prietenul milos si iubitor al tuturor sufletelor nevoiase, slabe si ingrijorate si,
daca toti cei din familiile noastre s-ar purta dupa aceasta pilda desavarsita, am putea infaptui cel putin ceva din datoria unui crestin.
Cuvintele ,tu si casa ta” cuprind un adevar care se gaseste in tot Cuvantul lui Dumnezeu de la inceput pana la sfarsit. Spre mangaierea si
imbarbatarea noastra gasim ca in zilele patriarhilor, legii si crestinismului, inima lui Dumnezeu a gasit placere in evlavie, si ea e spre slava
Numelui Sau cel sfant

Ajungem acum la Indemnul feririi de pacatul grozav al inchinarii la idoli, pacat spre care biata inima omeneasca e pornita, intr-un fel sau altul.
Ca sa fii vinovat de pacatul inchinarii la idoli, nu-i numaidecat nevoie sa te pleci in fata unui chip cioplit. De aceea se cade sa cantarim bine
cuvintele legiuitorului lui Israel. De buna seama ca ele sunt scrise si pentru indrumarea noastra.

,Voi v-ati apropiat si ati stat la poalele muntelui. Muntele era aprins si flacarile se ridicau pana la inima cerului. Era intuneric, nor si negura
deasa si Domnul v-a vorbit din mijlocul focului”. O, cat de deosebit vorbeste El in evanghelia harului, ,voi ati auzit sunetul Cuvintelor Lui, dar
n-ati vazut nici un chip, ci ati auzit doar un glas”. Un fapt foarte insemnat pentru Israel. ,Astfel credinta vine in urma celor auzite, cele auzite
vin din propovaduirea Cuvantului lui Cristos” (Romani 10:17). ,El si-a vestit legamantul Sau” pe care v-a poruncit sa-l paziti, cele zece
porunci, si le-a scris pe doua table de piatra. in vremea aceea Domnul mi-a poruncii s& va invat legi si porunci ca sa le impliniti” - tinta de
cépetenie a Deuteronomului este ascultarea, fie afard din tara, fie in tara pe care o veti lua in stdpanire” (versetul 11-14). imprejurarea pe
care a fost intemeiat acest indemn, a fost aceasta: Ei n-au vazut nimic. Dumnezeu nu s-a aratat norodului. El n-a luat un chip trupesc, dupa
care ar fi putut sa-i faca si un chip. El le-a dat Cuvantul Sau, poruncile Sale sfinte, atat de limpede, incat si un copil ar fi in stare sa le
inteleaga. De aceea, poporul nu avea nevoie sa-si faca un chip sau o asemanare a lui Dumnezeu. Si tocmai acesta era pacatul de care erau
indemnati sa se pazeasca. Ei erau chemati sa auda Cuvantul lui Dumnezeu, nu sa vada chipul Lui, sa asculte de poruncile Lui, nu sa-i faca un
chip. Zadarnic cauta credinta desarta sa cinsteasca pe Dumnezeu prin facerea unui chip si inchinarea la el. Credinta primeste cu iubire
Cuvantul Lui si asculta cu respect de poruncile Lui sfinte. ,Daca cineva Ma iubeste, va tinea Cuvantul Meu”. Noi nu suntem chemati sa ne
incordam simturile in cautarea unei inchipuiri a felului cum e Dumnezeu, ci numai sa ascultam Cuvantul Lui si sa-i pazim poruncile. Nu putem
avea alt gand despre Dumnezeu decat acela pe care a binevoit El insusi sa ni-I descopere. ,,Nimeni nu a vazut vreodata pe Dumnezeu,
singurul lui Fiu, care este in sanul Tatalui, Acela L-a facut cunoscut” (loan 1:18) ,,Caci Dumnezeu, care a zis: ,,Sa lumineze lumina din
intuneric, ne-a luminat mintile, pentru ca sa facem sa straluceasca lumina cunostintei slavei lui Dumnezeu, care luceste pe fata lui Isus



Cristos” (2 Cor. 4:6).

Domnul Isus a fost, cum citim in epistola catre Evrei, rasfrangerea slavei lui Dumnezeu, El putea sa spuna: ,,Cel ce M-a vazut pe Mine, a vazut
pe Tatal”. Fiul descopera deci pe Tatal si noi putem cunoaste ceva din Fiul numai prin Cuvant, cu ajutorul puterii Duhului Sfant. De aceea este
inchinare la idoli orice incercare de a-si face un chip al lui Dumnezeu sau al lui Cristos prin incercarile duhului omenesc sau prin puterea de
inchipuire. Nu putem ajunge decéat la ratacire, cand incercdm sa cunoastem pe Dumnezeu si pe Cristos pe alta cale, decat prin Sfanta
Scriptura. Ba mai mult, prin aceasta noi ne dam in mainile Satanei, care nu va uita sa ne impinga in adancimi tot mai mari de amagire si
inselare. Dupa cum Israel trebuia sa se margineasca la ,,glasul” lui Dumnezeu, tot asa si noi trebuie sa ne sprijinim numai pe Cuvantul lui
Dumnezeu si sa ne ferim de orice ne-ar putea indeparta, sau abate de la acest dreptar. Nu trebuie sa ascultam nici de indemnurile duhului
nostru si nici de parerile altora. Nu trebuie s& ascultam de nimic altceva decat de glasul lui Dumnezeu, glasul Sfintei Scripturi. in ea gasim o
siguranta fara seaman, incat putem zice: ,Stim in cine - nu numai in ce - am crezut. Si sunt incredintat ca El are putere sa pazeasca ce mi--a
incredintat pana in ziua aceea”.

in versetele acestea ni se aratad adevarul insemnat, ca Israel se injosea si se strica singur daca-si ficea vreun chip oarecare si se pleca
inaintea lui. Domnul a spus lui Moise, cand a facut norodul vitelul de aur: ,,Scoald si pogoara-te; caci poporul tau, pe care I-ai scos din tara
Egiptului, s-a stricat”. Nici nu se poate altfel. Cel ce se inchina e totdeauna mai prejos de lucrul caruia i se inchind. Daca Israel se inchina unui
vitel era mai prejos de dobitoacele necuvantatoare. De aceea Domnul avea dreptul sa zica: ,Poporul s-a stricat. Foarte curand s-a abatut de
la calea, pe care le-o poruncisem Eu; si-au facut un vitel turnat, s-au inchinat inaintea lui, i-au adus jertfe si au zis: ,Israele! iata dumnezeul
tau, care te-a scos din tara Egiptului” (Exod 32:7, 8).

Ce priveliste grozava! O intreaga adunare, cdlauzita de Aaron ca mare preot, plecandu-se sa se inchine fhaintea unui lucru facut cu o unealta
din cerceii luati din urechile nevestelor si fetelor lor! Ganditi-va la niste fiinte cu judecata, cu pricepere si inima, spunand unui vitel turnat:
Jlatd dumnezeul tau, care te-a scos din tara Egiptului”. Au dat la o parte pe Domnul si au pus in locul Lui un chip cioplit. Si acesta era poporul
care vazuse lucrdrile puternice ale Domnului Tn tara Egiptului. Vazusera cele zece plagi pustiitoare venind asupra Egiptului si... degeaba.

Au si crestinii ceva de invatat de la vitelul de aur al Israelitilor? De buna seama ca da! Si tot ce a fost scris mai Tnainte (deci si Exod 32 si
Deuteronom 4), a fost scris pentru Tnvatatura noastra, pentru ca prin rabdarea si prin mangaierea ce o dau Scripturile, sa pastram nadejdea
cea mare (Rom. 15:4).

Cat priveste intrebarea daca suntem si noi in primejdie sa cadem in pacatul greu al inchinarii la idoli, gasim raspunsul potrivit in 1 Cor. 10,
unde apostolul se foloseste tocmai de intamplarea trista de pe muntele Horeb, ca sa indemne Biserica lui Dumnezeu sa se pazeasca de
inchinarea la idoli.

,Fratilor, nu vreau sa nu stiti ca parintii nostri toti au fost sub nor, toti au trecut prin mare, toti au fost botezati in nor si in mare, pentru Moise;
toti au mancat aceiasi mancare duhovniceasca, si toti au baut aceiasi bauturd duhovniceascad, pentru ca beau dintr-o stanca duhovniceasca
ce venea dupa ei; si stanca era Cristos. Totusi cei mai multi dintre ei n-au fost placuti lui Dumnezeu, caci au pierit in pustie. Si aceste lucruri
s-au intamplat ca sa ne slujeasca noua drept pilde, pentru ca sa nu poftim dupa lucrurile rele, cum au poftit ei. Sa nu fiti Tnchinatori la idoli, ca
unii dintre ei, dupa cum este scris: ,,Poporul a sezut sa manance si sa bea; si s-au sculat sa joace”. Sa nu curvim, cum au facut unii din ei, asa
ca intr-o singura zi au cazut douazeci si trei de mii. Sa nu ispitim pe Domnul, cum L-au ispitit unii din ei, care au pierit prin serpi. Sa nu cartiti,
cum au cartit unii din ei, care au fost nimiciti de Nimicitorul. Aceste lucruri s-au intdmplat ca sa ne slujeasca drept pilde, si au fost scrise
pentru invatatura noastra, peste care au venit sfarsiturile veacurilor. Astfel dar, cine crede ca sta in picioare, sa la seama sa nu cada” (1 Cor.
10:1-12).

in cele dintai unsprezece versete ale acestui capitol ni se spune, in chipul cel mai limpede, c& nu este nici o adancime a pacatului si a
prostiei, nici o forma a stricaciunii morale, in care n-am fi in stare sa ne prabusim daca nu ne-ar opri marea putere a lui Dumnezeu. Pentru noi
nu este alta siguranta decat scutul si puterea lui Dumnezeu. Stim ca Duhul Sfant nu ne-ar indemna sa ne pazim de niste lucruri, spre a caror
tmplinire n-am fi porniti. El nu ne-ar spune: ,Nu fiti inchinatori la idol”, daca n-am fi in stare s& ajungem inchinatori la idoli. inchinarea la idoli,
insa, imbraca felurite forme. Citim ca pofta de avere este inchinare la idoli si cd un om lacom de avere si zgarcit este un inchinator la idoli. Un
om, deci, care doreste sa aiba mai mult decat i-a dat Dumnezeu, este un inchinator la idoli. El este de fapt vinovat de pacatul lui Israel de pe
Horeb. De aceea a spus apostolul Corintenilor si deci si noua: , Preaiubitii mei, nu fiti de inchinarea la idoli” (1 Corinteni 10:14). Sa fie oare
acest indemn fara folos? Ce Thseamna cuvintele de la urma ale epistolei intai a lui loan: ,Copilasilor, paziti-va de idoli!” Nu ne spun ele
lamurit, ca suntem in primejdie sa cadem in inchinare la idoli? Hotarat ca da. Inimile noastre sunt totdeauna pornite sa se departeze de
Dumnezeu si sa puna alaturi de El, sau in locul Lui, altceva de pretuit si cinstit. Si ce este aceasta decat inchinare la idoli? Tot ce stapaneste
inima este idolul inimii, fie placeri ale lumii acesteia, sau bani, cinste, putere sau altceva de felul acesta. De aceea nu ne indeamna zadarnic
Duhul Sfant de atatea ori sa ne ferim de pacatul inchinarii la idoli.

in capitolul 4 al epistolei catre Galateni gésim un alt loc vrednic de luat in seama in privinta aceasta. Galatenii slujiser3, la fel cu ceilalti
pagani, idolilor; s-au intors insa prin evanghelie de la idoli ca sa slujeasca Dumnezeului celui viu si adevarat. O bucata de vreme au mers
bine. Cand, insa, au venit unii si i-au invatat ca nu pot fi mantuiti daca nu se taie imprejur, si daca nu tin legea, ei i-au ascultat si au inceput
sa se clatine. Ce le spune apostolul? El numeste purtarea lor inchinare la idoli, intoarcere la intunericul si stricaciunea morala a zilelor
dinainte si toate acestea dupa ce ei marturisisera ca au auzit evanghelia harului fara plata si ca au primit-o. ,Odinioara, voi Neamurile, cand
nu cunosteati pe Dumnezeu, va inchinati unor dumnezei, care, din firea lor, nu sunt dumnezei. Dar acum, dupa ce ati ajuns sa cunoasteti pe
Dumnezeu, sau mai bine zis, dupa ce ati fost cunoscuti de Dumnezeu, cum va mai puteti intoarce la acele invataturi incepatoare, slabe si
saracacioase, carora vreti sa va supuneti din nou? Voi paziti cu scumpatate zilele, lunile noi, vremurile de sarbatoare si anii. Ma tem sa nu ma
fi ostenit degeaba pentru voi” (Cap. 4:8-11).

Cat de potrivite sunt cuvintele acestea pentru noi! Galatenii nu se intorsesera la inchinarea pagana a idolilor. De bund seama ca s-ar fi
lepadat cu manie de o astfel de invinuire. Insd apostolul ii intreab&: ,Cum de va intoarceti din nou?” Ce rost avea intrebarea aceasta, daca
Galatenii nu erau pe cale sa se intoarca la inchinarea la idoli? Si ce invatam noi din acest loc? Nimic altceva decat ca primirea din nou a taierii
imprejur si a legii, tinerea ,zilelor”, a ,lunilor noi” si a vremurilor de ,sarbatoare” nu inseamna altceva decat intoarcerea la vechea inchinare
la idoli. Atat tinerea zilelor cat si inchinarea in fata unor dumnezei mincinosi era o departare de la Dumnezeul cel viu si adevarat, de la Fiul



Sau Isus Cristos, de la Duhul Sfant si de la toate frumusetile si bogatiile pe care le da crestinismul.

Lucrul acesta are o insemn&tate mare pentru toti crestinii. il inteleg ei oare toti cei ce se numesc crestini? S& rugam pe Dumnezeu s atinga
pretutindeni inimile si cugetele copiilor Sai, pentru ca ei sa nu urmeze pildele bisericilor din Galatia in ce priveste tinerea zilelor de sarbatoare
si altele de felul acesta, caci si acestea nu pot duce decat la departarea de Cristos. Va veni o zi, care va deschide ochii a mii de oameni, si le
va arata cat pretuiesc aceste lucruri in lumina lui Dumnezeu. Atunci vor cunoaste ceea ce nu vreau sa cunoasca astazi, si anume ca,
paganismul, in forma lui cea mai intunecata, a imbracat o haina crestina si traieste de multe ori sub numele crestinismului.

Moise, invatat chiar de Dumnezeu, indeamna poporul prin cuvintele cele mai miscatoare si mai strasnice sa se pazeasca de pacatul inchinarii
la idoli. Ei cauta tot ce ar putea influenta asupra lor si isi spune mereu si mereu sfaturile si indemnurile atat de staruitor, incat nu le mai
ramane nici o dezvinovatire. Ei nu mai pot spune niciodata ca n-au fost indrumati si n-au fost rugati in chipul cel mai gingas si plin de
dragoste, ca sa ramana langa Domnul. Sa ascultam, de pilda, numai vorbele: ,Dar pe voi Domnul v-a luat si v-a scos din cuptorul de fier al
Egiptului, ca sai fiti un popor pus deoparte, cum sunteti azi” (versetul 20).

Ar fi putut fi pentru Israel un imbold mai puternic? Domnul, in harul Sdu nemarginit, cu mana Sa puternica ii scosese din tara intunericului si a
mortii, si-i adusese la Sine, ca pe un popor slobod si mantuit, pentru ca ei sa fie, intre popoarele pamantului, poporul Lui, in care El sa-si
gaseasca bucuria si placerea deosebita. Cum s-au putut ei departa de la un astfel de Dumnezeu, cum de-au putut ei calca legamantul Lui
sfant si poruncile Lui scumpe? Cu parere de rdu o spunem ca au facut-o. Si-au facut un vitel si au zis: , Israele, iatd dumnezeul tau, care te-a
scos din tara Egiptului”.

Suntem noi mai buni decat Israelitii? Noi avem mai multa lumina, dar suntem facuti din aceiasi materie, avem aceleasi insusiri, aceleasi
porniri ale inimii ca si ei. Poate ca inchinarea noastra la idoli are alta infatisare decat a lor, insa inchinarea la idoli e inchinare la idoli,
numeasca-se si aiba orice infatisare ar vrea. Si cu cat e mai mare lumina noastrd, cu atat e mai mare si pacatul nostru. Poate ca ne miram
cum a putut poporul sa fie atat de razvratit si sa faca un vitel si sa joace jocuri vesele in jurul lui. Dar sa nu uitam ca aceasta razvratire a lor a
fost scrisa pentru invatatura noastra, si noi avem nevoie sa fim indemnati sa ne pazim de idoli, cu toata puterea noastra. Ce bine ar fi daca
ne-am folosi de acest indemn! De-ar fi plina orice parte a inimii noastre de Cristos! Atunci nu am mai avea loc pentru idoli. indata, insa, ce ne
departam de Mantuitorul si Pastorul nostru, suntem in stare sa savarsim lucrurile cele mai triste! Lumina, cunostinta, binecuvantarile
duhovnicesti ne pun sufletul la adapost.

Nimic nu ne poate pastra tari si fericiti decat daca, prin credinta, avem pe Cristos locuind in inimile noastre. Daca ramanem in El si daca El
ramane in noi, cel rau nu se poate atinge de noi. Daca nu pastram insa cu grija aceasta legatura stransa cu El, suntem fara aparare si fara
putere in fata loviturilor Satanei si a pornirii firii noastre pamantesti spre inchinare la idoli. Si cu cat e mai inalta starea noastrd, cu atat mai
mare e primejdia si cu atat mai nenorocita caderea noastra. N-a fost alt popor pe lume care sa fi fost atat de ridicat si de inaltat ca Israel pe
muntele Horeb, dar nici n-a fost un popor care sa se fi injosit mai mult si sa fi ingramadit asupra lui o vina mai mare ca Israel, caci s-a inchinat
inaintea vitelului de aur.

in versetul 21 si 22 al capitolului nostru, Moise aduce aminte pentru a treia oara norodului, cum s-a purtat Dumnezeu cu el ca judecator. El a
mai vorbit, cum am vazut, despre aceasta in capitolul 1 si 3 si acuma spune: ,Si Domnul s-a maniat pe mine, din pricina voastra; si a jurat ca
eu sa nu trec lordanul si sa nu intru in tara aceia buna pe care ti-o da ca mostenire Domnul, Dumnezeul tau. Eu voi muri deci in tara aceasta
de aici, nu voi trece lordanul; dar voi il veti frece si veti stapani tara aceia buna”.

Poate ca se va pune intrebarea: Pentru ce aceasta intreita pomenire a aceluiasi fapt? Si pentru ce de fiecare data amintirea deosebita a
imprejurarii in care Domnul s-a maniat pe el din pricina lor? De buna seama ca Moise nu s-a gandit sa arunce vina pe popor, ci a voit prin
aceasta sa dea mai multa tarie cuvintelor si indemnurilor sale. Daca Domnul s-a maniat pe un barbat ca Moise, daca lui nu i s-a ingaduit sa
intre in tara fagaduintei din pricina unor vorbe necugetate, spuse la apele de la Meriba, oricat de fierbinte ar fi dorit el acest lucru, cu cat mai
mult trebuiau sa fie el cu bagare de seama. Fara indoiala ca e nespus de binecuvantat sa ai a face cu Dumnezeu, dar este si foarte insemnat
si chiar Moise a fost chemai sa dovedeasca aceasta in persoana sa.

Ca acesta pare a fi raspunsul adevarat la intrebarea de mai sus, se vede si din vorbele urmatoare ale lui Moise: ,Vegheati asupra voastra, ca
sa nu dati uitarii legamantul, pe care I-a incheiat cu voi Domnul, Dumnezeul vostru, si sa nu faceti vreun chip cioplit, nici vreo infatisare
oarecare, pe care te-a oprit Domnul Dumnezeul tau s-o faci. Caci Domnul, Dumnezeul tau este un foc mistuitor, un Dumnezeu gelos”
(versetul 23, 24).

Cat de strasnic vorbesc aceste cuvinte inimilor noastre! Sa nu incercam sa neglijam harul si sfintenia lui Dumnezeu printr-o presupunere
gresita, spunand: ,Dumnezeu este un foc mistuitor pentru lume”. Fara indoiala ca El va fi foc mistuitor pentru lume, dar astazi se poarta cu
ea tot cu har si rabdare. Apostolul Petru ne spune: ,Caci suntem in clipa cand judecata sta gata sa inceapa de la casa lui Dumnezeu. Si daca
fncepe cu noi, ce va fi cu cei ce nu ascultd de Evanghelia lui Dumnezeu?” (1 Petru 4:17) lar in Evrei 12:29 citim: ,Caci Dumnezeul nostru este
si ,un foc mistuitor”. Aici nu se vorbeste despre ce va fi odata Dumnezeu pentru lume, ci ce este El acuma pentru noi crestinii. Nici nu se
spune, cum inteleg unii: ,Dumnezeu este un foc mistuitor in afara de Cristos”. Noi nu cunoastem pe Dumnezeu in afara de Cristos. El n-ar
putea sa fie Dumnezeul nostru, daca am fi in afara de Cristos.

,Dumnezeul nostru este un foc mistuitor, un Dumnezeu gelos”, dar, laudat fie Numele Lui, nu pentru noi, ci pentru ca sa mistuie raul din noi
si din caile noastre. El este vrajmas a tot ce-i sta impotriva in noi, a tot ce sta impotriva sfinteniei Lui si, deci, impotriva a tot ce sta in calea
fericirii noastre adevarate si a binecuvantarii noastre vesnice. Ca , Tata Sfant”, El ne tine la inaltimea Lui. El ne pedepseste ca sa ne faca
partasi sfinteniei Lui. El lasa lumea sa umble acuma pe caile ei si nu-i face nimic. Dar El judeca acum Casa Sa, pedepseste pe copiii Sai,
pentru ca ei sa raspunda mai deplin gandurilor Sale si sa dea la iveala firea Lui. Nu este aceasta o cinste nemasurata? Da, cu adevarat, o
cinste care izvoraste din indurarea nemarginita a Dumnezeului nostru care, scoborandu-se pana la noi in chip minunat, are grija de tot ce ne
priveste, ba are grija chiar de slabiciunile, greselile si pacatele noastre, ca sa ne scape de ele si sa ne faca partasi sfinteniei Lui.

Si inceputul capitolului 12 al epistolei catre Evrei vorbeste foarte limpede despre aceasta. ,Ati uitat sfatul, pe care vi-1 da ca unor fii: ,Fiule,
nu dispretui pedeapsa Domnului si nu-ti pierde inima cand esti mustrat de El. Caci Domnul pedepseste pe cine-l iubeste, si bate cu nuiaua pe



orice fiu pe care-l primeste. Suferiti pedeapsa; Dumnezeu Se poarta cu voi ca si cu niste fii. Caci care este fiul pe care nu-l pedepseste tatal?
Dar, daca sunteti scutiti de pedeapsa de care toti au parte, sunteti niste feciori din curvie, iar nu fii. Si apoi daca parintii nostri trupesti ne-au
pedepsit, si tot le-am dat cinstea cuvenita, nu trebuie oare cu atat mai mult sa ne supunem Tatalui duhurilor, si sa traim? Caci ei in adevar ne
pedepseau pentru putine zile, cum credeau ei ca e bine; dar Dumnezeu ne pedepseste pentru binele nostru, ca sa ne faca partasi sfinteniei
Lui. Este adevarat ca orice pedeapsa, deocamdata pare o pricina de intristare, si nu de bucurie; dar mai pe urma aduce celor ce au trecut prin
scoala ei, roada datatoare de pace a neprihanirii” (12:5-11).

Putem primi ,,mustrarea Domnului” in trei feluri: Putem , dispretul pedeapsa Domnului”, privind-o ca ceva obisnuit, de toate zilele, si atunci
nu recunoastem mana Domnului in ea. Apoi ne putem ,pierde inima”, privind-o ca pe ceva ce nu poate fi suferit, ce trece peste puterile
noastre. Atunci nu vedem Tn ea nici inima Tatalui si nici nu recunoastem gandul Lui plin de indurare de a ne face partasi sfinteniei Lui. Si al
treilea, putem ,sa suferim pedeapsa”, si aceasta este calea pe care putem secera ,roada datatoare de pace a unei vieti sfinte”. Nu trebuie sa
dispretuim nimic in care vedem urmele maniei lui Dumnezeu. Nu trebuie sa ,.ne pierdem inima” intr-o incercare in care vedem limpede inima
unui Tata iubitor - care nu va ingadui niciodata sa fim incercati peste puterile noastre, ci are grija ca incercarea sa se sfarseasca asa ca noi sa
o putem rabda - a unui Tata care, in indurarea Sa, ne arata gandul, pe care-l urmareste cu prilejul cresterii noastre si ne incredinteaza ca
fiecare lovitura a nuielei Sale este o dovada de dragoste din partea Lui si raspunsul la rugaciunea Domnului din loan 17, unde El ne lasa in
paza ,Tatalui Sfant”, ca sa ne pazeasca in Numele Lui si in tot ce cuprinde acest Nume. Apoi mai sunt trei stari ale inimii fata de mustrarea
sau pedeapsa dumnezeiasca si anume: supunerea, predarea si bucuria. Cand voia este franta, se supune. Cand mintea este l[amurita asupra
tintei mustrarii, urmarea este o predare linistita in voia lui Dumnezeu, iar cand simtirile sunt atrase de inima Tatalui, vine bucuria. Atunci
omul fnainteaza cu inima vesela si secera ,roada datatoare de pace a unei vieti sfinte”, spre slava Aceluia care, in dragostea Sa nemarginita,
s-a insarcinat sa poarte grija de noi, si ingrijeste asa de mult de fiecare din noi.

Ce mult ne poate intari, in incercarile noastre, gandul la toate acestea! Noi suntem in mana Aceluia care-i nemarginit in dragostea Sa, fara
greseala in intelepciunea Sa, si fara hotar in puterea Sa, si ale carui mijloace de ajutorare sunt nesfarsite, pentru ce am fi, deci, mahniti. Daca
ne mustra sau daca ne pedepseste, o face pentru ca ne iubeste si ne vrea binele. Se poate ca noua sa ni se para mustrarea sau pedeapsa
grea si amara; se poate sa ne simtim ispititi, sa ne intrebam, cum poate iubirea sa ne incarce cu astfel de dureri si suferinte; insa trebuie sa
ne aducem aminte ca dragostea dumnezeiasca este inteleapta si credincioasa si ea ingaduie boli si suparari numai pentru folosul si
binecuvantarea noastra. Nu trebuie sa judecam dragostea numai dupa haina in care e imbracata, cand vine la noi. De pilda, de ce da o mama
copilului ei, pe care-l iubeste ca pe sine, doctorii amare? Ea stie foarte bine ca aceste doctorii vor aduce copilului dureri si suferinte, si totusi
le da fara sovaire. Ea stie ca trebuiesc. Ea stie ca, vorbind omeneste, binele copilului atarna de aceste doctorii, si ca prin ajutorul lui
Dumnezeu sanatatea va veni dupa aceste dureri scurte. Astfel, mama se gandeste numai la binele adevarat al copilului, in timp ce copilul se
gandeste numai la suferintele trecatoare. Daca ar putea copilul sa priceapa gandurile mamei, suferintele pricinuite de doctori i s-ar parea pe
jumatate mai usoare.

Tot asa este si pedeapsa de mustrare a Tatalui nostru faté de noi. Daca ne-am gandi totdeauna la lucrul acesta, ne-ar ajuta sa suferim fara
cartire tot ce gaseste cu cale sa ne dea mana Lui mustratoare. Daca vedem pe un copil iubit al lui Dumnezeu sau pe un slujitor al Domnului
purtand ani de zile suferinte grele, poate ca ne intrebam, de ce asa? Si poate chiar cel ce sufera este aproape sa cada la pamant sub povara
suferintei lui. Poate ca el va striga: ,,De ce atata suferinta pe mine? Poate sa fie aceasta dragoste? Este oare acesta felul de a se descoperi
grija Tatalui? Dar credinta raspunde: ,Da, cu adevarat, toate acestea sunt dragoste. Eu stiu ca aceste necazuri trecatoare imi vor aduce o
binecuvantare vesnica. Eu stiu ca Tatal meu iubitor ma lasa sa trec prin cuptorul de foc al necazului pentru ca sa ma curete de ce-i rau si sa
scoata la iveala in mine chipul Sau. Eu stiu ca dragostea dumnezeiasca face totdeauna ce e mai bine pentru acela catre care se indreapta si
De aceea suferinta aceasta grea este tot ce e mai bun pentru mine. Eu stiu ca insusi Tatal meu, in indurarea si rabdarea Lui nemarginita, sta
langa foc si vegheaza asupra curatirii mele si stiu ca El ma va scoate indata ce lucrarea va fi gata”.

lata, draga cititor crestin, calea adevarata si duhul adevarat, in care ar trebui sa suferim orice mustrare, fie ea un necaz trupesc, fie pierderea
unei rude sau a averii noastre sau altfel de imprejurare apasatoare. Daca descoperim in toate mana iubitoare a Dumnezeului nostru si urmele
credinciosiei si grijii Lui pentru noi, vom putea sa proslavim pe Dumnezeu in mijlocul necazurilor. Aceasta stare sufleteasca va inadusi orice
gand de cartire, si va face sa taca orice vorbire manioasa, inimile ni se vor umplea de odihna si pace, si gura ne va fi plina de lauda si
inchinare, de va da peste ea.

in versetele ce mai ré&man din capitolul nostru, slujitorul credincios el lui Dumnezeu, cu inima plind de dragoste adanca si arzitoare, se
indreapta spre cugetele poporului cu indemnuri si sfaturi insemnate, cu rugaminti duioase, ca sa le intipareasca din nou in inima nevoia unei
ascultari fara sovaire. Cand le vorbeste despre cuptorul de fier al Egiptului, din care i-a izbavit Domnul in indurarea Sa nemarginita, cand se
opreste la semnele puternice si minunile, facute pentru ei, cand le indreapta privirea spre frumusetea tarii in care vor fi saditi, cand
zugraveste in sfarsit felul minunat in care s-a purtat Dumnezeu cu ei in timpul calatoriei prin pustie, o face cu gandul ca sa intareasca dreptul
lui Dumnezeu la o ascultare supusa din partea lor. Trecutul, vremea de fata, si viitorul trebuie sa dea nastere in inimile lor unei predari
desavarsite fata de Izbavitorul lor plin de indurare si atotputernic. Da, ei aveau toata pricina sa asculte si nu aveau nici o dezvinovatire pentru
neascultarea lor. Toata istoria lor, de la inceput si pana la sfarsii, a fost alcatuita, ca sa dea indemnurilor si sfaturilor lui Moise o putere
covarsitoare.

»,Vegheati asupra voastra, ca sa nu dati uitarii legamantul pe care I-a incheiat cu voi Domnul, Dumnezeul vostru, si sa nu faceti vreun chip
cioplit, nici vreo infatisare oarecare, pe care ti-a oprit Domnul, Dumnezeul tau s-o faci. Caci Domnul, Dumnezeul tau, este un foc mistuitor, un
Dumnezeu gelos. Cand vei avea copii, si copii din copiii tai, si vei fi de multa vreme in tara, daca va veti strica, daca va veti face chipuri
cioplite, infatisari ele vreunui lucru, daca veti face ce este rau inaintea Domnului Dumnezeului vostru, ca sa-L maniati, iau astazi martor
impotriva voastra cerul si pamantul - ca veti pieri de o moarte repede din tara pe care o veti lua in stapanire dincolo de lordan, si nu veti
avea zile multe Tn ea, caci veti fi nimiciti de tot. Domnul va va imprastia printre popoare, si nu veti ramanea decat un mic numar in mijlocul
neamurilor unde va va duce Domnul Si acolo veti sluji unor dumnezei, care sunt o lucrare facuta de mani omenesti, de lemn si de piatra, care
nu pot nici sa vada, nici sa auda, nici s& manance, nici sa miroase” (versetul 23-28).

Ce cuvinte insemnate. Ca martori sunt chemati cerul si pamantul! Si totusi, cat de repede au uitat ei toate acestea! Dar nu e de mirare cat de
amanuntit s-au implinit asupra acestui popor judecatile grele, care eu fost vestite. Dar Moise se straduieste sa puna in fata norodului si



celdlalt aspect. ,Daca de acolo vei cauta pe Domnul, Dumnezeul Tau, il vei gasi daca |l vei cauta din toatd inima si din tot sufletul tau.” Ce
har minunat! ,Si dupa ce ti se vor intampla toate aceste lucruri, in stramtorarea ta, in zilele de pe urma te vei intoarce la Domnul Dumnezeul
tau si vei asculta glasul Lui, caci Domnul Dumnezeul tau este un Dumnezeu plin de indurare, care nu te va parasi si nu te va nimici. El nu va
uita Legamantul pe care I-a incheiat prin jurdmant cu parintii tai (versetul 29-31).

Dumnezeu ne ingaduie aici sa ne aruncam o privire in viitorul lui Israel. El ne arata departarea lui Israel de la El, si urmarea acestei departari,
adica mprastierea lor printre neamuri.

Dar, laudat fie Domnul tuturor harurilor mai presus de toate aceste greseli si pacate, mai presus de cadere si judecata este altceva. Daca
privim la sfarsitul trist al lui Israel, intalnim o desfasurare minunata a harului bunatatii si credinciosiei Dumnezeului parintilor lor. Putem privi
caile lui Dumnezeu fata de poporul Sau pamantesc din doua perspective: din cea istorica si din prorocie. Istoria ne arata caderea deplina a
poporului, prorocia insa desfasoara in vorbe, care cuprind un har neasemuit, intoarcerea lui. Trecutul lui Israel este intunecat si trist, viitorul
lui stralucit si maret. in trecut vedem lucrarile triste ele omului, in viitor cdile binecuvantate ale lui Dumnezeu. Trecutul arati ce e omul,
viitorul, ce e Dumnezeu. Trebuie sa tinem seama de amandouad, daca vrem sa intelegem istoria acestui popor ciudat, a unui popor care a
infricosat de la Tnceputul lui popoarele vecine, a unui popor minunat de cand a fost si pana in viitor” (Isaia 18:7). Fireste ca nu e locul aici sa
dovedim ca parerea aceasta despre viitorul si trecutul lui Israel este adevarata. Am dori numai sa indreptam luarea aminte a cititorului
asupra acestui lucru interesant. Cat de viu si potrivit este zugravit trecutul lui Israel in putinele cuvinte: ,Cand vei avea copii si copii din copiii
tai si vei fi de multa vreme in tara, daca va veti strica, daca va veti face chipuri cioplite, infatisari ale vreunui lucru, daca veti face ce este rau
inaintea Domnului, Dumnezeului vostru, ca sa-L maniati” (versetul 25).

Ei au facut ce este rau thaintea lui Dumnezeu si L-au maniat. Cuvintele ce este rau cuprind in ele totul de la vitelul de aur si pana la crucea de
pe Golgota. Dar vai! Ce cumplit s-a implinit blestemul Domnului asupra lor! Israel este o dovada vesnica de adevar neschimbat al lui
Dumnezeu. N-a cazut nici o farama din tot ce le-a spus Dumnezeu. Poporul a fost izgonit din tara, in care au trecut odata peste lordan ca s-o
stapaneasca. Zilele lor nu s-au lungit, ci au fost scurtate. Domnul i-a ,imprastiat printre neamuri” si ei au ramas ,,0 gramada mica, gramada
care se poate numara intre neamuri”, unde i-a dus Domnul.

Ar putea fi o implinire mai minunata? Trecutul si vremea de fata a lui Israel marturisesc deopotriva de tare adevarul Cuvantului lui Dumnezeu.
Si daca asa e cu trecutul si cu timpul de fata, nu va fi oare la fel si cu viitorul? Istoria si prorocia au fost scrise de unul si acelasi Duh, si de
aceea amandoua sunt deopotriva de adevarate pentru credinta. Pe cat e de sigur ca Israel a pacatuit in trecut si este imprastiat in timpul de
fata, tot atat de sigur e, ca se va pocai in viitor si va fi adus in tara. Nu-i nici un prooroc, de la Isaia pana la Maleahi (cu exceptia lui lona) care
sa nu zugraveasca, in vorbe pline de har si bunatate, binecuvantarea si slava semintei lui Avraam. Trebuie sa lasam pe cititor sa-si caute
singur locurile, care privesc adevarul acesta si-l indreptam mai ales asupra capitolului de la urma ai lui Isaia, in care va gasi intarirea deplina
a cuvintelor apostolului: ,asa dar tot Israelul va fi mantuit” (Romani 11). Toti proorocii vorbesc la fel si invatatura Noului Testament se
potriveste minunat de bine cu glasul proorocilor. Deci, daca ne indoim de adevarul despre intoarcerea lui Israel in tara sa, si despre
binecuvantarea lui sub domnia lui Mesia, trecem cu vederea si tdgaduim prin aceasta marturia apostolilor si proorocilor, care au vorbit si au
scris insuflati de Duhul Sfant.

S-ar crede ca nici un crestin adevarat n-ar incerca sa se indoiasca de un adevar atat de limpede si hotarat. Si totusi, lucrul acesta se
ntdmpla. De multe ori fagaduintele date parintilor Vechiului Testament sunt luate ca privind Biserica. insa nimeni nu are dreptul s& rapeasca
parintilor fagaduintele si sa le dea unora, care nu au drept la ele. Noi ne putem folosi de acele fagaduinte, ne putem bucura de ele si putem
lua mangaiere si imbarbatare din durata lor vesnica si din implinirea lor amanuntits. ins& aceasta este cu totul altceva, decat a socoti niste
proorocii si fagaduinte, care, dupa invataturile limpezi ale Scripturii, privesc numai samanta lui Avram dupa trup, ca fiind date Bisericii sau
credinciosilor Noului Testament.

Asa ceva este cu totul potrivnic inimii lui Dumnezeu. El iubeste pe Israel din pricina parintilor si niciodata nu va recunoaste amestecul ce-l
facem intre partea Bisericii si locul sau nadejdea lui Israel. Desi cei mai multi crestini cunosc cuvintele apostolului din Romani 11, totusi
ntelesul lor adevérat nu-l pricep bine. in leg&turd cu maslinul fagaduintei, Pavel spune: ,Si chiar ei (poporul lui Israel), dacd nu stiruiesc in
necredinta, vor fi altoiti, caci” - pricina cea mai lamurita si binecuvantata - Dumnezeu poate sa ii altoiasca iarasi. Fiindca, daca tu, care ai fost
taiat dintr-un maslin, care din fire era salbatic, ai fost altoit Impotriva firii tale, intr-un maslin bun, cu cat mai mult vor fi altoiti ei, care sunt
ramuri firesti, in maslinul lor.

Fratilor, ca sa n-aveti o parere prea inalta despre voi insiva, nu vreau sa nu stiti taina aceasta: o parte din Israel a cazut intr-o impietrire, care
va tinea pana va intra numarul deplin al neamurilor; (cititorul este rugat sa faca deosebire intre ,numarul deplin al Neamurilor” din Romani si
»Vremurile Neamurilor” din Luca 21. ,Numarul deplin al Neamurilor” cuprinde pe aceia care sunt stransi in trupul lui Cristos in timpul de fata.
,Vremurile Neamurilor” i
rupandu-se de la sine, va cadea cu putere zdrobitoare asupra chipului celui mare” - vezi Daniel 2) si atunci tot Israelul va fi mantuit, dupa
cum este scris: ,Izbavitorul va veni din Sion si va indeparta toate nelegiuirile de la lacov. Acesta va fi legamantul, pe care-l voi face cu ei,
cand le voi sterge pacatele”. in ce priveste Evanghelia, ei sunt vrajmasi, si aceasta spre binele vostru, dar in ce priveste alegerea sunt iubiti
din pricina parintilor lor.

nseamna stapanirea Neamurilor, care a inceput cu Nabucodonosor si care va tinea pana ce piatra cea mare,

Caci lui Dumnezeu nu-i pare rau de darurile si chemarea facuta. Dupa cum voi odinioara n-ati ascultat de Dumnezeu si dupa cum prin
ascultarea lor ati capatat indurare acum, tot asa ei acum n-au ascultat, pentru ca prin indurarea aratata voua, sa capete si ei indurare”.
Aceasta inseamna ca ei, in loc sa capete indurare pe temeiul legii sau a obarsiei lor dupa trup, vor intra pe temeiul harului nemarginit
intocmai ca si paganii. ,,Fiindca Dumnezeu a inchis pe toti oamenii in neascultare fata de El, ca sa aiba indurare fata de toti” (Romani
11:23-32).

Apostolul, incheindu-si prin aceasta partea din epistola in care a dezvaluit tainele dumnezeiesti cu privire la Israel, da drumul simtamintelor
puternice ale inimii sale in vorbele minunate: ,,0, ce adanca este bogatia, intelepciunea si stiinta lui Dumnezeu! Cat de nepatrunse sunt
judecatile Lui si cat de neintelese caile Lui; caci cine a cunoscut gandul Domnului sau cine a fost sfetnicul Lui? Cine i-a dat ceva intai, ca sa
aiba de primit inapoi? Din El”, ca fiind izvorul ,prin EI?” ca fiind canalul, ,si pentru El”, ca fiind tinta, ,,sunt toate lucrurile. A Lui sa fie slava, in
veci Amin. (Romani 11:33-36).



Locul acesta, ca si intreaga Sfanta Scriptura, se potriveste pe deplin cu invatatura capitolului nostru. Starea din vremea de fata a lui Israel
este urmarea necredintei. Starea lui viitoare va fi urmarea harului nemarginit al lui Dumnezeu.

,Caci Domnul, Dumnezeul tau, este un Dumnezeu plin de indurare, care nu te va parasi si nu te va nimici; El nu va uita legamantul pe care I-a
incheiat prin jurdmant cu parintii tai. intreaba vremurile stravechi, care au fost inaintea ta, din ziua cand a facut Dumnezeu pe om pe
pamant, si cerceteaza de la o margine a cerului la cealalta: a fost vreodata vreo intamplare asa de mare, si s-a auzit vreodata asa ceva? A
fost vreodata vreun popor care sa fi auzit glasul lui Dumnezeu vorbind din mijlocul focului, cum I-ai auzit tu, si sa fi ramas viu? A fost vreodata
vreun dumnezeu care sa fi cautat sa la un neam din locul altui neam, prin incercari, semne, minuni si lupte, cu mana tare si brat intins. Si cu
minuni infricosate, cum a facut cu voi Domnul, Dumnezeul vostru Tn Egipt si sub ochii vostri? Numai tu ai fost martor la aceste lucruri ca sa
cunosti ca numai Domnul este Dumnezeu si ca nu este alt Dumnezeu afara de El. Din cer te-a facut sa auzi glasul Lui, ca sa te invete; si pe
pamant, te-a facut sa vezi focul Lui cel mare si ai auzit cuvintele Lui din mijlocul focului (versetul 31-36). Aici ni se arata cu o limpezime plina
de putere tinta mare a tuturor cailor si lucrarilor lui Dumnezeu fata de Israel. Ei trebuiau sa recunoasca totdeauna ca Domnul era Dumnezeul
cel adevarat si viu si ca, afara de El, nu putea sa mai fie altul. Planul lui Dumnezeu a fost ca Israel sa fie, pe pamant, o marturie pentru El, si
de buna seama ca Israel va fi odata aceasta marturie desi, pana astazi s-a abatut si a ajuns pricina pentru care Numele mare si sfant al lui
Dumnezeu e necinstit printre Neamuri. Nimic nu poate Tmpiedeca pe Dumnezeu in implinirea planurilor Lui. Legdmantul Lui va tinea in veci.
Israel va fi pe viitor o marturie binecuvantata si puternica pe pamant si un prilej de binecuvantari bogate si vesnice pentru toate popoarele.
Domnul a dat drept chezasie pentru aceasta Cuvantul Sau, si nici o putere de pe pamant sau din iad nu va fi in stare sa-L impiedece de la
implinirea deplina a tot ce a spus. Slava Lui sta in stransa legatura cu binecuvantarea viitoare a lui Israel, si daca ar lipsi numai o farama din
ce a spus El, ar fi intinata prin aceasta slava Numelui sfant al Lui si s-ar da prilej vrasmasilor sa-L batjocoreasca.

in capitolul nostru mai este ins3 un alt adevar interesant. Nu numai slava lui Dumnezeu sta in legatura cu aducerea fnapoi si binecuvantarea
viitoare a lui Israel, ci si dragostea Lui, cum se vede din cuvintele miscatoare: El a iubit pe parintii tai si De aceea a ales samanta lor dupa ei.
El insusi te-a scos din Egipt prin puterea Lui cea mare. El a izgonit dinaintea ta neamuri mai mari la numar si mai tari decat tine, ca sa te duca
in tara lor si sa ti-o dea Tn stapanire, cum vezi azi” (versetul 37-38).

Asadar, vedem ca adevarul Cuvantului lui Dumnezeu, slava Numelui Sau si dragostea inimii Lui, stau in legatura stransa cu lucrarile Lui fata
de samanta prietenului sau Avraam. Si macar ca Israel a calcat legea Lui, a nesocotit harul Lui, a izgonit pe proorocii Lui, a rastignit pe Fiul
Lui si s-a Tmpotrivit Duhului Sau, macar ca Israel a fost izgonit din pricina aceasta din tara lui si a fost imprastiat peste tot pamantul si va
avea de suferit necazuri nemaiauzite, totusi Dumnezeul lui Avraam, al lui Isaac si al lui lacov isi va proslavi Numele in istoria viitoare a
poporului Sau pamantesc, isi va implini Cuvantul si isi va descoperi dragostea statornica a inimii Sale. Dragostea lui Dumnezeu nu se
schimba. Pe cine iubeste El il iubeste pana la sfarsit.

,Sa stii dar in ziua aceasta si pune-ti in inima, ca numai Domnul este Dumnezeu, sus in cer si jos pe pamant si ca nu este alt Dumnezeu afara
de El. Pazeste dar Legile si poruncile Lui, pe care ti le dau azi, ca sa fii fericit, tu si copiii tai dupa tine si sa ai zile multe in tara pe care ti-o da
Domnul Dumnezeul tau” (versetul 39-40).

Vedem aici, ca Domnul cere ascultarea inimii lor, intemeindu-se pe descoperirea firii Sale si pe caile Sale. Ei erau datori sa asculte, datori din
toate punctele de vedere. Dumnezeul, cere te-a scos cu mana tare si brat puternic din Egipt, si care le-a deschis o cale prin apele Marii Rosii,
care le-a trimis paine din cer si le-a dat apa din stanca, si toate acestea pentru slava Numelui Sau mare si pentru ca a iubit pe parintii lor,
acest Dumnezeu de buna seama ca avea dreptul sa le ceara ascultare deplina. Si daca Israel era dator sa asculte, cu cat mai mult noi astazi.
Daca pricinile ascultarii lor si temeiurile credintei lor erau atat de puternice, cu cat mai mult sunt ale noastre. Sa ne gandim totdeauna, ca nu
suntem ai nostri, ci c& am fost rdscumpérati cu un pret mare, cu sangele scump al lui Cristos. incercdm noi sa traim pentru EI? Este
proslavirea Lui gandul calauzitor al inimilor noastre? Este iubirea Lui puterea care ne mana? Sau traim pentru noi insine? Cautam noi
multumirea noastra in lumea care a lepadat si rastignit pe Domnul si Mantuitorul nostru? Dorim noi bogatiile ei? Gasim noi placere in
petrecerile ei? Sa cantarim aceasta intrebare n lumina scaunului de judecata al lui Cristos. Acestea sunt intrebari bune pentru noi mai ales
intr-o vreme ca a noastra, a carei usuratate a fost insemnata de o pana, care nu spune niciodatad mai mult decat trebuie, ci zugraveste
oamenii si lucrurile asa cum sunt.

Epistola a doua catre Timotei zugraveste in culori sumbre starea bisericii din zilele noastre. Dupa cum in 1 Timotei capitolul 4, intalnim
credinta desarta, tot aici intalnim necredinta. Amandoua lucreaza in jurul nostru, dar necredinta se va ridica mai presus de orice, ea
inainteaza pe povarnisul ei cu o iuteala inspaimantatoare. Chiar invatatorii crestinismului lovesc azi temeliile crestinismului. Unii dintre ei sunt
atat de nerusinati incat nu recunosc cu adevarat cele cinci carti ale lui Moise, si cu ele intreaga Biblie, caci daca cele cinci carti ale lui Moise
nu sunt insuflate de Dumnezeu, se prabuseste intreaga cladire a Sfintei Scripturi. Cartile lui Moise sunt atat de strans legate cu celelalte parti
ale Scripturii incat, daca te atingi de ele, nici celelalte nu mai au sens. Daca Moise, slujitorul lui Dumnezeu, n-a fost insuflat de Duhul Sfant
cand a scris cele cinci carti, atunci nu mai avem pe ce ne baza. Orice autoritate dumnezeiasca a pierit si nu mai avem nimic pe care sa ne
bazam. Atunci temeliile crestinismului s-au prabusit si nu mai avem altceva de facut, decat sa ne cautam un drum printr-o confuzie deplina in
mijlocul parerilor felurite ale invatatorilor necredinciosi, pe care nu-i lumineaza nici o lumina cereasca a insuflarii dumnezeiesti.

Poate ca ti se pare aspru, draga cititorule? Crezi tu ca poti sa te increzi in cei ce tadgaduiesc insuflarea dumnezeiasca a Pentateuhului (cele
cinci certi ale lui Moise) si sa crezi in acelasi timp Tn insuflarea dumnezeiasca a Psalmilor, a proorocilor si a Noului Testament? Domnul Isus a
spus odata ludeilor: ,,Sa nu credeti ca va voi invinui Tnaintea Tatalui, este cine sa va invinuiasca. Caci daca ati crede pe Moise, M-ati crede si
pe Mine. Dar daca nu credeti cele scrise de el, cum veti crede Cuvintele Mele” (loan 5:45-47)?

Cat de vrednice de luat in seama sunt astfel de cuvinte! Cine nu crede in scrierile lui Moise, acela nu crede nici in cuvantul lui Cristos si de
aceea nu poate sa aiba o credinta data de Dumnezeu. Nu poate fi credincios.

Dar mai sunt si alte lucruri, din care se vede ca cele cinci carti ale lui Moise sunt date de Dumnezeu. Daca citim, de pilda, invatatura pe care
0 da Mantuitorul Tnviat celor doi ucenici pe drumul spre Emaus, auzim: ,,0, nepriceputilor si zabavnici cu inima, cand este vorba sa credet,i tot
ce au spus proorocii! Oare nu trebuia sa sufere Cristosul aceste lucruri si sa intre in slava Sa.” Si a inceput de la Moise, si de la toti proorocii si
a talmacit, in toate Scripturile, ce era cu privire la EI”. lar celor unsprezece si celor ce erau cu ei le-a zis: ,lata ce va spuneam cand inca eram
Cu Vvoi, ca trebuie sa se implineasca tot ce este scris despre Mine in Legea lui Moise, Tn prooroci si in psalmi” (Luca 24:25-27, 44).



Vedem, deci, ca Domnul nostru Isus Cristos recunoaste, in chipul cel mai hotarat, legea ca o parte ce tine pe de-a intregul de cartea insuflata
de Duhul si o leaga in chip atat de strans cu celelalte parti ale Scripturii, incat este cu neputinta sa te atingi de una, fara sa strici intregul.
Daca nu trebuie sa credem pe Moise, atunci nu sunt de crezut nici proorocii si nici Psalmii. Acestia stau s-au cad impreuna. Ori trebuie

sa recunoastem obarsia dumnezeiasca a celor cinci certi ale lui Moise, ori trebuie sa incheiem in chip batjocurilor, ca Domnul si Mantuitorul
nostru a intarit prin cuvantul S&u un cuvant dintr-o scriere a lui Moise, neadevérata. intre aceste doua c&i nu este o cale de mijloc. Ori una, ori
alta este adevarata.

Mai addugam un lucru, din pilda despre omul bogat si Lazar cel sarac. Acest cuvant este foarte insemnat: Avraam a raspuns: ,,Au pe Moise si
pe prooroci; sa asculte de ei”. ,Nu, parinte Avraame”, a zis el, ci daca se va duce la ei cineva dintre cei morti, se vor pocai” (Luca 16:29-31).

Daca pe langa toate acestea ne mai aducem aminte ca Domnul nostru, in lupta pe care a avut-o cu Satana in pustie, a raspuns Satanei numai
cu cuvinte din scrierile lui Moise, nu numai ca avem o dovada mai presus de orice ca scrierile lui Moise sunt insuflate de Dumnezeu, ci am
mai dovedit prin aceasta ca acela care se indoieste de adevarul cartilor lui Moise, nu mai poate avea o temelie tare pentru credinta lui. Sa
tinem deci tare la Cuvantul lui Dumnezeu! Sa pastram acest Cuvant in inimile noastre si sa-l cercetam tot mai mult cu rugaciune. Numai
astfel vom fi feriti de influentele stricatoare ale indoielii si necredintei in orice chip si sub orice infatisare ar veni ele. Sufletul nostru va fi
hranit si desfatat de laptele curat al Cuvantului si va fi pastrat sub scutul starii de fata a lui Dumnezeu. Si tocmai de aceasta avem nevoie.

Inainte de a incheia cercetarile noastra asupra acestui capitol minunat, care ne-a cerut atata luarea aminte, trebuie s3 mai aruncadm o privire
asupra celor trei cetati de scapare.

LAtunci Moise a ales trei cetati, dincoace de lordan, la rasarit, pentru ca sa slujeasca de scapare ucigasului, care ar fi omorat fara voie pe
aproapele lui, fara sa-i fi fost vrajmas mai dinainte, si sa-si poata scapa astfel viata, fugind intr-una din aceste cetati. Aceste cetati erau: Beter
in pustie, iIn campie la rubeniti, Ramot in Galaad, la gaditi si Golan, in Basan, la manasiti” (versetul 41-43).

Harul lui Dumnezeu se varsa totdeauna chiar peste slabiciunile si greselile omenesti. Cele trei semintii si jumatate au pierdut prin faptul ca
si-au ales mostenirea dincoace de lordan, intrucat partea adevarata a Israelului lui Dumnezeu era dincolo de raul mortii, dincolo de lordan.
insd, netinAnd seama de aceastd greseald, Dumnezeu n-a vroit sa lase pe bietul ucigas fara voie, lipsit de un loc de adapost in zilele
necazului. Chiar daca omul nu poate atinge indltimea gandurilor lui Dumnezeu, totusi Dumnezeu se poate cobori in adancimile nevoilor
omenesti; si asa face El in imprejurarea de fata: Cele trei semintii si jumatate de dincoace de lordan primesc tot atatea cetati de scapare, ca
toate celelalte semintii din tara Canaanului.

Acesta a fost cu adevarat un har mare. Domnul ar fi lucrat cu totul altfel! Daca Dumnezeu ar fi vroit sa se poarte dupa lege cu cele trei
semintii si jumatate, ar fi trebuit sa le spuna: Daca v-ati ales partea voastra de mostenire in afara de hotarele dumnezeiesti, daca v-ati
multumit cu mai putin decat Canaanul, tara fagaduintei, nu va mai puteti astepta sa mai aveti parte de binecuvéntarile si drepturile lui
deosebite. Randuielile Canaanului trebuie sa rdmana numai in Canaan. Ucigasii vostri fara voie trebuie sa caute sa treaca peste lordan, ca
sa-si gaseasca un loc de scapare. Dar harul vorbeste si lucreaza altfel. Negresit ca ar fi fost un har mare, daca cele trei semintii si jumatate ar
fi primit numai o cetate de scipare. insd Dumnezeul nostru va face totdeauna cu mult mai mult decat credem sau ne putem inchipui. De
aceea partea destul de mica de dincoace de lordan a fost ihzestrata cu aceiasi masura de har ca si toata tara Canaanului. Dovedeste oare
aceasta ca cele trei semintii si jumatate au facut bine? Nicidecum, ci aceasta dovedeste ca Dumnezeu este bun si ca El lucreaza totdeauna in
chip vrednic de Sine, cu toata slabiciunea si prostia noastra. Putea El sa lase pe un biet ucigas fara voie fara loc de scapare? Nu. Acest lucru
nu ar fi vrednic de un Dumnezeu, care a zis: ,,Eu imi apropii neprihanirea” (Isaia 46:13). El are grija ca locul de scapare sa fie aproape de
ucigasul fara voie. El vroia ca harul Lui bogat si imbelsugat sa gdseasca pe nevoias tocmai pe locul unde se afla. Asa lucreaza totdeauna
Dumnezeul nostru, ldudat fie Numele Lui cel sfant!

Aceasta este legea pe care a dat-o Moise copiilor lui Israel. lata invataturile, legile si poruncile, pe care le-a dat Moise copiilor lui Israel, dupa
iesirea lor din Egipt, Aceasta era dincoace de lordan, fata in fata cu Bet-Peor, in tara lui Sihon, imparatul Amoritilor care locuia la Hesbon si
care a fost batut de Moise si copiii lui Israel, dupa iesirea lor din Egipt. Ei au pus mana pe tara lor si pe tara lui Og, imparatul Basanului. Acesti
doi imparati ai Amoritilor erau dincoace de lordan, la rasarit. Tinutul lor se intindea de la Aroer care este pe malurile paraului Arnon, pana la
muntele Sionului, care este Hesmonul, si cuprindea toata campia de dincoace de lordan, la rasarit, pana la marea campiei, supt poalele
muntelui Pisga (versetul 44-49).

Cu aceasta se incheie vorbirea minunata dintre Moise si popor. Bucuria lui Dumnezeu este sa se statorniceasca hotarele poporului Sau si sa
se opreasca la cele mai mici lucruri, in legatura cu Istoria lui. El se intereseaza cu dragoste de tot ce ii priveste, de luptele lor, de biruintele,
averile si hotarele lor. De toate acestea El se intereseaza foarte amanuntit si ne umple inimile de uimire, multumire si inchinare prin acest
har. Omul, in mandria lui, crede ca e injositor sa se tina de lucruri mici, insa Dumnezeul nostru numara pana si perii de pe capul nostru si ia
cunostinta de orice grija a noastra, de orice necaz si de orice nevoie. Pentru dragostea Lui nu-i nimic prea mic, si nimic prea mare pentru
puterea Lui. Nu este nici o imprejurare in viata noastra de toate zilele, oricat de neinsemnata ar parea, de care sa nu aiba grija El.

Cu parere de rau trebuie sa spunem ca intelegem prea putin adevarul binecuvantat ca Tatal nostru ia parte la toate grijile si necazurile
noastre mici si ca putem sa mergem la El cu tot ce ne misca inimile si cu tot ce ne apasa. De multe ori ne gandim ca fleacurile acestea sunt
prea mici pentru cel Prea inalt si Puternic, care locuieste in ceruri si stdpaneste pdmantul. Dar acest gand ne rapeste binecuvantari
nepretuite n viata noastra de toate zilele. Ce bine ar fi daca ne-am aduce aminte totdeauna ca pentru Dumnezeul nostru totul este la fel. El
tine lumea prin puterea Cuvantului Sau si tot El ia cunostinta de vrabia care cade de pe casa. Pentru El este tot una sa faca o lume, sau sa
pregateasca o mancare pentru o vaduva saraca. Marimea puterii Lui si slava stapanirii Lui precum si grija gingasa ce o poarta la ai Sai,
trezesc deopotriva uimirea si inchinarea inimilor noastre.

Cititorule crestin, vezi sa iei aceste lucrari pentru tine. Cauta sa trdiesti mai aproape de Dumnezeu in viata ta de toate zilele. Bizuieste-te pe
El. Du-te la El in orice nevoie si nu vei mai fi silit sa 1i spui semenului tau muritor. ,,Dumnezeul meu sa ingrijeasca de toate trebuintele
voastre, dupa bogatia Sa, in slava, in Isus Cristos” (Filipeni 4:19). Ce izvor: Dumnezeu! Ce masura: dupa bogatia Sa in slava! Ce unealta prin
care face toate astea: Cristos Isus.



,Nu va ingrijorati de nimic; ci in orice aduceti cererile voastre la cunostinta lui Dumnezeu, prin rugaciuni si cereri, cu multumiri. Si pacea lui
Dumnezeu, care intrece orice pricepere, va va pazi inimile si gandurile in Cristos Isus” (Filipeni 4:6,7).

.Moise a chemat pe fot Israelul si a zis: , Ascult3, Israele, legile si poruncile pe care vi le spun ast&zi in auzul vostru. invatati-le si impliniti-le
cu scumpatate” (versetul 1), Aici intalnim din nou cele patru cuvinte, care sunt semnul deosebit al Deuteronomului. , Asculta” - ,invatati-le” -
impliniti-le cu scumpatate”.

Cel dintai dintre aceste cuvinte pune sufletul in starea binecuvantata a ascultarii. ,Eu voi asculta ce zice Domnul, Dumnezeul meu” (Psalm
85:8). , Ascultati, si sufletul vostru va trai” (Isaia 55:3). Urechea care asculta este temelia oricarei vieti crestine adevarate. Ea pune sufletul in
starea potrivita pentru un copil de Dumnezeu. Ea este taina oricarei paci si a oricarei binecuvantari.

Cred ca nu mai este nevoie sa aducem aminte cititorului, ca aici este vorba numai de ascultarea Cuvantului lui Dumnezeu. Israel avea sa
asculte de ,legile si poruncile” Domnului, de Cuvantul Dumnezeului celui viu, care fi izbavise din tara robiei, a intunericului si a mortii, nu Tnsa
de datinile si tnvataturile oamenilor. Tot asa este si cu noi, astazi.

Noi suntem chemati la ascultare. Suntem chemati ,sa ascultam”, chemati sa ne plecam intr-o supunere sfanta si plina de respect inaintea
Cuvantului scris. Cararea crestinului supus si smerit este la fel de departata de credinta desarta, ca si de necredinta. Raspunsul ales pe care
l-a dat odata Petru Sinedriului (Faptele 5:29) le leapada pe amandoua cu aceiasi hotarare. El spune: ,Trebuie sa ascultam mai mult de
Dumnezeu decat de oameni”. Noi intampinam necredinta si ingamfarile ei cu vorbele: ,Trebuie sa ascultam”, iar credinta desarta, in orice
haina ar fi imbrdacata, cu vorbele: ,Trebuie sa ascultam de Dumnezeu”.

lata datoria oricarui crestin adevarat. El trebuie sa asculte de Dumnezeu. Necredinciosul ponte sa zambeasca. El se lauda cu slobozenia lui

sufleteasca si crede ca judecata lui e o calauza indestulatoare in care se poate increde. El nu stie, ca in timp ce se mandreste cu slobozenia
voii sale, este un prins al Satanei, care este stapanul si domnul lumii acesteia. Omul este facut ca sa asculte, sa priveasca spre Acel ,Unul”,
care sta deasupra lui. Crestinul este sfintit pentru ascultarea lui de Isus Cristos, adica pentru acelasi fel de ascultare, ca ascultarea dovedita
in viatd de Domnul si Mantuitorul nostru, fatd de Dumnezeu.

Lucrul acesta este de mare insemnatate pentru oricine doreste sa cunoasca adevarata ascultare. Cunoasterea acestei ascultari este taina
mare a izbavirii de voia ,eului” adusa de necredinta si de ascultarea gresita a credintei desarte. Nici-odata nu este drept sa implinim voia
noastra. Se poate sa fie bine sa facem voia unui semen, insa totdeauna, cand facem voia Dumnezeului nostru, suntem pe drumul cel bun.
Isus a venit pe pamant ca sa implineasca aceasta voie si El a implinit-o deplin. ,Vreau sa fac voia Ta, Dumnezeule si Legea Ta este in fundul
inimii mele” (Psalm 40: 9). Si noi suntem chemati in aceiasi ascultare binecuvantata. Noi suntem ,alesi dupa stiinta mai dinainte a lui
Dumnezeu Tatal, prin sfintenia lucrata de Duhul, ca sa ne facem ascultatori si partasi la stropirea cu sangele lui Isus Cristos” (1 Petru 1:2).
Cuvintele acestea cuprind cinste nemasurata, dar si o raspundere sfanta pentru noi. Sa nu uitam niciodata, ca nu ne-am facut numai partasi
la stropirea cu sangele lui Isus Cristos, ci am fost pusi deoparte, ca sa fim ascultatori.

Poate insa ca unul sau altul dintre cititorii nostri ne-ar pune thainte indemnul apostolului din (Evrei 13:17),Ascultati de mai marii vostri si
fi-ti-le supusi, caci ei privegheaza la mantuirea sufletelor voastre, ca unii care au sa dea socoteala de ele. Ascultati de ei, pentru ca sa poata
face lucrul acesta cu bucurie, nu suspinand, caci asa ceva nu v-ar fi de nici un folos”. De buna seama ca aceasta este un lucru foarte
insemnat, cu care am pune in legatura si un alt verset din (1 Tesaloniceni 5:12-13) ,Va rugam, fratilor, sa priviti bine pe cei ce se ostenesc
intre voi, care va carmuiesc in Domnul si care va sfatuiesc. Sa aveti foarte mare dragoste fata de ei, din pricina lucrarii pe care o fac”. Apoi
mai citim Tn (1 Corinteni 16:15-16): ,inc& un indemn, fratilor, Cunoasteti casa lui Stefana. Stiti ca ea este cel dintai roda al Ahaiei si c& s-a pus
cu totul in slujba sfintilor. Fiti si voi indatoritori fata de astfel de oameni si fata de toti care lucreaza si se ostenesc impreuna cu ei”. lar in (1
Petru 5:1-4) apostolul indeamna pe prezbiteri: ,,Sfatuiesc pe prezbiterii dintre voi,care sunt un prezbiter ca si ei, un martor el patimilor lui
Cristos si partas al slavei care va fi descoperita. Pastoriti turma lui Dumnezeu, care este supt paza voastra, nu de sila, ci de buna voie, dupa
voia lui Dumnezeu. Nu pentru un castig marsav, ci cu lepadare de sine. Nu ca si cum ati stapani peste cei care v-au cazut la imparteala, ci
facandu-va pilda turmei. Si cand se va arata Pastorul cel mare, veti capata cununa, care nu se poate vesteji, a slavei”.

S-ar putea deci pune intrebarea: Oare locurile acestea ale Scripturii nu arata ca trebuie sa ascultam de anumiti oameni? Si daca e asa, cu ce
drept se inlatura autoritatea omeneasca in Biserica lui Dumnezeu? Raspunsul este usor: Oriunde daruieste Cristos un dar al Duhului, fie un
dar de invatatura sau un dar de pastorit, este datoria fiecarui crestin sa recunoasca acest dar. A nu-l recunoaste inseamna a lepada
binecuvantarile si harurile lui Dumnezeu. Dar trebuie sa bagam bine de seama, daca darul este cu adevarat dat de Dumnezeu. Nici un om nu
are dreptul sa-si insuseasca o anumita slujba sau un anumit loc si nici sa primeasca de la altii o asemenea slujba. Lucrul acesta nu este decat
intrarea cu de-a sila intr-un bun sfant, care mai curand sau mai tarziu va aduce judecata lui Dumnezeu.

Orice slujba adevarata vine de la Dumnezeu si este intemeiata pe un dar adevarat, dat de insusi capul bisericii, Cristos. Asa ca am putea
spune: fara dar, nu-i slujba. Persoanele pomenite in locurile de mai sus au un dar si lucreaza cu el. Si mai au si o inima credincioasa si calda
pentru oile si mieluseii turmei lui Cristos. in Evrei 13 se spune: ,Ascultati de mai marii vostri”. Cine vrea sa ne fie mai mare, trebuie s
meargda in frunte pe drumul, pe care vrea sa ne duca. Ar fi o prostie sa-ti insusesti numirea de ,,mai mare”, fara sa cunosti drumul si fara sa fii
in stare si sa vrei sa mergi pe el. Nimeni nu se va increde intr-o calduza oarba si nestiutoare.

Si apoi: pe ce-si mai intemeiaza apostolul indemnul sau catre Tesaloniceni, de a pretui si recunoaste anumite persoane? Numai pe primirea
sau insusirea unui titlu, a unei slujbe, sau a unui loc de cinste? O, nu; ci il intemeiaza pe faptul binecunoscut ca acele persoane fi ,carmuiau in
Domnul” si-i ,sfatuiau”! De ce trebuie sa aiba foarte mare dragoste fata de ei. Din pricina slujbei sau a titlului? Nicidecum, ci ,din pricina
lucrarii pe care o fac”. Tot asa erau indemnati Corintenii sa se supuna casei lui Stefana, nu din pricina unui titlu sau a unei slujbe ce si-o
insusisera, ci pentru ca ,s-a pus cu totul in slujba sfintilor”. Ei lucrau. Ei primisera daruri si har de la Cristos si aveau o inima pentru ai Lui. Ei
nu se laudau cu slujba lor, ci se dadeau de buna voie in slujba lui Cristos. Aceasta este slujba adevarata, care se implineste cu putere
duhovniceasca, data de Cristos si cu simtamantul raspunderii fata de El, precum si cu recunoasterea plina de multamire din partea sfintilor.
Cand un om se ridica singur ca fnvatator sau ca pastor, sau cand il numesc altii in acest loc, nu este decat amagire, daca el n-a primit un dar
adevarat de la Capul Bisericii, care e Cristos. Glasul lui este glasul unui strain. Oile adevarate ale lui Cristos nu-l cunosc si n-ar trebui sa-I
recunoasca niciodata (inca odatd in Noul Testament nu se spune nimic despre o randuiald omeneascé in ce priveste propovaduirea



evangheliei, Invatarea Bisericii sau adunarii lui Dumnezeu si pastorirea turmei lui Cristos. Prezbiterii erau asezati numai de apostol sau de
imputernicitii lor. Timotei si Tit; ei n-au dat acest drept altora, si nici n-au spus ca altii sa puna prezbiteri dupa moartea lor. Astazi prezbiterii
nu sunt pusi de nimeni, ci recunoscuti ca destoinici pentru aceasta lucrare de adunarea locala. Lucrarea lor se margineste in adunarea locala;
diaconii erau alesi de biserici, pentru slujba materiald; iar evanghelistii pastorii si invatatorii n-au fost alesi niciodata Si nici asezati in slujba.
Trebuie sa facem deosebire intre un dar al harului si intre o slujba locala. Prezbiterul si diaconii puteau sa aiba un dar deosebit sau nu, caci
aceasta n-avea a face cu slujba lor locala. Pentru a intelege mai adanc lucrul acesta, trimitem pe cititor la 1 Corinteni 12-14 si Efeseni 4:8-16.
in locul intai g&sim mai ales temelia oricarei slujbe adevarate in biserica lui Dumnezeu si anume randuiala dumnezeiasca: ,Dumnezeu a pus
mé&dularele” apoi imboldul acestei slujbe, dragostea. in cele din urma4 tinta slujirii ,pentru ca biserica sa fie zidita”.

Cu alte cuvinte: Slujirea in toate partile ei este o randuiald dumnezeiasca. Ea nu vine de la oameni, nici prin oameni, ci de la Dumnezeu.
invatatorul trebuie s& umple si s& pregdteascs vasele. Parerea, ci fiecare are dreptul s& slujeascd in biserica lui Dumnezeu, nu are nici un
temei in Scriptura. O astfel de slobozenie a omului sta impotriva gandurilor lui Dumnezeu. Slobozenia Duhului Sfant, de-a sluji prin aceia pe
care 1i vrea El, iata ce invata Noul Testament. Ce bine ar fi daca am invata acest lucru!).

Unde se gaseste insa un invatator inzestrat de Dumnezeu, un pastor credincios, plin de dragoste si intelept, care vegheaza asupra sufletelor
ca 0 mama gingasa, care lupta pentru ele si este in stare sa zica: ,,Noi traim daca voi sunteti tari in Domnul” cine are aceste semne si insusiri,
un astfel de om va fi recunoscut si respectat. Daca omul are un dar, este un slujitor. Daca nu-l are, nici o putere omeneasca nu-i in stare sa
faca din el un slujitor adevarat al lui Cristos. Chiar daca el e hirotonisit pe dinafara ca slujitor, sau daca se numeste singur asa, daca nu are
darul de a implini lucrarea la care e chemat, degeaba si-l ia singur acest drept. Orice slujba adevarata isi are izvorul in Dumnezeu. Ea se
intemeiaza pe Dumnezeu si tinta ei este sa aduca sufletele aproape de Dumnezeu si sa le lege cu El. Slujba inselatoare insa isi are izvorul in
oameni si urmareste sa lege sufletele de acela, cere implineste slujba. Deosebirea intre amandoua este atat de mare. Cea dintai duce la
Dumnezeu, a doua departeaza de Dumnezeu. Cea dintai ingrijeste, intareste si hraneste viata noastra, a doua impiedeca fnaintarea in orice
chip si arunca sufletele in indoiala si intuneric. Cu un cuvant, slujba adevarata este de la Dumnezeu, pentru Dumnezeu si prin Dumnezeu;
slujba inseldtoare de la oameni, pentru oameni si prin oameni. Pe cea dintai o pretuim, pe cea de a doua o lepadam.

Ins3 oriunde se gaseste un dar adevérat de har, avem dreptul si cinstea sa-i ascultdm si s& ne supunem lui, intrucat deosebim pe Cristos in
persoana si slujba slujitorilor sai iubiti. Pentru un om duhovnicesc, nu este greu sa deosebeasca harul si puterea adevarata. Se vede indata,
daca un om cauta sa ne hraneasca sufletele cu painea vietii din adevarata dragoste, sau daca se straduieste sa se ridice pe sine si sa si
urmareasca interesele sale. Deosebirea dintre putere si mandrie este prea mare si nu poate fi trecutd cu vederea. Un adevarat slujitor al lui
Cristos nu se va fali niciodata cu puterea sa si nu se va lauda cu darurile sale. El isi face lucrarea si o lasa sa vorbeasca singura. Apostolul
Pavel putea sa strige bietilor Corinteni rataciti, care sub influenta unor invatatori mincinosi incepusera sa se indoiasca de apostolia lui: , Caci
cautati o dovada ca Cristos vorbeste in mine.... Pe voi insiva incercati-va sa vedeti daca sunteti in credinta” (2 Corinteni 13:3-5).

insisi Corintenii erau dovada vie a slujbei lui. intoarcerea si binecuvantarea lor aratau limpede céci era de la Dumnezeu si lucrul acesta dadea
apostolului mangaiere, bucurie si putere. El era un ,apostol, nu de la oameni, nici printr-un om, ci prin Isus Cristos si Dumnezeu Tatal, care
L-a fnviat din morti”. El se putea lauda cu izvorul slujbei lui, iar in ce priveste felul ei, erau o multime de dovezi, care fiecare in parte ar fi de
ajuns, sa incredinteze o inima curata. El putea sa spuna cu adevarat: , invatatura si propovaduirea mea nu sta in vorbirile induplecatoare ale
intelepciunii omenesti, ci intr-o dovada data de Duhul si de putere” (1 Corinteni 2:4). Asa trebuie sa fie cu oricine, desi intr-o masura mai
mica. Trebuie sa se simta putere si adevar. Numai titlurile nu inseamna nimic. Oamenii pot sa se apuce sa dea titluri si locuri de cinste, insa
n-au dreptul sa faca lucrul acesta. Poate cineva sa se numeasca , pastor” cat o vrea: daca n-are acest dar si nu se vede si nu i se simte
puterea, degeaba. Poate sa-si zica , invatator”, sau ,,evanghelist”, sau ,predicator”, numirile acestea n-au nici un pret, daca nu sunt insotite
de darul pe care se intemeiaza. lar cand darul este, pot oamenii sa zica ce or vrea, caci harul nu se poate tagadui: el isi face lucrarea si se
vede.

Poate ca ni se va spune ca nu avem dreptul ,,sa judecam”. Dar atunci cum am putea sa ne pazim de ,,proorocii mincinosi”, daca nu am avea
dreptul sai judecdm? Care-i insd mé&sura de care trebuie s§ ne folosim in judecarea noastrd? ,li veti cunoaste dupa roadele lor”. Nu pot oare
copiii lui Dumnezeu sa deosebeasca intre un om, care vine in puterea Duhului, Tnzestrat de Cristos capul bisericii, plin de dragoste fata de
suflete si care duce o viata sfanta si cu lepadare de sine si intre un om, care vine cu un ,titlu”, pe care si I-a pus singur sau pe care i |-au dat
oamenii, fara nici o urma de ceva dumnezeiesc sau ceresc nici in slujba si nici in viata sa? Fara indoiala ca copiii lui Dumnezeu pot si trebuie
sa faca aceasta deosebire. De aceea si batranul apostol loan cere credinciosilor sa nu creada orice duh, ci sa cerceteze duhurile ,daca vin de
la Dumnezeu; caci multi prooroci mincinosi au iesit in lume” (1 loan 4:1) lar in a doua epistold, acelasi apostol da ,catre aleasa Doamna”
indemnul: Daca vine cineva la voi, si nu va aduce invatatura aceasta, sa nu-I primiti in casa, si sa nu-i ziceti: ,Bun venit!” Caci cine-i zice:
»Bun venit!” se face partas faptelor lui rele.” (2 loan:10:11). Nu erau ei oare raspunzatori sa urmeze acest indemn? Si ce avea sa judece?
Aveau ei sa cerceteze daca aceia care veneau in casa erau intariti si numiti de vreun om sau de vreo grupare de oameni. Ei avea numai sa
cerceteze daca invatatura lor era sanatoasa. Daca nu ar fi adus adevarata si dumnezeiasca invatatura a lui Cristos, fnvatatura ca Cristos a
venit in trup, trebuia sa le inchida usa in fata, fara sa intrebe cine sunt si de unde vin. Daca nu aduceau adevarul, ea trebuia sa nu-i
primeasca, cu toate dovezile de putere sau imputernicire de la oameni pe care le-ar fi aratat ei.

In capitolul 2 din Apocalipsa, biserica din Efes e ldudata pentru c3 a cercetat pe aceia, care spuneau ca sunt apostoli si nu erau. Cum ar fi
putut ca sa-i cerceteze, fara sa-i judece? Din pildele acestea vedem deci ca vorbele Domnului din Matei 7:1: ,,Nu judecati ca sa nu fiti
judecati”, precum si vorbele apostolului din 1 Corinteni 4:5: ,De aceea sa nu judecati nimic nainte de vreme”, se intrebuinteaza gresit. E cu
neputinta ca Scriptura sa se bata cap in cap si De aceea cuvintele Domnului sau apostolului, oricare ar fi intelesul lor, nu pot sa fie in
nepotrivire cu raspunderea crestinului, de a judeca darurile, invatatura si viata tuturor acelora, care au in Biserica locul de invatator,
propovaduitor sau pastor.

Cuvintele ,,Nu judecati” ne opresc numai, sa nu judecam imboldurile sau izvoarele ascunse ale unei lucrari. Cu acestea n-avem a face. Noi nu
putem patrunde tnlauntrul inimii si, slava Domnului, nici nu suntem chemati sa patrundem. Noi nu putem ghici gandurile ascunse ale inimii.
Aceasta n-o poate face decat Dumnezeu. Pe de alta parte nsa nu ne putem feri de raspunderea, de a cerceta pe aceia, care implinesc in
mijlocul nostru vreo slujba oarecare.



Orice slujitor adevarat al lui Cristos, nu va cunoaste decat o singura tinta, anume sa duca pe toti aceia, carora le slujeste, pe cararea
ascultarii fata de Cuvantul lui Dumnezeu. O pilda frumoasa a unei astfel de slujbe vedem la Moise, acel bun slujitor al lui Dumnezeu. El se
straduia totdeauna cu inima curata sa intipareasca in inima adunarii lui Israel nevoia mare a unei ascultari de copil fata de toate legile si
poruncile lui Dumnezeu. El nu cauta un loc de frunte pentru sine. Gandul mare si tinta de la urma a tuturor vorbirilor sale era ascultare, nu
fata de el, ci fata de Domnul lui si Domnul lor. El se gandea bine, ca aceasta era taina adevarata a fericirii lor, a sigurantei lor si a puterii lor.
El stia ca un popor ascultator avea sa fie un popor nebiruit si ca nici o arma nu putea sa le faca ceva, cata vreme aveau sa fie calauziti de
Cuvantul Domnului. Cu un cuvant, el stia si credea ca treaba lui Israel era sa asculte de Dumnezeu, precum treaba lui Dumnezeu era sa
binecuvante pe Israel. Datoria lor era, numai sa ,asculte”, sa ,invete”, si ,sa implineasca” voia descoperita a lui Dumnezeu, si, cata vreme au
facut acest lucru, au putut sa se bizuie cu incredere deplina in El, ca scutul lor, puterea lor, aparatorul lor si adapostul lor. Singura carare
adevarata pentru Israelul lui Dumnezeu era cararea stramta a ascultarii, pe care o lumineaza totdeauna cu bunavointa lumina Fetei lui
Dumnezeu.

Ne intoarcem din nou la capitolul nostru. in versetul 2, Moise aduce aminte norodului legatura lui cu Dumnezeu, intemeiatad pe un legamant:
,Domnul Dumnezeul nostru a incheiat cu noi un legamant la Horeb. Nu cu parintii nostri a incheiat Domnul legamantul acesta, ci cu noi, care
suntem vii astazi aici. Domnul v-a vorbit fata in fata pe munte, din mijlocul focului. Eu am stat alaturi intre Domnul si voi, ca sa va vestesc
Cuvantul Domnului; caci va era frica de foc si nu v-ati suit pe munte. (versetul 2-5).

Trebuie sa deosebim bine legamantul de pe muntele Horeb de legamantul, pe care I-a facut Dumnezeu cu Avram, Isaac si lacov. Ele se
deosebesc total. Cel dintai era un legamant al faptelor, la care poporul a promis sa faca tot ce vorbise Domnul; al doilea, un legamant de har,
la care Dumnezeu se indatora, printr-un juramant, sa implineasca tot ce a fagaduit. Deosebirea este nespus de mare, din orice parte am
privi-o, atat in temelie si felul lor, cat si in urmarile practice. Legamantul de pe Horeb se intemeia pe puterea omeneasca de a implini toate
cerintele lui. Si numai acest fapt era de ajuns, ca sa prezica desavarsita lui neizbanda. Legamantul cu Avraam insa se intemeia pe puterea lui
Dumnezeu de a implini toate cuvintele lui si De aceea este cu neputintd, sa fi lipsit de-al implini macar cu o slova sau o frantura de slova.

Fiindca am vorbit amanuntii despre lege, cand am cercetat capitolul din urma si am incercat sa aratam gandurile lui Dumnezeu cand a dat
legea, precum si neputinta totala a omului de a tine legea si de a trai o viata si sfintenie (neprihanire), acum ne putem multumi numai sa
aducem aminte cititorului de cele spuse in acel capitol.

Cu privire la straduintele gresite ale omului, de a aduce pe crestin din nou sub lege, nu ne putem opri sa nu mai adaugam pe langa locurile
aratate fnainte, si altele. ludeul traia odinioara ,sub lege”, insa el a fost nevoit sa faca descoperirea, ca legea nu era un pat, pe care s-ar fi
putut odihni si nici macar o invelitoare, cu care s-ar fi putut inveli. PAganul sau neiudeul era fara lege. El era, ce-i drept, sub stapanirea lui
Dumnezeu, insa niciodata sub lege. Harul Ti punea pe amandoi pe acelasi tardm. In epistola catre Romani se spune despre ne iudei sau
neamuri ca sunt ,fara lege”,.Cand Neamurile, macar ca ,n-au lege fac din fire lucrurile legii, prin aceasta ei care nu au o lege, isi sunt singuri
lege...” (Romani 2:14). ,Toti cei ce au pacatuit fara lege, vor pieri fara lege; si toti cei ce au pacatuit avand lege vor fi judecati dupa lege.”
(Rom. 2:12). Aici se vad bine cele doua cete in care e impartita omenirea: ludeii, sub lege; Neamurile, fara lege. Neamurile au fost puse sub
carmuire, in persoana lui Noe, dar niciodata sub lege. Nimeni nu poate aduce un singur rand din Scriptura ca sa arate ca Dumnezeu a pus
vreodata neamurile adica pe ne iudei sub lege. Nu e vorba sa se spuna: ,Noi credem”. Ci vorba e: Ce spune Scriptura? Ea spune ca ne iudeii
sunt fara lege, n-au lege.

in Faptele 10, Dumnezeu deschide imparatia cerurilor si neamurilor. in Fapte 14:27, il vedem deschizand ,.usa credintei” si neamurilor. in
Faptele 28:28, il vedem trimetand mantuirea Sa si neamurilor. Dar nicdieri nu spune ca i-a pus sub lege. invataturile si pérerile oamenilor
n-au nici un pret cand Scriptura spune lamurit. Nu este un singur rand din Scriptura care sa arate ca Dumnezeu a pus vreodata pe neamuri
sub lege. Cititorul ar intreba poate pe ce temelie vor fi judecate neamurile, daca nu pe temelia legii? Romani 1:20, spune lamurit ca marturia
creatiei lui Dumnezeu fi face pe oameni sa nu se poatad dezvinovati. Apoi in Romani 2:15 Neamurile sunt privite pe temelia cugetului lor. Asta
in ce priveste neamurile pagane, necredincioase. lar neamurile crestine cu numele, vor fi judecate pe temelia celor ce spun ca sunt. Spun ca
sunt crestini, vor fi judecate dupa marturisirea lor crestina.

in Faptele 15 vedem cum au fost intAmpinate de apostoli si de intreaga biserica din lerusalim cele dintai incercéri, de a pune sub lege pe
p&ganii intorsi la Dumnezeu. intrebarea a fost pus& in Antiohia, ins& Dumnezeu, in bunatatea si intelepciunea Sa, a dus lucrurile astfel, ca ea
sa nu fie hotarata acolo, ci Pavel si Barnaba au mers la lerusalim, unde au stat de vorba deschis si slobod asupra acestui lucru si s-a luat
hotararea prin glasul celor 12 apostoli si a intregii Biserici.

Nu vom fi niciodata in stare sa multamim in de ajuns Dumnezeului nostru pentru acest lucru. Hotararea unei adunari locale, ca acelei din
Antiohia, n-ar fi avut niciodata aceiasi greutate, ca hotararea celor doisprezece apostoli, adunati in lerusalim, desi era recunoscuta de Pavel si
Barnaba. Insd Domnul a purtat de grija, ca orice om s3 fie nevoit sa inteleaga, precum si invatatorii legii din toaie timpurile sa fie invatati in
chip hotarat, ca nu e dupa gandul lui Dumnezeu, sa pui pe crestini in vreun fel oarecare sub lege.

,Cativa oameni veniti din ludeea invatau pe oameni si ziceau: ,,Daca nu sunteti taiati imprejur dupa obiceiul lui Moise, nu puteti fi
mantuiti”(Fapte 15:1). Ce veste trista! Cum se vor fi asezat vorbele acelea ca o rana pe inimile acelora, care s-au intors la Dumnezeu prin
vorbirea scumpa a lui Pavel in sinagoga din Antiohia. El spusese: ,Sa stiti dar fratilor, ca in El vi se vesteste iertarea pacatelor; si oricine crede
este iertat prin El (fara taierea imprejur si fara faptele legii) de toate lucrurile decari n-ati putut fi iertati prin legea lui Moise”.

Aceasta a fost vestea minunatd, adusa paganilor sau neamurilor prin gura apostolului Pavel, o veste despre mantuirea sloboda si deplina,
despre iertarea deplina prin credinta in Domnul nostru Isus Cristos. Dupa fnvatatura acelora insa, care veneau ,din ludeea”, toate acestea nu
erau de ajuns. Fara lege si fara taiere imprejur nu era de ajuns Cristos. Cum se va fi aprins inima apostolului, cand s-a vazut copiii iubiti in
credinta nelinistiti de aceasta invatatura! Primirea unei astfel de invataturi ar fi fost la fel cu lepadarea intregului crestinism. Daca pe langa
crucea lui Cristos era nevoie sa se mai adaoge tdierea imprejur, atunci legea lui Moise trebuia sa desavarseasca harul lui Dumnezeu si totul
era pierdut. insa ladudat fie Domnul tuturor indurérilor! El a purtat grija ca s se puna un zagaz tare impotriva valului stricator, care ciuta s&
nimiceasca roadele binecuvantate ale lucrului apostolului. ,Pavel si Barnaba au avut cu ei un viu schimb de vorbe si pareri deosebite; si fratii
au hotari ca Pavel si Barnaba, si cativa dintre ei, sa se suie la lerusalim la apostoli si prezbiteri, ca sa-i intrebe asupra acestei neintelegeri.
Cand au ajuns la lerusalim, au fost primiti de biserica, de apostoli si de prezbiteri si-au istorisit tot ce fdcuse Dumnezeu prin ei. Atunci unii din



partida Fariseilor, care crezusera, s-au ridicat si au zis ca neamurile trebuie sa fie taiate imprejur si sa li se ceara sa pazeasca legea lui Moise.
Poruncise oare Dumnezeu acest lucru? De bun seamé c& nu. in nesfarsita Lui indurare, Dumnezeu deschisese neamurilor poarta credintei,
fara taiere imprejur si fara vreo porunca. Cei ce indrazneau sa porunceasca asa ceva, erau ,cativa oameni”, care au nelinistit biserica lui
Dumnezeu din ziua aceia si pana astazi, si care vor sa fie invatatori ai legii, si nu stiu nici macar ce spun, nici ce este adevarat din ceea ce
spun (I Timotei 1:7). Ei nici nu-si dau seama, cat de urata este invatatura lor in fata Dumnezeului tuturor indurarilor, a Tatalui milei.

Apostolii si prezbiterii s-au adunat laolalta, ca sa vada ce este de facut. Dupa ce s-a facut multa vorba, s-a sculat Petru si le-a zis: ,Fratilor,
stiti ca Dumnezeu, de o buna bucata de vreme, a facut o alegere intre voi, ca prin gura mea neamurile sa auda nu legea lui Moise sau taierea
imprejur, ci cuvantul Evangheliei si sa creada. Si Dumnezeu care cunoaste inimile, a marturisit pentru ei si le-a dat Duhul Sfant ca si noua.
N-a facut nici o deosebire intre noi si ei, intrucat le-a curatit inimile prin credinta. Acum dar, de ce ispititi pe Dumnezeu si puneti pe grumazul
ucenicilor un jug, pe care nici parintii nostri, nici noi nu l-am putut purta” Gandul lui Dumnezeu n-a fost sa puna pe umarul crestinilor dintre
neamuri un jug, pe care nu l-a putut purta Israel. ,Ci”, mai adaoga apostolul taierii imprejur, ,credem ca noi, ca si ei, suntem mantuiti prin
harul Domnului Isus”.

E nespus de frumos sa auzi aceste vorbe de pe buzele apostolului taierii imprejur. El nu spune: ,,Credem ca ei sunt mantuiti ca si noi”, ci
,credem ca noi ca si ei, suntem mantuiti”. ludeul este multumit sa se scoboare de pe scaunul lui inalt si sa fie mantuit la fel ca bietii pagani
netaiati imprejur. Adevarat ca vorbele acestea trebuie sa patrunda cu putere zdrobitoare in urechile invatatorilor legii ca sa-i incredinteze de
starea gresita a cererii lor.

,Toata adunarea a tacut si a ascultat pe Barnaba si pe Pavel, care au istorisit toate semnele si minunile pe care le facuse Dumnezeu prin ei in
mijlocul neamurilor”. Duhul Sfant n-a gasit cu cale sa ne spuna ce au vorbit Pavel si Barnaba cu acel prilej vrednic de tinut minte si putem
cunoaste intelepciunea Lui chiar in acest fapt. El da, pe cat se vede, locul de frunte lui Petru si lui lacov, pentru ca vorbele lor trebuiau sa aiba
mai multa greutate decat vorbele apostolilor neamurilor si ale tovarasilor sai.

»,Cand au incetat ei de vorbit, lacov a luat cuvantul si a zis: ,Fratilor, ascultati-ma! Simon a spus cum mai intai Dumnezeu si-a aruncat privirile
peste Neamuri, ca sa aleaga din mijlocul lor un popor, care sa-i poarte Numele. Si cu faptul acesta se potrivesc cuvintele proorocilor”, - in
fata unor astfel de dovezi trebuiau sa amuteasca chiar cei care aveau cea mai mare ravna pentru lege - ,dupa cum este scris...” (Fapte
15:15).

Asadar s-a hotarat pentru totdeauna aceasta intrebare ihsemnata prin Duhul Sfant, prin cei doisprezece apostoli si prin biserica intreaga, si
putem lua aminte la faptul, ca in aceasta adunare a Bisericii n-a vorbit nimeni mai apasat si mai hotarat decat Petru si lacov. Cel dintai ca
apostol al taierii imprejur, iar al doilea ca reprezentant de seama al bisericii din lerusalim, a carui slujba si vrednicie erau foarte potrivite, sa
dea vorbelor sale o tarie deosebita pentru toti aceia, care se mai gaseau intru catva pe taramul legii. Acesti doi barbati insemnati au fost
foarte hotarati in judecata lor, ca cei intorsi la Dumnezeu dintre Neamuri nu trebuiesc ,nelinistiti sau Tmpovarati cu legea”. Ei au dovedit prin
vorbirile lor puternice, ca e cu totul impotriva Cuvantului, a voii si a cailor lui Dumnezeu, sa pui pe crestinii dintre Neamuri sub lege.

Cine vrea sa vada parerile lui Pavel cu privire la lege, sa citeasca epistola catre Galateni: ,,Ma mir, zice el, ca treceti asa de repede de la Cel
ce v-a chemai prin harul lui Cristos la o alta Evanghelie. Nu doar ca este o alta Evanghelie; dar sunt unii oameni care va tulbura si voiesc sa
rastoarne Evanghelia lui Cristos. Dar chiar daca noi insine sau un inger din cer ar veni sa va propovaduiasca o Evanghelie deosebita De aceea
pe care v-am propovaduit-o noi, sa fie anatema” (Galateni 1:6-8). lata ce spune Duhul Sfant celor ce vor sa puna pe crestini sub lege. Unii
spun ca ei nu iau legea ca reguld pentru capatarea mantuirii, ci ca o regula de purtare dupa ce au fost mantuiti. Dar Scriptura nu face
aceasta deosebire; ci spune ori esti sub lege, ori nu esti. Daca esti sub ea, legea nu cunoaste nici o deosebire. Fie inainte de mantuire, fie
dupa mantuire, daca esti sub ea, esti sub blestem. Caci este scris: ,,Blestemai este oricine nu staruieste in toate lucrurile scrise in cartea legii
ca sa le faca”. A spune ca eu sunt crestin, nascut din nou, n-are a face; caci ce are a face legea cu nasterea din nou sau cu crestinismul?
Nimic, nimic. Legea vorbeste omului ca fiinta raspunzatoare. Ea cere desavarsita ascultare, si blestema pe oricine nu asculta fara nici o
greseala.

Nu merge iarasi sa spui ca desi nu pot tine legea, totusi Cristos a implinit-o Tn locul nostru si pentru noi. Legea nu cunoaste implinire cu
procura, adica prin altul. Ea zice: ,Sufletul care le face va trai prin ele”. Si apoi legea nu rosteste blestemul numai asupra celor ce o calca, ci
asupra tuturor: ,Toti cei ce se tin de faptele legii sunt sub blestem”. Adica toti cei ce stau pe temelia legii - in orice fel - toti cei ce au a face
cu faptele legii, sunt sub blestem. Acum intelegeti cat de cu neputinta este sa spui ca tii legea ca regula de viata si purtare si sa spui ca nu
esti sub blestem. Crestinul nu este sub lege, si de aceea nu este sub blestem. De ce? Fiindca legea si-ar fi pierdut puterea, maretia, taria,
puterea? Nu, deloc. A spune asa ceva ar fi sa hulim legea. A spune ca vreun om - fie el crestin, ludeu sau pagan - poate fi sub lege si totusi
sa nu fie sub blestem, inseamna sa spui ca el implineste legea in chip desavarsit sau ca legea e desfiintata. Cine ar putea spune asa ceva?
Dar cum se face ca crestinul nu e sub blestem? Fiindca el nu e sub lege. Si cum a iesit el de sub lege Oare prin faptul ca altul a implinit-o in
locul lui? Deloc, deloc. Atunci cum? lata cum: ,,Eu prin lege am murit fata de lege ca sa traiesc pentru Dumnezeu! Tot astfel, fratii mei, prin
trupul lui Cristos si voi ati murit in ce priveste legea ca sa fiti ai altuia, adica ai Celui ce a inviat din morti; si aceasta ca sa aducem roada
pentru Dumnezeu. Caci cand traiam sub firea noastra pamanteasca, patimile pacatelor atatate de lege, lucrau in madularele noastre, si ne
faceau sa aducem roade pentru moarte” (Romani 7:4-5). Bagati bine de seama sirul: ,sub lege, sub firea pamanteasca, patimile pacatelor,
roade pentru moarte”. Poate fi ceva mai lamurit? Dar mai e si o alta latura, slava Domnului! Dar acum am fost izbaviti de lege si suntem
morti fata de legea aceasta care ne tinea robi, pentru ca sa slujim lui Dumnezeu intr-un duh nou, iar nu dupa vechea slova” (Romani 7:6).
Deci am fost izbaviti de lege nu prin faptul ca altul a primi-o Tn locul nostru, ci prin faptul ca noi am murit fata de ea. Cartea Romani invata
acela si lucru ca si cartea Galateni.

Acum, daca suntem morti fata de lege, cum zice apostolul, cum poate legea sa ne fie un dreptar pentru viata? Ea s-a dovedit un dreptar
pentru moarte, blestem si osanda, celor ce erau sub ea. Poate fi altceva pentru noi? A adus ea vreun rod de viata celor ce au fost sub ea?
Apostolul spune: ,,Cand eram sub firea pamanteasca, adica in firea cazuta, patimile pacatelor atatate de lege, lucrau in madularele noastre si
ne faceau sa aducem roade pentru moarte”. ,Sub firea pamanteasca” aici nu inseamna ,in trup”, ci starea omului ne intors la Dumnezeu,
dator sa tina legea. Ei bine, in starea asta, tot ce puteai aduce este roada pentru moarte: nici o viata, nici o sfintenie, nimic pentru
Dumnezeu, nimic, nimic Nu trebuie apoi sa uitam ca, desi Neamurile n-au fost puse niciodata sub Lege, in caile lui Dumnezeu fata de lume,



de fapt, toti crestinii de nume, prin botezul lor de mici, s-au asezat pe aceasta temelie. Asa ca e o mare deosebire intre crestinatatea de
nume si pagani, cu privire la lege.

Dar unde suntem noi acum ca crestini? lata raspunsul: ,,Eu prin lege am murit fata de lege, ca sa traiesc pentru Dumnezeu”. Eu sunt rastignit
cu Cristos; traiesc, dar nu mai traiesc eu, ci Cristos traieste in mine; si viata pe care o traiesc acum in trup, o traiesc cum? Prin lege ca regula
de viata? Nici vorba de asa ceva, ci ,prin credinta in Fiul lui Dumnezeu care m-a iubit si s-a dat pe Sine pentru mine.

Asta si nimic altceva e crestinism. Sa intelegem. Sunt doua rele deosebite de care suntem izbaviti prin moartea scumpa a lui Cristos si
anume: legalismul pe deoparte, si lipsa de orice frau in viata, pe de altd parte. in locul acestor rele grozave, am intrat in sfanta slobozenie a
harului - slobozenie ca sa slujim lui Dumnezeu - slobozenie ca sa ,omoram madularele noastre care sunt pe pamant” - slobozenie ca ,sa ne
lepadam de paganatate si pofte lumesti” - slobozenie ,ca sa tinem trupul in frau si sa-I supunem”.

Da, cititor crestin, sa ne aducem aminte de acest lucru. Sa cantarim adanc aceste vorbe: ,,Eu sunt rastignit cu Cristos, si traiesc, dar nu eu, ci
Cristos traieste in mine”. Vechiul ,eu” mort - rastignit, ingropat. Noul ,eu” viu in Cristos. Sa nu ne inselam. Nimic nu e mai grozav si mai
primejdios decat ca vechiul ,eu” sa aiba pretentia ca sta pe taramul cel nou, sau cu alte vorbe, ca invataturile slavite ale crestinismului sa
caute sa le tina firea veche; oameni neintorsi la Dumnezeu sa spuna ca sunt slobozi de lege si sa intoarca harul lui Dumnezeu in desfranare.
De o mie de ori mai bine legalism decat desfrau. Sa veghem asupra acestei lipse de frau in viata din jurul nostru.

A spune ca esti slobod fata de lege altfel decat prin faptul ca ai murit fata de ea si trdiesti pentru Dumnezeu, nu este crestinism deloc, ci
desfrau, de care orice suflet evlavios trebuie sa fuga cu groaza. Daca suntem morti fata de lege, suntem morti si fata de pacat; si deci nu
avem sa mai facem voia noastra, care e un alt nume pentru pacat, ci voia lui Dumnezeu, caci aceasta este adevarata sfintenie.

Apoi, sa nu uitam ca, daca suntem morti fata de lege, suntem morti si fata de aceasta lume rea de acum, si uniti cu un Cristos fnviat, Tnaltat
si proslavit. De aceea nu suntem din lume, dupa cum Cristos nu este din lume. A lupta sa avem un loc de cinste in lume inseamna sa
ingaduim ca suntem morti fata de lege; caci nu putem fi morti pentru una si vii pentru alta. Moartea lui Cristos ne-a Izbavit de lege, de
puterea pacatului, de aceasta lume rea de acum, si de frica mortii. Dar toate aceste lucruri merg impreuna si nu putem fi izbaviti de unul fara
sa fim izbaviti de toate. A spune ca esti izbavit de lege, si a trai in acelasi timp o viata de pacat si lumeasca, este unul din relele cele mai
grozave ale zilelor de apoi.

Crestinul este chemai sa dovedeasca in viata lui de toate zilele ca harul poate da roadele pe care legea nu le putea da. Este slava
crestinismului sa faca pe un om in stare sa-si infranga eul si sa traiasca pentru altii. Legea nu putea face asa ceva. Ea facea pe om sa se
invarteasca in jurul eului sau. Sub lege, fiecare om trebuia sa faca tot ce putea pentru sine. Daca incerca sa iubeasca pe aproapele, era ca sa
faca o fapta buna pentru sine insusi. Sub har, e tocmai diferit. Eul e pus deoparte ca ceva rastignit, mort si ingropat. Vechiul ,eu” s-a dus, si
»eul” cel nou este primit inaintea lui Dumnezeu cum e primit Cristos. Cristos este viata noastra, neprihanirea noastra, sfintenia noastra, fiinta
noastra, pilda noastrd, totul pentru noi. El este in noi si noi suntem in El. Si viata noastra de toate zilele trebuie sa fie o intruchipare a lui
Cristos Tn noi prin puterea Duhului Sfant. De aceea noi suntem chemati nu numai sa iubim pe aproapele nostru, ci si pe vrajmasul nostru; si
aceasta nu pentru ca sa facem o fapta buna pentru noi; caci noi suntem primiti inaintea lui Dumnezeu in chip desavarsit in Cristos; ci e doar
aratarea in afara a vietii pe care o avem in noi; si viata aceasta este Cristos. Un crestin este un om care ar trebui sa traiasca la fel ca si
Cristos. El nu este nici ludeu, nici ,sub lege” nici un pagan ,fara lege” ci ,,un om in Cristos”, stand in har, chemai la acelasi fel de ascultare ca
cea de care a dat dovada Domnul Isus.

Va rugam staruitor sa cititi bine capitolul 15 din Fapte si epistola catre Galateni, si veti intelege mai lamurit ce e cu legea. Veti vedea ca
crestinul nu e sub lege, pentru nimic; ca viata lui, neprihanirea lui, sfintenia lui stau pe un taram cu totul deosebit; ca a pune pe crestini sub
lege, in vreun fel oarecare, inseamna a tagadui temeliile crestinismului si a fi impotriva celor mai lamurite spuse ale Scripturii. Veti vedea din
capitolul 3 al epistolei catre Galateni, ca daca ne punem sub lege inseamna ca am parasit pe Cristos, am parasit Duhul Sfant, credinta si
fagaduintele. Grozav, dar adevarat. Crestinii doar cu numeau parte de aceste confuzii.

Duhul Sfant sa deschida ochii tuturor asupra acestui adevar. Sa cercetam Scriptura mai adanc si sa ne supunem ei. lata nevoia cea mare a
zilei de azi. Nu suntem carmuiti de ea. Nu vedem nevoia ca sa Tmplinim numai ce spune ea si sa lepadam tot ce nu e in ea. Noi mergem cu o
multime de lucruri care nu au nici un temei in ea, ba sunt chiar impotriva ei. Domnul va veni curand sa ia pe ai Lui cu El. Dar ce se va face
crestinatatea aceasta doar cu numele, botezata in numele Domnului? Grozav lucru. Lasam pe cititor sa caute raspunsul inaintea lui
Dumnezeu.

Urmand acuma cercetarea capitolului nostru, gasim inainte de toate o repetare a celor zece porunci. Dar iarasi vedem ca nu e vorba numai
de o repetare, ci intalnim aici diferite trasaturi, pe care le cautam zadarnic in capitolul 20 al Exodului. Acolo ni se dau numai intamplarile
istorice, aici Tnsa nu avem numai istorie, ci si invatatura. Moise da aici imbolduri morale si se indreapta catre inima poporului intr-un fel, care
n-ar fi fost la locul lui acolo. in Exod 20 avem fapte goale, in Deuteronom 5 avem fapte si invatatura lor pentru viata.

Sa facem de pilda o aseméanare intre amandoud capitolele cu privire la Sabat. in Exod 20 citim: ,,Adu-ti aminte de ziua de odihné ca s-o
sfintesti. Sa lucrezi sase zile si sa-ti faci lucrul tau. Dar ziua a saptea este ziua de odihna Tnchinatda Domnului Dumnezeului sa nu faci nici o
lucrare in ea, nici tu, nici fiul tau, nici fiica ta, nici robul tau, nici roaba ta, nici vita ta, nici strainul care este Tn casa ta. Caci in sase zile a facut
Dumnezeu cerurile, pamantul si marea si tot ce este in ele, iar in ziua a saptea s-a odihnit; De aceea a binecuvantat Domnul ziua de odihna si
a sfintit-o0.” (versetul 8-11). in capitolul nostru ins& se spune: ,Tine ziua de odihna ca s-o sfintesti, cum ti-a poruncii Domnul, Dumnezeul t3u.
Sase zile sa lucrezi si sa-ti faci toate treburile tale. Dar ziua a saptea este ziua de odihna a Domnului, Dumnezeului tau: sa nu faci nici o
lucrare in ea, nici tu, nici fiul tau, nici fiica ta, nici robul tau, nici roaba ta, nici boul tau, nici magarul tau, nici vreunul din dobitoacele tale, nici
strainul care este in locurile tale, pentru ca si robul tau si roaba ta sa se odihneasca ca tine. Adu-ti aminte ca si tu ai fost rob in tara Egiptului
si Domnul, Dumnezeul tau, te-a scos din ea cu mana tare si cu brat intins; De aceea ti-a poruncit Domnul, Dumnezeul tau sa tii ziua de
odihna.” (versetul 12-15).

Cititorul va vedea la cea dintéi privire deosebirea dintre aceste doua locuri. in Exod 20 porunca de a tinea Sabatul se intemeiazi pe facerea
lumii; aici insa, n capitolul nostru, pe izbavirea lui Israel, fara vreo pomenire de facerea lumii. Deosebirea izvoraste, ca si in alte locuri



dinainte, din rolul deosebit al acestei carti.

Nu trebuie sa uitam ca asezarea Sabatului este intemeiata numai pe Cuvantul lui Dumnezeu. Alte porunci pun Thainte anumite indatoriri
morale. Fiecare stie ca e rau a omori si a fura, insa tinerea Sabatului n-ar fi socotit-o nimeni ca o datorie, daca ea n-ar fi fost data ca atare de
Dumnezeu. De aceea insemnarea ei deosebita, atat in capitolul nostru cat si in Exod 20, sta pe aceiasi treapta cu toate acele mari datorii
morale, care sunt recunoscute si de cugetul omenesc. $i nu numai atata, dar mai gasim in alte locuri, ca Sabatul este ceva deosebit si, se
arata ca fiind semnul de legatura intre Dumnezeu si Israel, ca o pecete a legamantului dintre El si popor, si ca o piatra de incercare a
ascultarii lor de El. Fiecare era in stare sa vada partea rea a unui furt sau a unui omor, insa numai aceia care iubeau pe Domnul si Cuvantul
Lui, cinsteau si iubeau si Sabatul Lui.

Astfel in capitolul 16 din Exod, in leg&tura cu darea manei, citim: ,in ziua a sasea, sa strangi hrana indoit, si anume doi omeri de fiecare.

Toti fruntasii adunarii au venit si au spus lui Moise lucrul acesta. Si Moise le-a zis: ,Domnul a poruncit asa. Maine este ziua de odihna. Sabatul
inchinat Domnului, coaceti ce aveti de copt, fierbeti ce aveti de fiert, si pastrati pana a doua zi dimineata toi ce va raméanea”. Moise a zis:
Mancati azi, caci este ziua Sabatului; azi nu veti gasi mana pe camp. Veti strange timp de sase zile; dar in ziua a saptea, care este Sabatul,
nu va fi mana. in ziua a saptea - asa de putin puteau pretui ei cinstea de a tinea Sabatul - unii din popor au iesit s& strdngd manj, si n-au
gasit. Atunci Domnul a zis lui Moise: ,Pana cand aveti de gand sa nu paziti poruncile si legile Mele?” Nesocotirea Sabatului, dovedea ca starea
lor morald era rea de tot, fi dovedea ca nu sunt in stare sa tina poruncile si legile Domnului. Sabatul era marea piatra de incercare a starii
inimilor fata de Domnul. - ,Vedeti ca Domnul v-a dat Sabatul; De aceea va da in ziua a sasea hrana pentru doua zile. Fiecare sa ramana la
locul lui, si in ziua a saptea nimeni sa nu iasa din locul in care se gaseste. Si poporul s-a odihnit in ziua a saptea” (Exod 16:22-30). Au gasit
odihna si hrana in ziua Sabatului.

La sfarsitul capitolului 31 din Exod mai gdsim un alt loc vrednic de luat in seama, care ne dovedeste ce insemnatate mare are Sabatul pentru
Dumnezeu.

O deplina zugravire a cortului si lucrurilor lui fusese data lui Moise, si el era gata sa primeasca cele doua table ale marturiei din mana
Domnului. Dar, ca sa arate intaietatea Sabatului in gandul lui Dumnezeu, citim: ,Vorbeste copiilor lui Israel si spune-le: Sa nu cumva sa nu
tineti Sabatele Mele, caci acesta va fi intre Mine si voi si urmasii vostri, un semn dupa care se va cunoaste ca Eu sunt Domnul care va
sfintesc. Sa tineti Sabatul, caci el va fi pentru voi ceva sfant Cine il va calca, va fi pedepsit cu moartea; cine va face vreo lucrare in ziua
aceasta va fi nimicit din mijlocul poporului Sau. Sa lucrezi sase zile; dar a saptea este Sabatul, ziua de odihna inchinatda Domnului. Cine va
face vreo lucrare in ziua Sabatului va fi pedepsit cu moartea. Copiii lui Israel sa pazeasca Sabatul praznuindu-1, ei si urmasii lor, ca un
legamant necurmat. Aceasta va fi intre Mine si copiii lui Israel un semn vesnic; caci in sase zile a facut Domnul cerurile si pamantul, iar in ziua
a saptea s-a odihnit si a rasuflat” (Exod 31:12-17).

Locul acesta dovedeste limpede ca Sabatul este ceva statornic. Cuvintele intrebuintate aici de Dumnezeu: ,Un semn pe vecie intre Mine si
copiii lui Israel”, ,un legamant vesnic”, ,un semn vesnic”, dovedesc indeajuns ca Sabatul era pentru Israel si ca, dupa gandul lui Dumnezeu,
trebuia sa fie o randuiala care s& tind mereu. El este numit ,,un semn” intre Domnul si poporul lui Israel. in Scriptura nici vorba nu e ca el
trebuie trecut si asupra Neamurilor sau ne iudeilor. Desi vom vedea mai tarziu, ca el este in acelasi timp o icoana preinchipuitoare a vremii
de innoire a tuturor lucrurilor, despre care a vorbit Dumnezeu din vechime prin gura sfintilor Sai prooroci, aceasta nu atinge catusi de putin
faptul, ca el este un asezamant curat iudaic. Unii au cautat sa dovedeasca din Geneza 2:2-3 ca Sabatul trebuie sa aiba in vedere nu numai
neamul iudaic. Dar s& ascultdm ce spune acest loc. ,in ziua a saptea Dumnezeu Si-a sfarsii lucrarea pe care o facuse; si in ziua a saptea s-a
odihnit de toata lucrarea Lui pe care o facuse. Dumnezeu a binecuvantat ziua a saptea si a sfintit-o, pentru ca in ziua aceasta s-a odihnit de
toata lucrarea Lui, pe care o zidise si o facuse”.

E destul de lamurit. De om nici nu se pomeneste aici. Nu se spune ca omul s-a odihnit in ziua a saptea. Poate cineva sa ajunga la aceasta
incheiere, dar locul acesta nu ne spune nimic despre asa ceva. Si nu numai atata, dar vom cauta zadarnic in intreaga Geneza vreo vorba cu
privire la Sabat. Cea dintai pomenire a Sabatului in legdturd cu omul, se gaseste in locul amintit, in capitolul 16 al Exodului, si acolo vedem
limpede ca Sabatul a fost dat lui Israel, ca popor care sta intr-o legatura intarita prin legamant si recunoscuta cu Dumnezeu.

Tot asa de limpede este insa din Psalmul 95 si din Evrei 4, ca ei nu l-au inteles nici nu l-au pretuit in de ajuns. Dar vorbim acuma despre ce a
fost Sabatul in gandul lui Dumnezeu. Dumnezeu ne spune, ca el trebuia sa fie un semn intre El si poporului Lui, o piatra de incercare a starii
lor morale si a starii inimii lor fata de El. Sabatul nu era numai o parte din lege, legat nedespartit cu ea, ci e aratat necontenit, ca un
asezamant, care tine un loc deosebit in gandurile lui Dumnezeu.

Astfel in Isaia 56:2-7 citim: ,Ferice de omul care face lucrul acesta si de fiul omului care ramane statornic in el, pazind Sabatul, ca sa nu-|
pangareasca si stapanindu-si mana ca sa nu faca nici un rau. Strainul care se alipeste de Domnul sa nu zica: ,Domnul ma va desparti de
poporul Sau”. Si famenul sa nu zica: ,latd, eu sunt un copac uscat!” Caci asa vorbeste Domnul: ,Famenilor, care vor pazi Sabatele Mele, care
vor alege ce imi este placut si vor starui in legamantul Meu, le voi da in casa Mea si inlauntrul zidurilor Mele un loc si un nume mai bune
decat fii si fiice; le voi da un nume vesnic care nu se va stinge. Si pe strainii” - aici fara indoiala vazuti in legatura cu Israel ca in Numeri
15:14, sau in alte locuri din Scriptura, strdini care au primit ludaismul - ,care se vor lipi de Domnul ca sa-i slujeasca si sa iubeasca Numele
Domnului, pentru ca sa fie slujitorii Lui si pe toti cei ce vor pazi Sabatul ca sa nu-I pangareasca si vor starui in legamantul Meu i voi aduce la
muntele Meu cel sfant si 1i voi umplea de veselie in Casa Mea de rugaciune. Arderile lor de tot si jertfele lor vor fi primite pe altarul Meu, caci
Casa Mea se va numi ,,Casa de rugaciune pentru toate popoarele”. Si iarasi in Isaia 58:13-14. Daca iti vei opri piciorul in ziua Sabatului ca sa
nu-ti faci gusturile tale in ziua Mea cea sfanta, daca Sabatul va fi desfatarea ta si ziua Domnului sfanta si cinstita pentru tine, si daca-l vei
cinsti, ne urmand cadile Tale, ne indeletnicindu-te cu treburile tale si ne dandu-te la flecarii, atunci te vei putea desfata in Domnul.”

in sfarsit iatd tnca un loc In legatura cu Sabatul: ,Domnul a vorbit lui Moise si a zis:.Vorbeste copiilor lui Israel si spune-le: ,lat& adunérile
Domnului, pe care le veti vesti ca adunari sfinte, iata sarbatorile Mele: Sase zile sa lucrati; dar ziua a saptea este Sabatul, ziua de odihna cu o
adunare sfanta. Sa nu faceti nici o lucrare in timpul ei: este Sabatul Domnului Tn toate locuintele voastre” (Levitic 28:1-3).



Aici Sabatul sta Tn fruntea sarbatorilor randuite de Domnul, in care gasim inchipuitd istoria cailor lui Dumnezeu cu poporul Sau Israel. Sabatul
este aratarea odihnei vesnice a lui Dumnezeu, in care va aduce, potrivit planului Sau, pe poporul Sau, cand tot lucrul si toata osteneala, toate
incercarile si toate necazurile lor se vor sfarsi; este o infatisare placuta a odihnei ca cea de Sabat, care mai ramane pentru poporul lui
Dumnezeu (Evrei 4:9). Dumnezeu a cautat sa tina in fata poporului Sau aceasta odihna in felurite chipuri. Ziua a saptea, anul al saptelea,
anul de veselie, toate aceste placute vremi de Sabat aveau menirea sa inchipuie acel timp binecuvantat, cand Israel va fi din nou adunat si
adus in tara sa iubita ca sa praznuiasca Sabatul, cum n-a fost tinut niciodata.

Aceasta ne duce la punctul al doilea, la durata vesnica a Sabatului. Vorbe ca: ,vesnic”, ,un semn vesnic”, ,la toate sirurile de oameni”, n-ar
putea sta n legatura cu o oranduire trecatoare. Cu parere de rau trebuie sa spunem insa, ca Israel n-a tinut niciodata Sabatul dupa voia lui
Dumnezeu. Poporul n-a inteles niciodata Tnsemnatatea si binecuvantarea lui si nici n-a patruns tn duhul lui. Se ingamfau cu el ca un
asezamant national si-l intrebuintau gresit ca sa se ingamfe, insa niciodata nu l-au praznuit in legatura stransa cu Dumnezeu. Vorbim despre
popor privit ca intreg. Fara indoiala ca au fost in toate vremurile in Israel suflete cucernice, care s-au bucurat in taina de Sabat si au patruns
in gandurile lui Dumnezeu, insa ca popor, Israel n-a tinut Sabatul niciodata intr-un chip placut lui Dumnezeu. Tocmai pentru aceasta
Dumnezeu i striga prin gura proorocului: ,Nu mai aduceti daruri de mancare nefolositoare, caci Mi-e scarba de tamaie. Nu vreau luni noi,
Sabate si adunari de sarbatoare, nu pot sa vad nelegiuirea unita cu sarbatoarea” (Isaia 1:13).

Asezamantul frumos al Sabatului, pe care Dumnezeu l|-a dat poporului ca un semn al legamantului Sau, a ajuns in mainile lor o uraciune
pentru Dumnezeu. lar daca deschidem Noul Testament, gasim pe capeteniile si fruntasii poporului iudeu in necurmata cearta cu Domnul Isus,
cu privire la Sabat.

Uitati-va de pilda in Luca 6:1-11: ,intr-o zi de Sabat, s-a intamplat ca Isus trecea prin lanurile de grau. Ucenicii Lui smulgeau spice de grau, le
frecau cu mainile, si le mancau. Unii dintre Farisei i-au zis: ,,Pentru ce faceti ce nu este ingaduit sa faceti in ziua Sabatului?” Isus le-a raspuns:
,Oare nu cititi ce a facut David, cand a flamanzit, el si cei ce erau impreuna cu el? Cum a intrat in Casa lui Dumnezeu, a luat painile pentru
punerea inaintea Domnului, a mancat din ele, si a dat si celor ce erau cu el, macar ca nu era ingaduit sa le manance decat preotii?” Si El le
raspunde: ,Fiul omului este Domn si al Sabatului”.

in altd zi de Sabat, s-a intdmplat c& Isus a intrat in sinagoga, si invata pe norod. Acolo era un om, care avea mana dreapta uscata. Carturarii
si Fariseii pandeau pe Isus, sa vada daca-i va vindeca in ziua Sabatului, ca sa aiba de ce sa-L invinuiasca. Dar El le stia gandurile; si a zis
omului, care avea mana uscata: ,,Scoala-te, si stai in mijloc”. El s-a sculat, si a stat in picioare. Si Isus le-a zis: ,Va intreb: Este ingaduit in ziua
Sabatului a face bine, ori a face rau? A scapa o viata sau a o pierde?” Atunci, Si-a rotit privirile peste toti, si a zis omului: ,intinde-ti mana!” El
a intins-o, si mana i s-a facut sanatoasa ca si cealalta. Ei turbau de manie, si s-au sfatuit ce ar putea sa-i faca lui Isus”.

Ce desertaciune si goliciune a sarbatorii. Sabatului omenesc vedem aici. Acei farisei religiosi ar fi fost mai multumiti daca ucenicii ar fi murit
de foame, decat sa fie atins Sabatul lor. Ei ar fi privit mai cu placere pe omul acela, tarandu-si mana uscata pana la mormant decat sa fie
vindecat in ziua Sabatului lor. De fapt, cu adevarat, acela era Sabatul lor, nu al lui Dumnezeu. Odihna Lui nu se putea impaca deloc cu
,foame” si cu ,mani uscate”. Acesti invatatori ai Scripturii, nu intelegeau ca toate randuielile legii trebuie sa faca loc harului lui Dumnezeu
care se coborase ca sa ajute nevoile omenesti. Harul se ridica in maretia lui deasupra tuturor ingradirilor legii si credinta se bucura de
stralucirea lui. Religiozitatea desarta insa se poticneste in fata lucrarilor harului si indraznelii credintei. Fariseii nu stiau ca omul cu mana
uscata era o icoana a starii morale a poporului intreg, o dovada vie a departarii lor de Dumnezeu. Daca ar fi fost intr-o stare dreapta si
placutd lui Dumnezeu, nu s-ar fi gasit in mijlocul lor un om cu 0 mana uscata, care sa aiba nevoie de vindecare. insa ei se depéartasera cu
totul de Dumnezeu, si De aceea Sabatul lor era o forma goala, o regula fara putere.

O alta pilda o gasim in Luca 13:10-16, in istoria femeii, care ,avea de optsprezece ani un duh de neputinta”.

»Isus invata pe norod intr-o sinagoga in ziua Sabatului. (Deci nici o odihna pentru El). Si acolo era o femeie stapanita de optsprezece ani de
un duh de neputinta; era garbova, si nu putea nicidecum sa-si indrepte spatele. Cand a vazut-o Isus a chemat-o si la zis: ,Femeie, esti
dezlegata de neputinta ta”. Si-a intins mainile peste ea: indata s-a indreptat, si slavea pe Dumnezeu. Ce frumoasa pilda de lucrarea Lui
Cristos si roadele ei. Dar fruntasul sinagogii, maniat ca Isus savarsise vindecarea aceasta in ziua Sabatului, (Sabatul omului fusese atins,
putin 1i pasa de neputinta femeii, doar Sabatul sa fie pazit), a luat cuvantul si a zis norodului: Sunt sase zile in care trebuie sa lucreze omul:
veniti, dar in aceste zile sa va vindecati, si nu in ziua Sabatului!” (Cat de putin se gandea el ca era in fata Domnului Sabatului; care nu se
putea odihni Tn fata nevoilor omului).

,Fatarnicilor”, i-a raspuns Domnul; oare in ziua Sabatului nu-si dezleaga fiecare din voi boul sau magarul de la iesle, si-l duce de-1 adapa? Dar
femeia aceasta, care este o fiica a lui Avraam, si pe care Satana o tinea legata de optsprezece ani, nu trebuia oare sa fie dezlegata de
legatura aceasta in ziua Sabatului (Luca 13:10-16).

Ce mustrare nimicitoare si ce dezvaluire a stricaciunii sistemului iudaic! Sa ne gandim numai la deosebirea izbitoare: Un Sabat si o fiica a lui
Avraam, legata de optsprezece ani de mana grozava a Satanei! Nimic nu orbeste atat de mult mintea, in lumea aceasta, nu invartoseaza
inima si nu face pe om atat de imoral, ca o religie fara Cristos. Puterea ei amagitoare si injositoare nu poate fi judecata decat in lumina starii
de fata a lui Dumnezeu. Ce-i pasa fruntasului sinagogii de acea femeie sarmana! Dupa el, ea putea sa-si taraie toata viata trupul bolnav si sa
umble ca un semn si ca o marturie a puterii Satanei. El era multumit, numai sa-si poata tinea Sabatul lui. Nu puterea Satanei I-a scos din fire,
ci puterea lui Cristos care s-a aratat in izbdvirea femeii din starea de roab& a Satanei. insd Domnul i-a dat un raspuns potrivit, zdrobitor: ,Pe
cand vorbea El astfel, toti potrivnicii Lui au ramas rusinati; si norodul se bucura de toate lucrurile minunate, pe care le facea El”. Ce
deosebire! Pe de o parte aparatorii unei religii fara inima si fara pret dati de gol, rusinati si incurcati, iar pe de alta toata multimea poporului,
bucurédndu-se de lucrarile minunate ale Fiului lui Dumnezeu, care venise in mijlocul lor, ca sa-i izbaveasca de puterea stricatoare a Satanei si
sa le umple inimile cu bucuria mantuirii lui Dumnezeu si gura cu lauda Lui.

Ca sa cercetdm mai mult Tn lumina Cuvantului lui Dumnezeu Sabatul, care nelinisteste atatea suflete, ne vom indrepta spre evanghelia lui
loan. La inceputul capitolului 5 ni se infatiseaza o priveliste care ne arata bine starea de atunci a lui Israel. lazul Betezda arata lamurit toata
ticalosia n care se scufundase omul, si Israel in deosebi. in cele cinci pridvoare ale ei ,,zdceau o multime de bolnavi, orbi, schiopi, uscati, care
asteptau miscarea apei”. Ce aratare covarsitoare a starii morale si duhovnicesti a omului, privit din punctul de vedere al lui Dumnezeu! ,,Orb,



schiop, uscat”, iata starea adevarata a omului.

Dar in mijlocul acestei cete de oameni bolnavi era unul atat de slab si lipsit de ajutor, incat nici apa din Betezda nu-l putea ajuta. ,,Acolo se
afla un bolnav de treizeci si opt de ani. Isus cand l-a vazut zacand, i-a zis: ,Vrei sa te faci sanatos?” Ce belsug de har si de putere cuprinde
aceasta intrebare! Ea trecea cu mult dincolo de gandurile bietului bolnav. El se gandea numai la ajutor omenesc sau numai la puterea lui sa
se scoboare in iaz. Nu stia ca Acela, care vorbea cu el, era mai mult decat iazul cu miscarea lui la vremea anumita, ca El era mai presus de
orice slujba a ingerilor si de orice ajutor omenesc, ba chiar, ca Lui i era data toata puterea in cer si pe pamant. De aceea el i-a raspuns:
,Doamne, n-am pe nimeni sa ma bage in scaldatoare cand se tulbura apa, si pana ma duc eu, se pogoara altul inaintea mea”.

lata o Icoana potrivita a tuturor acelora care isi cautda mantuirea in randuieli si intocmiri din afara, fiecare se gandeste numai la sine si cauta
sa se ajute cum poate. Nimeni nu se gandeste la celdlalt, caci are de ajuns de lucru cu sine. Dar harul lucreaza cu totul altfel: ,Scoala-te”, i-a
zis Isus, ,ridica-ti patul si umbla”. iIndati omul acela s-a facut sanatos, si-a luat patul si umbla. Ziua aceea era o zi de Sabat”.

Aici intalnim iarasi Sabatul omului. De buna seama ca nu era Sabatul lui Dumnezeu. Multimea nenorocitilor, care se inghesuia in pridvoarele
Betezdei dovedea, ca odihna lui Dumnezeu inca nu sosise si minunatul Lui Sabat inca nu se coborase peste aceasta lume pacatoasa. Cand va
veni acea zi binecuvantata, nu vor mai fi orbi, schiopi si uscati. Sabatul lui Dumnezeu nu se poate impaca deloc cu nenorocirea omeneasca.

Sabatul nu mai era semnul legamantului dintre Dumnezeu si samanta lui Avraam, asa cum fusese odata si cum va mai fi, ci semnul
ingamfarii omului. ,ludeii ziceau deci celui ce fusese vindecat: ,E ziua Sabatului, nu-ti este ingaduit sa-ti ridici patul”...

Fara indoiala i era destul de ingaduit sa zaca in patul acela saptaméana dupa saptamana, luna dupa luna, an dupa an, in timp ce ei isi vedeau
de tinerea desarta, fara folos si goala a sabatului lor. Daca ar fi avut macar o raza de lumina duhovniceasca, ar fi vazut zadarnicia incercarii
lor de a-si pastra parerile lor mostenite din mosi stramosi, despre tinerea Sabatului in fata ticalosiei, bolii si suferintei omenesti. Dar erau orbi;
si De aceea cand s-au aratat roadele slujbei lui Cristos, au avut indrazneala sa le socoteasca ,,ne ingaduite”.

,Din pricina aceasta ludeii au Tnceput sa urmareasca pe Isus si sa caute sa-L omoare, pentru ca facea aceste lucruri in ziua Sabatului”. Ce
priveliste! Multimea religioasa, ba chiar fruntasii si povatuitorii poporului marturisitor al lui Dumnezeu, cauta sa omoare pe Domnul Sabatului,
pentru ca vindecase pe un om in ziua Sabatului! Dar ce le raspunde Domnul? Cuvintele Lui sunt vrednice de tinut minte. El spune: , Tatal Meu
lucreaza pana acum; si Eu de asemenea lucrez”. Acest raspuns scurt dezvaluie radacina intregii rataciri. El ne arata pe deoparte starea trista
a neamului omenesc si ne pune pe de alta parte, in fata ochilor, taina vietii si slujpei Domnului nostru. El n-a venit in lumea aceasta ca sa se
odihneasca. Cum putea El sa se odihneasca? Cum ar fi putut sa se odihneasca dragostea dumnezeiasca in fata unei astfel da stari a
lucrurilor? Cu neputinta! Pe un loc al pacatului si al nenorocirii, dragostea nu poate decat sa lucreze. Tatal a inceput sa lucreze indata dupa ce
a cazut omul. Apoi a venit Fiul, ca sa ducé inainte lucrul inceput, iar astazi lucreaza Duhul Sfant. intr-o lume ca aceasta randuiala
dumnezeiasca este lucru, nu odihna. ,,Asa dar mai ramane pentru poporul lui Dumnezeu o odihna ca cea de Sabat”.

Domnul nostru umbla si facea bine in ziua Sabatului ca si in oricare alta zi; si dupa ce si-a ispravit lucrarea de mantuire, a petrecut Sabatul in
groapa, din care a inviat in ziua intai a saptamanii, ca cel dintai ndscut dintre cei morti si ca o capetenie a unei zidiri noi. in aceasts zidire
noua, toate lucrurile sunt de la Dumnezeu si mai putem adaoga, ca nu se poate pune in legatura cu ea intrebarea de ,zile, luni, vremi de
sarbatoare si ani”. Cel ce pricepe insemnatatea mortii si a invierii lui Cristos, nu va recunoaste tinerea unor anumite zile. Moartea lut Cristos a
pus capat acestui sir de lucruri, iar invierea Lui ne duce pe un taram cu totul nou unde dreptul si cinstea noastra cea mai inalta este sa traim
in lumina si puterea acelor adevaruri vesnice, care sunt ale noastre in Cristos Isus si care stau cu totul impotriva obiceiurilor intemeiate pe
credinta desarta si pe slujbele unei religiozitati a firii vechi si a lumii.

Ajungem acum la un alt punct, foarte interesant, si anume la deosebirea dintre Sabat si ziua Domnului sau ziua intai a saptamanii.

Am mai spus ca Domnul a petrecut Sabatul in mormant. Acesta este un fapt foarte insemnat. El ne spune ca starea veche a lucrurilor a fost
inlaturata si ca e cu neputinta sa se mai tind Sabatul intr-o lume a pacatului si a mortii. Dragostea nu putea sa se odihneasca intr-o astfel de
lume. Ea nu putea decat sa lucreze si sa moara. Aceasta este invatatura pe care o citim deasupra mormantului, in care a fost ingropat
Domnul Sabatului.

Dar ce inseamna cea dintai zi a saptdmanii? Nu este ea oare Sabatul pe o temelie noud, Sabatul crestinesc? in Noul Testament nu e numita
niciodata astfel. Dacd ne aruncam o privire in Faptele Apostolilor, vom vedea c aceste doua zile erau bine deosebite una de alta. in ziua
Sabatului gasim pe ludei adunati in sinagogile lor, ca sa citeasca legea si prorocii, iar in ziua Tntai a saptamanii pe crestini, ca sa franga
painea. Aceste doua zile sunt tot atat de deosebite intre ele, ca si iudaismul si crestinismul. Scriptura nu da nici cea mai mica intarire
gandului, ca Sabatul a fost mutat in ziua intai a saptamanii. Nicaieri nu ni se spune ca Sabatul evreiesc a fost schimbat in ziua intai a
saptamanii. Sabatul nu este numai ,,0 a saptea zi, ci chiar ziua a soptea. Lucrul acesta trebuie bagat bine de seama, deoarece unii cred, ca in
Vechiul Testament s-a hotarat ca a saptea parte din timp sa fie lasata pentru odihna trupului si pentru implinirea randuielilor religioase si ca
se poate alege pentru aceasta oricare zi. Nu trebuie sa mai spunem, ca acest fel de a vedea este gresit. Sabatul din rai a fost ziua a saptea si
Sabatul lui Israel a fost tot ziua a saptea. insa ziua a opta ne indreaptd gandurile inainte spre vesnicie, si in Noul Testament ea e numita ,ziua
intaia a saptamanii”, ca sa insemne inceputul acelei randuieli noi a lucrurilor, a carei temelie este crucea si al carei cap slavit este Cristos cel
inviat. A numi aceasta zi ,,Sabatul crestinesc”, inseamna a amesteca lucruri pamantesti cu lucruri ceresti, a cobori pe crestin din locul sau, in
care este unit cu un Cristos Cel inviat si slavit in ceruri, si a-I face sa tina cu credinta desarta anumite zile, lucru pe care apostolul il mustra
atat de aspru in epistola catre Galateni.

Biserica, desi e pe pamant, nu este din lumea aceasta, dupa cum nici Cristos nu este din lumea aceasta. Obarsia ei este cereasca, felul ei de
a fi este ceresc, temeiurile ei ceresti si tot ceresti sunt viata si nadejdile ei. Ea std, ca sa zicem asa, intre cruce si slava. Cele doua lucruri
importante ale Bisericii pe pamant sunt ziua in care s-a pogorat Duhul Sfant si a intemeiat-o, si venirea Domnului, ca sa o ia la Sine.

Toate acestea sunt aratate atat de limpede, ca orice incercare de a randui Bisericii lui Dumnezeu tinerea, potrivit legii sau a credintei desarte,
de ,zile, luni noi, vremi, de sarbatoare si ani” nu inseamna decat o schimbare a intregii stari a crestinului, o lovitura impotriva desavarsirii
descoperirii dumnezeiesti si o lipsire a crestinului de locul si partea, date Iui prin harul nemarginit al lui Dumnezeu si prin lucrarea desavarsita



a lui Isus Cristos. Ca asa este, o dovedeste locul cunoscut din Coloseni 2:6-23, un loc care ar trebui scris in inimile noastre cu slove, care sa
nu se mai poata stearga. ,Astfel dar, dupa cum ati primit pe Cristos Isus, Domnul, asa sa si umblati in El, fiind inradacinati si ziditi in El,
intariti prin credinta dupa fnvataturile care v-au fost date, si sporind Tnh ea cu multumiri catre Dumnezeu. Luati seama ca nimeni sa nu va fure
cu filozofia si cu 0 amagire desarta, dupa datina oamenilor, dupa Tnvataturile incepatoare ale lumii si nu dupa Cristos. Caci in El locuieste
trupeste toata plinatatea Dumnezeirii. Voi aveti totul deplin in El, care este Capul oricarei domnii si stapaniri. in El ati fost taiati imprejur, nu
cu o taiere Tmprejur facuta de mana, ci cu taierea imprejur a lui Cristos, in dezbracarea de trupul poftelor firii noastre pamantesti, fiind
fngropati impreuna cu El, prin botez, si inviati in El si Tmpreuna cu El, prin credinta n puterea lui Dumnezeu, care L-a inviat din morti. Pe voi,
care erati morti in greselile voastre si in firea voastra pamanteasca ne taiata imprejur. Dumnezeu v-a adus la viata impreuna cu El, dupa ce
ne-a iertat toate greselile.

A sters zapisul cu poruncile lui, care statea impotriva noastra, si ne era potrivnic, si I-a nimicit, pironindu-1 pe cruce. A dezbracat domniile si
stapanirile, si le-a facut de ocara thaintea lumii, dupa ce a iesit biruitor asupra lor prin cruce.

Nimeni dar sa nu va judece cu privire la mancare sau bautura, sau cu privire la o zi de sarbatoare, cu privire la o luna noua, sau cu privire la o
zi de Sabat, care sunt umbra lucrurilor viitoare, dar trupul este al lui Cristos. Nimeni sa nu va rapeasca premiul alergarii, facandu-si voia lui
insusi, printr-o smerenie si inchinare la ingeri, amestecandu-se in lucruri pe car nu le-a vazut, umflat de o mandrie desarta, prin gandurile firii
lui pamantesti, si nu se tine strans de Capul din care tot trupul, hranit si bine inchegat, cu ajutorul incheieturilor si legaturilor isi primeste
cresterea pe care i-o da Dumnezeu. Daca ati murit impreuna cu Cristos fata de invataturile incepatoare ale lumii, de ce, ca si cum ati trai inca
in lume, va supuneti la porunci ca acestea: ,Nu lua, nu gusta, nu atinge cutare lucru!” Toate aceste lucruri, care pier odata cu intrebuintarea
lor, si sunt intemeiate pe porunci si invataturi omenesti, au in adevar o infatisare de intelepciune, intr-o inchinare voitd, o smerenie si asprime
fata de trup, dar nu sunt de nici un pret impotriva gadilarii firii pamantesti”.

Priceperea acestui loc din Scriptura nu dezleaga numai orice intrebare cu privire la Sabat, ci si cu privire la sistemul intreg in legatura cu el.
Daca isi intelege cu adevarat starea lui, crestinul a ispravit-o pentru totdeauna cu toate intrebarile despre , bautura si mancare”, ,zile si luni
noi”, vremi de sarbatoare si ani. El nu mai stie de vremuri si locuri sfinte. El a murit impreuna cu Cristos fata de inceputurile desavarsite ale
lumii si ca atare e izbavit de toate randuielile unei religii de traditie. El face parte din cer, unde n-au ce cauta lunile noi, sabatele si zilele
sfinte. El face parte din zidirea cea noua, in care toate lucrurile sunt de la Dumnezeu. Porunci ca ,nu atinge, nu gusta, nu pune mana” sau
alte lucruri ca acestea nu mai au pentru el nici o putere.

Urechea lui este deschisa, ca sa auda indemnul plin de putere al apostolului: ,Daca deci ati inviat impreuna cu Cristos, sa umblati dupa
lucrurile de sus, unde Cristos sade la dreapta lui Dumnezeu. Umblati dupa lucrurile de sus, nu dupa cele de pe pamant. Caci voi ati murit si
viata voastra este ascunsa cu Cristos in Dumnezeu. Cand se va arata Cristos, viata voastra, atunci va veti arata si voi iImpreuna cu El in slava.
De aceea omorati madularele voastre pamantesti...” (Col. 3:1-5).

lata crestinismul adevarat si viu. Viata crestineasca nu sta in tinerea anumitor randuieli, porunci si datini omenesti. Ea este un fapt
dumnezeiesc. Este Cristos in inima, si Cristos aratat in viata de toate zilele prin puterea Duhului Sfant. Este omul nou. facut dupa chipul lui
Cristos si aratat in cele mai mici lucruri ale vietii de toate zilele, in familie, in afaceri, in toate legaturile si in toata fiinta noastra, in vorba si
fapta. Nu este numai o marturisire goala sau niste pareri si simtiri schimbatoare sau un crez oarecare, ci un adevar viu nezdruncinat. Este
imparatia lui Dumnezeu asezata in inima, aratandu-si influenta ei binefacatoare asupra intregii noastre fiinte si gandiri precum si asupra lumii
in care traim zi de zi. Este crestinul, umbland pe urmele lui Cristos si facand bine, care nu trdieste pentru sine, ci pentru altii, si a carui
bucurie este sa slujeasca si s& mangaie orice inima nelinistita si nemangaiatd, sa usureze orice duh zdrobit si sa aiba mila de orice durere si
necaz, este el crestinul adevarat?

lata crestinismul! Cat de mult se deosebeste el de o religie de forme, in care stapaneste legalismul si credinta desarta! Cat se deosebeste el
de cel ce incearca pazirea nesocotita a zilelor, lunilor, vremurilor si anilor, de ferirea de a manca anumite mancari, de oprirea de la casatorie,
si altele de felul acesta! Cat se deosebeste el de ,,viata unui pustnic Th munti”! Si cat de mult se deosebeste el de o religie care una invata si
alta face, care cunoaste adevaruri mari, dar nu le implineste, sau este nesupus la Cuvantul lui Dumnezeu.

Cu aceasta cred ca cititorul va fi inteles locul pe care-l are Sabatul. El va fi vazut ca Sabatul este in legatura cu Israel si era un semn intre
Domnul si Israel si o piatra de incercare pentru starea lor morala. Apoi va fi vazut ca Israel n-a tinut niciodata Sabatul cu adevarat, nici nu i-a
inteles rostul, nici nu I-a pretuit cum a trebuit. Aceasta s-a vazut in viata, slujba si moartea Domnului Isus - care a facut multe din minunile
Lui Tn ziua Sabatului si la urma a petrecut ziua aceasta in mormant.

Apoi va fi inteles deosebirea dintre ziua intai a saptamanii sau ziua Domnului si Sabat. Ziua Domnului nu se numeste niciodata Sabat in Noul
Testament. E cu totul deosebita de Sabat. Nu este Sabatul schimbat sau mutat, ci o zi cu totul noua, care isi are temelia ei deosebita si rostul
ei anumit, lasand Sabatul cu totul neatins, ca un asezamant pus de o parte acum, dar care va fi tinut din nou cand samanta lui Avraam se va
intoarce iardsi in tara lor (vezi Ezechiel 46:1-12).

Trebuie sa mai spunem cateva cuvinte despre locul pe care-l are in Noul Testament cea dintai zi a saptamanii sau ziua Domnului. Desi ea
n-are nimic a face ca Sabatul, cu zilele sfinte sau lunile noi, are totusi un loc deosebit si insemnat in crestinism, lucru care se poate dovedi cu
multe locuri din Noul Testament. in ziua aceasta a inviat Domnul din morti. in ziua aceasta s-a aratat El de mai multe ori ucenicilor. in ziua
aceasta s-au adunat la Troa apostolul Pavel cu fratii, ca sa franga painea (Faptele 20:7). Apostolul sfatuieste pe Corinteni si pe toti aceia, care
cheama pretutindeni Numele Domnului nostru Isus Cristos, sa puna deoparte pentru ajutorarea fratilor cate ceva, in ziua intai a saptamanii, si
ne invata prin aceasta limpede ca ziua intai a saptamanii era ziua, in care se adunau copiii lui Dumnezeu, ca sa praznuiasca Cina Domnului, si
ca inchinarea, slujba si legatura stransa intre frati tinea de aceasta zi. Apostolul loan ne spune limpede ca tot in aceasta zi a fost rapit in Duh
si a primit acea descoperire minunata, care alcatuieste sfarsitul Cartii Sfinte.

Unii cred ca vorbele ,,in ziua Domnului” din Apocalipsa 1:10, ar insemna ziua cand Domnul Cristos va veni cu putere si va imparati. Dar
fmpotriva acestei pareri sunt doud dovezi. intai, cuvintele ,in ziua Domnului” din Apocalipsa 1:10, sunt cu totul deosebite de ziua Domnului
din 1 Tesaloniceni 5:2 si 2 Tesaloniceni 2: 2 si 2 Petru 3:10. in Apocalipsa 1:10 e vorba de ziua a opta, ziua intai a s&ptdmanii, pe cand in
celelalte e vorba de ziua Domnului cand Domnul va veni sa imparateasca.



A doua dovada este ca cea mai mare parte din Apocalipsa nu are in vedere atéat ,,ziua Domnului” de la urma cat mai ales faptele nainte
mergatoare ei. Deci ziua Domnului, adica ziua intai a saptamanii sau a opta are un loc deosebit in Cuvantul lui Dumnezeu, loc pe care orice
crestin 1l va recunoaste.

Ziua intai a saptamanii nu este deci pentru crestinul adevarat nici Sabatul iudeu si nici duminica Neamurilor, ci ziua Domnului, in care copiii
lui Dumnezeu se aduna fericiti si multumitori in jurul mesei Sale, ca prin frangerea painii, sa vesteasca moartea Lui, pana ce va veni El. Nu e
nevoie sa mai spunem ca nu-i vorba de robie legala in legatura cu ziua intai a saptamanii. Noi n-avem o porunca anume prin care sa ni se
ceara sa tinem aceasta zi, insa locurile pomenite mai sus sunt de ajuns pentru orice suflet duhovnicesc. Ba, putem chiar spune, ca
imboldurile firii dumnezeiesti vor indemna pe orice crestin sa iubeasca si sa cinsteasca ziua Domnului si s-o desparta de celelalte zile, pentru
inchinarea si slujba lui Dumnezeu. Nu simte oare orice inima curata, dezgust cand vede ca cineva marturiseste ca iubeste pe Cristos si in
acelasi timp intrebuinteaza ziua Domnului pentru orice afaceri si treburi nefolositoare? Credem ca e cinstea noastra sfanta, sa ne ferim pe cat
e cu putinta de toate lucrurile firesti si pamantesti si sa inchinam ceasurile din ziua Domnului, Lui insusi si slujbei sale. S-ar spune poate ca
crestinul trebuie sa inchine toate zilele Domnului. Foarte adevarat, caci noi suntem ai Domnului in cel mai deplin inteles al cuvantului. Tot ce
avem si ce suntem este al Lui. Suntem chemati sa facem totul in Numele Lui si spre slava Lui. N-ar trebui sa fncepem in cursul saptamanii
nimic, fara sa cerem intéi binecuvantarea Lui. Totusi Noul Testament ne invata, ca ziua Domnului are un loc deosebit si o Tnsemnatate, pe
care n-o are nici una din celelalte zile ale saptamanii. De aceea credem ca e datoria noastra sfanta sa ne ferim in ziua Domnului de orice
treburi, cu exceptia celor ce nu se pot amana. Si mai trebuie sta multumim Iui Dumnezeu ca tinerea zilei Domnului este poruncita chiar de
legi omenesti. Ce dar maret este ziua Domnului cu despartirea ei de lucrurile lumesti! Ce am face fara ea? Ce intrerupere binecuvantata a
necazurilor saptamanii! Cat de invioratoare este venirea ei pentru un suflet duhovnicesc! Cat de scumpa adunarea in jurul mesei Domnului,
facuta in amintirea Lui, spre a vesti moartea Lui si a-i aduce slava si inchinare. Cat de imbucuratoare sunt feluritele slujbe din ziua Domnului,
fie ca e vorba de vestirea Evangheliei, de pastorirea credinciosilor, de adunari pentru adancirea in Cuvant, sau de raspandirea de literatura
crestind! Cine ar putea arata cat de mare este pretul si folosul acestor slujbe! Ziua Domnului este pentru slujitorii Lui mai mult decéat o zi de
odihna trupeasca. Ea este de fapt pentru ei mai obositoare decat celelalte zile ale s&ptadmanii. insd aceasta este o oboseal& binecuvantats,
sfanta, o oboseala, care-si va primi rasplata ei minunata in odihna aceia, care mai ramane inca pentru poporul lui Dumnezeu.

in zilele noastre se spune foarte des: ,Deoarece nu mai suntem sub lege, nu mai suntem datori sa tinem Duminica”. Punctul acesta de
vedere este al multor crestini de nume, care apara asa zisele petreceri de Dumineca. Nu e greu de inteles ce se cauta si ce se urmareste prin
asta. Se cauta inlaturarea legii ca sa puna in loc o slobozenie pentru multumirea firii pamantesti. Oamenii acestia nu inteleg, ca singura cale
ca sa scapi de sub lege, este sa mori fata de ea si deci sa mori si fata de pacat si fata de lume. Crestinul, slava Domnului, este slobod fata de
lege, Insa nu ca sa-si faca poftele in ziua Domnului sau in alta zi, ci ca sa traiasca pentru Dumnezeu. ,Cat despre mine, eu, prin Lege, am
murit fata de Lege, ca sa traiesc pentru Dumnezeu” (Galateni 2:19). Acesta este taramul crestinesc.

Desi insa pe acest taram nu se gasesc decat cei nascuti din Dumnezeu, credem ca atat popoare intregi, cat si fiecare om in parte, sunt
raspunzatori de marturisirea pe care o fac. Asa ca popoarele, care marturisesc si se numesc crestine, vor fi judecate nu numai dupa lumina
care se poate vedea in lumea fnconjuratoare ca paganii, sau dupa legea lui Moise ca Israel, ci dupa lumina deplina a crestinismului, pe care-|
marturisesc, dupa toate adevarurile binecuvantate, care se gasesc in Biblia, pe care o au si cu care se lauda. Paganii vor fi judecati pe
temeiul luminii care se vede de la facerea lumii. ludeii pe temeiul legii, iar crestinii de nume pe temeiul adevarurilor crestinismului

Faptul acesta face plina de raspundere starea tuturor popoarelor care fisi zic crestine. De buna seama ca Dumnezeu le va judeca pe temeiul
marturisirii lor. E zadarnic sa spui, ca ei nu inteleg ce marturisesc Caci de ce marturisesc lucruri pe care nu le inteleg si nu le cred? Fapt e, ca
ei marturisesc ca pricep si cred si dupa acest fapt vor fi judecati. Cat de grozav este gandul ca vei fi judecat dupa Cuvantul lui Dumnezeu! Ce
judecata fi va lovi! Care va fi sfarsitul lor!

Sfarsitul capitolului nostru nu cere l[amuriri. Dupa ce Moise a pus in fata norodului inca odata cele zece porunci, le aduce aminte Imprejurarile
marete care au insotit darea legii, precum si simtirile si spusele lor cu acel prilej (versetul 22-33).

~Acestea sunt cuvintele pe care le-a rostit Domnul cu glas tare pe munte, din mijlocul focului din nori si din negura deasa si le-a spus la toata
adunarea voastra, fara sa adauge ceva. Le-a scris pe doua table de piatra, si mi le-a dat Cand ati auzit glasul acela din mijlocul intunericului,
si pe cand tot muntele era aprins, capeteniile semintiilor voastre si batranii vostri s-au apropiat toti de mine, si ati zis: ,lata ca Domnul
Dumnezeul nostru, ne-a aratat slava si marimea Lui si noi i-am auzit glasul din mijlocul focului; astazi, am vazut ca Dumnezeu a vorbit unor
oameni, si totusi au ramas vii. Si acum pentru ce sa murim? Caci acest foc mare ne va mistui; daca vom auzi si mai departe glasul Domnului,
Dumnezeului nostru, vom muri Cine este in adevar, omul acela, care sa fi auzit vreodata, ca noi, glasul Dumnezeului celui viu vorbind din
mijlocul focului, si totusi sa fi ramas viu? Apropie-te mai bine tu si asculta tot ce ti va spune Domnul, Dumnezeul nostru; apoi sa ne spui tu
insuti toi ce-ti va spune Domnul, Dumnezeul nostru, si noi vom asculta, si vom face”. Domnul a auzit cuvintele pe care mi le-ati spus. Si
Domnul mi-a zis: ,,Am auzit cuvintele pe care ti le-a spus poporul acesta: tot ce au zis este bine. O! de ar ramanea ei cu aceiasi inima ca sa se
teama de Mine si s& p&zeasca toate poruncile Mele, ca s fie fericiti pe vecie, ei si copiii lor! Du-te, spune-le: ,intoarceti-va in corturile
voastre”. Dar tu, ramai aici cu Mine, si-ti voi spune toate poruncile, legile si randuielile, pe care sa-i inveti sa le implineasca in tara pe care
le-o dau in stapanire”. Luati seama dar, sa faceti asa cum v-a poruncit Domnul Dumnezeul vostru; sa nu va abateti de la cele ce a poruncit El
nici la dreapta, nici la stanga. Sa urmati in totul calea pe care v-a poruncit Domnul Dumnezeul vostru sa umblati, ca sa traiti si sa fiti fericiti,
si sa aveti zile multe in tara pe care o veti lua in stapanire”.

Tinta de capetenie a Deuteronomului se arata aici iarasi in toata stralucirea. Ea este imbracata in cuvintele miscatoare si puternice, care
alcatuiesc samburele acestui loc: ,0! de ar ramanea ei cu aceiasi inima, ca sa se teama de Mine si sa pazeasca toate poruncile Mele, ca sa fie
fericiti pe vecie, ei si copiii lor!”

Ce cuvinte scumpe! Ele ne arata izvorul tainic al vietii pe care suntem chemati noi crestinii s-o traim zilnic, intr-o ascultare de copil si fara
cartire, temandu-ne de Domnul, nu intr-un duh de robie, ci cu acea iubire adevarata si supusa, pe care a varsat-o Duhul Sfant in inimile
noastre. lata ceea ce umple de bucurie inima Tatalui nostru iubitor. Cuvantul Lui catre noi este: ,Fiule, da-mi inima ta!” Daca i-am dat inima,
toate celelalte vin de la sine. O inima iubitoare se bucura cand implineste toate poruncile Domnului, iar inaintea lui Dumnezeu nu are pret
decat ce izvoraste dintr-o inima iubitoare. Inima este izvorul



Inima este izvorul tuturor paraielor vietii. Daca deci inima este stapéanita de iubirea lui Dumnezeu, aceasta se va arata prin tinerea cu luare
aminte a poruncilor Lui. lubim poruncile Lui pentru ca-L iubim pe El. Orice cuvant care vine de la El, are un pret nespus pentru o inima care-L
iubeste. Orice porunca, orice indrumare, orice judecata, cu un cuvant, toata legea Lui, este iubita si cinstita, pentru ca sta in legatura cu
Numele si Fiinta Lui.

In psalmul 119 g&sim o adeverire nespus de frumoasa a celor de mai sus si in acelasi timp pilda frumoas& a unui suflet, care si-a gasit bucuria
adanca si statornica in legea lui Dumnezeu. in acest psalm minunat nu se g&sesc mai putin decat o suta saptezeci de pomeniri ale Cuvantului
si legii scumpe a lui Dumnezeu. Vom da aici cateva din ele.

,Strang Cuvantul Tau in inima mea, ca sa nu pacatuiesc impotriva Ta”. ,Cand urmez invataturile Tale, ma bucur de parc-as avea toate
comorile”. ,Ma gandesc adanc la poruncile Tale, si cararile Tale le am sub ochi”. ,Ma desfatez in oranduirile Tale si nu uit Cuvantul Tau”, ,imi
plange sufletul de durere, ridicd-ma dupa Cuvantul Tau”. ,Ma tin de invataturile Tale”. ,lata, doresc sa implinesc poruncile Tale"-,Ma incred
fn Cuvantul Tau”. ,Ma desfatez in poruncile Tale, cici le iubesc”. ,Randuirile Tale sunt prilejul cantarilor mele in casa pribegiei mele”. ,,imi
indrept picioarele spre invataturile Tale”. ,Mai mult pretuieste pentru mine legea gurii Tale, decat o mie de lucruri de aur si de argint”.
.Legea Ta este desfatarea mea”. , Toate poruncile Tale nu sunt decat credinciosie”. ,,Cuvantul Tdu Doamne, ddinuieste in veci in ceruri”.
»Niciodata nu voi uita poruncile Tale”, ,Cat de mult iubesc legea Ta, toata ziua ma gandesc la ea”. ,,Ce dulci sunt Cuvintele Tale pentru cerul
gurii mele! Mai dulci decat mierea in gura mea”. invataturile Tale sunt mostenirea mea de veci, cici ele sunt bucuria inimii mele”. ,De aceea
eu iubesc poruncile Tale, mai mult decat aurul, da, mai mult decat aurul curat”, ,De aceea pazeste sufletul meu invataturile Tale”

»,Deschid ochii, ca sa ma gandesc adanc la Cuvantul Tau”. ,Temelia Cuvantului Tau este adevarul si toate legile Tale cele drepte sunt
vesnice”. ,Inima mea nu tremura, decat de Cuvintele Tale”. ,Ma bucur de Cuvantul Tau, ca cel ce gdseste o prada mare”. ,,Multa pace au cei
ce iubesc legea Ta”. ,Sufletul meu tine invataturile Tale, si le iubesc mult de tot”.

Intr-adevér, face bine inimii cand scrie si citeste lucruri de acestea, dintre care multe amintesc chiar spusele Domnului in zilele vietii Sale
pamantesti. El traia totdeauna din Cuvant. Aceasta era hrana sufletului Sau, calduza cararii Lui. Prin Cuvantul lui Dumnezeu a biruit El pe
Satana si a facut pe Saduchei, pe Farisei si pe Irodiani sa taca. Cu Cuvantul a invatat El pe ucenici si tot spre Cuvant S-a indreptat, cand S-a
inaltat la cer.

Ce Insemnatate mare au toate aceste cuvinte pentru noi! Cat de intaritor si inviorator este cuvantul Lui! Cata imbarbatare sa vedem cum
Domnul intrebuinteaza Scriptura in orice vreme! Ce loc i-a dat si cu ce maretie a folosit-o! El se intemeia totdeauna pe ea, ca pe Cuvantul lui
Dumnezeu, care hotaraste totul. Desi El era insusi Dumnezeu, desi El insusi a dat aceasta carte, a trait totusi pe pamant ca om si a aratat
limpede, ca omul are datoria sa trdiasca dupa Cuvantul Lui Dumnezeu si sa se supuna Lui.

In acelasi timp g&sim aici un raspuns pe deplin multumitor la intrebarea, pe care o pun deseori necredinciosii: ,Cum putem sti ca Biblia este
Cuvantul lui Dumnezeu?” Oricine crede in Cristos si marturiseste ca El este Fiul lui Dumnezeu, Dumnezeu descoperit in trup, Dumnezeu
adevarat si om adevarat, nu va putea tagadui ca aceasta persoana dumnezeiasca s-a intemeiat totdeauna pe Scripturi, pe Moise, pe prooroci
si pe Psalmi. El le-a recunoscut totdeauna ca fiind Cuvantul lui Dumnezeu, El le-a dat ca Dumnezeu si le-a primit ca om, a trait prin ele si le-a
recunoscut Tn toate lucrurile. Ce trist este pentru biserica si mai ales pentru acei invatati, asa zisi crestini, care au indrazneala sa puna la
indoiala insuflarea divina a Sfintei Scripturi in intregime, dar mai ales a celor cinci carti ale lui Moise! Ce grozav este gandul, ca unii, care se
numesc invatatori ai bisericii lui Dumnezeu, au indrazneala sa numeasca neadevarate niste scrieri, pe care insusi Domnul si Tnvatatorul
nostru le-a recunoscut ca fiind dumnezeiesti.

Uneori se spune ca lucrurile nu stau chiar asa. Vai, vai! E o curata amagire. Ritualismul, necredinta si credinta desarta se raspandesc mereu
in jurul nostru. Si unde nu stapanesc ele in totul, vedem in cea mai mare parte o nepdsare, o raceald, o sete de placere, duh lumesc, cu un
cuvant totul si orice, afara de indreptare.

Unde a ajuns crestinatatea! Dar vai! Marturia Sfintei Scripturi de la inceput pana la sfarsit, proorocii si apostolii dovedesc intr-un glas, ca
starea de acum a lucrurilor nu numai ca nu se va indrepta, dar va fi tot mai trista si mai rea si, inainte ca pamantul acesta sa se poata bucura
de razele minunate ale imparatiei de o mie de ani, va trebui ca judecata sa-si implineasca lucrarea ei grozava. Lumea nu va fi intoarsa la
Dumnezeu inainte de venirea Domnului Isus. Doar un mic numar il va primi. Ceilalti merg spre judecata.

Vrem oare sa spunem prin asta, ca nu recunoastem binele, care s-a facut si inca se face? Ba dimpotriva. Multamim lui Dumnezeu si pentru
cel mai mic lucru. Ne bucuram de orice osteneala pentru raspandirea evangheliei scumpe a harului lui Dumnezeu, multumim pentru orice
suflet, care e adus sa primeasca mantuirea lui Dumnezeu. Ne bucuram de milioanele de Biblii care se raspandesc pe pamantul intreg, Cine ar
putea socoti urmarile binecuvantate ale raspandirii cartii dumnezeiesti? Totusi, nu credem ca lumea poate fi intoarsa la Dumnezeu prin
mijloacele intrebuintate in zilele noastre. Scriptura spune, ca atunci cand se vor implini judecatile lui Dumnezeu pe pamant, locuitorii lumii
vor invata dreptatea (Isaia 26:9). Locuitorii lumii nu vor invata neprihdnirea si dreptatea prin har, ci prin judecata.

Dar atunci, care este rostul evangheliei? Pentru ce se propovaduieste ea, daca nu pentru ca lumea sa se intoarca la Dumnezeu? Apostolul
lacov a dat, Tn cuvantarea sa tinuta cu prilejul adunarii vestite de la lerusalim, un raspuns hotarat la aceasta intrebare. El spune: ,Simon a
spus cum mai intai Dumnezeu Si-a aruncat privirile peste Neamuri, ca sa aleaga din mijlocul lor un popor, care sa-i poarte Numele”, nu insa,
ca sa intoarca neamurile la Dumnezeu. Locul acesta ne arata lamurit tinta oricarei lucrari misionare, pe care oricare misionar ar trebui s-o
aiba totdeauna in vedere in lucrul sdu si anume: ,,sa aleaga din mijlocul lor (a Neamurilor) un popor, care sa-i poarte numele”, adica crestini
adevarati, care fac parte din trupul lui Cristos.

E limpede, ca apostolii Domnului nostru Isus Cristos, nu s-au gandit sa intoarca lumea la Dumnezeu, cand au pornit la lucru. ,Duceti-va si
propovaduiti evanghelia la orice faptura. Cine va crede si se va boteza, va fi mantuit, dar cine nu va crede, va fi osandit” (Marcu 16:15).
Lumea era deci campul de lucru al celor doisprezece. Vestea lor era pentru toata faptura, dar se implinea la cei ce credeau. Lucrul acesta era
cu totul personal Cei doisprezece nu aveau porunca sa mantuiasca lumea, ci sa duca vestea evangheliei la lume. Abia dupa ce se va aduna
prin propovaduirea Evangheliei in vremea de fata un popor pentru cer, trupul lui Cristos, si dupa ce va fi mutat acolo, va veni, dupa judecati
grozave, vremea, ,cand pamantul va fi plin de cunoasterea Domnului” (Rugam pe cititor sa citeasca cu luare aminte Psalmul 67. El



dovedeste, ca si multe alte locuri din Scriptura, ca binecuvantarea Neamurilor vine dupa intoarcerea lui Israel. ,Dumnezeu sa aiba mila de noi
(Israel) si sa ne binecuvinteze, sa faca sa lumineze peste noi Fata Lui, ca sa se cunoasca pe pamant calea Ta si printre toate neamurile
mantuirea Ta!... Dumnezeu ne binecuvinteaza si toate marginile pamantului se tem de El”. S-ar putea oare o dovada mai puternica si in
acelasi timp mai placuta, pentru faptul ca nu Biserica, ci Israel va fi intrebuintat pentru binecuvantarea Neamurilor la venirea Domnului Isus
ca s& impéarateasca aici?). in ziua Rusaliilor s-a pogorat Duhul Sfant din cer, nu ca s& intoarcé lumea la Dumnezeu, ci s-o incredinteze de vina
de a fi lepadat pe Fiul lui Dumnezeu. Urmarea venirii lui a fost incredintarea lumii de pacat (loan 16:8-11), si tinta de capetenie a trimiterii Lui
este alcatuirea unui trup din credinciosi adevarati atat dintre ludei cat si dintre Neamuri sau neiudei. Aceasta a fost taina al carei slujitor a
fost facut Pavel si pe care a deslusit-o in chip atdt de minunat in epistola catre Efeseni. E cu neputinta sa cunosti acesta si sa crezi in acelasi
timp ca intoarcerea lumii la Dumnezeu si alcatuirea trupului lui Cristos pot sta alaturi.

Care era lucrul deosebit al slujbei apostolului Pavel, o gasim in locuri ca: Efeseni 3:1-10: ,lata de ce eu, Pavel, intemnitatul lui Isus Cristos
pentru voi, Neamurilor... (Daca cel putin ati auzit de ispravnicia harului lui Dumnezeu, care mi-a fost dala fata de voi. Prin descoperire
dumnezeiasca am luat cunostinta de taina aceasta, despre care va scrisei in putine cuvinte. Citindu-le, va puteti inchipui priceperea pe care o
am eu despre taina lui Cristos, care n-a fost facuta cunoscuta fiilor oamenilor in celelalte veacuri, in felul cum a fost descoperita acum sfintilor
apostoli si prooroci ai lui Cristos, prin Duhul. Ca adica Neamurile sunt impreuna mostenitoare cu noi, alcatuiesc un singur trup cu noi si iau
parte cu noi la aceiasi fagaduinta in Cristos Isus, prin Evanghelia aceea, al carei slujitor am fost facut eu, dupa darul harului lui Dumnezeu,
dat mie prin lucrarea puterii Lui. Da, mie, care sunt cel mai neinsemnat dintre toti sfintii, mi-a fost dat harul acesta sa vestesc Neamurilor
bogatiile nepatrunse ale lui Cristos, si sa pun in lumina Tnaintea tuturor care este ispravnicia acestei taine, ascunse din veacuri in Dumnezeu,
care a facut toate lucrurile, pentru ca domniile si stapanirile din locurile ceresti sa cunoasca azi, prin Biserica, intelepciunea nespus de felurita
a lui Dumnezeu”.

Coloseni 1:23-29 ,Negresit, daca ramaneti si mai departe intemeiati si neclintiti in credinta, fara sa va abateti de la nadejdea Evangheliei, pe
care ati auzit-o, care a fost propovaduita oricarei fapturi de supt cer si al carei slujitor am fost facut eu, Pavel. Ma bucur acum in suferintele
mele pentru voi, si in timpul meu, implinesc ce lipseste suferintelor lui Cristos, pentru trupul Lui, care este Biserica. Slujitorul ei am fost facut
eu, dupa ispravnicia, pe care mi-a dat-o Dumnezeu pentru voi, ea sa intregesc Cuvantul lui Dumnezeu. Vreau sa zic: taina tinuta ascunsa din
vesnicii si in toate veacurile, dar descoperita acum sfintilor Lui, carora Dumnezeu a voit sa le faca cunoscut care este bogatia slavei tainei
acesteia intre Neamuri, si anume: Cristos in voi, nadejdea slavei. Pe El Il propovaduim noi, si sfatuim pe orice om, si invatam pe orice om in
toata intelepciunea ca sa infatisam pe orice om, desavarsit in Cristos Isus. lata la ce lucrez eu si ma lupt dupa lucrarea puterii Lui, care
lucreaza cu tarie in mine”. Si multe alte locuri din Noul Testament ne vorbesc despre acest lucru..

De buna seama ca in cugetul lui Pavel n-a considerat niciodata intoarcerea lumii la Dumnezeu. El propovaduia evanghelia in toata adancimea
si puterea ei, o propovaduia ,,de la lerusalim si tarile de primprejur, pana la lliri”. Vestea ,Neamurilor bogatiile nepatrunse ale lui Cristos”,
insa niciodata cu gandul de a intoarce lumea la Dumnezeu. El stia si invata ca lumea merge cu pasi repezi spre judecata si ca ,,in vremurile
din urma unii se vor lepada de credinta ca sa se alipeasca de duhuri inselatoare si de invataturile dracilor, abatuti de fatarnicia invatatorilor
mincinosi, insemnati cu ferul ros in insusi cugetul lor”. Acest martor credincios si insuflat de Dumnezeu mai invata ca ,in zilele din urma”,
deci cu putin Tnainte de venirea Domnului, ,vor fi vremurile grele. Caci oamenii vor fi iubitori de sine, iubitori de bani, laudarosi, trufasi,
hulitori, neascultatori de parinti, nemultumitori, fara evlavie, fara dragoste fireasca, neinduplecati, clevetitori, ne infranati, neimblanziti,
vrajmasi ai oamenilor de bine, vanzatori, obraznici, ingamfati, vor iubi mai mult placerile, decat pe Dumnezeu; vor parea evlaviosi, dar in
viata vor tagadui ceea ce face puterea evlaviei” (1 Timotei 4:1-3; 2 Tim. 3:1-5).

Ce priveliste! Ea ne aduce aminte de sfarsitul capitolului intai din epistola catre Romani, unde gasim o zugravire asemanatoare, numai cu
deosebire ca acolo pana apostolului arata uraciunile paganismului, pe cand aici in 2 Timotei nu e vorba de paganism, ci de crestinismul doar
cu numele, de cei ,,ce vor parea evlaviosi”. lata deci care-i sfarsitul starii lucrurilor din vremea de fata. lata lumea intoarsa la Dumnezeu,
despre care se vorbeste asa de mult si care se lauda doar! Vai, in jurul nostru sunt prooroci mincinosi. Ei striga: ,Pace, pace!” dar pace nu
este. Ei incearca sa spoiasca zidurile cazute ale crestinismului. Dar toata osteneala lor e zadarnica, toata munca lor e fara folos. Judecata bate
la usa. Biserica a gresit grozav. Ea s-a abatut rau de la Cuvantul lui Dumnezeu si s-a razvratit impotriva spuselor Domnului ei. Pentru
crestinatatea doar cu numele, nu-i nici macar o raza de nadejde. Acelasi apostol, din ale carui scrieri am pomenit atatea, ne spune ca ,taina
faradelegii” lucra inca de pe timpul lui. Ea a lucrat deci pana acuma mai bine de 19 veacuri. , Trebuia numai ca cel ce o opreste acuma, sa fie
luat din drumul ei. Si atunci se va arata acel nelegiuit, pe care Domnul Isus il va nimici cu suflarea gurii Sale si-l va prapadi cu aratarea venirii
Sale. Aratarea lui se va face prin puterea Satanei, cu tot felul de minuni, de semne si puteri mincinoasei si cu toate amagirile nelegiuirii
pentru cei ce sunt pe calea pierzarii, pentru ca n-au primit dragostea adevarului ca sa fie mantuiti. Din aceasta pricind, Dumnezeu le trimite o
lucrare de ratacire ca sa creada o minciuna, pentru ca toti cei ce n-au crezut adevarul, ci au gasit placere in nelegiuire, sa fie osanditi.” (2
Tesaloniceni 2:7-12).

Ce soarta grozava au cei care doar se pretind a fi crestini! Si toate acestea in fata visurilor acelor prooroci mincinosi, care cauta sa
zugraveasca lucrurile, privindu-le doar dintr-o perspectiva frumoasa si stralucitoare. Dar, laudat fie Dumnezeu!

Este o situatie speciala pentru toti care sunt ai lui Cristos. Acelora poate sa le strige apostolul cuvintele pline de imbarbatare: , Noi insa, frati
prea iubiti de Domnul, trebuie s& multumim totdeauna lui Dumnezeu pentru voi, caci de la fnceput Dumnezeu v-a ales ca sa va dea
mantuirea, in sfintirea Duhului si credinta adevarului. lata la ce v-a chemai El, prin Evanghelia noastra, ca sa capatati slava Domnului nostru
Isus Cristos.” (2 Tesaloniceni 2:13-14). Aici avem nadejdea minunata si binecuvantata a copiilor lui Dumnezeu, nadejdea de a vedea pe
LLuceafdrul Stralucitor”. Toti crestinii, indrumati de Cuvantul lui Dumnezeu, isi indreapta privirea spre aceasta venire. Ei nu asteapta o lume
mai buna sau intoarsa la Dumnezeu, ci asteapta sa vina Domnul si Mantuitorul lor, care a plecat sa le pregateasca un loc in Casa Tatalui Sau,
de unde va veni iarasi, ca sa-i ia la Sine, pentru ca si ei sa fie acolo, unda este El. Aceasta este fagaduinta scumpa data chiar de El si care se
poate implini in orice clipa. El intarzie numai, dupa cum spune Petru, in har plin de indurare, deoarece nu vrea ca unii sa se piarda, ci ca toti
sa se pocaiasca. Dar cand Duhul Sfant va adauga la trupul lui Cristos cel din urma madular, glasul arhanghelului si trambita lui Dumnezeu vor
suna si toti cei mantuiti vor intampina in vazduh pe Domnul lor, cure se va coborfi sa-i ia la Sine, ca sa fie totdeauna cu EL in slava.

Aceasta este nadejdea Bisericii adevarate a lui Dumnezeu, pe care El ar vrea s-o vada stralucind in inimile copiilor Lui in puterea ei
curatitoare si inélt&toare. Vrajmasul a izbutit sa lipseasca pe un mare numar din copiii lui Dumnezeu de aceastd nadejde. in adevér, timp de



veacuri ea a fost stearsa din viziunea Bisericii. In vremurile din urma ins& a inflorit din nou in parte in inima credinciosilor. Vai, in parte! Caci,
uneori nu auzi vorbindu-se de ea in biserica. Unde se aude vestea: ,lata, Mirele vine iesiti-i in intampinare!”, acolo e Duhul lui Dumnezeu
prezent. Unii slujitori iubiti ai lui Cristos abia daca indraznesc s-o vesteasca, fiindca se tem sa nu fie dati afara.

Ce dovada de puterea de orbire a Satanei. El, Satana a lipsit Biserica de nadejdea ei dumnezeiasca, si in schimb i-a dat o lucrare de amagire,
o minciuna. in loc sa astepte ,Luceafarul stralucitor de dimineata” a facut-o s astepte o imparatie de o mie de ani fara Cristos. Biserica nu
mai stie unde e n ce priveste viitorul ei. E ca o corabie ménata de valuri pe un ocean furtunos, fara busola, fara carma, fara soare si fara
stele. Totul e Intuneric.

De ce? Pentru ca a pierdut din vedere Cuvantul curat si de pret al lui Dumnezeu, si a primit in schimb crezuri si marturisiri de credinta ale
oamenilor care sucesc si ciuntesc adevarul lui Dumnezeu.

Si totusi au o Biblie in mana. Adevarat; dar asa aveau si ludeii, si totusi au lepadat pe Cel ce era ,,miezul” Bibliei de la inceput pana la sfarsit.
De aceea fi si invinuia Domnul: ,Cercetati Scripturile, caci credeti ca in ele aveti viata vesnica, si ele marturisesc despre Mine; si nu vreti sa
veniti la Mine ca sa aveti viata” (loan 5). Ei aveau Scripturile, le citeau in sinagogi in fiecare Sabat; ele marturiseau despre El, si totusi nu
voiau sa vina la El. De ce? Pentru ca mintile le erau orbite de pareri religioase gresite. Erau sub influenta invataturilor si poruncilor omenesti.
Asa deci, desi aveau Scripturile si se laudau ca le au, nu le cunosteau si nici nu erau calauziti de ele, la fel ca paganii din jurul lor. Una e sa ai
Biblia in méana, in casa, si in biserica, si alta e sa ai adevarurile Bibliei in inima si cuget si sa straluceasca in viata ta.

Sa luam de pilda venirea Domnului. Poate fi ceva mai lamurit in Noul Testament decat ca sfarsitul starii de acum a lucrurilor va fi o grozava
lepadare de la credinta si de la adevar, si o razvratire pe fata impotriva lui Dumnezeu si a Mielului? Evangheliile, Epistolele si Apocalipsa ne
spun intr-un glas adevarul acesta asa de lamurit ca si un copil il poate vedea.

Si totusi cat de putini il cred! Cei mai multi cred tocmai dimpotriva, ca in veacul de acum toata lumea, toate popoarele, se vor intoarce la
Dumnezeu si ,va fi o turma si un pastor”. Degeaba le indrepti luarea aminte asupra pildelor Domnului din Matei 13: cu neghinele, aluatul, si
grauntele de mustar. Cum se potrivesc astea toate cu o lume intoarsa la Dumnezeu? Daca toata lumea are sa se intoarca la Dumnezeu prin
vestirea Evangheliei, cum se poate sa gasim neghina in camp la sfarsitul veacului? Cum se face ca se gasesc si fecioare nechibzuite si
fecioare intelepte la venirea Mirelui? Daca lumea are sa se intoarca la Dumnezeu prin Evanghelie, atunci peste cine va veni ,ziua Domnului
ca un hot noaptea?” Sau ce inseamna aceste cuvinte grozave: ,Caci cand oamenii vor zice: Pace si liniste, atunci o prapadenie neasteptata
va veni peste ei, cum vin durerile peste o femeie insarcinata, si nu vor scapa!” Cum se potrivesc la o lume intoarsa la Dumnezeu, crestina,
cuvintele din capitolul intai ale Apocalipsei: ,lata, El vine pe nori si orice ochi il va vedea, si aceia care L-au strapuns; si toate neamurile
pamantului se vor boci din pricina Lui?”

Cititorule, nu se vede lamurit adevarul? Nu se vede lamurit ca parerea despre o lume care se va intoarce la Dumnezeu si se va face toata
crestind, este cu totul potrivnica Tnvataturii Noului Testament? Cum se face atunci ca mai toata crestinatatea crede asa? Pentru ca nu se
vesteste clar Cuvantului lui Dumnezeu. Trist, dar adevarat. Biblia se citeste in crestinatate; dar adevarurile Bibliei nu sunt crezute, ba
dimpotriva, sunt lepadate. Si toate astea. in ciuda zicerii: ,,Biblia, Biblia! Noi ne tinem de Bibliei Ne intemeiem pe Biblie”. lar protestantii:
,Biblia singura este religia Protestantilor”.

Ne oprim aici. Nadajduim ca cititorul crestin a vazut cat de mult s-a departat Biserica marturisitoare de la Cuvantul lui Dumnezeu. Aici e
pricina raului. Ne-am departat de Cuvantul Domnului, si de El insusi. Pana nu vedem si nu recunoastem acest lucru, nu e vindecare.

Domnul vrea pocainta si zdrobire de inima inaintea Lui. ,Eu ma uit la omul care e sarac si cu Duhul mahnit si tremura la Cuvantul Meu”. Aici e
leacul. Dar sa fie adevarat. N-ajunge sa spunem ca suntem ,saraci si mahniti”, ci sa fim cu adevarat. La omul acela Ma uit. Domnul sa ne
deschida ochii sa auzim glasul Lui! Sa ne intoarcem inimile la El si la Cuvantul Lui. Sa intoarcem spatele cu hotdrare, odatad pentru totdeauna,
la orice nu e dupa Scriptura. Asta vrea Domnul Isus de la toti ai Lui in mijlocul daramaturilor crestinatatii.

Aici intalnim marele adevar de temelie, pentru tinerea caruia a fost chemai in deosebi poporul lui Israel, anume adevarul, ca Dumnezeu este
singurul Domn. Adevarul acesta alcatuia temelia adevarata a sistemului iudaic. Poporul era fericit si binecuvantat, cata vreme tinea cu tarie
la acest adevar; indata insa ce 1l parasea, totul era pierdut. Adevarul acesta deosebea pe Israel de celelalte neamuri de pe pamant. Poporul
era chemai sa-l marturiseasca in fata unei lumi inchinatoare la idoli ,,cu multii ei dumnezei si domni”. Datoria lui sfanta si cinstea lui era sa
marturiseasca nefncetat, ca este un singur Dumnezeu. Chiar Avram, tatal lor, a fost chemai sa plece dintre vecinii sai inchinatori la idoli, ca sa
fie o0 marturie pentru singurul Dumnezeu adevarat si viu.

in capitolul din urmé al cartii losua, g&sim o pomenire a acestui fapt. losua, in cea din urm& cuvantare a sa catre popor, indeamn& poporul
asa: ,losua a adunat toate semintiile lui Israel la Sihem si a chemai pe batranii lui Israel, pe capeteniile lui, pe judecatorii lui si pe capeteniile
oastei. Ei s-au infatisat tnaintea lui Dumnezeu. losua a zis intregului popor: ,Asa vorbeste Domnul, Dumnezeul lui Israel: ,Parintii vostri Terah,
tatal lui Avram si tatal lui Nahor, locuiau in vechime de cealalta parte a Raului (Eufrat) si slujeau altor dumnezei. Eu am luat pe tatal vostru
Avram din cealalta parte a Raului si I-am purtat prin toata tara Canaanului; i-am Tnmultit samanta si i-am dat pe Isaac” (losua 24:1-3).

Ei n-ar fi trebuit sa uite niciodatd ca parintii lor au slujit altor dumnezei. Amintirea acestui lucru i-ar fi indemnat totdeauna sa vegheze cu
ravna ca sa nu cada si ei cumva in acel pacat grozav, din care scosese Dumnezeu pe tatal lui Avram. Ar fi trebuit sa inteleaga cat de porniti
erau, sa cada n acelasi pacat, in care au trait parintii lor.

Urméandu-si cuvantarea, losua aduce aminte norodului inca odata intamplarile de seama din istoria sa, incepand cu nasterea lui Isaac pana in
prezent, si-l indeamna pe temeiul acestor lucruri: ,Acum temeti-va de Domnul si slujiti-i cu scumpatate si credinciosie.

Departati dumnezeii, carora le-au slujit parintii vostri dincolo de Rau si in Egipt si slujiti Domnului. Si daca nu gasiti cu cale sa slujiti Domnului,
alegeti astazi cui vreti sa slujiti: sau dumnezeilor, carora le slujeau parintii vostri dincolo de Rau, sau dumnezeilor Amoritilor, in a caror tara
locuiti. Cat despre mine, eu si casa mea vom sluji Domnului”.



Sa bagam bine de seama pomenirea mereu a faptului, ca parintii lui Israel au slujit unor dumnezei mincinosi si ca tara, in care-i adusese
Dumnezeu, era intinata de la un capat la altul de uraciunile inchinarii la idoli. Acest slujitor credincios al lui Dumnezeu, calauzit de Duhul
Sfant, cauta sa deschida norodului ochii asupra primejdiei mari, de a pierde adevarul nespus de inhsemnat asupra unui singur Dumnezeu
adevarat si viu si de a cadea din nou in inchinarea la idoli. Din partea lor se cerea o hotarare deplina si din toata inima: , Alegeti astazi cui
vreji se slujiti”. in fata lui Dumnezeu nu e nimic care s& se asemene cu o altfel de hotdrare puternici. Totdeauna fi datordm o astfel de
hotarare. Dumnezeu le dovedise limpede, ce era pentru ei, izbavindu-i din robia Egiptului, hranindu-i in pustie si ducandu-i in tara fagaduita,
iata de ce si ei aveau datorie, sa se hotarasca din toata inima pentru El.

Cat de mult simtea losua aceste lucruri, se vede bine din cuvintele lui: ,,Eu si casa mea vom sluji Domnului”. Poporul, in intregime putea sa se
departeze de Dumnezeu in religia lui nationala, dar evlavia personala putea sa fie pastrata prin harul lui Dumnezeu, in familie, pretutindeni si
in toate timpurile. Multumim Domnului ca e asa. Ce bine ar fi de n-am uita acest lucru! ,Eu si casa mea” este raspunsul limpede si plin de
siguranta la vorbele lui Dumnezeu: , Tu si casa ta”. Oricare ar fi starea poporului de legamant al lui Dumnezeu, credinciosul are in toate
vremurile cinstea sa ia pentru el insusi aceasta hotarare binecuvantata si sa traiasca potrivit ei: ,,Eu si casa mea vom sluji Domnului”.

Aceasta hotarare sfanta nu poate fi insa implinita decat printr-un har necurmat din partea lui Dumnezeu. Dar putem sa fim incredintati, ca
acolo, unde este pornirea curata a inimii de a urma pe Domnul, El va da zi cu zi harul necesar. Raspunsul plin de Tmbarbatare al apostolului
Pavel la rugaciunea sa, ramane totdeauna adevarat: ,Harul Meu iti este de ajuns; caci puterea Mea in slabiciune este facuta desavarsita”. (2
Corinteni 12:9).

Pare ca vorbele lui losua au influenta pentru o clipa asupra norodului. Poporul a raspuns, si a zis: ,Departe de noi gandul sa parasim pe
Domnul, si sa slujim altor dumnezei. Caci Domnul este Dumnezeul nostru. El ne-a scos din tara Egiptului, din casa robiei, pe noi si pe parintii
nostri; El a facut inaintea ochilor nostri acele minuni mari, si ne-a pazit in tot timpul drumului pe care lI-am urmai si in mijlocul tuturor
popoarelor, pe la care am trecut. El a izgonit dinaintea noastra pe toate popoarele, si pe Amoritii care locuiau tara aceasta. Si noi vom sluji
Domnului, caci El este Dumnezeul nostru” (losua 24:16-18).

Norodul intelegea limpede temeiul pe care il cerea Domnul de la ei, ca o ascultare fara sovaire. Ei puteau sa numere toate faptele puternice
ale lui Dumnezeu. Au fagaduit sa se lepede de orice nelegiuire si sa asculte numai de Domnul, Dumnezeul lor. Dar vai, curand s-au dovedit
intemeiate spusele lui losua, care a raspuns norodului: ,Voi nu veti putea sa slujiti Domnului, caci este un Dumnezeu sfant, un Dumnezeu
gelos; El nu va va ierta faradelegile si pacatele. Cand veti parasi pe Domnul si veti sluji unor dumnezei straini, El Se va intoarce si va va face
rau, si va va nimici, dupa ce v-a facut bine”. Poporul a zis lui losua: ,Nu! caci vom sluji Domnului”. losua a zis poporului: ,Voi sunteti martori
impotriva voastra insiva ca ati ales pe Domnul ca sa-i slujiti”. Ei au raspuns: ,,Suntem martorii” ,Scoateti dar dumnezeii strdini cari, sunt in
mijlocul vostru, si intoarceti-va inima spre Domnul Dumnezeul lui Israel”. Si poporul a zis lui losua: ,Noi vom sluji Domnului, Dumnezeului
nostru, si vom asculta glasul Lui” (losua 24:19-24).

Cat de repede s-au lasat prinsi de vraja amagitoare a inchinarii la idoli si cat de repede s-au departat de la singurul Dumnezeu adevarat!
Toate fagaduintele, hotararile si juruintele date sub indemnul puternic a cuvintelor lui losua, au ramas neimplinite si s-au uitat repede.

»Poporul a slujit Domnului in tot timpul vietii lui losua, si In tot timpul vietii batranilor care au trait dupa losua si care vazusera toate lucrurile
mari, pe care le facuse Domnul pentru Israel. losua, fiul iul Nun, robul Domnului a murit. Tot neamul acela de oameni a fost adaugat la parintii
lui, si s-a ridicat dupa el un alt neam de oameni, care nu cunosteau pe Domnul, nici ce facuse El pentru Israel. Copiii lui Israel au facut atunci
ce nu placea Domnului, si au slujit Baalilor. Au parasit pe Domnul Dumnezeul parintilor lor, care-i scosese din tara Egiptului, si au mers dupa
alti dumnezei, dintre dumnezeii popoarelor care-i inconjurau, s-au inchinat inaintea lor, si au maniat pe Domnul. Au parasit pe Domnul, si au
slujit lui Baal, si Astarteelor” (Judecatori 2:7-13).

Istoria trista a poporului evreu cuprinde o Tnvatatura puternica si pentru noi. Israel a fost ferit de o cadere pe fata cata vreme a trait losua si
batranii poporului. Dar indata ce a trecut aceasta piedica, a navalit numaidecat valul intunecat al inchinarii la idoli si a Thecat temeliile
credintei Israelite. Domnul lui Israel a fost inlocuit cu Baal si Astarteia. Ajutorul omenesc este totdeauna un sprijin slab, un reazem fara temei.
Daca nu suntem paziti prin puterea lui Dumnezeu, vom cadea mai curand sau mai tarziu. O credinta intemeiata numai pe intelepciunea
omeneasca nu pe puterea lui Dumnezeu, se va dovedi totdeauna ca ceva sarac, slab si fara pret. Ea nu va tinea in zile de necaz si nu va trece
nevatamata prin focul curatirii, si al incercarii.

E bine s& ne gandim temeinic la acest lucru. O credinti de a doua mana nu e niciodatd indestulatoare. intre Dumnezeu si suflet trebuie s fie
legatura vie.

Trebuie sa fim legati personal de Dumnezeu, daca nu vrem sa sovaim si sa cadem cand vin incercari. Pilda si intamplarea omeneasca sunt
foarte bune in acest sens. A fost bine ca poporul a privit spre losua si spre batranii lui si ca a incercat sa faca si el ca ei. Faptul ca esti
inconjurat de un numar de inimi credincioase si supuse, iti da imbarbatare; iti place cand esti dus inainte de suvoiul credinciosiei tuturor fata
de Cristos, atat in ce priveste persoana cat si lucrul S&u. Insa daca atat este tot ce ai, dacé iti lipseste izvorul adanc al credintei si cunoasterii
personale, daca nu-i legatura unirii stranse, facute si tinute de Dumnezeu, cand sprijinul se surpa si cand toti bat in retragere pe toata linia,
vor fi ca si Israel, care a urmat pe Domnul numai cat timp au trait losua si batranii. Vom parasi marturisirea Numelui Sau si ne vom intoarce la
uraciunile si desertaciunile lumii, care de fapt nu sunt mai bune decat Baal si Astarteia.

Daca insa inima este bine intarita in har si adevar, daca putem spune, cum ar trebui sa spuna orice credincios adevarat: ,Stiu in cine am
crezut si sunt incredintat ca El are putere sa pazeasca ce mi-a incredintat, pana in ziua aceia” (2 Timotei 1:12), vom gasi sub noi ,,pamantul
tare al lui Dumnezeu”, mai sigur decat oricand, chiar daca totul in jurul nostru s-ar lepada de marturia lui Cristos si daca orice ajutor omenesc
ne va parasi si cararea ascultarii se va intinde atat de limpede in fata noastra, de parca ar fi umblat pe ea inaintea noastra mii de oameni
hotarati.

Nu trebuie sa uitam niciodata, ca gandul lui Dumnezeu a fost ca biserica sa traga o invatatura adanca si puternica din istoria poporului Israel.
,Tot ce a fost scris mai inainte, a fost scris pentru invatatura noastra”. Si ca sa ne folosim de aceasta invatatura, nu-i nevoie sa facem
asemanari mestesugite sau lamuriri intinse. Multi au facut acest lucru si in loc sa gaseasca ,,imbarbatare” in Scripturi, s-au pierdut in ganduri



desarte, ori s-au incurcat in ratdciri stricacioase. N-avem a face decat cu faptele adevarate, aratate pe filele istoriei insuflate de Duhul Sfant.
Ele sunt tinta gandirii noastre si din ele trebuie sa scoatem invataturi pentru viata de toate zilele.

Dar poate ca ar intreba cineva: ,Ce insemnatate poate sa aiba pentru biserica lui Dumnezeu faptul, ca Israel s-a departat de la adevarul, ca
Dumnezeu este singurul Domn?” Fara indoiala ca are o insemnatate foarte mare. Daca urmarim istoria bisericii lui Dumnezeu in ce priveste
marturia ei publica pentru Cristos, facuta pe pamant, intalnim aceleasi fapte triste. De indata ce a fost asezata si iTmpodobita cu tot belsugul
binecuvantarilor, pe care le-a pregatit Dumnezeu pentru ea in Cristos, a inceput sa se abata de la acele adevaruri, a caror pastrare si
marturisire alcatuiau in chip deosebit raspunderea ei. Si biserica, in loc sa ramana pastratoare plina de raspunderea adevarului lui
Dumnezeu, a inceput sa se clatine si sa cada, de indata ce a fost asezata pe locul ei, ca si Adam in gradina raiului, ca si Noe pe pamantul
curatit si ca si Israel in tara Canaanului. Foarte repede s-au uitat acele adevaruri mari, care au deosebit crestinismul de tot ce a fost Thainte.
Raul si ratacirea au inceput sa lucreze chiar sub ochii apostolilor si sa sape la temelia marturisirii bisericii, (vezi epistola catre Galateni; 2
Timotei 1:15; 4:3-4 si alte locuri).

Vrem dovezi? O, le avem din belsug. Ascultati cuvintele apostolului aceluia care a varsat mai multe lacrimi si a oftat mai mult pe daramaturile
Bisericii, decat oricare alt apostol. ,,Ma mir ca treceti asa de repede de la Cel ce v-a chemai prin harul lui Cristos la o alta Evanghelie. Nu doar
ca este o0 alta Evanghelie, dar sunt mii de oamenii care va tulbura si voiesc sa rastoarne Evanghelia lui Cristos”. ,,O, Galateni nechibzuiti! Cine
v-a fermecat pe voi Thaintea ochilor carora a fost zugravit Isus Cristos ca rastignit?” ,Odinioara cand nu cunosteati pe Dumnezeu, erati robiti
celor ce din firea lor nu sunt dumnezei. Dar acum, dupa ce ati cunoscut pe Dumnezeu, sau mai bine zis, dupa ce ati fost cunoscuti de
Dumnezeu, cum de va mai intoarceti iardsi la acele invataturi incepatoare, slabe si saracacioase, carora vreti sa va supuneti din nou? Voi
paziti zile, luni, vremi si ani”. Aceste sarbatori si praznice, asa zise crestine, religioase, foarte marete si placute firii vechi religioase, dar dupa
parerea apostolului si Duhului Sfant insemna nici mai mult nici mai putin decat parasirea crestinismului si intoarcerea la inchinarea la idoli.
»Ma tem sa nu ma fi ostenit degeaba pentru voi” (Galateni 4:11). Si nici nu era de mirare cand putusera sa se intoarca asa de repede de la
marile, adevaruri de temelie ale crestinismului, la praznice paganesti. ,Voi alergati bine, cine v-a taiat calea ca sa n-ascultati de adevar?
induplecarea aceasta nu vine de la Cel ce v-a chemat. Putin aluat face s& se dospeasca toata pldmadeala” (Galateni 5:7-8).

Si toate astea chiar in zilele apostolului. Departarea de adevar era chiar mai repede decat in Israel, caci Israelitii slujiserda Domnului in toate
zilele lui losua si in toate zilele batranilor care au trait dupa losua; dar in istoria trista a Bisericii, vrasmasul a izbutit sa strecoare indata
neghina in grau. Inainte chiar de moartea apostolilor era seméanata sdmanta care a dat un rod nimicitor, tot timpul de atunci incoace, si va
rodi mereu pana ce seceratorii ingeresti vor curatii campul la sfarsitul veacului.

lata alte dovezi din Scriptura. Vedem pe acelasi apostol, spre sfarsitul vietii lui, varsandu-si inima catre preaiubitul sau fiu Timotei in cuvinte
miscatoare: ,Stii ca toti cei din Asia m-au parasii!” ,Propovaduieste Cuvantul, staruieste asupra lui la timp si ne la timp, mustra, cearta,
indeamna cu toata blandetea si invatatura. Caci va veni vremea cand oamenii nu vor putea sa sufere invatatura sanatoasa; ci i vor gadila
urechile s& auda lucruri placute si isi vor da invatatori dupa pofide lor. Isi vor intoarce urechea de la adevar si se vor intoarce spre istorisiri
inchipuite” (2 Timotei 4:2-4). Vremea aceasta a venit si va merge tot spre mai rau. lata marturia lui Pavel, care ca un mester zidar a pus
temelia bisericii. Si el s-a vazut in curand parasit de toti ai sai, care se adunasera in jurul lui in vioiciunea si ravna unor zile din trecut, la fel ca
binecuvantatul s&u invatator, Domnul Isus. Inima lui lubitoare se frangea la gandul striciciunii, care incepea s3 se arate pretutindeni. in toate
locurile lucrau Tnvatatori cu ganduri iudaice, ca sa surpe temelia adevarata a crestinismului si sa zdruncine credinta alesilor lui Dumnezeu. El
pléangea din pricina celor multi, care purtau in gurd marturia Numelui lui Cristos, dar care erau ,vrajmasi ai crucii lui Cristos”. Cu un cuvant
privind din inchisoarea sa din Roma peste biserica noului legdmant nu vedea decat cadere fara nici o nadejde de dreptate. intelesese ca si ei
1i va merge ca si corabiei, pe care si-a facut calatoria la Roma, o calatorie, care poate fi numita o icoana potrivita a istoriei triste a bisericii in
lumea aceasta.

Bineinteles ca nu vorbim de biserica acum ca trupul lui Cristos, ci ne gandim la ea ca o marturie raspunzatoare pe pamant. Trebuie sa facem
bine deosebire intre Trupul lui Cristos si Biserica drept sfesnic, lumina, marturie in lume. Trupul lui Cristos este fara nici o greseala si fara
vreun cusur; Biserica din lume insa, ca marturie, s-a prabusit fara leac.

Biserica privita ca trup al lui Cristos, unita cu capul ei viu si slavit din ceruri prin starea de fata si umplerea cu Duhul Sfant, nu se poate abate
niciodata, nu poate fi daramata de furtunile si valurile acestei lumi vrajmase, ca si corabia lui Pavel. Nici o putere de pe pamant sau din iad a
oamenilor sau a dracilor nu va putea sa sa se atinga vreodata nici de madularul cel mai slab si mai mic; al acestui trup. Toti stau in fata lui
Dumnezeu, toti stau sub ochii Lui in plinatatea, frumusetea si sfintenia lui Cristos. Cum e Capul, asa sunt toate madularele la un loc si fiecare
madular in parte. Toti gusta pe deplin roadele vesnice ale lucrarii savarsite de Cristos pe cruce. Aici nu mai poate fi vorba de raspundere.
Capul s-a facut pe Sine raspunzator pentru madulare. El a raspuns oricarei cereri si a platit orice datorie. Nu mai ramane decat dragostea, o
dragoste desdvarsita ca si lucrarea lui Cristos si nestramutata ca si scaunul Lui de domnie. Orice intrebare, care ar putea fi ridicata vreodata
impotriva unuia sau impotriva tuturor madularelor adevarate ale bisericii lui Dumnezeu, a mai fost ridicata odata pe cruce si i s-a dat pe veci
raspunsul. Toate pacatele, toate nedreptatile si toata vina fiecarui credincios au fost aruncate acolo pe Cristos pe cruce si purtate de El.
Dumnezeu a pus acolo totul in randuiala potrivit dreptatii si sfinteniei Lui, tot ce ar putea sta vreodata in calea izbavirii, binecuvantarii si
slavei fiecarui madular al trupului lui Cristos, al Bisericii sau adunarii lui Dumnezeu. Fiecare madular adevarat al trupului este patruns de
viata capului, fiecare piatra a cladirii e inviorata de viata pietrei din capul unghiului. Toate sunt legate intre ele prin puterea unei legaturi,
care nu poate fi prefacuta niciodata.

Sa intelegem bine ca unitatea trupului Cristos nu se poate rupe niciodata. Multi nu pricep acest lucru. Nici chiar cei care vorbesc asa de mult
despre el. Trupul lui Cristos este unul si nedespartit si unitatea aceasta este pastrata pe pamant prin Duhul Sfant care locuieste in el, nu
intr-o biserica oarecare sau sistem religios omenesc, oricum s-ar numi el.

Auzim cateodata spunandu-se: ,,Ce, vrei sa rupi trupul lui Cristos?” E 0 mare greseald. Asa ceva e cu neputinta. Reformatorii au fost invinuiti
ca rup trupul lai Cristos, cand au intors spatele sistemului Romei. Ce ratacire! Ca si cum toata stricaciunea morala, toate invataturile gresite,
putreziciunea bisericeasca si toate credintele desarte ar trebui puse pe seama Trupului lui Cristos! Cum ar putea cineva cu Noul Testament in
mana sa priveasca Biserica Romei, de pilda, cu uraciunile ei fara numar ca trupul lui Cristos? Cititorule, nu trebuie sa amestecam niciodata
sistemele religioase si bisericesti ale lumii acesteia, fie ele vechi sau noi grecesti, latinesti, anglicane, nationale, populare, luterane, calvine,



libere, metodiste, prezbiteriene, si oricum s-ar mai numi, cu adevarata Biserica a lui Dumnezeu, cu trupul lui Cristos. N-a fost nici odata sub
cer azi sau altadata un sistem religios, numeasca-se el cum s-ar numi, care sa aiba cei mal mic drept sa se cheme: ,Biserica lui Dumnezeu”
sau ,, Trupul lui Cristos”.

Fiecare credincios adevarat, care vrea sa tina in picioare si sa marturiseasca adevarul, ca este numai un trup al lui Cristos, are datoria mare
sa se desparta in chipul cel mai hotarat de tot ce se numeste pe nedrept biserica. Numai atunci poate fi vorba de schisma sau dezbinare,
cand cineva se desparte de aceia, care se aduna hotarat si fara indoiala numai pe taramul Bisericii sau adunarii lui Dumnezeu. Sistemele si
bisericile acestea sunt schisme (ata de Trupul lui Cristos si adevarata Lui Biserica. Nici o tovarasie crestina nu poate sa ceara sa fie numita
,Trupul lui Cristos” sau ,Biserica lui Cristos”. Madularele acestui trup sunt raspandite pretutindeni. Ele se gasesc in toate neamurile religioase
din zilele noastre, afara de acelea, care nu recunosc ca Domnul nostru Isus Cristos este Dumnezeu. Insa, desi nici o tovarasie crestina n-are
dreptul sa-si insuseasca titlul de ,Biserica lui Dumnezeu”, totusi toti crestinii sunt raspunzatori, sa se adune pe taramul Bisericii, asa cum e
aratat in Noul Testament, si pe nici o alia temelie, sub nici o alta numire si fara alte reguli decat cele de acolo.

lar daca se pune intrebarea: ,,Cum putem cunoaste acest taram?” sau: ,Unde il putem gasi?” raspundem: , Daca ochiul tau este curai, tot
trupul tau va fi curat”. ,Daca vrea cineva sa faca voia lui Dumnezeu, va ajunge sa cunoasca, daca invatatura Mea este de la Dumnezeu”.
Aceasta este o ,carare” - [dudat fie Domnul pentru ea - ,pe care pasarea de prada n-o cunoaste si pe care ochiul vulturului n-a zarit-o; pe
care cele mai trufase dobitoace n-au calcat si peste care leul n-a trecut niciodata. Ochiul firesc nu poate cunoaste aceasta carare si nici
puterea omeneasca nu o poate pasi pe ea. Unde este aceasta carare? lat-o: ,,Apoi i-a zis omului”: (fiecaruia, atat cititorului cat si scriitorului
acestor randuri) ,lata, frica de Domnul, aceasta este intelepciunea, departarea de rau este pricepere” (lov 28).

Sa amintim cu prilejul felului acestuia de vorbire, care se aude deseori de la oameni, despre care s-ar crede ca au mai multa pricepere.
,Taierea madularelor din trupul lui Cristos”. Dar, slava Domnului, lucrul acesta e cu neputinta! Nici un madular al trupului lui Cristos nu poate
fi despartit de capul trupului si nu poate fi departat din locul lui din trup, unde a fost asezat, potrivit planului vesnic al lui Dumnezeu si in
puterea jertfei implinite a Domnului nostru Isus Cristos, de Duhul Sfant. Treimea Dumnezeiasca s-a pus chezasa pentru siguranta celui mai
slab madular al trupului precum si pentru pastrarea unitatii nedespartite a trupului intreg.

Cu un cuvant, pe cat a fost de adevarat, cand apostolul inspirat a scris capitolul 4 din epistola catre Efeseni, pe atat e de adevarat si astazi,
ca este numai ,un trup”, al carui cap este Cristos si ale carui madulare sunt toti credinciosii adevarati. Acest trup este pe pamant din ziua
Rusaliilor si va sta aici pe pamant pana in clipa, cand va veni Cristos si-l va duce in casa Tatdlui Sau. Fara indoiald ca pentru multi e greu sa
creada si sa marturiseasca unitatea neatinsa a trupului, cand vad starea de dezbinare si imprastiere de azi. Te-ai gandi sa marginesti locul
din Efeseni 4:1 numai pentru timpul, in care a scris apostolul aceste cuvinte si cand crestinii erau uniti si nimeni nu se gandea ca face parte
dintr-o anumita biserica pentru ca toti credinciosii erau madulare ale unei singure biserici (Unitatea bisericii poate fi asemanata cu un lant
intins peste un rau, ale carui capete se vad, dar al carui mijloc este scufundat in apa. Desi o parte a lantului e in felul acesta ascunsa pentru
ochi, el nu este frant Noi nu vedem unirea de la mijloc, dar stim si credem ca legatura nu este rupta. Tot asa Biserica lui Dumnezeu s-a vazut
in ziua Rusaliilor in toata unitatea ei si se va vedea in aceiasi unitate in slava; si macar ca e ascunsa pentru ochii nostri in zilele de acuma, noi
suntem incredintati ca unitatea exista.

Unitatea trupului este un adevar de mare insemnatate practica, fiindca scoatem din el invatatura foarte insemnata, ca purtarea si starea
fiecarui madular influenteaza starea trupului intreg. ,,Cand sufera un madular, sufar impreuna cu el si celelalte”. Al cui madular? Al unei
adunari locale? Al unui sistem religios omenesc? O nu, ci un madular al trupului. Nu trebuie sa marginim trupul lui Cristos la anumite locuri.

.Insa”, va intreba cineva, ,,putem noi s& fim atinsi de ceea ce nu vedem si nici nu simtim? De buna seama c& da. Avem noi dreptul s&
marginim adevarul mare despre unitatea trupului la masura cunoasterii noastre personale? Departe de noi un astfel de gand! Starea de fata
a Duhului Sfant leaga madularele trupului cu Capul si intre ele, si pentru aceasta viata si caile fiecarui madular inraduresc asupra trupului
intreg. Chiar fa legamantul vechi, unde nu era o unitate a trupului ci numai nationala, se spune cu privire la pacatul lui Acan;.Israel a
pacatuit”, si toata adunarea a suferit o infrangere grozava din pricina unui pacat, despre care nu stia nimic.). insa ce drept avem sa scoatem
din Efeseni 4:4-6 numai o propozitie si sa spunem ca acel loc priveste numai vremurile apostolilor? Daca o propozitie poate fi marginita in
felul acesta, de ce nu toate? Nu este oare si astazi ,un Duh, un Domn, o credintd, un botez, un Dumnezeu si Tata el tuturora?” De buna
seama ca da! Nimeni nu se va indoi de aceasta. Toate sunt atat de strans legale intre ele, incat nu te poti atinge de unul, fara sa tagaduiesti
pe toate celelalte. Daca lepadam unitatea trupului, trebuie sa lepadam ca o urmare fireasca si existenta unui Dumnezeu, caci acelasi loc din
Scripturd, care lamureste pe cea dintai, sustine si pe cea de a doua.

ins& poate ca se va spune: ,Unde se giseste acest trup? Nu e oare o prostie sa vorbesti despre el in fata numirilor, partidelor, bisericilor fara
numar din crestinatate?” Raspunsul nostru este: ,,Noi nu putem parasi adevarul lui Dumnezeu din pricina ca omul a gresit atat de mult in ce
priveste infaptuirea lui. N-a gresit oare si Israel, cand a fost vorba sa pastreze, sa marturiseasca si sa implineasca adevarul, ca, Dumnezeu
este singurul Domn? Si totusi acest adevar n-a fost atins catusi de putin de purtarea lor rea. in vremea, cand erau in lerusalim atatea altare
ale idolilor, cate strazi, si cand din fiecare casa se ridica tamaia in cinstea lui Baal sau Astarteei nu era mai putin adevarat ca Dumnezeu este
unul, ca si in vremea cand Moise a strigat adunarii vorbele: , Asculta, Israele! Domnul, Dumnezeul nostru, este singurul Domn!” Laudat fie
Domnul! Adevarul Lui nu atarna de caile fara credinta si proaste ale omului. El sta nezguduit si cu neputinta de atins. Altfel ar insemna ca nu
e nici un adevar si ca trebuie sa ne lasam dusi de parerile oamenilor, ceea ce e grozav.

Ins& cum se infaptuieste in chip practic adevarul despre unitatea trupului? Prin faptul, ca lepddam orice alt temei de adunare si lucrare
crestineasca. Toti credinciosii adevarati ar trebui sa se adune numai ca madulare ale trupului lut Cristos, nu ca madulare ale unei biserici sau
comunitati sau sistem religios omenesc, ci ar trebui sa se adune astfel in ziua intaia a saptamanii la masa Domnului, si fiind madulare ale
unui trup, nu a altceva, sa franga painea, potrivit cuvintelor apostolului din (1 Corinteni 10:17) ,,Avand in vedere ca este numai o paine, noi
care suntem multi, alcatuim un singur trup; caci toti luam parte din aceiasi paine”. Lucrul acesta este adevarat astazi ca si atunci, cand I-a
scris Pavel bisericii din Corint. Fara indoiala ca in Corint erau dezbinari asemenea nenumaratelor biserici si partide din crestinatatea de astazi,
insa aceasta n-a schimbat intru nimic adevarul lui Dumnezeu. Apostolul mustra pe Corinteni din pricina dezbinarilor si numea calauziti de
indemnurile firii pamantesti. El nu era de parere ca trebuiesc astfel de dezbinari si ca ele ar aduce o intrecere in lucru, cum se spune uneori
astazi. Pavel le socotea ca un rod trist al firii pamantesti, ca o lucrare a Satanei. Si eu sunt increzut ca el n-ar lauda nici lamurirea care se da



de multi cu privire la dezbinarile din biserica. Se spune ca feluritele partide, biserici, etc...., s-ar putea asemana cu regimentele unei ostiri,
care desi poarta uniforme si arme felurile, lupta totusi sub comanda aceluiasi general. Astfel de pareri cad ca niste prostii, cand sunt puse in
fata Cuvantului lui Dumnezeu care spune: ,Este un singur trup”.

Cititorule, adevarul acesta este foarte insemnat. Sa privim crestinatatea la lumina lui. Sa ne judecam locul nostru cu ei. Lucrdm noi potrivit
Iui? Tl avem noi la masa Domnului in fiecare Duminec&? Este datoria noastra sa facem asa. Nu spun c& sunt tot felul de greutati si multe
piedici in drum si ca nici a ceea ce fac acest lucru nu sunt grozavi de buni.

E adevarat. Satana nu va lasa nici o piatra nearuncata in ochii nostri, ca sa ne faca sa nu vedem voia lui Dumnezeu pentru noi. Dar nu trebuie
sa ne lasam amagiti de el. Totdeauna au fost si vor fi greutati in infaptuirea adevarului lui Dumnezeu. Si poate ca una din cele mai mari
greutati este ca nici cei ce cauta sa-l infaptuiasca nu-s totdeauna la inaltimea adevarului pe care-l urmaresc. Dar trebuie sa facem deosebire
intre adevarul in sine si cei ce-| marturisesc. Fara indoiala, ar trebui ca sa fie la inaltimea lui. Dar nu sunt totdeauna. De aceea trebuie sa le
judecam purtarea lor cu adevarul in mana, nu adevarul dupa purtarea lor. Daca am vedea pe un plugar ca lucreaza pamantul pe un temei
care stim ca e foarte bun, dar el e un plugar prost, ce am face? Fara indoiald, am lepada felul lui de a lucra, dar am pastra adevarul si
temelia. Tot asa, chiar daca cei ce cauta sa infaptuiasca adevarul despre unitatea trupului, gresesc in infaptuirea aceasta, sa lepadam
lucrurile rele si greselile lor dar nu adevarul, care ramane neschimbat.

Cum am mai spus, erau si in Corint partide, schisme, invataturi gresite, dezbinari si rele de tot felul. Dar oare adevarul lui Dumnezeu trebuia
lepadat din pricina aceasta, ca fiind cu neputinta de infaptuit? Trebuiau oare Corintenii sa se adune pe alt temei? Trebuiau ei oare sa-si faca
alta randuiala si sa-si indrepte privirea spre alta tinta? Slava Domnului ca nu! Adevarul Lui nu trebuia parasit nici o clipa, chiar daca Corintul
s-ar fi rupt in mii de secte, si daca zarea lui ar fi fost intunecata de mii de Tnvataturi gresite. Trupul lui Cristos a fost unul si apostolul
desfasoara inaintea lor steagul lui cu cuvintele binecuvantate: Voi, insa, sunteti trupul lui Cristos, si fie care in parte madularele Lui.

Cuvintele acestea Tnsa n-au fost indreptate numai catre adunarea din Corint ci, ,catre toti cei ce cheama in vreun loc Numele lui Isus Cristos,
Domnul lor si al nostru”. De aceea adevarul despre unitatea trupului este pentru totdeauna si pentru toti, deci si pentru noi azi. Fiecare
crestin e dator sa tina in seama si sa traiasca potrivit lui si fiecare adunare de crestini trebuie sa fie, oriunde s-ar aduna, infaptuirea acestui
adevar foarte insemnat. Cineva ar intreba, Se poate oare spune despre o astfel de adunare locala: , Voi sunteti trupul lui Cristos? Nu erau
oare pe timpul apostolului credinciosi si in Efes, Colose si Filipi?” Fara indoiala ca daca apostolul le-ar fi scris lor despre acest lucru, le-ar fi
spus si lor: ,Voi sunteti trupul lui Hristos”.

Deci, dupa Scriptura trebuia sa se adune intr-un loc ca si cand ea ar fi Trupul Lui. Sa nu uite Tnsa ca nu e trupul lui Cristos, intrucat mai sunt si
alte madulare ale trupului lui Cristos care nu sunt de fata in ea, si nu merg cu ea toate! Adunarea, dupa voia lui Dumnezeu din Scriptura, nu
avea nici un nume deosebit, se adunau numai in jurul persoanei Domnului Isus. E despartita de orice secta sau partida sau biserica a omului;
cei ce o alcatuiesc sunt numai crestini nascuti din nou, madulare numai ale trupului lui Cristos si nu ale unei biserici sau partide omenesti. Ca
nu merge cu cei ce nu s-au despartit de sistemele omului nu este sub povatuirea unei singure persoane, care face totul in ea. Recunoaste
darurile lui Cristos Tn cei ce le au. Cu un cuvant, in ea nu sunt alte randuieli decat cele care se gasesc in Noul Testament cu privire la biserica.
Dar, sa nu uitdm ca apostolul n-ar putea spune: ,Voi sunteti trupul lui Cristos” catre nici o intocmire sau adunare, sau bisericd omeneasca,
oricare ar fi ea. Chiar daca toate organizatiile acestea s-ar fi contopit in una singura, nu s-ar fi putut numi ,Trupul lui Hristos”. Sa se inteleaga,
deci, bine ca acest trup este alcatuit din toti credinciosii, de pe tot pamantul. Faptul ca nu toti sunt adunati numai ca madulare ale trupului lui
Cristos, ci ca m&dulare ale organizatiei lor, este o pagubd mare pentru ei, si necinsteste pe Domnul lor. insa, adevarul scump cuprins in
cuvintele: ,Este un singur trup”, ramane totdeauna acelasi, si el este masura dumnezeiasca cu care trebuiesc masurate si judecate toate
adunarile bisericesti si toate sistemele religioase. lata latura dumnezeiasca a acestui adevar. Sa vedem acuma latura omeneasca a lui. Sa
privim biserica n raspunderea ei pe pamant. Nu se poate sa citim atent Noul Testament si sé nu vedem ca biserica s-a departat mult in ce
priveste marturia pentru Hristos pe pamant, si ca a gresit mult. Sa ne aruncam o privire in capitolele 2 si 3 din Apocalipsa, unde biserica ni-i
infatisata ca fiind in fata judecatii. Cuprinsul acestor capitole le-am putea numi, cu drept cuvant, o istorie a bisericii de la inceput pana la
sfarsit, data chiar de Dumnezeu. S-au ales acolo sapte biserici ca sa slujeasca de pilda pentru feluritele trepte ale istoriei bisericii, incepand
din ziua cand a fost intemeiata ea pe pamant ca un trup raspunzator. si pana in clipa cand va fi varsata din gura Domnului. ca ceva nesuferit.
Amandoua capitolele sunt, fara indoiala, istorice, adica, epistolele se indreptau in randul intai catre bisericile de atunci si arata starile lor de
atunci. In acelasi timp ele au ins& in vedere feluritele trepte prin care avea s& treacd Biserica pe pdmant, pané la intoarcerea Domnului. Dacd
trecem cu vederea acest lucru, pierdem o multime de invataturi de mare pret.

Sa luam de pilda scrisoarea catre biserica din Efes. Aceasta este aceiasi biserica din Efes careia i-a trimis apostolul Pavel acea epistola
minunata in care vorbeste, in chip atat de binecuvantat, despre latura cereasca a Bisericii lui Hristos. Planul vesnic al lui Dumnezeu cu privire
la Biserica, locul si partea ei in Cristos, ea fiind primita in chip desavarsit inaintea lui Dumnezeu, in Cristos, si binecuvantata in El cu orice fel
de binecuvantare duhovniceasca, in locurile ceresti. Din acest punct de vedere Biserica, in latura ei dumnezeiasca, n-are nici o pata. Totul
este in mana lui Dumnezeu, in aceasta privinta, este sfatul Lui. lucrarea Lui. Este harul Lui, slava Lui, puterea Lui, buna placere a Lui, si toate
intemeiate pe sangele lui Cristos. Nu-i vorba de raspundere aici, Biserica era moarta in faradelegi si pacate; dar Cristos a murit pentru ea; El
a luat asupra Lui pedeapsa cuvenita ei si Dumnezeu, in harul Lui fara margini, a inviat pe Cristos din morti, si a inviat si Biserica in El. Ce fapt
minunat! Aici totul este bine intemeiat, totul este desavarsit, caci este in Hristos. Biserica este aici in locurile ceresti in Cristos. Nu e vorba de
Biserica pe pamant ca marturie pentru Cristos. Aici e trupul lui Cristos, primit de Dumnezeu in chip desavarsit si vesnic in Cristos. Sa luam
bine seama la aceste doua laturi ale Bisericii lui Cristos. Latura cereasca, dumnezeiasca, in care nu e nici o pata, nici o osanda, ci totul
desavarsit, frumos in Cristos. Este aceea ce lucreaza Dumnezeu prin Duhul Lui Tn fiecare credincios si in Biserica. Tot ce lucreaza El este
desavarsit. Credinciosul are si el latura cereasca, adica tot ce lucreaza Dumnezeu prin Duhul Sfant in ei, si aici nu poate fi vorba de o
greseald, nici o pata, ci totul desavarsit in Cristos. Dar credinciosul,desi in Hristos, este pe pamant ca marturie pentru Cristos, si aici nu e
desavarsit, caci are inca Tn el firea veche si vai, ea se arata in afara de multe ori in paguba firii celei noi. Tot asa este si cu Biserica. Din
punctul de vedere al locului ei in Cristos, ea este desavarsita; in latura pamanteasca, biserica marturiseste pentru Cristos pe pamant, in
aceasta noud laturd, biserica e vazuta pe pamant ca un sfesnic. De aceea citim in Apocalipsa 2 cuvintele: ,Dar ce am fmpotriva ta, este ca
ti-ai parasit dragostea dintai”. Vorbirea de aici este cu totul altfel decat in epistola catre Efeseni. Lumina incepuse sa se intunece. De abia a
fost aprinsa si s-a simtit nevoia de curatire. Trupul, mireasa lui Cristos, n-are nici o pata, nici o vina. Dar ,sfesnicul” da.



In fata ochiului patrunzator al Aceluia care umbl& in mijlocul celor sapte sfesnice de aur din Apocalipsa, s-au aratat chiar de la inceput urmele
binecuvantate ale inceputului caderii, si daca mergem mai departe la treapta de la urma a istoriei pamantesti a bisericii, asa cum e zugravita
in scrisoarea trimisa bisericii din Laodicea, nu mai gasim nimic care sa ne dea nadejdea in putinta unei indreptari. Caderea este fara nici o
nadejde, fara leac. Domnul sta afara din biserica: ,lata Eu stau la usa si bat”. Aici nu se mai spune, ca la Efes: ,,Dar ce am impotriva ta”.
Starea este rea in intregime. Toata biserica sau crestinatatea de nume este pe cale sa fie lepadata. ,,Am sa te vars din gura Mea”. Laudat fie
numele Domnului ca mai zaboveste. El paraseste cu greu scaunul indurarii ca sa se aseze pe scaunul de judecata. Lucrul acesta ne aduce
aminte de plecarea slavei lui Dumnezeu, zugravita in cele dintai capitole ale prorocului Ezechiel. Slava pleaca incet. Ea n-ar vrea sa
paraseasca templul, tara si poporul. ,,Atunci slava Domnului s-a ridicat de pe heruvimi, si s-a indreptat spre pragul casei, asa incat Templul
s-a umplut de nor, si curtea s-a umplut de stralucirea slavei Domnului” (Ezechiel 10:4).”Slava Domnului a plecat din pragul templului si s-a
asezat pe Heruvimi” (Ezechiel 10:18). Si in sfarsit: ,,Slava Domnului s-a Thaltat din mijlocul cetetii si s-a asezat pe muntele de la rasaritul
cetatii” (Ezechiel 11:23).

Cat de batator la ochi este deosebirea dintre aceasta plecare inceata a slavei lui Dumnezeu si venirea ei repede la sfintirea templului de catre
Solomon (2 Cronici 7:1). Domnul era gata, si venea repede, cand a fost vorba sa-si aseze locuinta in mijlocul oamenilor, adica o biserica a Sa.
Vorbind omeneste, putem spune ca El a fost alungat de pacatul si neputinta poporului Sau de a se pocai si intoarce la El.

Tot asa este si cu biserica. in capitolul doi din Faptele Apostolilor ni se arata intrarea repede a Domnului in casa Sa duhovniceascs, la
pogorarea Duhului Sfant. El a venit ca un vant furtunos, ca s& umple casa cu slava Sa. in capitolul 3 din Apocalipsa il vedem afara din cas3,
afara din Biserica. Dar El bate, sovaie, nu ca si cand ar astepta o indreptare a bisericii in intregime, ci bate pentru ca, poate, ,cineva” va auzi
glasul Lui si-i va deschide usa. Faptul ca El sta afara din biserica, arata unde a ajuns ea si faptul ca El bate, dovedeste cat de iubitor e El
pentru fiecare suflet in parte, chiar daca biserica L-a facut sa stea afara.

Ce bine ar fi daca fiecare cititor credincios ar intelege bine acest adevar prea insemnat. Din toate partile suntem inconjurati de pareri gresite
asupra starii din timpul de fata si asupra menirii in viitor a bisericii marturisitoare. Dar Scriptura ne invata limpede ca biserica marturisitoare
se gaseste intr-o cadere deznadajduita, si ca judecata e la usa (Citeste 2 Petru 2 si 3; 2 Timotei si epistola lui luda). Pe crestinatatea de nume
n-o asteaptd decat mania deplind a Dumnezeului Atotputernic. Judecata ei o gasim cuprinsa in cuvintele scurte, dar taioase din (Romani
11:22) ,Altmintrelea vei fi taiat si tu”.

Da, asa vorbeste Scriptura: ,vei fi taiat”, ,te voi varsa din gura”. Biserica marturisitoare a gresit cu desavarsire in ce priveste marturia ei
pentru Cristos. Ea a parasit adevarul care i-a fost incredintat. Dupa cum Israel a dat in Canaan pe Domnul in locul lui Baal si Astarteiei, tot asa
a dat si biserica marturisitoare adevarul scump pentru niste istorisiri inchipuite si copilaresti si pentru rataciri amarnice. Si cat de repede s-a
abatut ea! Abia se scrisese cea din urma carte a Noului Testament, abia au murit cei ce lucrasera cu apostolii, si un mare intunerec a intrat in
toata biserica de pe pamant. Cautati in toate scrierile sfintilor parinti si nu veti gasi nici urma a marilor adevaruri ale crestinismului Noului
Testament. Totul a fost parasit. Cuvintele pe care le spusese apostolul catre prezbiterii din Efes la despartirea de ei s-au implinit, vai! prea
curand... chiar dupa plecarea lui.

»Luati seama, dar, la voi insiva, si la toata turma peste care v-a pus Duhul Sfant episcopi, ca sa pastrati Biserica Domnului pe care a
castigat-o cu Tnsusi sangele Sau. Stiu bine ca dupa plecarea mea se vor vari intre voi lupi rapitori, care nu vor cruta turma, si se vor scula din
mijlocul vostru oameni care vor invata lucruri stricacioase, ca sa atraga pe ucenici de partea lor” (Faptele Ap. 20: 28-30).

Ce trist! Indata dup4 sfintii apostoli ai Domnului nostru Isus Cristos au urmat ,lupi rapitori” si invatatori de ,lucruri stricicioase”. Biserica
intreaga s-a scufundat in intuneric. Lumina descoperirii dumnezeiesti s-a ascuns, incetul cu incetul, si in locul ei s-a ivit ,stricaciunea
bisericeasca si stapanirea lupilor rapitori”, cu toate urmaérile ei grozave. In felul acesta, istoria bisericii si istoria crestinismului a ajuns una
dintre cele mai triste tablouri zugravite vreodata de pana vreunui scriitor. Totusi, Dumnezeu n-a ramas fara nici o marturie. El a trezit si in
mijlocul bisericii de nume, ca si in Israel, pe unul sau pe altul, ca sa marturiseasca despre El. Chiar in intunericul grozav din evul mediu a
rasarit, pe ici si colo, cate o stea luminoasa pe zarea bisericii. Harul lui Dumnezeu a facut pe Albigensi, Valdenzii si pe altii sa tina la Cuvantul
Lui, si sa nu se lepede de Numele Lui, cu toata asuprirea grozava a Romei si cu toate uraciunile ei.

Apoi au venit zilele veacului al 16-lea, in care Dumnezeu a trezit pe un Luther, pe multi altii ca el, care sa scoata la iveala adevarul mare
despre mantuirea prin credinta din noroiul vechi al credintei desarte bisericesti si sa dea poporului Cuvantul lui Dumnezeu in limba sa. Nu se
poate zugravi cum se cuvine binecuvantarea timpului aceluia. Mii de suflete auzeau vestea buna a mantuirii, credeau si erau mantuiti. Mii de
suflete, care gemusera ani de zile sub jugul Romei, salutau cu multumire adanca lumina cereasca. Mii de suflete se strangeau la un loc, ca sa
bea cu lacomie din izvorul descoperirii dumnezeiesti, care fusese astupat timp de cateva sute de ani de papi. Lumina binecuvantata a
adevarului, care statuse atata vreme sub obroc, putea sa-si imprastie din nou razele in intunerec si sa lumineze multe inimi.

ins&, oricat de mari si minunate ar fi fost urmarile reformei, nu Tnseamna deloc ca atunci a avut loc o intoarcere a bisericii la starea ei de la
inceput. Luther si prietenii sai de lucru n-au inteles nici-odata pe deplin gandurile lui Dumnezeu cu privire la Biserica. N-au inteles ce e ea ca
trup al lui Cristos. Unitatea trupului, starea de fata ii Biserica sau adunare a Duhului Sfant si locuirea Lui in fiecare credincios au ramas pentru
ei lucruri mai mult sau mai putin necunoscute. De asemenea, au cunoscut putin felul, izvorul, puterea si raspunderea lucrarii Duhului Sfant in
biserica. Ei n-au trecut niciodats dincolo de gandul unei autorititi omenesti, ca temelia slujbei. in scrierile lor nu g&sim nimic despre nidejdea
pe care o are numai Biserica despre venirea lui Cristos, ca Luceafar pentru ai Sai. Ei propovaduiau adevarul scump despre mantuirea prin
credinta, au dat din nou poporului Sfanta Scripturd, si au rupt zavoarele pe care le asezase in jarul sufletelor credinta desartd a Romei. insa
nu putea fi vorba despre o intoarcere la adevarul despre Biserica din Noul Testament. Sa nu uitam ca, Protestantismul nu-i Crestinismul
Evanghelic. Asa zisele biserici ale reformei, precum cele luterane, calviniste, nationale, libere, etc., nu sunt Biserica lui Dumnezeu. Cu toate
trezirile intamplatoare pe care le-a avut crestinismul Tn decursul veacurilor, cu toate luminile stralucitoare care au rasarit, in felurite timpuri,
in zarea bisericii, si care au stralucit cu atat mai viu, cu cat era mai des intunericul care le Tnconjura, cu toate semnele de indurare ale
Duhului lui Dumnezeu din veacul trecut, si cel de fata, ramane realitatea ca biserica marturisitoare zace in ruina si crestinatatea cu numele
alearga cu graba spre noaptea vesnica a intunericului, ba chiar tocmai acele tari sunt strabatute de intuneric deplin si de rataciri mari, in care
se propovaduieste mult adevarul evangheliei, si unde Bibliile si serviciile evanghelice se raspandesc cu milioanele.



Se apropie clipa fericita cand toti sfintii adevarati, toate madularele trupului lui Cristos vor intdmpina pe Domnul lor in vazduh fie Tnviati, fie
schimbati, ca sa fie totdeauna cu El. Atunci taina faradelegii va pune o capetenie in persoana omului pacatului si a faradelegii, a lui Anticrist.
Deci, Domnul Isus va veni cu toti sfintii Sai ca sa judece pe fiara, adica imparatia romana inviata, precum si pe proorocul mincinos sau
Anticrist. Apoi va veni si judecata celor vii din Matei 25:31-46.

Dupa ce va inlatura astfel tot ce-i rau, Cristos va imparati o mie de ani; va fi o imparatie a dreptatii si a pacii: un trup minunat si
binecuvantat, adevaratul Sabat pentru Israel si pentru tot pamantul. Satana va fi aruncat in adanc si legat, iar Cristos va domni. Dupa
trecerea celor o mie de ani, acesta va fi din nou slobozit, si va face ca furie mare cea din urma Impotrivire impotriva lui Dumnezeu si a
Cristosului Lui. ,,Cand se vor implini cei o mie de ani, Satana va fi dezlegat. Si va iesi din temnita lui, ca sa insele Neamurile, care sunt in cele
patru colturi ale pamantului, pe Gog si pe Magog, ca sa-i adune pentru razboi. Numarul lor va fi ca nisipul marii. Si ei s-au suit pe fata
pamantului si au Thconjurat tabara sfintilor si cetatea prea iubita. Dar din cer s-a coborat un foc care i-a mistuit. Si diavolul, care-i insela, a
fost aruncat in iazul de foc si de pucioasa, unde sunt fiara si proorocul mincinos. Si vor fi munciti zi si noapte in vecii vecilor.” (Apoc. 20:7-10).
(Cititorul sa faca deosebire intre Gog si Magog din Apocalipsa 20 si cei din Ezechiel 38 si 39) Cei dintai sunt dupa imparatia de o mie de ani;
cei de pe urma sunt Thainte de imparatia aceasta). Apoi dupa imparatia lui Hristos pe pamant, va veni judecata celor morti, judecata tuturor
acelora care au murii in pacatele lor, din zilele lui Cain pana la cei din urma rataciti din zilele slavei de o mie de ani. Nici o limba si nici o pana
nu e in stare sa zugraveasca strasnicia sfanta a acelei privelisti.

Pe urma Va incepe starea minunata a binecuvantarii vesnice si nesfarsite si va veni cerul nou si pamantul nou cu dreptatea lor.

lata sirul intamplarilor asa cum ni le pune inainte cat se poate de lamurit Scriptura, Noi le am dat pe scurt in legatura cu adevarul de care am
vorbit. Stim ca adevarul acesta nu e vazut bine Tn crestinatatea de nume. Dar n-are a face. Noi trebuie sa spunem tot adevarul. Si adevarul lui
Dumnezeu se stie ca nu e primit in crestinatate. Dimpotriva, biserica de nume a parasit toate acele adevaruri folositoare ale crestinismului
ale Noului Testament. Si tinta noastra este sa trezim inimile adevaratilor crestini, ca sa pretuiasca adevarurile acestea si sa-si simta
raspunderea pe care o au de a le implini si marturisi cu indraznealad. Dorim sa vedem ridicandu-se o ceata de oameni la sfarsitul acestor din
urma clipe ale istoriei bisericii pe pamant, care sa porneasca plini de putere duhovniceasca si sa vesteasca prin puterea Duhului adevarurile
de mult uitate ale Evangheliei lui Dumnezeu. Domnul sa bata la cat mai multe inimi si sa foca pe cat mai multi sa auda glasul Lui, sa-i
deschida, sa-L primeasca si sa guste fericirea legaturii stranse cu El in asteptarea venirii Lui.

Domnul poale binecuvanta fiecare suflet in parte; si nu numai pe unul, ci sute si mii. Cu toata scaderea bisericii de nume si a stricaciunii
crestinatatii, Domnul, in indurarea Lui, cheama totusi fiecare suflet in parte si binecuvanteaza. Asa se face ca vedem suflete primind pe
Cristos si-n bisericile numai cu nume: Domnul nu se lasa impiedicat de caderea crestinatatii si bisericii, cand e vorba sa cheme sufletele la El.
Dar numai sufletele acestea sa-i fie credincioase. Toti sa ne cunoastem slabiciunea si nemernicia; sa lepadam orice pretentie si infumurare;
sa nu cautam sa fim ceva sau sa intemeiem ceva; ci sa tinem Cuvantul lui Hristos si sa nu-i tagaduim Numele; sa ne gasim locul fericit la
picioarele Lui, desfatarea in El si sa-i slujim in cele mai mici lucruri, Asa vom putea merge impreuna, in legatura frateasca adunati in jurul
Persoanei Lui, despartiti de orice nu este dupa voia Lui, in asteptarea venirii Lui. O, de ar iesi toti adevaratii credinciosi din ceea ce
necinsteste pe Domnul, am vedea minuni.

S-ar parea ca neam departat de capitolul nostru, dar nu. Caci nu e vorba numai de ce cuprinde fiecare capitol, ci de tot adevarul pe care ni-I
trezeste el in minte sub calauzirea Duhului Sfant spre lamurirea si intarirea cititorilor.

Acum sa ne intoarcem la capitolul nostru. Dupa ce Moise a spus in fata adunarii marele adevar de temelie, ca Domnul este singurul
Dumnezeu, urmeaza sa le trezeasca in minte datoriile sfinte, pe care le au fata de acest Dumnezeu. Nu numai ca El este un singur
Dumnezeu, dar Dumnezeul acesta este Dumnezeul lor. in indurarea Lui mare, El se unise cu el. El fi purtase ca pe aripi de vultur si-i adusese
la Sine, pentru ca ei sa fie poporul Lui si El sa fie Dumnezeul lor. Dar Israel avea sa se poarte potrivit cu o astfel de legatura. Cum ar fi fost cu
putinta asa ceva? Cum ar fi putut sa se arate o astfel de purtare? Ea putea sa izvorasca numai dintr-o inima iubitoare si de aceia spune
Moise: ,,Sa iubesti pe Domnul, Dumnezeul tau, cu toata Inima ta, cu tot sufletul tau si cu toata puterea ta.” (Deuteronom 6:5). lata taina
oricarei religii adevarate. Fara iubire totul este fara pret in fata lui Dumnezeu. ,,Da-mi, fiule, inima ta”. Acolo, unde e data inima, toate vor
merge bine si drept. Inima se poate asemana cu regulatorul unui ceas de buzunar. Regulatorul lucreaza asupra arcului, acesta asupra altui
arc, iar acesta asupra aratatorilor care se invartesc. Daca ceasul meu umbla prea repede, sau prea incet, nu foloseste la nimic sa misc
aratatorii. Trebuie sa asez regulatorul. Tot asa si inima este regulatorul omului intreg. Daca inima noastra este intr-o stare buna, intreaga
noastra purtare va fi buna. Toatd viata si toate faptele noastre se vor potrivi totdeauna cu starea noastra launtrica. Schimbarile si indreptarile
pe dinafara nu vor tinea niciodata mult. Lucrul trebuie sa porneasca din inima. Dumnezeu se uita la inima. Cuvantul Lui catre noi este: ,,5a nu
iubim ca vorbe, nici cu limba, ci cu fapte si adevarat”.

Cat de mult destainuiesc aceste cuvinte inima Lui iubitoare! Da, El ne iubeste cu fapta si cu adevarat si asteapta acelasi lucru de la noi, atat
fata de El, cat si fata de semenii nostri. Toate trebuie sa izvorasca dea dreptul din inima: ,Si poruncile acestea, pe care ti le dau astazi, sa le
ai in Inima ta.” (Deuteronom 6:6). Lucrul acesta este vrednic de luat aminte. Caci ce este in inima, iese si pe buze si se descopere si in viata.
Cat de insemnat este deci sa avem inima atat de plinad de Cuvantul lui Dumnezeu, incat sa nu mai fie loc pentru desertaciunile si prostiile
lumii acesteia. Vorbele noastre vor fi atunci totdeauna pline de har si sarate cu sare. , Caci gura vorbeste din ce prisoseste in inima”.
Totdeauna putem judeca Inima dupa ceea ce iese din gurd. Limba este, ca sa zicem asa, gura inimii, ba chiar a omului intreg. ,Omul bun
scoate lucruri bune din vistieria buna a inimii lui; dar omul rau scoate lucruri rele din vistieria rea a Inimii lui”. Cand inima este stapanita de
Cuvantul lui Dumnezeu, se vad in viata urmarile binecuvantate ale acestei stari.

Sfanta Scriptura ne arata in multe locuri, cata insemnatate da Dumnezeu starii Inimii in ce-L priveste pe El si Cuvantul Lui, ceea ce la urma
urmei e acelasi lucru. Daca inima este rece si nepasatoare fata de Dumnezeu si fata de adevarul Lui, mai curand sau mal tarziu se va vedea o
abatere de la cararea adevarului si a neprihanirii. De aceea Barnaba indemna pe cei intorsi de curand din Antiohia ,sa ramana cu Inima
hotarata alipiti de Domnul”. Cat de trebuitor este un astfel de indemn pentru toti crestinii! O astfel de ,,hotarare a inimii” este foarte scumpa
pentru Dumnezeu. Ea da crestinului acea seriozitate placuta, care ar trebui dorita de noi toti. Ea este un leac dumnezeiesc impotriva racelii, a
nepasarii si a formalismului mort, ba chiar impotriva a tot ce e neplacut lui Dumnezeu. Purtarea noastra din afara poate sa fie buna si
marturisirea noastra drept credincioasa, dar cand lipseste hotararea trainica a inimii, daca nu raméanem cu toata fiinta noastra la Dumnezeu



si la Cristosul Lui, totul e fara pret.

Apoi prin inima ne invata Duhul Sfant. De aceia se roaga apostolul pentru sfintii din Efes, sa fie luminati in ce priveste ochii inimilor si Hristos
sa locuiasca in inimile lor prin credinta. Asadar vedem ca toata Scriptura se potriveste cu indemnul din capitolul nostru: ,,Si poruncile acestea,
pe care ti le dau astazi, sa le ai in inima ta”. Daca Israel ar fi urmai acest indemn, ar fi ramas n apropierea Dumnezeului sau si ar fi fost ferit
de orice rau, si mai ales de pacatul urat al inchinarii la idoli. Daca ar fi inchis cu adevarat Cuvantul scump al Domnului in inimile lor, nu ar fi
cazut in primejdia de a se inchina lui Baal si Astarteiei. Sa bagam de seama, cat de mult se arata in locul acesta felul deosebit al
Deuteronomului. El nu este cartea slujbelor sau jertfelor, ci a ascultarii. Lucrul cel mai de capetenie din el este Cuvantul lui Dumnezeu,
Cuvantul Domnului in inimile lui Israel. El ne Tnvata de fiecare data, ca o inima, care iubeste si cinsteste Cuvantul lui Dumnezeu, este gata
pentru orice fapta de ascultare, fie ca e vorba de aducerea unei jertfe sau de tinerea unei zile. Israelitul putea sa ajunga intr-un loc sau intr-o
imprejurare, in care sa-i fie cu neputinta o implinire a obiceiurilor, jertfelor, slujbelor, dar nu putea sa ajunga niciodata intr-o imprejurare cand
sa nu poata iubi, cinsti si asculta de Cuvantul lui Dumnezeu. Chiar daca avea sa fie dus ca un biet prins de razboi pana la capatul pamantului,
nu-i putea nimeni rapi dreptul deosebit de a zice impreuna cu psalmistul: ,,Strang Cuvantul Tau in inima mea, ca sa nu pacatuiesc impotriva
Ta”. (Psalm 119:11).

Ce cuvinte scumpe! Ele cuprind temeiul de capetenie al vietii dumnezeiesti din toate timpurile, care nu-si poate pierde niciodata puterea si
pretul. Pe cat de adevarat a fost in zilele patriarhilor, pe atat de adevarat este si astazi, pentru fiecare credincios, in mijlocul prabusirii fara
nadejde a bisericii. Cu un cuvant, ascultarea este datoria sfanta si cinstea deosebita a fapturii, si anume ascultarea de Ziditorul sau si de
Cuvantul Lui vesnic. Dumnezeu ne-a dat Cuvantul Sau si El ne indeamna sa lasam acest Cuvant sa locuiasca din belsug in inimile noastre si
sa-i ingaduim sa si implineasca inraurirea sfintitoare asupra intregii noastre purtari si asupra intregii noastre fiinte.

Cat de frumoase dar si cat de insemnate sunt toate acestea. Cuvantul lui Dumnezeu ascuns in inima; curgand in afara in invatatura iubitoare
pentru copii si in vorbire sfanta in sanul familiei; stralucind in toate treburile vietii de toate zilele asa ca oricine vine pe poarta sau intra in
casa sa vada ca Cuvantul lui Dumnezeu este dreptarul de viata pentru fiecare. Asa era cu Israel si asa ar trebui sa fie si cu noi crestinii, azi.
Dar e asa? S& ne intrebam din toata inima: ,Indrumam noi oare in felul acesta pe copiii nostri? Ne stradduim noi neincetat sa intiparim in
sufletele lor tinere si primitoare Cuvantul lui Dumnezeu in toata puterea lui de atragere? Baga ei oare de seama inraurirea lui binecuvantata
in viata noastra zilnica, in obiceiurile noastre, in convorbirile noastre, in familie, in toanele noastre si in afacerile noastre?” lata intelesul
duhovnicesc a poruncii dumnezeiesti de a lega Cuvantul, ca semn de aducere aminte pe mana, de a-l avea ca niste fruntarii intre ochi si de
a-l scrie pe usorii casei si ai portii. E fara folos, sa Tnvatam pe copiii nostri Cuvantul lui Dumnezeu, daca viata noastra nu e carmuita de el. Nu
e bine sa privim Cuvantul numai ca pe o carte de scoala pentru copiii nostri. Prin aceasta facem din el o corvoada urata si ostenitoare. Copiii
nostri ar trebui sa vada, ca traim in atmosfera Cuvantului lui Dumnezeu, ca el este miezul vorbirii si legaturilor noastre din sanul familiei si din
clipele de odihna.

Cat de rar insa e asa, si nu trebuie oare sa ne umilim adanc in fata lui Dumnezeu, cand ne gandim la felul si tonul vorbirilor noastre de la
masa si din cercul familiei? Cat de putin gasim aici o Tmplinire a celor spuse in Deuteronom 5:7. Dimpotriva, cata ,flecarie desartd care nu se
cuvine!” Cata vorbire de rau a fratilor nostri, a vecinilor nostri si a tovarasilor nostri de lucru, cata flecarie proasta si fara pret! Si care este
pricina acestei stari triste? Cuvantul lui Dumnezeu, poruncile si cuvintele Domnului si Mantuitorului nostru nu locuiesc in inimile noastre si de
aceia ele nici nu pot tasni ca izvoare vii de indurare si zidire in viata, sa bagam totdeauna de seama indemnul apostolului: ,Nici un cuvant rau
sa nu va iasa din gura; ci daca va iese ceva, sa va iasa un cuvant bun, care sa slujeasca la zidirea sufleteasca si sa faca bine celor ce-l aud”.
Apoi: ,Fiti plini de Duh. Vorbiti intre vot cu psalmi, cu cantari de lauda si cantari duhovnicesti si cantati si aduceti din toata inima lauda
Domnului. Multumiti-i totdeauna lui Dumnezeu in Numele Domnului nostru Isus Cristos. Supuneti-va unii altora in frica lui Cristos” (Efeseni
4:29; 5:18-20).

Cat de mult ne lipseste deprinderea unei vorbiri cu adevarat duhovnicesti, mai ales in sanul familii noastre si in legaturile noastre obisnuite
De aceia avem mare nevoie de indemnul de mai sus. Pe cat se pare. Duhul Sfant a prevazut aceasta nevoie si a implinit-o dinainte. Sa
ascultam ce mai spune El catre sfintii si fratii credinciosi in Hristos, care sunt in Colose: ,,Pacea lui Cristos, la care ati fost chemati, ca sa
alcatuiti un singur trup, s stdpaneasca in inimile voastre, si fiti recunoscatori. Cuvantul lui Cristos sa locuiasca din belsug in voi. invatati-va si
sfatuiti-va unii pe altii, in toata intelepciunea, cu psalmi, cu cantari de lauda si cu cantari duhovnicesti, cantand lui Dumnezeu si multumindu-i
din toata Inima” (Coloseni 3:15-16).

Cu adevarat, ce placutd icoand a unei veti crestine de toate zilele. Dar ea nu este decat o intruchipare mal Tnalta a tot ce gasim in capitolul
nostru, unde vedem pe Israelit in mijlocul familiei sale, in viata lui zilnica de acasa si de afara, in scurt, pretutindeni, sub inraurirea inaltatoare
a Cuvantului Domnului.

Draga cititor crestin! Dorim noi sa vedem asa ceva mai mult in viata noastra? Nu e dureros cateodata sa vezi ce vorbim noi acasa? Nu ne-ar
rosi obrazul daca am vedea scris si tiparit ce vorbim? Care e leacul? lata-l: o inima plina cu pacea lut Cristos, Cuvantul lui Hristos, cu Cristos
insusi. Nu-i alt leac. Trebuie sa incepem cu inima, si cand inima va fi plina in totul cu lucrurile ceresti, vom ispravi cu tot felul de vorbiri de
rau, de glume proaste si neghiobii.

in mijlocul tuturor binecuvantarilor si foloaselor tarii Canaanului, ei aveau s& se gandeasca totdeauna la Acela, care, in bunatatea si
credinciosia Sa, ii scosese din tara robiei. Nu trebuiau sa uite niciodata ca toate acele lucruri minunate erau darul Sau fara plata si
nemarginit. Tara cu tot ce se da in dar in urma fagaduintei facute parintilor lor Avraam, Isaac si lacov. Toate erau pregatite pentru ei: case
zidite si puturi sapate, vii roditoare si maslini roditori. Nu le mai r@manea decat sa primeasca prin credinta tara cu toate comorile ei si sa
pastreze in amintire si in inima pe Daruitorul binefacator. Ei trebuiau sa gaseasca totdeauna in iubirea Lui izbavitoare imboldul spre o viata
de ascultare plina de iubire. Ori incotro si-ar fi indreptat privirile, nu vedeau decat semnele marii Lui bunatati si roadele bogate ale iubirii Lui
minunate. Orice oras, orice casa, orice fantana, orice vie si orice maslin sau smochin, vorbea inimilor lor despre darul bogatiei Domnului si le
dadea o dovada pipaita despre credinciosia Lui statornica in implinirea fagaduintelor Lui.

Doua imbolduri de capetenie ar fi trebuit sa calduzeasca adunarea lui Israel in purtarea ei: ,iubire” si ,teama”. Aceste doua lucruri le gasim
de multe ori in Scriptura si insemnatatea lor nu poale fi niciodata pretuita indeajuns. ,inceputul intelepciunii este frica de Domnul”. Suntem
indemnati sa petrecem toata ziua in teama Domnului. Ea este un scut mare impotriva oricarui rau. ,Apoi a zis omului: ,lata, frica de Domnul,



aceasta este Tntelepciunea” (lov 28:28). Sfanta Scriptura cuprinde o multime de locuri, care pun in fata ochilor insemnatatea nemasurata a
fricii de Dumnezeu. losif zice: ,Cum as putea sa fac eu un rau, atat de mare si sa pacatuiesc impotriva lui Dumnezeu?” Cel ce traieste din
obisnuinta in frica lui Dumnezeu, ramane pazit de orice fel de rau moral. Aducerea aminte necurmata de starea de fata a lui Dumnezeu este
sculul cel mai puternic in fata oricarei ispite. De cate ori nu ni se intampla ca starea de fata a unei persoane duhovnicesti sa fie o piedica
binefacatoare impotriva usuratatii si prostiei, si daca un om muritor poate sa aiba o inraurire atat de binefacatoare, cu cat mai mult nu o are
starea de fata a lui Dumnezeu.

lubiti cititori crestini, sa ne Indreptam toata luarea aminte asupra acestui lucru. Sa cautam sa traim in simtamantul ca ne gasim totdeauna in
fata lui Dumnezeu. Numai astfel vom fi paziti de multele feluri si forme ale raului pe care le intalnim zilnic si spre care vai, suntem prea
porniti. Frica de Dumnezeu sar dovedi un zagaz binecuvantat impotriva raului, in orice chip si formd. Ea ne-ar face adevarati in toate vorbele
si faptele noastre. Vai, de cate ori nu rostesc buzele noastre cuvintele goale si desarte! De cate ori nu vorbim mult mai mult decat simtim!
Noi nu suntem cinstiti cand nu vorbim adevarul cu aproapele nostru. Dam la iveala simtiri, care nici nu se gasesc in inimile noastre. Ne
purtam fatarnic intre noi. Vorbim de rau pe fratele nostru.

Dar toate acestea dovedesc prea vadit, cat de putin traim in starea de fata a lui Dumnezeu. Cat de schimbata ar fi purtarea noastra, daca
ne-am da totdeauna seama, ca Dumnezeu ne aude si ne vede, ca El tine seama de flecare cuvant al nostru, cunoaste orice gand si vede
toate caile noastre! Cum am veghea asupra gandurilor, simtirilor si limbilor noastre! Cata curatenie a inimii ne-ar aduce acest lucru! Cat
adevar in legaturile cu aproapele nostru! Sa nazuim totdeauna sa traim cu simtamantul ca Dumnezeu e de fata si sa vietuim in fiecare zi, ba
chiar in fiecare ceas, in frica Domnului. Apoi, ce inraurire puternica ar avea asupra noastra simtamantul iubirii Sale! Cat de mult ne-ar
indemna aceasta iubire, sa facem tot ce doreste ea! Ne-am gasi singura placere in facerea binelui. Am putea sa gustam din bucuria nespusa
de a face alte inimi fericite si de a ne gandi totdeauna numai la ce este folositor. Daca am ramanea cat mai aproape de izvorul iubirii
dumnezeiesti, am fi niste rauri racoritoare in mijlocul pustiului inselat din jurul nostru, lumini stralucitoare in mijlocul intunerecului moral, care
ne inconjoara. Apostolul zice: ,Caci dragostea lui Cristos ne strange; fiindca am ajuns la incredintarea, ca daca unul singur a murit pentru toti,
insemneaza ca moartea Lui a fost moartea tuturor. Si El a murit pentru toti, pentru ca cei ce trdiesc sa nu mai traiasca pentru ei insisi, ci
pentru Cel ce a murit si a inviat pentru ei”.

Ce bine ar fi daca toate acestea s-ar implini mai mult si s-ar finea mai cu tarie intre noi. Aceasta teama si aceasta iubire sa locuiasca
neincetat Tn inimile noastre si sa le stapaneascad, pentru ca viata noastra de toate zilele sa fie spre slava lui Dumnezeu si spre folosul,
mangaierea si binecuvantarea tuturor acelora, care vin in atingere cu noi.

Trecem la versetul 16 al capitolului nostru: ,Sa nu Ispititi pe Domnul, Dumnezeul vostru, cum L-ati ispitit la Masa". versetul acesta cere
deosebita noastra luare aminte, deoarece el a fost adus de Domnul Isus, cand Satana a cautat sa-L induplece, sa se arunce jos de pe strasina
templului ,,Atunci diavolul L-a dus in sfanta cetate, I-a pus pe strasina Templului si i-a zis: , Fiindca esti Fiul lui Dumnezeu, arunca-te jos, caci
este scris: ,,El va porunci ingerilor Sai sa vegheze asupra Ta si ei te vor lua pe mani, ca nu cumva sa Te lovesti cu piciorul de vreo piatra”.

Acest loc ne dovedeste, cum chiar Satana stie sa se foloseasca de Scriptura, cand fi prinde bine. Dar sa bagam de seama, ca el lasa la o parte
ceva foarte Tnsemnat, cand se foloseste de acest loc din Scriptura; deoarece versetul suna astfel: ,Caci El va porunci ingerilor Sai sa te
pazeasca in toate caile tale. Ei te vor duce pe mani etc....”. Dar aruncarea de pe streasina templului nu facea parte din ,,caile” lui Cristos. El
nu primise de la Dumnezeu porunca sa faca asa ceva si de aceea n-a ascultat de Satana. El n-avea nevoie sa puna pe Dumnezeu la incercare.
El avea ca om cea mai deplina incredere in Dumnezeu si era pe deplin incredintat ca El ii va apara de orice.

Acum nu se gandea sa paraseasca drumul datoriei, ca sa incerce astfel grija lui Dumnezeu pentru El. Prin aceasta ne da o invatatura foarte
de pret. Ne putem bizui totdeauna pe mana ocrotitoare a lui Dumnezeu, cata vreme suntem pe drumul datoriei. Daca mergem insa pe
drumuri alese de noi, daca urmarim interesul nostru si cautam sa ne atingem scopurile noastre, e o obraznicie sa ne mai bizuim pe
Dumnezeu. Fara indoiala ca Dumnezeul nostru este foarte bun si milos, ba chiar bunatatea Lui nu Tnceteaza nici cand ne-am departat de la
drumul datoriei, dar toate acestea nu schimba nimic din faptul, ca ne putem bizui pe Dumnezeu numai cand picioarele noastre se gasesc pe
acel drum. El poate sa fie aspru si singuratec, dar este umbrit de aripile Celui Atotputernic si luminat de lumina Fetei Sale.

Daca un crestin, de pilda, se duce la inot ca sa petreacd, sau se suie pe cei mai inalti munti ca sa aiba o vedere buna, sau face altceva de
felul acesta numai ca sa-si placa siesi, sa nu se astepte ca Dumnezeu sa-| pazeasca de orice primejdie. Fara indoiala, el se poate increde in
Dumnezeu oricand, si Dumnezeu il pazeste, dar a te dace acolo unde El nu-ti porunceste sa te duci, nu e calea datoriei, si sa nu te miri daca
ti-se Intampla ceva. Daca Dumnezeu ne porunceste sa trecem peste un lac in furtuna, ca sa vestim Evanghelia, daca ne cere sa trecem cei
mai Tnalti munti ca sa-i slujim, atunci, da, putem sa ne incredintam in mainile Lui si ne va pazi de orice rau, caci El n-ea poruncit sa mergem.
Altfel, inainte de a parasi acest loc, mai amintim faptul, interesant si plin de invatatura, ca Domnul nostru nu tine seama in raspunsul Sau de
pomenirea stalcita de Satana a locului amintit mai sus din Psalmul 9:11, in loc sa spun Satanei: ,Tu al lasat la o parte ceva foarte insemnat”,
aduce doar un alt loc din Scriptura pentru toata purtarea Sa. In felul acesta a biruit pe potrivnic si ne-a dat nou o pilda binecuvantata. El n-a
biruit pe marele vrajmas al sufletelor prin dumnezeiasca Sa putere. Daca ar fi facut acest lucru, nu ne-ar fi dat o pilda. Ci s-a folosit ca om de
Cuvantul lui Dumnezeu ca singura Lui armai si a castigat astfel o biruinta stralucita asupra Satenei. Lucrul acesta ne imbarbateaza si
mangaie inimile si ne invata in acelasi timp cum trebuie sa ne purtam in lupte. Omul Isus Cristos a biruit pe ispititor prin dependenta Sa ca un
copil de Dumnezeu si prin ascultarea statornica de Cuvantul Lui.

Satana nu putea sa faca nimic Aceluia, care lucra numai pe temeiul Cuvantului dumnezeiesc si prin puterea Duhului. Isus nu si-a facut
niciodata voia Sa, macar ca voia Lui era desavarsita. El s-a coborat din cer, dupa cum ne spune singur in loan 6, nu ca sa faca voia Sa, ci voia
Aceluia, cere La trimes. El a fost de la inceput pana la sfarsit slujitorul desavarsit. Dreptarul purtarii Lui era Cuvantul lui Dumnezeu, puterea
Lui era Duhul Sfant, singurul imbold de lucru era voia lui Dumnezeu. De aceia stapanitorul lumii acesteia n-a gasit nimic in El de care sa se
agate. Cu toate vorbele lui viclene, Satana n-a fost in stare sa-L faca sa pardseascad, macar pentru o clipa, drumul ascultarii sau atarnarea Lui
de Dumnezeu.

Sa ne aducem aminte de aceasta, cititor crestin! Sa nu uitam ca Domnul si Stapanul nostru ne-a lasat o pilda ca sa calcam pe urmele Lui. De
am urma pilda aceasta pana la sfarsitul vietii, caci suntem chemati sa umblam intocmai cum a umblat Isus. El este pilda noastra cea mare in
toate. Sa cautam sa-L cunoastem mai adanc ca sa infaptuim cat mai mult in viata chipul Lui, prin puterea Duhului Sfant.



Cea din urma parte a capitolului nostru este un loc de deosebita bogatie, adancime si putere. Ea poarta iarasi semnul deosebit al
Deuteronomului.

Tinta legiuitorului a fost sa faca din Cuvantul lui Dumnezeu un cuvant cat se poate de scump inimii poporului si sa-i intipareasca in inima
nevoia si binecuvantarea unei ascultari din toata inima si fara sovaire. ,Sa paziti poruncile Domnului, Dumnezeului vostru”. Si: ,,Sa faci ce
este placut si bine Tnaintea Domnului”. Aceste temeiuri placute tin vecinic. Nu le poate schimba nimic, nici schimbarea casniciei, nici
schimbarea timpului, a locului sau a imprejurarilor. Vorbele ,,ce este placut si bine”, trebuie sa aiba pret necurmat. Ele ne aduc aminte de
cuvintele apostolului loan catre prietenul sau Gaius: ,Prea iubitule, nu urma raul, ci binele”. Biserica sau adunarea putea sa se gaseasca
intr-o stare foarte scazuta. Poate ca era ceva care incerca inima lui Gaius si-i mahnea duhul. Diotref putea sa-si faca de cap. Dar ce avea
Gaius de facut? Numai cei placut si bine si sa-si deschida inima, mana si casa oricui aducea adevarul.

Si lucrul pe care trebuia sa-l faca Gaius in zilele lui, Tl asteaptd Domnul de la orice credincios adevarat din toate vremurile si toate
imprejurarile. Chiar daca nu sunt multi care merg cu noi pe cararea ingusta a despartirii de tot ce nu e dupa Cuvantul lui Dumnezeu, chiar
daca ne-am afla singuri cate-odata sau aproape singuri pe carare aceasta, datoria noastra este totdeauna sa urmarim si sa facem ce este
,bine”, coste cat ar costa. Suntem chemati sa ne departam de faradelege, sa ne curatim de vasele de ocara din crestinatatea de azi, sa fugim
de poftele tineretii, sa ne despartim de cei-ce doar cu buzele spun ca sunt crestini, dar n-au nici o putere in viata lor. Si apoi? ,Urmareste
neprihanirea, credinta, dragostea, pacea”. Cum? Singur? Nu, ci ,cu cei-ce cheama pe Domnul dintr-o inima curata” (2 Timotei 2:22). Se poate
ca odata ce te-ai despartit de ceea ce nu merge dupa Cuvantul lui Dumnezeu, sa fii singur intr-un loc pentru o vreme; dar nu vei fi singur
pentru totdeauna cata vreme trupul lui Hristos e pe pamant, adica pana la intoarcerea Lui. Totdeauna vom gasi cativa care au facut acelasi
lucru: s-au despartit si cheama pe Domnul cu o inima curata. Oricine ar fi ei, si oriunde ar fi, datoria noastra este sa-i gasim; si cand i-am
gasit, sa mergem cu ei in sfanta legatura frateasca, ,pana la sfarsit”.

Caile lui Dumnezeu fata de Neamuri, puse fata in fata cu caile Sale fata de poporul Israel, ne fac sa ne aducem aminte de cuvintele cu care
incepe Psalmul 101:1 ,Voi canta bunatatea si dreptatea”. Daca, pe deoparte vedem desfasurarea indurarii lui Dumnezeu fata de poporul Sau,
din pricina legamantului Sau cu Avraam, Isaac si lacov, pe de-alta vedem dezlantuirea judecatii lui Dumnezeu fata de Neamuri, din pricina
rautatii lor. In cea dintai imprejurare se arata atotputernica si nesfarsita Sa indurare, in a doua se arata dreptatea Sa. Slava Sa straluceste si
intr-una si in cealalta. Toate caile lui Dumnezeu, atat cele ce privesc indurarea Sa, cat si cele ce privesc dreptatea Sa, sunt vrednice de lauda
si vor fi totdeauna slavite de poporul Sau. ,Mari si minunate sunt lucrarile Tale, Doamne! Dumnezeule, Atotputernice si drepte si adevarate
sunt caile Taie, iTmparate al Neamurilor. Cine nu se va teme, Doamne, si cine nu va slavi Numele Tau? Caci numai Tu esti sfant, si toate
Neamurile vor veni si se vor inchina Thaintea Ta, pentru ca judecatile Tale au fost aratate” (Apocalipsa 15:3-4).

latd cum trebuie sa privim caile lui Dumnezeu, care privesc carmuirea Lui morala in lume. Sunt oameni inrauriti de un simtamant bolnavicios
si nelalocul lui, care se razvratesc impotriva lui Dumnezeu, citind poruncile date lui Israel cu privire la Canaaniti, porunci aratate la inceputul
capitolului nostru. ,,Cum isi zic ei - e cu putintd, ca o Fiinta plina de bunatate si de indurare, sa porunceasca poporului Sau, sa nimiceasca pe
semenii sai, fara pic de mila, si sa le treaca femeile si copiii prin ascutisul sabiei?”

Astfel de oameni nu pot sa strige impreuna cu sfintii din Apocalipsa 15:3; ,Drepte si adevarate sunt caile Tale, Iimparate al Neamurilor” Ei nu
dau Tncuviintare tuturor cailor lui Dumnezeu; ba chiar judeca pe Dumnezeu. Astfel de oameni indraznesc sa judece caile carmuirii morale a lui
Dumnezeu cu gandurile lor pipernicite, sa masoare ceea ce este necuprins cu o0 masura marginita. Ce greseala! Noi nu suntem in stare sa
judecam caile lui Dumnezeu si sdrmanul muritor, care indrdzneste totusi s-o faca, d& dovada de o grozava ingdmfare. in capitolul 7 din Luca,
citim ca ,intelepciunea a fost gasita dreapta de toti copiii. Sa ne aducem aminte dar de aceste cuvinte si sa facem sa inceteze orice judecata
vinovatd. ,Dumnezeu sa fie gasit adevarat si toti oamenii sa fie gasiti mincinosi, dupa cum este scris: ,,Ca sa fii gasii neprihanit in cuvintele
Tale si sa iesi biruitor cand vei fi judecat.”(Romani 3:4).

Daca cititorul nu e bine lamurit in aceasta privinta, sa citeasca Psalmul 13 b. Astfel vedem aici ca omorarea intailor nascuti ai Egiptenilor,
izbavirea lui Israel din robia Egiptului, trecerea marii-rosii si prapadirea ostilor lut Faraon, precum si nimicirea Canaanitilor, pentru ca tara lor
sa fie datd mostenire lui Israel, erau dovada tndurdrii vesnice a lui Dumnezeu (Multi crestini nu pot intelege unele locuri din Psalmi, in care se
cere pedeapsa pentru cei rai. Felul acesta de a vorbi, de buna seama, nu are ce cauta la crestini, care sunt indemnati sa iubeasca pe
vrajmasii lor, sa faca bine celor ce-i urasc, si sa se roage pentru cei ce-i ranesc si-i prigonesc. Dar ceea ce nu se potriveste pentru Biserica lui
Dumnezeu, pentru poporul ceresc, care se afla sub har, s-a potrivit candva si se va potrivi si in viitor pentru Israel, poporul pamantesc, care
s-a aflat si se va afla sub carmuirea morala a lui Dumnezeu. Nici-un crestin intelept nu s-ar putea gandi macar o clipa sa ceara, razbunare
impotriva vrajmasilor sau impotriva celor rai. Aceasta ar fi o tagaduire a numelui de crestin. Noi suntem chemati sa fim pilde vii, care sa
vorbeasca de indurarea lui Dumnezeu fata de lume sa mergem pe urmele lui Isus, blanzi si smeriti cu inima, ba sa suferim din pricina
sfinteniei vietii, si sa nu ne impotrivim celui ce ne face rau. Dumnezeu fisi arata acum rabdarea si indurarea Sa fata de lume. ,Si face sa
rasara soarele Sau peste cei rai si peste cei buni, si da ploaie peste cei drepti si peste cei nedrepti” (Matei 5:45). Noi trebuie sa facem ca El si
sa fim desavarsiti ,dupa cum si Tatal nostru cel ceresc este desavarsit.” (Matei 5:48). Un crestin, care s-ar purta cu cei din Jurul lui potrivit
cerintelor dreptatii, ar da o proasta si neadevarata marturie despre Tatal ceresc si i-ar insela, in ce priveste credinta lui. Mai tarziu insa, cand
Biserica nu va mai fi pe pamant, nu va mal fi asa. Dumnezeu va judeca Neamurile intocmai dupa cum s-a purtat ele cu poporal Sau, Israel.
Cel ce a inteles lucrul acesta a capatat cheia. Asa a fost si asa va fi totdeauna. Toate trebuie sa tinteasca spre slava lui Dumnezeu. Sa nu
uitam lucrul acesta si sa lasam deoparte toate judecatile si simtamintele bolnavicioase. Numai noi, crestinii, putem gasi drepte toate caile-lui
Dumnezeu, si ne plecam capul cu respect in fata judecatilor Sale nepatrunse, adanc incredintat! ca toate caile lui Dumnezeu sunt bune. E
adevarat ca nu le intelegem pe toate. Dar, e cu putinta oare ca marginitul sa cuprinda nemarginitul? Caile lui Dumnezeu si lucrarile carmuirii
Lui morale suni mai presus de mintea omeneasca, dupa cum Facatorul este mai presus de faptura Sa. Care minte omeneasca poate sa
dezlege tainele nepatrunse ele proniei dumnezeiesti? Cine poale spune, de pilda, de ce se intampla uneori ca un oras intreg, plin de barbati,
femei si copii, sa fie inghitit, in cateva ceasuri de valuri de lava fierbinte? Nimeni, si totusi acesta este doar un fapt din miile ce se petrec in
viata omenirii. Priviti in marile noastre orase miile de oameni, care traiesc in ticalosia cea mai grozava si in cea mai mare stricaciune. Putem
sa raspundem pentru ce ingaduie Dumnezeu lucrul acesta? Dar suntem oare chemati s-o facem? La ce alta ne putem astepta, decat la
ratacire, daca nu chiar la necredinta, cand incepem sa cercetam cu nestiinta noastra tainele nepatrunse ale stapanirii dumnezeiesti?



Cele spuse pana acuma vor face pe cititor sa inteleaga cuvintele de la inceputul capitolului nostru. Copiii lui Israel nu trebuiau sa aiba mila de
Canaaniti. Pacatele si faradelegile Canaanitilor atinsesera culmea si nu mai ramanea decat de implinit cu asprime asupra lor judecata
dumnezeiasca.

Nici o mila pentru Canaaniti, nici-un legamant cu ei, nici o legatura, nici o prietenie, ci numai o judecata aspra, deci o despartire hotarata.

Stim cat de repede si cat de mult a gresit Israel in implinirea acestei porunci dumnezeiesti. De abia au pasit in tara Canaanului si au si
incheiat un legamant cu Ghibeoniti. Chiar losua a cazut in aceasta capcana. Capeteniile adunarii, inselate de hainele zdrentuite si de painea
mucegaita a acelui popor viclean, s-au lasat amagite sa lucreze impotriva poruncii lamurite a lui Dumnezeu. Daca ar fi fost calauziti de
Cuvantul lui Dumnezeu, ar fi fost feriti de greseala de a incheia o legatura cu un popor, pe care ar fi trebuit sa-l izgoneasca. Dar ei au judecat
dupa infatisare, dupa ceea ce vedeau ochii lor si au trebuit sa sufere urmarile. Pentru noi e plin de invatatura, cand vedem ca ce n-au fost in
stare sa faca zidurile lerihonului, au facut hainele, painea mucegaita si vorbele amagitoare ale Ghibeonitilor. Trebuie sa ne temem mai mult
de viclenia Satanei, decat de puterea lui. ,imbracati-va cu toatd armatura lui Dumnezeu, ca s& puteti tinea piept Impotriva uneltirilor
diavolului”. Feluritele parti ale armaturii lui Dumnezeu, se pot insira sub doua cuvinte: ascultare si dependenta. Un suflet stapanit cu
adevarat de Cuvantul lui Dumnezeu si care atarna de puterea Duhului, este Tharmat pe deplin pentru lupta. Acestea au fost armele, cu care a
biruit Omul Isus Cristos pe vrajmas. Dracul nu putea sa faca nimic cu un Om, deplin ascultator si care depinde in totul de Dumnezeu. Sa fim si
noi ca El!

O ascultare deplina este scutul cel mai bun impotriva uneltirilor vrajmasului. Fara indoiala, ca povestirea Ghibenotilor parea adevarata si
infatisarea lor din afard venea sa intdreasca spusele lor. Insa toate acestea n-ar fi trebuit sa aibd pentru losua si pentru batrani nici cel mai
mic pret si nici nu I-ar fi avut, daca s-ar fi gandit la poruncile Domnului, insa aici au gresit, in loc sa asculte de ce li se spusese, au judecat si
au chibzuit dupa cele ce au vazut. Dar judecata omeneasca nu poate fi niciodata calauza poporului lui Dumnezeu. Noi trebuie sa fim calauziti
totdeauna numai de Cuvantul lui Dumnezeu.

Cuvantul Tatalui, ochiul Tatalui poate calauzi si pe cel mai tanar si mai slab copil al tui. Tot ce ne trebuie este o inima smerita si supusa. Nu e
nevoie de cine stie ce invatatura pentru asta. Altfel ce s-ar face cei mal multi crestini care nu-s invatati. De altfel, invatatura si intelepciunea
omeneasca, daca nu e tinuta la locul ei e 0 mare unealta in mana vrajmasului. Cele mai multe erezii au intrat in biserica nu prin cei
neinvatati, ci prin cei invatati, Si cine a facut legamant cu Ghibeonitii? Nu poporul de rand, ci mai marii lor. Fara indoiala toti erau amestecat;i,
dar cei mai mari erau in frunte. De ce? Fiindca au nesocotit Cuvantul lui Dumnezeu.

»,Sa nu faci legamant cu ei”. Putea fi ceva mai lamurit? Puteau hainele lor zdrentuite, Tncaltamintea roasa si painea mucegaita sa schimbe

porunca dumnezeiasca? Nu. Nimic nu poate indreptati neascultarea de Cuvantul lui Dumnezeu. Daca intalnim greutati pe cale, imprejurari
incalcite, pentru care nu suntem pregatiti, si despre cari nu ne putem face o judecata, ce sa facem? Sa stam de vorba asupra lor? Nu. Ci sa
ne incredem in Domnul; sa asteptam ce spune El. ,,Pe cei blanzi ii va calduzi in judecata lor si-i va invata”. Daca ar fi facut asa losua si mai
marii, n-ar fi facut legamant cu Ghibeonitii. Si daca asa va face cititorul, va fi scutit de o multime de rele si va fi pazit pe calea cea buna.

in versetul 6 din capitolul nostru, vedem pe Moise aratand poporului pentru ce avea si trdiasca intr-o despartire atat de aspra fata de
Canaaniti si sa vina peste ei cu o judecata fara mila. ,Caci tu esti un popor sfant pentru Domnul, Dumnezeul Tau; Domnul, Dumnezeul tau,
te-a ales, ca sa fii un popor al Lui dintre toate popoarele de pe fata pamantului”.

Adevarul aratat aici este foarte insemnat. Pentru ce trebuia poporul sa ramana despartit de Canaaniti? Pentru ce trebuia sa nu incheie nici o
legatura casnica sau de altfel? Pentru ce trebuiau sa le darame altarele, sa sfarme stalpii idolatri si sa le taie pomii inchinati dumnezeilor lor?
Pentru ca ei erau un popor sfant. Si cine-i alesese? Domnul! El ii alesese si facuse din ei poporul Sau iubit. El Ti izbavise si-i despartise pentru
Sine si De aceea avea si dreptul sa le porunceasca ce trebuiau sa fie si cum trebuiau sa lucreze: ,Fiti sfinti, caci Eu sunt sfant”.

Nu fiindca ei erau mai sfinti decat altii. Nu puteau spune: Da-te ihapoi, nu te apropia de mine, caci sunt sfant. Aceasta se vede limpede din
vorbele: ,Nu doar pentru ca intreceti la numar pe toate celelalte popoare S-a alipit Domnul de voi si v-a ales, caci voi sunteti cel mai mic
dintre toate popoarele. Ci, pentru ca Domnul va iubeste, pentru ca a vrut sa tina juramantul pe care I-a facut parintilor vostri, pentru aceea
v-a scos Domnul cu mana Lui puternica, si v-a izbavit din casa robiei, din mana lui Faraon, imparatul Egiptului.” (Deuteronom 7:7-8).

Ce cuvinte miscatoare pentru Israel! Cat de bune si trebuitoare, Ei trebuiau sa-si aduca aminte totdeauna ca toate drepturile, hotararile si
binecuvantarile, pe cari le aveau, nu le datorau bunatatii sau multumite-i lor, ci numai faptului, cd Domnul, in nemarginita Sa bunatate si
nespusa Lui Tndurare, se facuse una cu ei, precum si legamantului, pe care-l incheiase cu parintii lor, un legamant , bine intarit in toate
privintele si tare” (2 Sam. 23:5). Cuvintele acestea, care le dadeau pe deoparte un leac dumnezeiesc impotriva ingamfarii si increderii in sine,
alcatuiau pe de alta parte temelia fericirii lor si siguranta lor. Totul era intemeiat pe taria vesnica a harului lui Dumnezeu si pentru aceasta
trebuia inlaturata orice slava omeneasca. ,,Sa mi se laude sufletul in Domnul! Sa asculte cei nenorociti si sa se bucure.” (Psalmi 34:2).

Dupa planul hotarat al lui Dumnezeu n-are ,pentru ca nimeni sa nu se laude inaintea lui Dumnezeu” (1 Cor. 1:29). Orice mandrie omeneasca
trebuie inlaturata. Domnul fereste pe om de mandrie (lov 33:17). Israel trebuia sa invete sa nu-si uite obarsia si starea sa. Ei fusesera ,robi in
Egipt” si au fost ,,cel mai mic dintre toate popoarele”. Nu mai era deci loc pentru mandrie sau ingdmfare. In nici-o privintd nu erau mai buni
decat popoarele din jurul lor; si cand venea vorba de ridicarea si marimea lor, acestea se datorau numai iubirii slobode a lui Dumnezeu si
tinerii juramantului Lui. ,Nu noua, Doamne, nu roua ci Numelui Tau se cuvine slava, pentru mila si adevarul Tau” (Psalmul 115:1).

Aici intalnim doua lucruri insemnate: Unul plin de mare mangaiere pentru oricine iubeste pe Dumnezeu, celalalt plin de instiintare sfanta
pentru oricine il urdste. Toti cei ce iubesc cu adevarat pe Dumnezeu si pazesc poruncile Lui se pot bizui totdeauna si in toate imprejurarile pe
credinciosia Lui neschimbata si pe cari multe inimi nu sunt lamurite.

,Stim ca toate lucrurile lucreaza impreuna spre binele celor ce iubesc pe Dumnezeu, si anume spre binele celor ce sunt chemati dupa planul
Sau, intocmit mai dinainte” (Rom. 8:28). Daca iubirea lui Dumnezeu locuieste prin har in sufletele noastre si daca teama de El este Thaintea
ochilor nostri, putem pasi Thainte cu barbatie si incredere vesela, incredintati, ca totul va merge si trebuie sa mearga bine. ,Prea iubitilor,
daca nu ne osandeste inima noastra, avem o mare indrazneald la Dumnezeu. Si orice vom cere, vom capata de la El, fiindca pazim poruncile



Lui si facem ce este placul ihaintea Lui” (1 loan 3:21-22).

lata un adevar insemnat si vesnic, atat pentru Israel, cat si pentru biserica. Si capitolul 7 din Deuteronom si capitolul trei din epistola intai a
lui loan ne invata unul si acelasi adevar practic, anume ca Dumnezeu are placere de cei ce se tem de El si poruncile Lui.

E aici ceva din lege? Nu. lubirea si legea n-au nimic impreuna. Ele sunt departate una de alta, ca cele doua capete ale pamantului. ,Caci
dragostea de Dumnezeu sta in pazirea poruncilor Lui. Si poruncile Lui nu sunt grele” (1 loan 5:3). Duhul, firea, temelia si felul ascultarii
noastre dovedesc ca ea este cu totul altceva decat legea. Cei ce-s repede gata sa strige: ,lege” ,lege”, cand li se pune in fata trebuinta unei
ascultari de copil, sunt intr-o mare ratdacire. Daca am spune, ca prin ascultare trebuie sa ne dobandim locul inalt si legatura scumpa de copii
ai lui Dumnezeu, invinuirea cd ne intoarcem la lege, ar fi dreapta. ins& a spune ca ascultarea crestina e ,lege” este o mare raticire. De
buna-seama ca nu se poate ascultare fara sa fii un copil al lui Dumnezeu, dar cand esti un copil al Lui, urmarea trebuie sa fie totdeauna
ascultarea.

Fiindca veni vorba, am dori sa atragem atentia cititorului asupra catorva locuri din Noul Testament, cu privire la care multe inimi nu sunt
lamurite. Citim in (Matei 5:43-48) ,Ati auzit ca s-a zis: ,Sa iubesti pe aproapele tau, si sa urasti pe vrajmasul tau.” Dar Eu va spun: ,lubiti pe
vrajmasii vostri, binecuvantati pe cei ce va blestema, faceti bine celor ce va urasc, si rugati-va pentru cei ce va asupresc si va prigonesc, ca
sa fiti fii ai Tatalui vostru care este in ceruri; caci El face sa rasara soarele Sau peste cei rai si peste cei buni, si da ploaie peste cei drepti si
peste cei nedrepti; Daca iubiti numai pe cei ce va iubesc, ce rasplata mai asteptati? Nu fac asa si vamesii? Si daca imbratisati cu dragoste
numai pe fratii vostri, ce lucru neobisnuit faceti? Oare paganii nu fac la fel? Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru cel ceresc este
desavarsit.”

Locul acesta, la cea dintai privire, ar parea ca fnvata ca starea de copil al lui Dumnezeu poate fi dobandita printr-o anumita purtare; insa nu e
asa. Aici e vorba numai de potrivirea si asemanarea purtarii noastre cu firea si caile Tatalui nostru. Se spune, de pilda, in viata obisnuita:
»N-ai fi fiul tatalui tau, daca ai lucra asa”. Tot cam asa spune si Domnul: ,Daca vreti sa fiti fiii Tatalui vostru ceresc, trebuie se fiti milosi cu
toti oamenii, caci asa face si ElI".

Apoi citim Tn (2 Cor. 6: 17-18) ,lesiti din mijlocul lor si despartiti-va de ei, zice Domnul; nu va atingeti de ce este necurat, si va voi primi. Eu va
voi fi Tata, si voi Imi veti fi fii si fiice, zice Domnul Cel Atotputernic”. Aici nu este vorba de starea de copil, data prin lucrarea dumnezeiasci, ci
de recunoasterea publica a starii de fii ca urmare a despartirii noastre de rau. (in general, in Scriptura, cuvantul copil (tec-non, este un nume
de dragalasie, dezmierdare; fiu (ios) arata vrednicia morala, este un copil mic sau sluga si (niplos) este prunc).

Cititorul sa bage bine de seama, insemnatatea acestei deosebiri. Ea are mare pret in viata. Nu ajungem copii prin despartirea noastra de
lume, ci dimpotriva, in Galateni. 3:26 citim: ,,Caci toti sunteti copii ai lui Dumnezeu prin credinta in Cristos Isus”. ,Dar tuturor celor ce L-au
primit, adica celor ce cred in Numele Lui, le-a dat dreptul sa se faca copii ai lui Dumnezeu, copii nascuti nu din sange, nici din imboldul firii
lor, nici din pofta vreunul om, ci din Dumnezeu” (loan 1:12) ,El, de buna voia Lui, ne-a nascut prin Cuvantul adevarului”(lacov 1:18). Ne
facem copii ai lui Dumnezeu prin nasterea din nou, care - laudat fie Dumnezeu - este de la Tnceput pana la sfarsit lucrul Lui. Ce am avut noi a
face cu nasterea noastra fireasca? Nimic. Si ce avem a face cu nasterea noastra duhovniceasca? Tot nimic.

Dar trebuie sa ne aducem aminte, ca Dumnezeu poate recunoaste si se poale face una numai cu aceia care cauta, prin harul Lui, sa traiasca
vrednici de El, asa cum se cuvine unor fii si fiice ale Celui Atotputernic. Cum ne putem astepta ca Dumnezeu sa ne recunoasca drept fii! Daca
ne fncurcam in tot felul de lucruri rele si daca ne Thjugam la un jug cu necredinciosii? in Evrei 11 citim despre niste barbi, ,marturisind ca sunt
strdini si calatori pe pamant”, si ,,ca sunt in cautarea unei patrii”. Despre ei se spune: ,De aceia lui Dumnezeu nu-i este rusine sa Se
numeasca Dumnezeul lor”. El se putea face una cu ei in fata lumii si-i putea recunoaste ca ai Sai.

Cititorule, sa ne cercetam inimile la lumina acestui adevar. Sa ne cercetam caile cinstit. Sa ne intrebam daca nu ,tragem la un jug cu
necredinciosii” in vreun fel. Daca da, sa ascultam de cuvintele: ,lesiti din mijlocul lor si despartiti-va si nu va atingeti de ce este necurat”. Se
poate ca facand asa sa fim invinuiti ca suntem ,ingusti”, ,bigoti”, ,fatarnici”, ingamfati”, ca nu trebuie sa judecam nici sa ne socotim mai
sfinti sau mai buni decat altii.

La toate astea avem un singur raspuns: porunca Domnului. El ne spune sa ne despartim, sa iesim din mijlocul lor, sa nu ne atingem de ce e
necurat, ca sa fim priviti si recunoscuti de El ca fii si fiice ale Lui. Atat ne e de ajuns. Pot sa spuna oamenii ce or vrea de noi si sa ne
numeasca iarasi cum le place. Domnul va judeca mai curand sau mai tarziu. Datoria noastra este sa ne despartim de necredinciosi, daca
vrem sa fim primiti de Dumnezeu. Daca cei credinciosi se amesteca cu necredinciosi, cum ei sa fie cunoscuti si deosebiti ca fii si fiice ai
Domnului celui Atotputernic?

Dar ar putea intreba cineva: ,,Cum o sa stim noi care sunt necredinciosi? Toata lumea spune ca e crestina, toti zic ca sunt ai lui Cristos, noi nu
suntem inconjurati de pagani nestiutori sau ludei necredinciosi, cum o sa-i judecam atunci? Era foarte |lamurit la inceputul crestinismului,
cand scria apostolul bisericii din Corint, atunci linia de despartire era limpede ca lumina zilei, pe atunci erau trei cete deosebite: ludei,
Neamuri si Biserica lui Dumnezeu, dar azi s-a schimbat, traim intr-o tara crestina, cu o stapanire crestina, de jur imprejurul nostru sunt
crestini, asa ca 2 Corinteni 6 nu se poate potrivi la noi, aceasta mergea cand biserica era la inceput, cand tocmai iesise din iudaism si din
paganism, dar azi, in starea de azi a crestinismului, nu mai poate fi vorba de asa ceva. Celor ce spun asa ceva le punem o intrebare: Sa fie
adevarat ca biserica a ajuns azi intr-o stare cand Noul Testament nu trebuie sa mai fie calauza ei? Am intrecut Scriptura? Atunci, ce trebuie
sa facem? Incotro s& ne indreptdm ca s& fim calduziti? Daca 2 Corinteni 6 nu se mai potriveste azi la crestini, ce chez&sie avem c& se mai
potrivesc azi celelalte locuri din Noul Testament? Fapt e insa ca Scriptura este data pentru biserica lui Dumnezeu si pentru fiecare madular al
ei in parte. Si cata vreme biserica e pe pamant, Scriptura are sa hotarasca. N-avem nevoie de o noua descoperire, avem ,tot adevarul” in
Biblie, slava Domnului. Toata stiinta si filozofia nu pot adauga o iota la Cuvantul lui Dumnezeu. Cand ni se spune ca am fnaintat azi, ca nu mai
suntem unde era lumea la inceputul crestinismului, raspundem hotarat ca tot adevarul e in Scriptura si el nu s-a schimbat, chiar daca lumea
si biserica s-o fi schimbat.

Si azi ca acum o mie noua sute cincizeci de ani, cand spunea Domnul ca ai Lui nu sunt din lume, dupa cum nici El nu e din lume (loan 17), e
tot asa de adevarat. Lumea e fot lume si azi ca si atunci. Poate sa-si fi schimbat haine, dar firea, duhul si adevarurile de temelie nu si le-a



schimbat. De aceia si azi e tot asa de rau pentru crestini sa traga la un jug cu necredinciosii. Nu putem trece peste acest adevar. Copiii lui
Dumnezeu sunt deoparte, lumea de alta. Desi ei sunt in lume, nu sunt din lume. Nu merge sa spui: ,,Nu trebuie sa judecam”. Trebuie sa
judecam. Daca nu vrem sa judecam, nu vrem sa ascultam si aceasta e razvratire impotriva lui Dumnezeu. Dumnezeu spune: , lesiti din
mijlocul lor si despartiti-va”. Daca spunem: ,,Nu putem judeca”, unde suntem? ,Nu judecati voi pe cei din lduntrul? Pe cei de afara fi judeca
Dumnezeu” (1 Cor. 5:12-13). Unii din noi se tem sa nu li se spuna ca sunt prea ingusti. Dar ce are a face pentru o inima predata Domnului ce
cred oamenii despre noi? Gandurile omenesti vor pieri. Cand ne vom arata inaintea Scaunului de judecata al lui Cristos, cand vom sta in
stralucirea slavei, ce insemnatate va avea pentru noi dacé oamenii ne-au socotit ,ingusti”, ,largi”, sau altfel?

Sl de ce ne-ar pasa atunci? Sa nu ne sinchisim de asa ceva nici cat negru sub unghie. Tinta noastra sa fie sa facem ce vrea Domnul nostru.

Sa ne indreptam acuma putin la adevarul insemnat, care ni se arata n versetul 10 al capitolului nostru: , Dar rasplateste indata pe cei ce-L
urasc, si-i pierde; nu da nici o pasuire celui ce-L uraste, ci-i rasplateste indata.” (Deuteronom 7:10). Pe cand in versetul 9 cei ce iubesc pe
Dumnezeu, sunt mangaiati si imbarbatati in chipul cel mai frumos sa tina poruncile Lui, versetul zece da o instiintare puternica celor ce urasc
pe Dumnezeu.

Vine vremea cand Dumnezeu se va socoti in fata cu vrajmasii Sai. Cat de groaznic este gandul, ca ar putea cineva sa urasca pe Acela, care
este ,Lumind” si ,iubire”, izvorul bunatatii, inceputul si datatorul tuturor darurilor desavarsite si Tatal Luminilor, a carui mana darnica impaca
nevoile oricarei fiinte vii, care aude tipatul corbilor mici si potoleste setea asinului salbatic; Acela care este singur intelept, nespus de bun si

desavarsit Dumnezeu cel sfant, Domnul si Stapanitorul puternic si facatorul marginilor pamantului.

Mai spun inca odata: ce gand groaznic, ca cineva poate sa urasca pe un astfel de Dumnezeu si totusi stim ca toti aceia care nu-L iubesc,
trebuie s&-L urascd, chiar dacd omul nu vrea sa recunoascé acest fapt. in privinta aceasta nu este cale de mijloc. Trebuie s3 stai sau de o
parte, sau de alta. Si de fapt, omul chiar cel ce zice ca e religios, nu sovaie mult, cadnd e vorba ca sa-si dea cartile pe fata. De multe ori
vrajmasia Impotriva lui Dumnezeu, ascunsa in adancul inimii, iese la iveala in ura impotriva copiilor Lui, a Cuvantului Sau, a inchinarii Sale si a
slujbei Sale. ,Fiindca umblarea dupa lucrurile firii pamantesti este vrajmasie impotriva lui Dumnezeu, caci ea nu se supune Legii lui
Dumnezeu, si nici nu poate sa se supuna.” (Rom. 8:7). Vrajmasia aceasta se arata in tot ce sta in legatura cu Dumnezeu. Ea dormiteaza in
orice inima neintoarsa la Domnul si asteapta numai sa se arate. Orice om in starea lui fireasca, uraste pe Dumnezeu. De cate ori nu auzim
zicandu-se: ,Urasc pe cei credinciosi, nu pot suferi cantarile religioase, urasc pe cei ce predica Evanghelia”. Adevarul e ca Dumnezeu e urat,
nu ei.

Dumnezeu insa spune in locul de mai sus: , Dar rasplateste indata pe cei ce-L urasc si-i pierde”. Ce adevar mare! O, de-ar lua aminte la el
oricine e in starea aceasta. Omul nu-l aude cu placere, si multi I-ar inlatura. Ei cauta sa se amageasca pe ei si pe altii, socotind ca Dumnezeu
e prea bun, prea iubitor si prea milos, ca s poatd judeca atat de aspru fapturile Sale. Ins uitd cu des&varsire ca drumurile stdpanirii morale
a lui Dumnezeu sunt tot atat de desavarsite, ca si drumurile harului. Isi inchipuie c& Dumnezeu ar trece cu vederea raul sau c& nu l-ar privi pe
el si pe cei ce-l fac, chiar atat de aspru. Oricine se lasa prada acestei rataciri nenorocite, o face pe socoteala sa vesnica. E adevarat ca
Dumnezeu, in harul Sau bogat si fara margini si in indurarea Sa, ne poate ierta pacatele, ne poate pune cu desavarsire intr-o stare dupa voia
Sa si ne poate umplea inimile cu Duhul infierii. Dar aceasta e cu totul altceva. Acesta este harul care stapaneste prin neprihanire ca sa dea
viata vesnica prin Domnul nostru Isus Cristos. Acesta este Dumnezeul, care, in lubirea Sa minunata, da sfintenia Sa bietului pacatos vinovat,
care simte si recunoaste c& n-o are si nici n-o poate dobandi. In marea iubire a inimii Lui, Dumnezeu a g&sit un mijloc, care-i face cu putinta
sa puna intr-o stare dupa voia Sa pe orice pacatos care se caieste, care crede ca un copil in Isus, fara ca aceasta sa strice ceva dreptatii sale,
ba chiar, Dumnezeu o face pe temeiul acestei dreptati (Rom. 3:26). Oare a trecut Dumnezeu cu vederea la Golgota pacatul ca si cand n-ar fi
insemnand nimic? A coborat El astfel cerintele stapanirii Sale morale, a micsorat drepturile sfinteniei Sale sau s-a atins intrucatva de
vrednicia si maretia legii? Nu, deloc! Dimpotriva, lucrul s-a petrecut cu totul altfel. Nicaieri nu se poate vedea o ura vesnica a lui Dumnezeu
impotriva pacatului si hotararea Lui neschimbata de al pedepsi cu pedeapsa vesnica, decat in lucrarea frumoasa si mareata a mantuirii.
Niciodata nu s-ar fi putut gasi mai dreapta stapanirea dumnezeiasca, niciodata nu s-ar fi putut tinea mai bine in picioare cerintele sfinteniei,
adevarului si dreptatii dumnezeiesti, si niciodata nu s-ar fi putut intari legea in chip mai stralucit, decat in planul minunat de mantuire,
plazmuit de Dumnezeu Tatal, implinit de Dumnezeu Fiul si descoperit de Dumnezeu Duhul Sfant.

Daca vrem sa intelegem cu adevarat ura lui Dumnezeu impotriva pacatului si adevarata fire a sfinteniei sale, trebuie sa ne uitam la cruce.
Trebuie sa ascultam la strigatul de durere amara, inaltat din inima Fiului catre Dumnezeu si care a strabatut umbrele intunecate ale Golgotei:
»,Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu! Pentru ce M-ai parasit?” Niciodatd nu s-a mai pus o astfel de intrebare si niciodata nu mai poate fi pusa lui
Dumnezeu. Ea sta singura in cartile vesniciei, fie ca privim pe Acela, de la care a pornit, sau pe Acela, catre care a fost indreptata. Crucea
este masura urii lui Dumnezeu impotriva pacatului precum si masura iubirii Lui fata de pacatos. Ea este temelia nezguduita a scaunului de
domnie al indurarii, temeiul drept pentru Dumnezeu, pe care ne-a iertat pacatele si pe care ne poate pune in totul fara prihana fnaintea Lui
intr-un Cristos Tnviat si proslavit.

Dar atunci, care va fi sfarsitul tuturor acelora, care dispretuiesc toate acestea, care staruie in ura lor impotriva lui Dumnezeu si spun totusi,
ca El este prea bun si prea milos si ca nu pedepseste pe raufacatori. ,Cine crede in Fiul, are viata vesnica; dar cine nu crede in Fiul, nu va
vedea viata, ci mania lui Dumnezeu ramane peste el.” (loan 3:36). Locul acesta este foarte insemnat. El nu numai ca ne arata adevarul, ca
toti cei ce cred in Fiul au viata vesnica, ci nimiceste si cele doua Tnvataturi ratacite ale zilelor noastre, si anume Tnvatatura despre iertarea
tuturor si pe cea despre nimicirea celor pacatosi. Cea dintai invata ca la urma urmei vor fi mantuiti si binecuvantati toti oamenii. Locul nostru
spune: ,,Cine nu crede in Fiul, nu va vedea viata”.

Cea de a doua spune, ca cei ce sunt in afara de Hristos, vor pieri ca vitele. Locul nostru insa spune: ,,Mania lui Dumnezeu radmane” asupra
oricui nu crede sau nu asculta. Nu se pot impaca: o manie, care rdmane, si o nimicire desavarsita.

Ne-am putea oare gandi, fie numai pentru o clipa, ca un Dumnezeu drept, care a ingaduit judecata asupra Fiului Sau singur nascut, care este
placerea Sa vesnica, pentru ca Acesta a purtat in trupul sau pacatele noastre pe cruce, ar putea ingadui sa scape pacatosul nepocait? Daca
Isus, omul fara pata, sfant si desavarsit, Singurul desavarsit care a umblat vreodata pe pamant, a trebuit sa sufere pentru pacatele noastre,
El cel drept pentru cei nedrepti, s-ar putea oare sa fie mantuiti, binecuvantati si primiti in cer raufacatorii, necredinciosii si cel ce urase pe
Dumnezeu? - si toate astea numai pentru ca Dumnezeu ar fi prea bun, ca sa arunce pe pacatosi pentru totdeauna in iad? Dacd Dumnezeu a



trebuit sa paraseasca si sa zdrobeasca pe Fiul Sau cel iubit, pentru ca sa scape pe ai Sai de pacate, s-ar putea oare ca nelegiuitii,
dispretuitorii si Impotrivitorii sa fie mantuiti si sa ramana totusi in pacate? A murit Domnul Isus pentru nimic? Degeaba si-a ascuns Dumnezeu
fata de EI? Pentru ce atunci toata groaza Golgotei? Pentru ce intunericul, care a tinut trei ceasuri? Pentru ce strigatul amar: ,Dumnezeul Meu,
Dumnezeul Meu, pentru ce m-ai parasit”? Pentru ce toate acestea, daca pacatosii pot sa se suie in cer fara ele? Pentru ce toate acele
suferinte si dureri nespuse, daca Dumnezeu este prea bun, prea indurator si prea milos, ca sa trimita pe pacatosi in lad? Ce nebunie
ingrozitoare! Ce nu pot crede oamenii afara de adevarul lui Dumnezeu! Biata minte omeneasca intunecata, vrea sa creada cele mal mari
amagiri, numai ca sa gaseasca in ele o dezvinovatire pentru lepadarea invataturii lamurite a Scripturii! ceea ce n-ar crede oamenii despre
nici-o carmuire omeneasca buna, cred despre singura carmuire buna, inteleaptd, adevarata si dreapta a lui Dumnezeu. Ce am zice despre o
carmuire care n-ar putea sau n-ar vrea sa pedepseasca pe facatorii de rele? Ne-ar placea sa trdim sub o astfel de carmuire? Ne-am putea
inchipui o carmuire prea buna, prea miloasa, ca s& ingaduie legilor s& pedepseasca pe nelegiuiti. Cititorule, nu vezi tu c& Versetul, pe care-I
cercetam acum, zdrobeste cu desavarsire toate parerile si inchipuirile oamenilor in prostia si nestiinta lor cu privire la stapanirea morala
dumnezeiasca? Ce bine ar fi ca omul sa asculte de Cuvantul lui Dumnezeu si sa tind seama de Instiintarea limpede si puternica a maniei
viitoare si a Judecatii vesnice! in loc s& caute s se incredinteze pe el si pe altii cd nu este lad, cd nu e un vierme care nu moare si un foc care
nu se stinge, ca nu e chin vesnic, mai bine ar asculta de glasul lui Dumnezeu care le da de stire, si ar alerga la nadejdea care le e pusa
fnainte in Evanghelie, pana nu e prea tarziu. Dumnezeu spune ca va rasplati celui ce-L uraste. Ce rasplata va fi aceasta? Cine va putea s-0
sufere? Stapanirea morala a lui Dumnezeu este desavarsita si pentru cine este asa, e cu neputinta, ca El sa lase nejudecat raul.

Cuvantul lui Dumnezeu fine in veac si vedem asprimea carmuirii morale a lui Dumnezeu, atat in legatura cu Israel, cat si astazi, cu privire la
crestini. A trecut oare Dumnezeu cu vederea raul la poporul Sau? Nicidecum! Dimpotriva, a pedepsit neincetat pe poporul Sau Israel cu
nuiaua lui mustratoare si anume, tocmai pentru ca era poporul Sau. El le-a spus prin proorocul Amos: ,Ascultati cuvantul acesta, pe care-|
rosteste Domnul impotriva voastra, copii ai lui Israel, impotriva intregii familii pe care am scos-o din tara Egiptului! ,,Eu v-am ales numai pe
voi dintre toate familiile pamantului: de aceea, va voi si pedepsi pentru toate nelegiuirile voastre.” (Amos 3:1-2).

Acelasi adevar 1l gasim in epistola intai a lui Petru, cu privire la crestini: ,Caci suntem in clipa cand judecata sta sa inceapa de la casa lui
Dumnezeu. Si daca incepe cu noi, care va fi sfarsitul celor ce nu asculta de Evanghelia lui Dumnezeu? Si daca cel neprihanit scapa cu greu, ce
se va face cel nelegiuit si cel pacatos?” (1 Petru 4:17-18)

Dumnezeu pedepseste pe ai Sai, tocmai pentru ca sunt al Sai si pentru ca el sa nu fie osandit odata cu lumea: ,Dar cand suntem judecati,
suntem pedepsiti de Domnul, ca sa nu fim osanditi odata cu lumea.” (1 Cor. 11:32). Dumnezeu ingaduie copiilor lumii acesteia sa mearga pe
caile lor, insa ziua lor e o zi intunecata si groaznica, o zi de Judecata si manie fara mila vine. Omul poate sa stea la indoiala, sa judece si sa-si
faca la pareri, dar Scriptura vorbeste hotarat si tare: ,,pentru ca a randuit o zi, in care va judeca lumea dupa dreptate, prin Omul, pe care L-a
randuit pentru aceasta si despre care a dat tuturor oamenilor o dovada netagaduita prin faptul ca L-a inviat din morti.” (Faptele Ap. 17:31).
Ziua aceia a socotelilor, in care Dumnezeu va rasplati fiecaruia in fata, este aproape.

Urmarind felul, in care cauta Moise, cdlauzit de Duhul Sfant, sa puna Tn cugetul adunarii adevarurile mari si marete ale stapanirii
dumnezeiesti, ne zidim sufleteste.

Ce chemare puternica si miscatoare! Datoria lui Israel era sa ,asculte”, ,sa pazeasca” si ,,sa implineasca”, iar lucrul Domnului era ,sa
iubeasca”, ,,sa binecuvinteze” si ,,sa inmulteasca”. Dar, vai! Israel a gresit in chipul cel mai trist si mai rusinos, atat sub lege, cat si sub
stapanirea lui Dumnezeu si in locul iubirii, binecuvantarii si inmultirii, a venit peste ei judecata, blestemul, slabiciunea, imprastierea si
pustiirea

Dar chiar daca Israel a gresit sub lege si sub stdpanirea morala a lui Dumnezeu, totusi Dumnezeu, in marea si nemarginita Lui mila, n-a
gresit. El va tinea legamantul si bunatatea, pe care a jurat-o parintilor lor. Nici o slova si nici o frantura din fagaduintele legamantului Lui nu
va cadea. Ei va implini odata totul, va pune totul la loc. El va face adevarate toate fagaduintele Lui. E drept ca nu poate face acest lucru pe
temeiul ascultarii lui Israel, dar il va face pe temeiul sangelui legamantului vesnic, sangelui scump al lui Isus, Fiul Sau vesnic. Si nici nu s-ar
putea altfel, cititorule. Ce siguranta, ce odihna, ce pace am avea noi, daca legamantul Lui cu Avraam ar cadea in vreun punct? Adevarat ca
Israel nu poate s& ceara catusi de putin implinirea fagaduintelor date. El a rupt legdmantul si nu se poate dezvinovati. insd Dumnezeu
ramane Dumnezeu, cu toata necredinciosia lui Israel. ,,Caci lui Dumnezeu nu-I pare rau de darurile si de chemarea facuta” (Romani. 11:29). El
va implini negresit juramantul, pe care I-a facut lui Avraam, cu toata stricaciunea si caderea semintei lui Avraam. Adevarul acesta trebuie sa-|
tinem minte totdeauna. Israel va fi adus inapoi, binecuvantat si inmultit in tara sa iubita si sfanta. Ei isi vor da jos arfele din salcii, pentru ca,
la umbra viilor si maslinilor lor, sa aduca slava si cinste Dumnezeului si Mantuitorului lor in timpul minunatului Sabat de o mie de ani, care le
sta Tnainte. Aceasta este marturia neschimbata a Scripturii, de la inceput pana la sfarsit, si ea se va implini in toate amanuntimile, spre slava
lui Dumnezeu si pe temeiul legamantului Sau vesnic.

Dar s& ne intoarcem la capitolul nostru, ale carui versete de la sfarsit cer o deosebita luare aminte. in ele auzim, ce frumos si miscator cauta
Moise sa imbarbateze inima poporului cu privire la neamurile de temut ale Canaanului. El patrunde pana in launtrul gandurilor si simtirilor lor
si le-o ia Tnainte.

Leacul cel mare Impotriva tuturor temerilor si ingrijorarilor necredintei este atintirea ochiului spre Dumnezeul cel viu, caci aceasta ridica
inima mai presus de toate greutatile si piedicile de tot felul. Nu poate folosi la nimic tagaduirea greutatilor si a piedicilor. Tagaduirea aceasta
nu insufla inimii nici mangaiere si nici curaj. Sunt oameni, care in fata greutatilor si incercarilor spun mereu la vorbe umflate care dovedesc
tocmai ca nu cunosc deloc faptele crude ale vietii. Ei ar dori s& ne facd s& nu simtim incercérile, suferintele si greutatile de pe cale. insa le-ar
putea spune tot atat de bine, ca n-avem cap pe umeri sau inima in piept. Astfel de oameni nu stiu s& mangaie o inima zdrobita. Sunt doar
niste oameni de vorbe late, care nu stiu cum sa se poarte cu niste suflete, care se gasesc in lupta sau in toiul greutatilor vietii zilnice.

Moise insa cauta sa imbarbateze inima fratilor sai cu totul altfel. El spune: ,,Nu te teme” Si de ce nu? Nu erau oare vrajmasi, greutati si
primejdii in tara? Bineinteles ca da, si Moise nu se gandea de loc sa le tdgaduiasca. De ce nu trebuiau sa se teama ,,Caci Domnul, Dumnezeul
tau, este in mijlocul tau”. Cuvintele acestea aduc mangaiere si imbarbatare adevarata. Vrajmasii erau, dar Dumnezeu era izvorul nesecat de
ajutorare. La fel cauta si losafat sa-si imbarbateze fratii In timpul incercarii si al necazului: ,,0, Dumnezeul nostru, nu-i vei judeca Tu pe ei?
Caci noi suntem fara putere inaintea acestei mari multimi, care Thainteaza Tmpotriva noastra, si nu stim ce sa facem, dar ochii nostri sunt



indreptati spre Tine!” (2 Cronici 20:12).

Aici e taina. Ochii sunt indreptati spre Dumnezeu. Puterea Lui vine in mijlocul greutatilor si aceasta linistea totul. ,Daca Dumnezeu este
pentru noi, cine va fi Impotriva noastra?” (Rom. 8:31). Moise intampina prin slujba sa binecuvantata temerile, care se ridicau in inimile
copiilor lui Israel: ,Neamurile acestea sunt mai mari decat mine”. Era adevarat, insa erau ele oare mai mari decat ,Dumnezeul cel mare si
infricosat?”. Care neamuri ar putea sta in fata Lui? insusi Dumnezeu era, ca s& zicem asa, in luptd cu aceste neamuri, din pricina pacatelor lor
groaznice. Masura faradelegilor lor era plina. Ceasul lor batuse si Dumnezeul lui Israel era gata sa-i izgoneasca dinaintea poporului Sau.

De aceia Israel nu trebuia sa se teama de puterea vrajmasului, caci Domnul avea sa-i vina in ajutor. Dar in tara era ceva cu mult mai de
temut decat puterea vrajmasului. Era latul inchinarii la idoli. ,,Chipurile cioplite ale dumnezeilor lor sa le ardeti in foc”. Inima se va fi intrebat
insa: ,Cum asa, sa nimicim noi aurul si argintul cu care sunt impodobite aceste chipuri? Nu I-am putea intrebuinta oare pentru un scop bun? E
foarte drept sa nimicim chipurile, de ce insa si aurul si argintul?”

Vai, acestea sunt cugetari foarte placute sarmanei noastre inimi. De cate ori nu ne inselam singuri in felul acesta, cand suntem chemati sa
judecam raul? Cautam sa ne amagim si credem ca avem dreptul sa scoatem cate ceva si sa pastram pentru noi, cu un cuvant, credem ca
avem dreptul sa facem o deosebire. Suntem gata sa aruncam o parte din rau, insa nu totul, voim sa ardem lemnul idolilor, dar crutam aurul si
argintul.

Dar ce amagire nenorocita este aceasta, ,Sa nu poftesti si sa nu iei pentru tine argintul si aurul de pe ele, ca nu cumva aceste lucruri sa
ajunga pentru tine o cursa; caci ele sunt o uraciune inaintea Domnului, Dumnezeului tau”. Totul trebuie inlaturat, totul trebuie nimicit. Daca
pastram chiar cel mal mic lucru din ce este sortit nimicirii, cadem in latul diavolului si ne unim cu acela ce este o uraciune inaintea lui
Dumnezeu, oricat de pretuit ar fi de oameni.

Cititorule, pazeste-te de asa ceva!

,Sa paziti si sa impliniti toate poruncile pe care vi le dau astazi” ca sa traiti, sa va inmultiti si sa intrati in stapanirea tarii, pe care a jurat
Domnul ca o va da parintilor vostri. Adu-ti aminte de tot drumul pe care te-a calduzit Domnul, Dumnezeul iau, in timpul acestor patruzeci de
ani in pustie, ca sa te smereasca si sa te incerce, ca sa ti cunoasca pornirile inimii si sa vada daca ai sa pazesti, sau nu, poruncile Lui”
(Deuteronom 8:1-2).

Privind in urma spre drumul, pe care ne-a calauzit mana credincioasa a lui Dumnezeu, gandindu-ne la calauzirea Lui inteleapta si plina de
indurare, aducandu-ne aminte, de cate ori ne-a venit in ajutor in chip atat de minunat, izbavindu-ne de vreo incurcatura sau greutate si
socotind, de céate ori ne-a sprijinit, in vremuri cand nu stiam ce sa facem, si ne-a deschis un drum, mustrandu-ne in acelasi timp pentru toate
temerile noastre si umplandu-ne inimile cu lauda si multumire, ne invioram si ne imbarbatam.

in acelasi timp insa trebuie s& ne pazim, ca nu cumva sa schimb&m aceasta deprindere binecuvantats a inimii cu obisnuinta de a privi in
urma la drumurile noastre, la ceia-ce am facut noi, la Thaintarile noastre, la lucrul nostru sau la tot ce am fost in stare sa lucram noi. Chiar
daca recunoastem din gura ca ,numai harul lui Dumnezeu”, ne-a facut in stare sa lucram ceva pentru Dumnezeu, totusi aceasta marturisire
se poate sa nu slujeasca decat multumirii de noi insine, care nu lasa sa rasara o simtire si o cugetare cu adevarat duhovniceasca. Astfel de
priviri, aruncate in urma, cu iubire de sine, sunt tot atat de pagubitoare in roadele lor, ca si o privire neincetata in sine insusi. De altfel orice
grija de eul nostru este pagubitoare si, daca ramanem sub stapanirea ei, ea da lovitura de moarte oricarei legaturi adevarate cu Dumnezeu.
Tot ce are ca tinta punerea eului nostru in fata ochilor si a inimii, ar trebui osandit si lepadat cu cea mai mare hotarare, caci altfel aduce sie
iubirea vietii launtrice, uscaciune si intunerec. Nu la aceasta indemna Moise pe popor.

Sa ne aducem aminte cu acest prilej de cuvintele minunate ale apostolului: ,Fratilor, eu nu cred ca lI-am apucat inca; dar fac un singur lucru:
uitand ce este in urma mea, si aruncandu-ma spre ce este Tnainte, alerg spre tinta, pentru premiul chemarii ceresti a lui Dumnezeu, in Hristos
Isus.” (Filipeni 3:13-14). Cari erau lucrurile acelea, pe care le-a uitat apostolul? Erau ele cumva scumpele dovezi de har din partea lui
Dumnezeu, pe care le-a incercat el in sufletul lui in tot timpul vietii sale? Cu neputinta. Locuri ca Fapte 26:2; 2 Timotei 3:11; 4:16-17, arata
tocmai dimpotriva. El se gandeste la tot ce nu era in legatura cu Hristos, la lucrurile, in care se poate odihni inima, cu care se poate lauda
firea, si care inraureau asupra lui ca o povara si ca o piedeca. Pe toate acestea le-a uitat, dorind cu inflacarare acele adevaruri mari, ceri i
stateau Tnainte. Nici Pavel si nici vreun alt copil al lui Dumnezeu si slujitor a lui Cristos nu ar putea dori vreodata sa uite macar o singura
fmprejurare din viata sa pamanteasca, in care s-a aratat bunatatea, iubirea, mila si credinciosia lui Dumnezeu. Dimpotriva, una dintre cele
mai scumpe indeletniciri ale noastre va fi, sa ne aducem aminte de toate caile Tatalui nostru, pe care nea purtat si-n vreme ce calatoream
prin pustiul acesta, spre patria si odihna noastra vesnica. Deci nu indeletnicirea cu ce am facut noi, ci cu ce a facut Domnul pentru noi. Tot
asa si Israel trebuia sa-si aduca aminte de tot drumul, pe care I-a cdlauzit Dumnezeul lor, si anume pentru ca sa poata scoate din inimile lor
cuvinte de multumire si sa-si intareasca increderea in Dumnezeu pentru viitor.

Asa ar trebui sa fie totdeauna. Totdeauna sa ldudam pe Dumnezeu pentru tot ce-i in urma noastra si sa ne incredem in El cu privire la tot ce
va veni in viitor. Acestea sunt cele doua lucruri care slujesc spre slava lui Dumnezeu si spre pacea, si bucuria noastra in El. El nea izbavit, ne
izbaveste si ne va izbavi.

Daca ochii nostri se indreapta spre , Eben-Ezer-ii, care stau de-a lungul drumului nostru, nu se poate ca inima sa nu inalte strigate de
LAleluia” Aceluia, care ,ne-a ajutat pana aici”, si care de buna seama ca ne va ajuta pana la sfarsit. El a ajutat, ajuta si va ajuta. Ce
binecuvantat este lantul, ale carui verigi poarta cu toate numele ,,ajutor dumnezeiesc!

Dar nu trebuie sa ramanem cu inimile pline de multumire numai la dovezile de har si la sprijinul plin de indurare din partea Tatalui nostru, ci
si la ,,smeririle” si ,incercarile” pe care le-a adus peste noi iubirea Lui inteleapta, credincioasa si sfanta. Acestea nu-s, cum se spune deseori,
,binecuvantari ascunse”, ci aratari deschise si puternice ale harului, pentru care vom multumi neincetat lui Dumnezeu in vremurile de aur ale
vesniciei.



,Adu-ti aminte de tot drumul”, de toate intamplarile din timpul calatoriei, de orice stare din viata dusa in pustiu, de toate calauzirile lui
Dumnezeu, de la inceput pana la sfarsit; calauziri, care au avut rostul ,,sa te smereasca si sa te incerce, ca sa-ti cunoasca pornirile inimii”.

Pricina de la urma este foarte insemnata.

La fnceputul vietii noastre crestinesti cunoastem numai putin din adancimile si prostia inimii noastre. Insa cu cat fnaintdm, cu atat cunoastem
mai bine ce-i in noi si in jurul nostru. Invatdm s& cunoastem adancimea striciciunii din noi, precum si deserticiunea si lipsa de pret a tot ce-i
in lume si aflam ca e nevoie sa mergem inainte depinzand totdeauna de Dumnezeu. Toate acestea sunt folositoare, caci ne fac smeriti si
nefncrezatori in noi insine, izbaviti de mandrie si multumire de sine si ne fac si atarnam ca niste copii de Acela, care singur e in stare sa ne
pazeasca de clatinare. in masura in care crestem in cunoasterea de sine, dobandim o intelegere mai adanca a harului si facem o cunostint&
mai apropiata cu iubirea lui Dumnezeu, cu rabdarea Sa minunata fata de slabiciunile si greselile noastre, cu mila bogata, cu care a avut grija
de noi si cu ingrijirea pentru toate nevoile noastre precum si cu incercarile prin care a gasit cu cale sa ne poarte, spre folosul adanc si
statornic al sufletelor noastre.

Rodul practic al tuturor acestor lucruri este nepretuit si da omului nou tarie si blandete. El ne vindeca de parerile noastre proaste, ne face
rabdatori si ingaduitori cu altii, ne moaie judecata si ne face sa vedem lucrarile altora in lumina cea mai buna cu putinta, facandu-ne gata sa
gandim totdeauna bine de ei chiar cand stam la indoiald daca au lucrat din cutare sau cutare imbold. Acestea sunt unele din roadele scumpe
ale incercarilor din pustie, pe care ar trebui sa le dorim cu totii.

"Astfel te-a smerit, te-a lasat sa suferi de foame si te-a hranit cu mana, pe care nici tu n-o cunosteai si nici parintii tai n-o cunoscusera, ca sa
te invete ca omul nu traieste numai cu paine, ci cu orice cuvant care iese din gura Domnului” (Deuteronom 8: 3).

Locul acesta trebuie privit cu interes deosebit, pentru ca este cel dintai din Deuteronom pe care-| foloseste Domnul, cu prilejul luptei Sale ca
vrajmasul in pustie. Pentru ce a folosit Domnul tocmai un loc din aceasta carte? Pentru ca aceasta carte cuprinde ganduri, care se potriveau
n chip deosebit starii de atunci a lui Israel. Israel gresise si tocmai faptul acesta este aratat in Deuteronom de la inceput pana la sfarsit. ins3,
cu toata caderea lui Israel ca popor, fiecare evreu credincios avea in fata sa deschisa cararea ascultarii. Oricine urma pe Dumnezeu avea
dreptul deosebit si datoria sa tina tare la Cuvantul Lui totdeauna si in toate imprejurarile.

Slavitul nostru Domn era deci credincios starii Israelului lui Dumnezeu. Israelul dupa trup insa gresise si pierduse totul, iar El a fost in pustie
ca un adevarat Israel al lui Dumnezeu, ca sa intampine pe vrajmas numai cu Cuvantul lui Dumnezeu, ,Isus, plin de Duhul Sfant, S-a intors de
la lordan, si a fost dus de Duhul in pustie, unde a fost ispitit de diavolul timp de patruzeci de zile. N-a mancat nimic in zilele acelea; si, dupa
ce au trecut acele zile, a flamanzit. Diavolul I-a zis: ,Daca esti Fiul lui Dumnezeu, porunceste pietrei acesteia sa se faca paine.” Isus i-a
raspuns: ,Este scris: ,,Omul nu va trai numai cu paine, ci cu orice cuvant care iese din gura lui Dumnezeu.” ,, (Luca 4:1-4). Acest loc ne da
mult de gandit. Omul desavarsit, Isus Cristos, Israelul adevarat, se gaseste in pustie, inconjurat de fiare salbatice si posteste patruzeci de zile,
fiind de fata vrajmasul lui Dumnezeu si al oamenilor, in aceastd pustie nu era nimic pentru Dumnezeu. Cu omul al doilea n-a fost cum a fost
cu cel dintai. El nu era inconjurat de toate bucuriile pustiului, ci se gasea in singuratatea si uscaciunea unei pustietatii, singur si flamand; insa
El era acolo pentru Dumnezeu, si pentru om, ca sa-i arate cum trebuie sa trdiasca si cum trebuie sa intampine pe vrajmas in toate ispitele lui.
Sa nu uitdm, ca Domnul nostru nu s-a intalnit acolo cu vrajmasul, ca Dumnezeu mai presus de orice. De buna seama ca El era Dumnezeu,
dar, daca ar fi luptat ca Dumnezeu, nu ne-ar fi putut sluji drept pilda. Afara de aceasta nu ar fi nevoie si ni se spuna, ca Dumnezeu e in stare
sa biruie si sa fugareasca o faptura ca Satana, pe care mana Lui o facuse. Dar vazand acolo pe Cineva, care in toate privintele era om si se
gasea in toate imprejurarile omenirii, afara de pacat, vazandu-l suferind slabiciune, foame si purtand toate urmarile caderii omului si totusi
biruind pe vrajmasul cel groaznic, iatd ce ne da mangaiere, putere, imbarbatare si improspatare.

Si cum a biruit Domnul pe Satana in pustie? Omul Cristos Isus a biruit pe vrajmas numai prin Cuvantul lui Dumnezeu, si anume, cum am mai
spus, nu ca Dumnezeu atotputernic, ci ca un om smerit si ascultator care depindea de Dumnezeu. Ce priveliste mareata! Un om, pus in fata
diavolului, 1l biruie cu desavarsire, nu prin desfasurarea puterii dumnezeiesti si nici cu alta arma, ci numai prin Cuvantul lui Dumnezeu, care
era n inima si in gura Lui.

Sa mai ludm apoi aminte, ca Domnul nu sta de vorba cu Satana. El nu s-a folosit de fapte Tn legatura cu El insusi si pe care vrajmasul le
cunostea bine. ,El nu zice: ,Eu stiu ca sunt Fiul lui Dumnezeu. Cerurile deschise, Duhul Sfant care s-a pogorat peste Mine, glasul Tatalui au
marturisit ca sunt Fiul lui Dumnezeu”. Nu, asa nu a mers, si n-ar fi fost o pilda pentru noi daca ar fi vorbit asa.

Lucrul insemnat, pe care trebuie sa-l invatdm din istoria ispitirii marelui nostru invatator este, c3 El s-a folosit in toate ispitele vrajmasului,
numai de arma, pe care o avem si noi si care este Cuvantul lui Dumnezeu si anume, de cartea, pe care necredinta a atacat-o, dar care este
cartea potrivita pentru oricine doreste sa traiasca intr-o ascultare de copil in mijlocul caderii deznadajduite din jurul nostru. Am spus in ,toate
ispitele”, fiindca, in cele trei imprejurari, raspunsul neclintit al Domnului este: ,,E scris”, nu ,Eu stiu, cred, simt, aceasta si asta”. E ca si cand
Domnul Cristos ar fi zis vrajmasului: ,,Nu e vorba acum daca sunt sau nu Fiul lui Dumnezeu, ci cum sa traiasca omul, si raspunsul se gaseste
numai fn Sfanta Scripturd, lamurit ca lumina zilei. Oricine as fi Eu, Scriptura e aceiasi: ,Omul nu traieste numai cu pane, ci cu orice
porunceste Dumnezeu sa traiasca”.

Singura stare sigura si fericitd pentru om este ,,sa traiasca cu orice porunceste Domnul. Si putem sa addaogam: iatd o stare binecuvantata, cu
care nu se poate asemana nimic din lumea aceasta. Cu ajutorul Cuvantului ea aduce sufletul in legatura vie si personala cu Domnul si face ca
in toate privintele Cuvantul lui Dumnezeu sa ne fie atat de insemnat, in cat sa nu putem trai fara El. Dupa cum painea slujeste pentru
intretinerea vietii trupesti, tot asa si Cuvantul slujeste pentru intretinerea vietii duhovnicesti. Aceasta nu inseamna ca trebuie sa cautam in
Biblie anumite reguli de invatat sau intarirea parerilor noastre, nu; ci o luam in mana, ca sa gasim in ea lumingd, hrana, calauzire, mangaiere,
putere, cu un cuvant, tot ce-i trebuie omului celui nou. Sa nu uitdm apoi ca Domnul spune: cu orice cuvant. Deci nu ne putem lipsi de nici-un
cuvant iesit din gura lui Dumnezeu. Avem nevoie de toate cuvintele Lui, caci nu stiu ce imprejurare vine cand avem nevoie tocmai de
cuvantul la care nu ne-am gandit. Poate ca mai inainte nu ne-am gandit la un cuvant din Scriptura, dar vine o greutate, si atunci Duhul lui
Dumnezeu ne pune Thainte tocmai locul uitat de noi. Si ce frumos e atunci! Scriptura e de la Dumnezeu si raspunde fiecarei nevoi a tuturor
copiilor Lui laolalta si fiecaruia indeosebi. De aceea s-o0 cercetam si s-o avem in inima gata cand nevoia o cere. Nu-i nici o imprejurare grea in
istoria bisericii lui Dumnezeu sau pe cararea oricarui credincios, de la inceput pana la sfarsit, pentru care sa nu gasim indrumare in Scriptura.



Avem in ea tot ce ne trebuie. De aceea s-o citim cat mal mult ca sa ne facem ,provizie” pentru orice: fie o ispitd a diavolului, o ademenire din
partea lumii, sau o pofta a firii pamantesti din noi, sau pentru faptele bune pe care ni le-a pregatit Dumnezeu sa le facem.

Apoi sa nu uitam cuvintele: din gura Domnului, ce ne aduc pe Domnul asa de aproape de noi, ne fac sa ne hranim sufletul cu asa tarie si sa
privim orice cuvant al Scripturii de cel mai mare pret.

lata viata de credinta pe care suntem chemati s-o trdim si noi; viata aceasta Domnul Isus a trait-o in

chip desavarsit. Marele nostru invatator, Isus, n-a facut un pas, n-a rostit o vorba, el n-a facut nici cel mai neinsemnat lucru fara Cuvantul lui
Dumnezeu. Fara indoiala ca El ar fi putut sa prefaca pietrele in pane, insa nu primise pentru aceasta o porunca de la Dumnezeu si de aceea
nu simtea nici un imbold sa lucreze astfel.

Sa mai bagam de seama ca Domnul nu s-a folosit de Scriptura numai ca sa faca pe vrajmas sa taca, ci a folosit-o numai ca indreptatire pentru
starea Sa si felul S&u de a se purta. in acest punct noi gresim usor. Noi folosim Cuvantul mai mult pentru biruirea vrajmasului, decat ca
putere pentru inimile noastre si prin aceasta Cuvantul isi pierde puterea Tn inimile noastre. Trebuie sa folosim Cuvantul cum foloseste un
flamand painea si cum foloseste un marinar harta si busola, deci ca ceva, cu care traim si prin care cugetam, vorbim, lucram si ne miscam.
Cine stie sa pretuiasca mai bine painea, un chimist sau un flamand? Fara indoiala ca cel din urma. Cel dintai o poate desface in partile din
care e alcatuita si le poate zugravi amanuntit, insa numai flamandul ii simte pretul adevarat. Cine cunoaste mal bine pretul unei harti bune?
Profesorul de navigatie? Nu, marinarul cand trece cu corabia de-a lungul unei coaste necunoscute si primejdioase.

Acestea sunt numai pilde slabe, insa ele ne fac sa intelegem, ce este Cuvantul lui Dumnezeu pentru crestinul credincios. El nu poate trai fara
acest Cuvant. Viata lui launtrica este hranita si intretinuta prin Cuvant, viata lui de toate zilele e calauzita tot prin El. Numai Cuvantul poate
sa fie povatuitorul si sfatuitorul lui in viata lui personala si casnica si in treburile lui.

Cuvantul nu va parasi niciodata si nici nu va insela pe acela, care se increde in El ca un copil. in Cuvant vom gési, totdeauna, ce ne trebuie.
Ce ne-ar putea mangaia si linisti mai mult, cdnd avem suparari si griji, decat cuvintele invioratoare scrise de Duhul Sfant pentru noi? Un
singur verset din Sfanta Scripturd poate sa faca in aceasta privinta mai mult decat toate dovezile de compatimire si mangaierile venite din
partea oamenilor. Daca suntem nelinistiti sau obosit! de certurile de vorbaria oamenilor sau de alte greutati, care se ridica pe taramul
religios, ajung uneori doar cateva locuri din Sfanta Scripturi, ca sa ne umple din nou inima si cugetul cu lumina dumnezeiasca, sa ne
linisteasca pe deplin, sa inlature orice ndoiala si sa alunge orice nor. Ele ne impartasesc gandurile lui Dumnezeu si curma orice cearta prin
puterea lui dumnezeiasca. Ce comoara este Biblia!

Nu mai putin scumpe sunt pentru fiinta credinciosului urmatoarele cuvinte, in care slujitorul iubit al Domnului arata grija gingasa a lui
Dumnezeu pentru Israel in timpul calatoriei in pustie: ,Haina nu ti s-a Tnvechit pe tine si nici nu ti s-au umflat picioarele in timpul acestor
patruzeci de ani”.

Ce har minunat straluceste din Cuvintele acestea! Asa s-a Tngrijit Dumnezeu de poporul Sdu ca hainele nu i s-au Tnvechit si picioarele nu li
s-au umflat. Nu numai ca i-a hranit, ci i-a si imbracat si s-a coborat pana acolo, incat s-a ingrijit de picioarele lor, ca sa nu fie ranite de nisipul
pustiei. Patruzeci de ani a vegheat El astfel asupra lor cu gingasia unei inimi de tata. Ce nu face dragostea! Domnul isi iubea poporul si acest
fapt binecuvantat 1i chezasuia totul. Vai, ce bine ar fi fost daca ar fi inteles Israel acest lucru! N-a fost nici cel mai mic lucru, din cate a avut
nevoie din Egipt pana in Canaan, pe care Dumnezeu sa nu fi fost gata sa i-I dea. Ce i-ar fi putut lipsi, cand o iubire nemarginita si o putere
fara seaman ii stateau totdeauna la indemana.

Dar stim, ca iubirea se imbraca in haine felurite. Ea are mai mult de facut, decat doar sa poarte grija de hrana si imbracamintea acelora,
catre care se indreapta. Ea are pe langa grija de cele trupesti si grija de cele duhovnicesti. lar Moise nu uita sa aduca aminte de acest lucru
poporului, spunandu-i: ,Recunoaste dar in inima ta” - singurul drum adevarat, ca sa ajunga la o cunoastere adevarata - ,,ca Domnul,
Dumnezeul tau, te mustra, cum mustra un om pe copilul sau”.

Noua nu ne place mustrarea, caci nu ni se pare pricina de bucurie, ci da intristare. Unui fiu Ti place sa primeasca din mana tatalui sau hrana si
imbracaminte si tot ce-i da dragostea inimii lui de tata, dar nu-i place cand aceasta mana ia nuiaua. Si totusi nuiaua aceasta temuta poate sa
fie lucrul cel mai bun pentru fiu. Ea poate sa faca pentru el, ce nu pot face toate binefacerile trupesti, descotorosindu-I de un obicei rau, de o
pornire urata sau de Tnrauririle stricatoare, si fiindu-i astfel o binecuvantare, pentru care sa multumeasca necurmat. Lucrul de capetenie
pentru fiu este sa vada dragostea si grija Tatalui atat Tn pedeapsa si mustrare cat si in binefacerile trupesti. Dar in nimic nu gresim atat de
mult, ca in privinta aceasta. Ne bucuram de binecuvantarile Tatalui si suntem plini de multumire, cand mana Lui darnica ingrijeste zilnic de
nevoile noastre si cand ne face sa simtim ajutorul Lai in vremuri de necaz si de incercare. Privim cu placere ,Eben-Ezer-ul” harului si indurarii
pe care am incercat-o si fara indoiald ca toate acestea sunt bune si binecuvantate pentru inima. Dar e o mare primejdie sa ne marginim la
aceste binefaceri si binecuvantari si sa zicem cu psalmistul: ,,Cand imi mergea bine, ziceam: ,,Nu ma voi clatina niciodata!”

Doamne, prin bunavointa Ta ma asezase-i pe un munte tare... dar ti-ai ascuns Fata, si m-am tulburat” (Psalmul 30:6-7). De buna-seama ca-i
drept sa spunem: ,,prin bunavointa Ta”, dar suntem prea porniti sa ramanem la ,muntele” nostru si la starea noastra in care ,ne mergea
bine” si sa lasam ca ele sa se vare intre inimile noastre si Domnul, si atunci trebuie sa vina mustrarea. Tatal nostru vegheaza cu iubire
credincioasa si cu ingrijire peste noi. El vede primejdia si lasa sa vina peste noi incercari de-un fel, sau altul. De multe ori suntem chemati sa
trecem prin ape adanci, care par peste puterile inimii noastre sarace, slabe si fricoase. Vrajmasul ne sopteste atunci: , Asta-i iubire” Credinta
raspunde: ,Da, totul e iubire si intelepciune care nu greseste niciodata, fie ca e vorba de moartea unor rude, unui copil, pierderea unei averi,
0 boala lunga si dureroasa, vegherea langa patul de boala al unei rude, etc. Da, totul e dragoste desavarsita; moartea unui copil, pierderea
averii, 0 boala grea, lunga si dureroasa, toate apele mari si adanci ale necazurilor si durerilor, toate sunt dragoste si intelepciune fara gres din
partea Lui. Laud si binecuvantez dragostea care s-a pogorat si m-a ridicat din stricaciunea mea si s-a insarcinat sa ma vindece de greselile,
prostiile, toanele si pacatele mele, ca sa ma faca partas sfinteniei dumnezeiesti si asemenea chipului Aceluia care ,,m-a iubit si s-a dat pe
Sine pentru mine”.



latd cum putem intémpina soaptele Satanei si cum putem alunga toate gandurile intunecate, care cauta sa se ridice in inima noastra.
Totdeauna trebuie sa gasim ca Dumnezeu e drept si sa privim toate cadile Lut de mustrare la lumina iubirii Lui. ,Recunoaste dar in inima ta, ca
Domnul, Dumnezeul tau, te mustra cum mustra un om pe copilul sau”.

,Si ati uitat sfatul, pe care vi-l da ca unor fii: ,Fiule, nu dispretui pedeapsa Domnului, si nu-ti pierde inima cand esti mustrat de El. Caci
Domnul pedepseste pe cine-l iubeste, si bate cu nuiaua pe orice fiu pe care-l primeste.” Suferiti pedeapsa: Dumnezeu Se poarta cu voi ca Si
cu niste fii. Caci care este fiul pe care nu-l pedepseste tatal? Dar daca sunteti scutiti de pedeapsa, de care toti au parte, sunteti niste feciori
din curvie, iar nu fii. Si apoi, daca parintii nostri trupesti ne-au pedepsit, si tot le-am dat cinstea cuvenita, nu trebuie oare cu atat mai mult sa
ne supunem Tatalui duhurilor, si sa traim? Caci ei, in adevar, ne pedepseau pentru putine zile, cum credeau ei ca e bine; dar Dumnezeu ne
pedepseste pentru binele nostru, ca sa ne faca partasi sfinteniei Lui. Este adevarat ca orice pedeapsa, deocamdata pare o pricina de
ntristare, si nu de bucurie; dar mai pe urma aduce celor ce au trecut prin scoala ei, roada dititoare de pace a neprih&nirii. int&riti-va dar
mainile obosite si genunchii slabanogiti, croiti carari drepte cu picioarele voastre, pentru ca cel ce schiopateaza sa nu se abata din cale, ci
mai degraba sa fie vindecat.” (Evrei 12:5-13).

in acelasi timp e interesant si folositor s& vedem cum intipareste Moise adunarii imboldurile spre ascultare izvorate din trecut, timpul de fata
si viitor. Totul e intrebuintat ca sa trezeasca si sa adanceasca in inimile lor drepturile lui Dumnezeu asupra lor. Ei trebuiau sa-si indrepte
privirea in trecut, in vremea de fata si in viitor, pentru ca faptele mari ale Domnului, pe care le facuse, le facea si avea sa le mai faca pentru
ei, sa-i Imboldeasca la o ascultare sfanta fata de El.

Cu prilejul zugravirii neincetate a pricinilor sau imboldurilor morale, nu-i va veni greu cititorului sa bage de scama trasatura deosebita, care
strabate Deuteronomul si sa aiba o noud dovada ca aici nu e vorba numai de o repetare a Exodului, ci dimpotriva aceasta carte isi are locul,
planul si tinta ei deosebita.

,Sa pazesti poruncile Domnului, Dumnezeului tau, ca sa umbli in cdile Lui si sa te temi de El”. indemnul acesta se intemeia pe tot ce facuse
Dumnezeu pentru ei, si pe ce avea sa mai faca. Israel trebuia sa gaseasca in incercarile din timpul calatoriei de patruzeci de ani, pe caile
Domnului, Tntai un imbold la ascultare. De fapt putem spune, ca invataturile, smeririle si incercarile de care au avut parte apoi multumirea
deplina a nevoilor lor, painea din cer, apa din stanca lovita, grija pentru hainele si picioarele lor, si in sfarsit mustrarea sanatoasa a lui
Dumnezeu, aratata spre binele lor duhovnicesc, toate alcatuiau pentru ei un imbold puternic ca sa asculte de poruncile lui Dumnezeu. Dar
aceasta nu era totul. Ei trebuiau sa-si indrepte privirea inainte, in viitor, ca sa vada si acolo, ca si in trecut si in vremea de fata, temelia
drepturilor lui Dumnezeu asupra ascultarii din inima din partea lor.

Ce viitor stralucit pentru ei! Cat de schimbat era totul iata de Egipt si de pustiul pe care-l strabatusera! Tara Domnului se intindea fhaintea lor
in frumusetea si maretia ei, cu dealurile acoperite cu vii si sesuri bogate in miere, cu izvoarele ei racoroase si apele curgatoare. Cat de
fnviorator era gandul, indreptat spre vii si smochini, spre pomi cu rodii si maslini! Cata deosebire fata de usturoiul si cepele Egiptului! Cum ar
fi putut sa fie altfel, cand era doar ara Domnului, acea care se intindea inaintea lor. Ea rodea si cuprindea in sanul ei tot ce ar fi trebuit
vreodata lui Israel: belsug la suprafata, bogatii si comori supt pamant. Cu cat dor astepta un israelit credincios clipa, cand avea sa paseasca
in tara aceasta si sa schimbe nisipul pustiului cu 0 mostenire atat de minunata! De bund-seama ca pustiul isi avea incercarile, invataturile si
amintirile lui. Israel cunoscuse acolo pe Domnul intr-un fel, care nu mai era cu putinta in Canaan, Si totusi pustiul nu era Canaanul, si fiecare
israelit credincios va fi asteptat cu dor sa paseasca pe pamantul tarii fagaduite. toate nevoile lor aveau sa fie implinite acolo dumnezeieste.
Foamea si setea avea sa se departeze pentru totdeauna de ei, iar partea lor in tara frumoasa, in care erau gata sa intre, avea sa fie
sanatatea si belsugul, veselia si bucuria, pacea si binecuvantarile. Toti vrajmasii aveau sa fie biruiti, toate piedicile inlaturate si nimic n-avea
sa tulbure pe mostenitorii tarii minunate, ca sa se bucure pe deplin de toate bunatatile. Tara fiind udata de ploaia cerului si incalzita de razele
soarelui, avea sa rodeasca din belsug tot ce poate dori inima. Ce tara! Ce mostenire si ce patrie! Fireste noi o privim acuma din punctul de
vedere al lui Dumnezeu, potrivit cu gandul pe care l-a avut Dumnezeu in privinta ei si asa cum va fi de fapt in timpul imparatiei de o mie de
ani. Am intelege prea putin tara Domnului, dacd am privi-o cum a avut-o Israel, chiar in zilele cele mai stralucite ale istoriei sale, sub domnia
stralucita a lui Solomon. Ca sa ne putem inchipui bine starea in care va fi tara Canaanului pentru Israelul lui Dumnezeu, trebuie sa privim
inainte la ,vremurile de innoire a lucrurilor”.

Moise vorbeste despre tara potrivit gandului, pe care L-a avut Dumnezeu cu privire la ea, asa cum a dat-o Dumnezeu si nu cum a avut-o
Israel. Dupa zugrdvirea lui, in toate hotarele ei, nu erau nici vrajmasi, nici vreun rau oarecare, ci numai rodnicie si binecuvantari. El o arata
asa cum ar fi trebuit sa fie si asa cum va fi odata pentru samanta lui Avraam, potrivit legdmantului pe care |-a facut Dumnezeu cu parintii lor,
a legamantului nou si vesnic, intemeiat pe harul nemarginit al lui Dumnezeu si intarit prin sangele crucii. Desi samanta lui Avraam a gresit cu
desavarsire sub lege si sub stapanirea morala a lui Dumnezeu, totusi Dumnezeul lui Avraam va da har si slava, caci Lui nu-i pare rau de
darurile Sale si de chemarea facuta.

Moise pricepea foarte bine aceste lucruri. El stia, care va fi sfarsitul celor pe care-i avea nainte si al copiilor lor, timp de mai multe randuri de
oameni, si el si-a aruncat privirea fnainte, spre vremea aceia stralucita, cand Dumnezeul legamantului lui Israel va desfasura, in fata privirilor
tuturor fapturilor, biruinta harului Sau, in cdile Sale fata de samanta lui Avraam, prietenul Sau.

Slujitorul supus al lui Dumnezeu arata adunari!, cum va trebui sa se poarte in tara buna, in care aveau sa se aseze. Dupa ce a vorbit despre
trecut si despre vremea de fata, vroia sa se foloseasca si de viitor, in ravna lui sfanta, a folosit tot ce putea sa slujeasca la intiparirea in inima
poporului a indatoririlor fata de acela, care-i calauzise pana atunci in chip atat de credincios si care era gata sa se sadeasca in muntele
mostenirii lor.

"Cand vei manca si te vei satura, sa binecuvintezi pe Domnul, Dumnezeul tau, pentru tara cea buna pe care ti-a dat-o”. Trebuiau sa laude si
sa slaveasca Numele Lui sfant, saturati de rodul bunatatii lui Dumnezeu. Lui Dumnezeu i place sa fie inconjurat de inimi, care-si dau seama
de bunatatea Lui si ale caror buze varsa cantece de lauda si de multumire. El, care locuieste in cantarile de lauda ale lui Israel, vorbeste:
,Cine aduce multumiri, ca jertfa, acela Ma proslaveste si celui ce vegheaza asupra caii lui, aceluia fi voi arata mantuirea lui Dumnezeu.”
(Psalmul 50:23). Cea mai slaba lauda a unei inimi pline de multumire se ridica in sus ca o mireasma placuta spre scaunul de domnie si spre
inima lui Dumnezeu.



Tot asa e si azi. Si noua ni se cere lauda, ca si lui Israel. Datoria noastra cea mai inalta e sa-L laudam pe Dumnezeu. ,Prin El, (Hristos)sa
aducem totdeauna lui Dumnezeu o jertfa de lauda, adica, rodul buzelor care marturisesc Numele Lui.” (Evrei 13:15). Nimic nu poate sa
preamareasca mai mult Numele Dumnezeului nostru ca o simtire plina de multumire si de inchinare din partea poporului. De buna seama ca
avem dreptul deosebit si ihalt sa facem bine si sa aratam multumire oriunde ni se iveste prilejul. Dar locul intai se cuvine laudei lui
Dumnezeu. in vesnicie ne vom intrebuinta toate puterile pentru aceasta laudd, cici nu vom mai simti nevoia si nu vom mal avea prilejul s&
facem bine altora atunci.

Moise cunostea foarte bine pornirea inimii omenesti, de a uita toate acestea, de a pierde din vedere pe daruitorul plin de indurare si de a se
odihni in darurile Lui.

Cuvintele acestea ne vorbesc si noua tot atat de puternic ca odinioara lui Israel. Poate ca ne vom mira de repetarea deasa a indemnurilor si
sfaturilor, de necurmata aducere aminte catre inima si cugetul poporului a datoriei de a asculta in toate de Cuvantul lui Dumnezeu, precum si
de deasa aratare a intamplarilor in legatura cu izbavirea lor din Egipt si cu calatoria lor prin pustie. Dar de ce ne-am mira? Nu trebuie oare sa
recunoastem, ca avem nevoie inainte de toate de indemn, sfat si instiintare? N-avem noi nevoie de invatatura peste Tnvatatura si de amintire
peste amintire? Ne bucuram atat de mult de raul binecuvantarii, dar nu ne ridicam la izvorul lui. Facem din mila, binecuvantarea si
binefacerea, cu care ne presara Dumnezeu drumul, un prilej de placere de sine, in loc sa gasim in ele o pricina de lauda si multumire
neincetata.

St apoi, intamplarile insemnate, de care aducea Moise mereu aminte norodului, pot ele sa-si piarda vreodata insemnatatea, puterea si pretul?
De buna-seama ca nu. Faptele ramaneau aceleasi, chiar daca Israel le uita si le pierdea din vedere pretul. Cum s-ar fi putut, ca plagile
Egiptului, noaptea pastelui, izbavirea din tara intunericului, din rusine si din robie, trecerea minunata prin Marea Rosie, caderea zilnica a
hranei lainice din cer, apele racoritoare din stanca, sa-si piarda puterea pentru o inima, in care mai era macar o scanteie de iubire fata de
Dumnezeu? Si de ce ne-am mira, ca Moise le-a folosii totdeauna ca o parghie puternica, pentru ca sa miste inimile poporului? El singur simtea
inraurirea puternica a acestor lucruri si de aceia dorea ca si ei sa simta, si imbolditi de insemnatatea lor, sa recunoasca drepturile lui
Dumnezeu asupra ascultarii lor fara nici o sovaire. Pomenirea deasa a lucrurilor din trecut, pe care o gasim in cuvantarile de la urma ale lui
Moise catre popor, ne trezesc in minte, cuvintele apostolului Petru: ,De aceea, voi fi gata sa va aduc totdeauna aminte de lucrurile acestea,
macar ca le stiti, si sunteti tari in adevarul pe care-l aveti. Dar socotesc ca este drept, cat voi mai fi in cortul acesta, sa va tin treji,
aducandu-va aminte de lucrurile acestea, caci stiu ca dezbracarea de cortul meu va veni deodatd, dupa cum mi-a aratat Domnul nostru Isus
Hristos. Imi voi da osteneala dar, ca si dupd moartea mea, s& va puteti aduce totdeauna aminte de aceste lucruri.” (2Petru 1:12-15).

Ce potrivire minunata in ce priveste duhul care a insufletit pe améandoi acesti slujitori ai lui Dumnezeu si intre tinta pe care o urmareau! Si
unul, si altul, cunostea pornirea bietei inimi omenesti, de a uita lucrurile dumnezeiesti si vesnice, si amandoi simteau insemnatatea si pretul
lucrurilor, despre care vorbeau. De aici si dorinta lor aprinsa, de a trezi neincetat aceste lucruri in inima si in amintirea poporului iubit al lui
Dumnezeu. O fire nestatornica si schimbatoare ar fi spus poate Iui Moise: ,Nu mai ai sa ne spui nimic nou? De ce spui mereu aceleasi lucruri?
Stim tot ce ai sa ne spui. Le-am auzit de atatea ori. De ce sa nu ne mai spui si ceva nou? N-ar fi bine sa ne mai spui ceva si despre ispravile
stiintei de azi? Daca ne vom gandi mereu la invataturile acestea invechite, ne vom impotmoli, in timp ce suvoiul civilizatiei trece inainte.
Da-ne, te rog, deci ceva nou”.

Asa s-ar fi putut vorbi atunci, si asa ar putea vorbi si astazi biata minte necredincioasa si o inima lumeasca; dar credinta cunoaste raspunsul
la astfel de ganduri. De buna seama ca Moise si Petru ar fi taiat scurt astfel de indoieli; la fel trebuie sa facem si noi. Se putea oare ca un
israelit adevarat sa oboseasca sa auda ce a facut Dumnezeu pentru El in Egipt, la Marea Rosie si in pustie? Cu neputinta. O astfel de vorbire
trebuie sa fie totdeauna proaspata si binevenita pentru inima lui. Tot asa e si cu crestinul. Poate sa oboseasca inima lui, privind crucea si
toate lucrurile mari si minunate, care stau in legatura cu ea? Poate el sa oboseasca, cercetand persoana lui Cristos, lucrarea Lui, slujba Lui,
slava Lui neasemanata si bogatiile Lui nemarginite? Toate acestea sunt scumpe si de pret pentru inima lui si totdeauna vor ramanea de pret.
Poate oare stiinta s@ mai adaoge ceva lui Cristos? Sau poate invatatura omeneasca sa faca mai desavarsita taina mantuirii, care are, ca
temelie pe ,,Dumnezeu descoperit in trup” si drept cununa a cladirii un Om proslavit in cer? Poate fi ceva mai maret?

Si chiar daca ne coboram pentru o clipa pe un taram mai jos si privim la lucrarile lui Dumnezeu in lumea inconjuratoare, nu gasim oare
acelasi lucru? Cum am putea obosi vreodata de soare? El nu este nou, razele lui scalda acest pamant de vreo sase mii de ani si totusi ele sunt
si astazi, in fiecare zi, noi, invioratoare, binevenite, intocmai ca atunci, cand au pornit pentru intdia data. Sau ne-am putea satura vreodata de
mare? Nici ea nu este noua. Apele ei s-au framantat neincetat aproape sase mii de ani si totusi le privim de pe mal cu aceiasi placere si
multumire. E drept ca soarele este uneori prea stralucitor pentru ochii nostri slabi si marea inghite uneori intr-o clipa lucrurile laudate ale
omului. Totusi amandoua nu-si pierd nici puterea, nici farmecul si nici noutatea. Obosim noi oare vreodata privind stropii de roua, care
ifmpanzesc cu o putere proaspata gradinile si campurile noastre? Sau ne putem satura vreodata de mirosul campiilor si de cantarea
privighetorii si a ciocarliei?

Si ce sunt toate acestea fata de frumusetile care izvorasc din persoana si crucea lui Cristos? Ce sunt ele fata de adevarurile mari ale vesniciei
care ne sta inainte?

Cititorule, sa nu ascultam de astfel de soapte, fie ca vin din afard, fie ca rasar in lIauntrul inimii noastre, ca sa nu palim ca Israelul dupa trup,
caruia i-a fost greata de mana cereasca si care n-a pretuit indeajuns tara scumpa, sau ca Dima, care a parasit pe apostolul Pavel iubind
lucrurile de acuma, sau ca aceia, care, nemultumiti de cuvintele Domnului, s-au intors inapoi si na-au mai umblat cu El.

Capitolul acesta incepe cu niste vorbe, care se intalnesc des in Deuteronom: , Asculta, Israele!” Ele dau tonul de capetenie cartii acesteia, dar
mai ales cuvantarilor de la inceput, asupra carora am stat de vorba. Capitolul acesta, cuprinde lucruri foarte insemnate. Moise arata intai
adunarii cu vorbe marete ce-i asteapta la intrarea in tara. Nu le ascunde ca vor intalni greutati mari si vrajmasi groaznici. Nu e nevoie sa
spunem, ca n-a facut acest lucru ca sa le moaie inima. Dimpotriva, tinta lui era sa-i faca sa fie pregatiti si Tnarmati mai dinainte. Vom vedea
fndata ce Tnsemna aceasta pregatire. Slujitorul credincios al lui Dumnezeu simtea, ca era bine, ba chiar trebuitor, sa arate fratilor sdi
adevarata stare a lucrurilor.



Sunt doua feluri de a te purta in fata greutatilor. Ele pot fi privite dintr-un punct de vedere dumnezeiesc sau omenesc, cu incredere linistita in
Dumnezeul cel viu sau cu duhul necredintei. Pilde despre cel dintai fel avem la inceputul capitolului de fata, iar despre al doilea la iscoditorii
necredinciosi (Numeri 13).

Tagaduirea greutatilor nu este credinta, ci prostie sau mandrie, si visare a firii vechi. Niciodata nu trebuie sa pasim orbeste pe o carare,
pentru care nu suntem pregatiti. Un necredincios fricos va spune: ,,Un leu este pe drum”. Visatorul spune: ,Pentru mine nu sunt nici primejdii
si nici greutati”. Dar vorbirea omului credintei este: ,De-ar fi mii de lei in drumul meu, stiu ca Dumnezeu este destul de tare ca sa-i
nimiceasca”.

in general, in orice imprejurare, foarte insemnat, pentru toti cei ce suntem ai Domnului, este s& cantarim linistit tot ce avem de gand sa
facem, inainte de a pasi la o slujba sau lucrare. Daca s-ar tinea mai mult in seama acest fapt, n-am vedea in jurul nostru atatea caderi morale
si duhovnicesti. ,Daca vine cineva la Mine, si nu uraste pe tatal sau, pe mama-sa, pe nevasta-sa, pe copiii sai, pe fratii sai, pe surorile sale, ba
chiar insasi viata sa, nu poate fi ucenicul Meu. Si oricine nu-si poarta crucea si nu vine dupa Mine, nu poate fi ucenicul Meu. Caci, cine dintre
voi, daca vrea sa zideasca un turn, nu sta mai intai sa-si faca socoteala cheltuielilor, ca sa vada daca are cu ce sa-| sfarseasca? Pentru ca nu
cumva, dupa ce i-a pus temelia, sa nu-l poata sfarsi, si toti cei ce-l vor vedea, sa inceapa sa rada de el si sa zica: ,Omul acesta a inceput sa
zideasca, si n-a putut ispravi”. (Luca 14:26-30).

Pe campul ntins al marturiei crestine, intalnim o multime de cladiri neispravite, cari dau prilej privitorilor sa rada de ele. Multi au pornit pe
drumul de ucenic al lui Cristos din pricina unei porniri venite deodata sau inrauriti de oameni, fara sa fi inteles si sa fi cumpanit adevarata
insemnatate a acestui pas. lar cand s-au ridicat in cale greutati, cand drumul s-a stramtat si a ajuns singuratec si neplacut, i-au parasit,
dovedind astfel ca n-au socotit niciodata toate cheltuielile, nici n-au pasit pe drum strans legati cu Dumnezeu si nici n-au inteles ce au facut.

Cazurile de felul acesta sunt toate triste. Ele arunca rusine mare asupra lucrului Domnului, dau prilej vrajmasului sa huleasca slava lui
Dumnezeu si binele sufletelor. Mai bine sa nu faci niciodata pasul si sa zici ca esti ucenic el lui Cristos, decat sa-L parasesti din necredinta si
pornirea firii pamantesti, dupa ce ai inceput.

De aceia nu-i greu sa intelegem intelepciunea si adevarul cuvintelor de la inceputul capitolului acestuia. Moise spune israelitilor verde in fata,
ce-i asteapta, tocmai ca sa-i fereasca in felul acesta de orice incredere in sine, care cade totdeauna in clipa incercatii, si sa-i arunce in bratele
Dumnezeului celui viu, care nu rusineaza niciodata o inima, ce se increde in El.

lata raspunsul dumnezeiesc la toale greutatile, oricat de meri ar fi ele. Ce sunt cetatile si neamurile puternice in fata lui Dumnezeu? Sunt ca
pleava usoara in fata vantului. Daca Dumnezeu este cu noi, cine va fi impotriva noastra? ceea ce umple de groaza si frica o inima slaba, va fi
un prilej de desfasurare a puterii dumnezeiesti si a izbanzilor marete ale credintei. Credinta proslaveste pe Dumnezeu si face pe om sa atarne
de Dumnezeu, si aceasta da biruinta si aduce lauda.

in ceasul luptei, simtim c& suntem neputinciosi si atdrndm de Dumnezeu; dar indatd ce am c&patat biruinta, inimile noastre uit prea repede
de unde vine puterea si biruinta. Faptul acesta face deosebit de insemnate cuvintele slujitorului credincios al lui Dumnezeu: ,Cand ii va izgoni
Domnul, Dumnezeul tau, dinaintea ta, sa nu zici in inima ta: ,,Pentru bunatatea mea m-a facut Domnul sa intru in stapanirea tarii acesteia.”
Caci din pricina rautatii neamurilor acelora le izgoneste Domnul dinaintea ta.”. Caci din pricina rautatii neamurilor acelora le izgoneste
Domnul dinaintea ta” (Deuteronom 9:4). Cata mandrie, cata nestiinta si cata pricepere usuratica pentru felul adevarat al cailor noastre,
locuieste in inimile noastre! Parca ti-ar veni sa crezi ca e cu neputinta, ca o inima omeneasca sa vorbeasca astfel: ,Pentru bunatatea mea”.
Dar adevarul ca israelitii au fost in stare s-o faca, e dovedit de faptul, ca au fost indemnati sa se fereasca de asa ceva. Ca si ei, si noi suntem
in stare sa folosim lucrarile, pe care le desfasoara Dumnezeu spre binele nostru, pentru ridicarea noastra, in loc sa gasim in ele numai pricina
de slava si lauda de adus lui Dumnezeu. De aceia am face bine sa ascultam de glasul plin de indemn al slujitorului credincios al lui
Dumnezeu, deoarece cuvintele lui ne dau un leac bun impotriva oricarui fel de indreptatire de sine, care e pentru noi, ca si pentru Israel, atat
de fireasca ,Nu, nu pentru bunatatea ta, nici pentru curatia inimii tale intri tu in stapanirea tarii lor; ci din pricina rautatii acestor neamuri le
izgoneste Domnul, Dumnezeul tau, dinaintea ta si ca sa implineasca astfel cuvantul prin care Domnul S-a jurat parintilor tai, lui Avraam, lui
Isaac si lui lacov. Sa stii dar ca nu din pricina bunatatii tale iti d@ Domnul, Dumnezeul tau, acea tara buna ca s-o stapanesti, caci tu esti un
popor tare incapatanat. Adu-ti aminte, si nu uita cum ai atatat mania Domnului, Dumnezeului tau, in pustie. Din ziua cand ai iesit din tara
Egiptului pana la sosirea voastra in locul acesta, tot razvratiti impotriva Domnului ati fost!” (Deuteronom 9:5-7).

Aici avem cele doua adevaruri mari, care intelese bine, trebuie sa puna inima intr-o stare buna. Poporului i se aduce aminte, ca ducerea lor in
tare Canaanului nu va fi decat implinirea fagaduintei, pe care a jurat-o Dumnezeu parintilor lor. lar in ce priveste izgonirea celor sapte
neamuri ale Canaanului, aceasta avea loc din pricina nelegiuirii lor, potrivit stapanirii morale drepte a lui Dumnezeu. Orice mosier are dreptul
sa alunge pe arendasii cei rai, si neamurile Canaanului nu numai ca nu si-au platit arenda, daca ni-i ingaduit sa spunem asa, ci au si stricat
averea lui Dumnezeu si au necuratat-o, asa ca El nu-i mai putea suferi acolo. De aceia era pe cale sa-i izgoneasca, si aceasta fara nici o
legatura cu arendasii cei noi, ai tarii. Oricine ar fi luat tara in stapanire in urma lor, arendasii cei vechi trebuiau izgoniti. Nelegiuirea Amoritilor
atinsese culmea si nimic nu mal era in stare sa opreasca dezlantuirea judecatii. Omului poate sa-i para lucrul acesta nedrept si nemilos si ei
nu va fi gasind potrivire intre o fiinta buna si intre izgonirea a mii de familii de la vatra parinteasca si nimicirea lor sub ascutisul sabiei, insa
Dumnezeu stie sa-si randuiasca treburile fara sa mai asculte si parerile omenesti cu privire la ele. El suferise rautatea celor sapte neamuri
atat de mult, ca ea ajunsese de nesuferit. Orice ingaduire noua ar fi fost la fel cu incuviintarea celor mai groaznice faradelegi si aceasta ere
cu neputinta. Slava lui Dumnezeu cerea izgonirea Canaanitilor.

Si mai putem sa adaugam, ca slava lui Dumnezeu cerea si punerea semintei lui Avraam in stapanirea tarii, ca s-o stapaneasca pe vecie, ca
arendasi ai Dumnezeului Celui Atotputernic, ai Dumnezeului prea inalt, ai Stapanitorului cerului si al pamantului. Asa stateau lucrurile cu
privire la Israel, numai sa fi avut ei ochi pentru toate acestea. Stapanirea tarii fagaduintei din partea poporului si slava dumnezeiasca erau
atat de strans legate intre ele ca nu putea fi atinsa una, fara sa fie atinsa si cealaltda. Dumnezeu fagaduise, ca va da tara Canaanului semintei
lui Avraam spre stapanire vesnica. N-avea El oare dreptul sa faca acest lucru? Poate necredinta sa se atinga de dreptul lui Dumnezeu, de a
face ce vrea cu averea Sa? Poate ca sa tagaduiasca Facatorului si Stapanitorului lumii un drept care este numai al Lui? Tara era a Domnului si
El, a dat-o lui Avraam, prietenului Sau, pentru totdeauna, si, desi era asa, canaanitii n-au fost tulburati in stapanirea lor decat atunci, cand
rautatea lor a ajuns de nesuferit.



Vedem dar, ca izgonirea locuitorilor vechi si aducerea celor noi n-avea alta temelie, decéat slava lui Dumnezeu. Dar nici Israel n-avea dreptul
sa se ridice pe sine si vorbele lui Moise dovedesc limpede acest lucru. El le pune neincetat inaintea ochilor toate intamplarile mai insemnate
ale istoriei lor de la Horeb pana la Cades Barnea. Le aduce aminte de vitelul de aur, de sfaramarea tablelor legamantului, de Ta-beera, Masa
si Chibrot-Hatava si in sfarsit in versetul 24 imbratiseaza toata istoria lor in cuvintele adanc umilitoare: , V-ati tot razvratit impotriva
Domnului, de cand va cunosc”.

Astfel cauta Moise sa inrdureasca asupra inimii si cugetului poporului. Privirea aruncata in urma, asupra drumului lor intreg, avea inainte de
toate rostul sa-i impiedice sa-si faca o inchipuire gresita despre ei insisi. Daca ei ar fi privit istoria lor din adevaratul punct de vedere, fiecare
imprejurare din istoria lor le-ar fi aratat ce popor incapatanat au fost si cum au stat adesea pe marginea pierzarii.

Cat de nimicitoare erau astfel de cuvinte pentru mandria si ingdmfarea lor. Trebuiau sa fi fost zguduiti in adancul adancului inimilor lor, cand
auzeau: ,Lasa-ma sa-i nimicesc”. Cat de puternic era gandul ca au fost atat de aproape de pieirea si nimicirea lor desavarsita. Cat de putin
stiusera ei cele petrecute pe varful muntelui Horeb intre Dumnezeu si Moise? Fusesera pe marginea prapastiei si o clipa iar fi putut impinge in
ea. Rugaciunea mijlocitoare a lui Moise, a barbatului pe care-l invinuiau de ingamfare, i-a scapat. Omul, pe care-l invinuisera de iubire de sine
si de gandul de a dori sa fie singur stapanitorul lor, n-a primit prilejul dat de Dumnezeu, ca sa fie capul unui neam mai mare si mai puternic
decat Israel! Ba mai mult, el se rugase staruitor, sa fie sters din cartea lui Dumnezeu, daca ei nu vor fi iertati si nu vor fi adusi in tara.

Cat de mic trebuie sa se fi simtit Israel in fata tuturor acestor fapte minunate! Cu adevarat ca atunci cand priveau lucrurile astfel, trebuie sa fi
inteles, ce prost ar fi fost sa spuna: ,Pentru bunatatea mea m-a facut Domnul sa intru in stapanirea tarii acesteia”. Cum ar fi putut vorbi
astfel cei ce se inchinasera inaintea unui chip turnat? Dimpotriva, ar fi trebuit sa recunoasca si sa simta ca nu sunt mai buni decat neamurile,
care aveau sa fie izgonite dinaintea lor. Ce-i deosebea de acestea? Numai mila nemarginita si iubirea Dumnezeului legdmantului lor. Si cui
aveau sa-i multameasca pentru izbavirea din Egipt, hranirea in pustie si aducerea lor in tard? Numai si numai tariei legamantului incheiat cu
parintii lor, legamant ,randuit in toate si pastrat” - intarit si pecetluit prin sdngele Mielului, prin puterea caruia tot Israelul va fi izbavit si
binecuvantat odata in tara lui.;

Cuvintele acestea minunate erau mai ales potrivite sa deschida ochii lui Israel si sa le arate prostia mare a gandurilor lor, atat cu privire la
Moise, cat si la ei insisi, si la Acela, care-i purtase in chip atat de minunat, cu toata necredinta lor intunecata si razvratirea lor incapatanata.
Ele sunt o rugaciune miscatoare si puternica pentru Israel. Moise, fara multa gandire, nu primeste cinstea sa fie capul unui neam mai tare si
mai mare decat Israel. Singura lui dorinta este ca Dumnezeu sa fie proslavit, sa ierte pe Israel, sa-l binecuvinteze si sa-l aduca in tara
fagaduintei. El nu putea suferi gandul sa se aseze macar o urma de rusine pe Numele plin de slava, care era atat de senin inimii lui, si tot asa
de cu neputinta fi era sa fie martorul nimicirii lui Israel. Acestea erau cele doua lucruri, care-i miscau inima, iar la inaltarea sa nici macar nu se
gandea. ingrijindu-se numai de slava lui Dumnezeu si de mantuirea poporului siu, acest slujitor mult iubit al lui Dumnezeu putea s& se
odihneasca pe deplin cu privire la nadejdile si interesele sale, caci binecuvantarea lui personala si slava dumnezeiasca erau legate intre ele
printr-o legatura ce nu se putea desface.

Cat de scumpe trebuie sa fi fost toate acestea inimii lui Dumnezeu! Cat de bine i va fi facut rugaciunea fierbinte si staruitoare a slujitorului
Sau! Cat de mult ne aminteste rugaciunea mijlocitoare a lui Moise de slujba binecuvantata a slavitului nostru Mare Preot, care traieste in veci,
ca sa mijloceasca pentru poporul Sau si e carui mijlocire pentru noi na inceteaza niciodata.

Frumos si miscator mai este si felul, in care mijloceste Moise asupri faptului, ca poporul era partea de mostenire a lui Dumnezeu si ca El i-a
scos din Egipt. Domnul zisese: , poporul tau, pe care l-ai scos din Egipt. Dar Moise a raspuns: ,Ei sunt poporul Tau si mostenirea Ta, pe care ai
scos-o din Egipt cu méana Ta puternica si cu bratul Tau cel intins. Cu adevarat minunat!

Moise nu oboseste sa spuna in auzul poporului intamplarile trecutului. li erau asa de scumpe! Inima lui se desfata in ele. Ele nu-si pierdeau
niciodata farmecul pentru el. El gasea in ele o comoara nesecata pentru inima lui si o parghie cu care sa miste inimile lui Israel.

Acelasi lucru il facea si apostolul Pavel. Inima omeneasca sovaitoare si nestatornica poate dori ,ceva nou”, dar apostolul isi gasea placerea in
desfasurarea acelorasi adevaruri despre Persoana si Crucea Domnului Isus. El gasise in Cristos tot ce dorea pentru timp si vesnicie. Slava lui
Cristos Tntuneca orice alta slava de pe pamant. El putea spune: ,Dar lucrurile, care pentru mine erau castiguri, le-am socotit ca o pierdere,
din pricina lui Hristos. Ba inca, si acum privesc toate aceste lucruri ca o pierdere, fata de pretul nespus de mare al cunoasterii lui Hristos Isus,
Domnul meu. Pentru El am pierdut toate si le socotesc ca un gunoi, ca sa castig pe Hristos” (Filipeni 3:7-8.). lata vorbirea unui adevarat
crestin, a unuia care si-a gasit totul in Cristos. Ce putea lumea sa mai dea unui astfel de om? Ce putea sa mal faca ea pentru el? Dorea el
bogatiile, cinstea, slava, placerile ei? El le socotea ca pe un gunoi. De ce? Fiindca gasise pe Cristos, care-i umplea inima pana acolo ca
singura dorinta a sufletului sau era sa-L aiba, sa-L cunoasca mai bine, si sa fie gasit in El. Daca ar fi vorbit cineva lui Pavel despre ceva nou,
care ar fi fost raspunsul lui? Daca i-ar fi spus cineva sa inainteze si-n lume, sa faca bani”, ce ar fi raspuns el? Doar atat: ,,Eu mi-am gasit totul
n Cristos. Nu mai am nevoie de nimic. Am gasit in El bogatii nep&trunse, trainice si neprihanire. in El sunt ascunse toate comorile
intelepciunii si cunostintei. Ce-mi trebuiesc bogatiile, intelepciunea si invatatura lumii acesteia? Toate astea trec ca ceata diminetii, si chiar
cat tin, nu pot multumi dorintele si ndzuintele unui suflet nemuritor. Cristos este tinta mea vesnica, miezul cerului, desfatarea inimii lui
Dumnezeu. El ma va multumi de-a lungul veacurilor fara margini ale acelei vesnicii stralucite care-mi sta inainte. Si hotarat ca daca ma poate
multumi in veci, ma poate multumi si acum. Sa ma intorc la gunoaiele lumii acesteia, la nazuintele, placerile, petrecerile, teatrele, concertele,
cinematografele, bogatiile sau cinstea ei in locul partii pe care o am in Cristos? Niciodata! Cristos este totul pentru mine, si in toate, acum si
n veci!

Acesta ar fi fost raspunsul apostolului. Si acesta ar trebui sa fie si raspunsul nostru, draga cititor crestin. Ce groaznic e sa vezi un crestin
intorcandu-se spre lume ca sa petreaca, sa se mai ,recreeze” sau sa-si petreaca vremea. Asta dovedeste ca nu si-a gasit multumirea in
Cristos. Inima plina de Cristos n-are loc pentru altceva. Nu e vorba daca un lucru e bun sau rau; ci inima nu le doreste si nu le vrea; ea si-a
gasit bucuria pentru acum si pentru vesnicie in Cel ce umple inima lui Dumnezeu si va umplea si lumea cu razele slavei Lui in veci de veci.

Gandurile acestea ni le-a trezit faptul ca Moise aduce mereu aminte poporului de marile intamplari din istoria lui Israel, de la Egipt pana la
marginea tarii fagaduite. Ele erau o desfatare pentru el. Cine poate spune cat de mult vorbesc acele table sfaramate.



Tablele sfaramate spuneau mult. Ele cuprindeau o fnvataturd buna pentru popor. Capitolul nostru nu cuprinde numai o repetare uscata a
faptelor povestite in Exod, ci umple un gol deosebit. Batranul legiuitor aduce aminte aici poporului imprejurarile trecute intr-un fel, menit sa
le intipareasca pentru totdeauna th amintirea lor, il face sa-si arunce o privire asupra celor petrecute intre el si Domnul in timpul celor 40 de
zile tainice, pe varful muntelui invaluit Th nor. Spune poporului cum a privit Dumnezeu tablele sfaramate, acea marturie zdrobitoare despre
netrebnicia oricarui legamant al omului. Caci pentru ce au fost sfaramate tablele? Pentru ca poporul gresise in chipul cel mai trist. Franturile
imprastiate vesteau lui Israel caderea lui fara nadejde pe taramul legii. Ca un stalp sfaramat de pe un mormant, care vesteste slabiciunea si
subrezenia oricarei propteli omenesti, asa vesteau lui Israel si tablele sfaramate faptul zdrobitor, ca, in ce priveste legamantul lor, totul era
pierdut fara nadejde. Pe temeiul legii nu mai era nadejde pentru ei. Corabia lor se scufundase, pierdusera totul. Totul se ispravise.

Dar ce spun celelalte table? Slava Domnului, ele vorbesc cu totul alta limba. Ele n-au fost sfaramate, totusi Dumnezeu a purtat grija de ele.
».M-am intors apoi si m-am pogorat de pe munte, am pus tablele in chivotul pe care-l facusem si ele eu ramas acolo, cum imi poruncise
Domnul” (versetul 5).

Ce fapt binecuvantat! Ele sunt acolo ascunse in chivotul, care vorbeste despre Cristos, care a cinstit legea si a implinit orice slova si orice
frantura a ei, spre slava Dumnezeului Sau si pentru binecuvantarea vesnica a poporului Sau, in timp ce cioburile celor dintai table
marturiseau in chip umilitor despre caderea si pierzarea lui Israel, celelalte table, care stateau neatinse in chivot, marturiseau despre
adevarul, ca Cristos este capatul legii, ca sa faca neprihanit pe orice credincios, intai pe iudei si apoi si pe neamuri” (Romani 10).

Nu vrem sa spunem ca Israel a inteles insemnatatea acestui fapt mare. De buna seama ca unii dintre ei au prins cate ceva, dar ca popor n-au
inteles acest lucru. Dar nici nu se pune aici intrebarea aceasta. Vorba e sa intelegem pentru noi invatatura adevarului scump infatisat de
table si anume, ca omul a gresit, ori de cate ori a intrat ceva pe mana lui si cd, dimpotriva, legamantul lui Dumnezeu de har are o tarie
vesnica si este pecetluit cu sangele lui Cristos. Se apropie vremea, cand el va fi desfasurat cu toate urmarile lui marete in timpul imparatiei
de o mie de ani, cand fiul lui David va imparati de la o mare la alta, de la rdu pana la marginile pamantului, cand samanta lut Avraam va
stapani tara fagaduintei asa cum a dat o Dumnezeu si cand toate neamurile pamantului vor fi binecuvantate sub domnia Domnului pacii.

Ce viitor frumos pentru tara, astazi pustie, a lui Israel si pentru acest pamant al nostru, care suspina, dupa iImparatul dreptatii si al pacii care
va implini atunci totul Tn felul Lui. Tot raul va fi Tndbusit cu mana puternica. Sub stapanirea Lui nu se va arata nici o slabiciune, si nici o limba
nu va indrazni sa se ridice cu razvratire impotriva hotararilor si masurilor Lui. Nici un atatator al patimilor poporului, nu va avea voie sa
tulbure pacea poporului sau sa huleasca Maretia de pe scaunul de domnie. Orice ticalosie va fi inabusita, orice pricina de stricaciune va fi
adusa in stare sa nu poata strica, orice prilej de poticnire inlaturat si orice amaraciune nimicita! Nici un sarac si nici un nevoias nu va
ramanea nebagat in seama, ci toti vor fi ingrijiti dumnezeieste. Nu se va cunoaste atunci osteneala, durerea, lipsa si intristarea. , Pustia si
tara fara apa se vor bucura, pustietatea se va veseli si va inflori ca trandafirul”. , Atunci imparatul va imparati cu dreptate, si voievozii vor
carmui cu nepartinire. Fiecare va fi ca un adapost impotriva vantului, si ca un loc de scapare impotriva furtunii, ca niste rauri de apa intr-un
loc uscat, ca umbra unei stanci mari intr-un pamant ars de sete” (Isaia 35:1; 32:1-2).

Cititorule, ce priveliste mareata se va mai desfasura pe acest sarman pamant pustiit de pacat, robit de Satana si plin de durere! Ce inviorare
si usurare pentru inima in mijlocul intregii ticalosii, stricaciuni morale si pipernicii trupesti din jurul nostru. Slava Domnului ca vine in curénd
ziua cand stapanitorul lumii acesteia Satana va fi dat jos de pe scaunul lui de domnie si aruncat in, adancul fara fund, iar Domnul Cerului isi
va intinde toiagul de domnie binecuvantat peste toata lumea lui Dumnezeu. Cu drept cuvant putem striga: Grabeste, Doamne, vremea
aceea!

Versetele acestea cuprind o paranteza si in ele legiuitorul vorbeste despre cateva imprejurari din istoria poporului, care lumineaza in acelasi
timp si stapanirea morala si harul lui Dumnezeu. Cea dintai se arata in moartea lui Aaron, iar harul in alegerea si ridicarea lui Levi. Aceste
intdmplari nu s-au petrecut in acelasi timp, si sunt puse alaturi numai in vederea tintei mari, pe care o avea legiuitorul totdeauna inaintea
ochilor si care, fiind mai presus de judecata omeneasca, vorbeste inimii si priceperii cercetatorului credincios al Scripturii.

De ce pune aldturi Moise aceste doua intamplari din istoria lui Israel asa de departate unele de altele Tn timp? Numai ca sa indrepte inima
poporului spre marele fapt al ascultarii. De aceia el scoate intamplari felurite si le imbina impreuna cu intelepciunea ce i-a fost data. El cauta
sa le intipareasca in inima dupa insemnatatea lor launtrica. Necredinciosul poate gasi in aceasta o nepotrivire, dar credinciosul se bucura
nespus in slava fara seaman a Cartii Sfinte.

Nu mai staruim asupra intamplarilor de mai sus, deoarece am mai vorbit odata, in alt loc, de ele. Atragem doar luarea aminte a cititorului
asupra fnsemnatatii, pe care o da faptelor Deuteronomul. Batranul legiuitor se foloseste de ele, ca sa dea o temelie mai tare chemarii pe care
o indreapta catre inima si cugetul poporului si o mai mare putere indemnurilor sale la o ascultare neprecupetita fata de legile si poruncile
Dumnezeului legamantului lor. Israel avea sa-si aduca aminte, ca Aaron a trebuit sa moara, cu toata slujba sa inalta de mare preot al lui
Israel, pentru ca n-a ascultat de Cuvantul Domnului. Ce insemnat era deci pentru ei, sa ia seama la ei insisi. Cu stapanirea morala a lui
Dumnezeu nu te poti juca; tocmai starea inalta a lui Aaron cerea ca pacatul lui sa fie pedepsit, pentru ca si altii sa se teama.

Afara de aceasta poporul trebuia sa-si aduca aminte de felul de lucru al lui Dumnezeu fata de Levi si din care harul straluceste intr-o lumina
minunata. Levi cel grozav si iubitor de sine a fost scos din adancimea stricaciunii sale morale si adus in apropierea lui Dumnezeu, ca ,sa duca
chivotul legamantului Domnului, sa stea inaintea Domnului ca sa-i slujeasca si sa binecuvinteze poporul in Numele Lui” Dar pentru ce leaga
Moise istoria lui Levi cu moartea lui Aaron? Numai ca sa arate urmarile binecuvantate ale ascultarii. Dupa cum moartea lui Aaron a scos la
lumina rodul neascultarii, tot asa ridicarea lui Levi a aratat rodul ascultarii. lata ce spune despre el proorocul Maleahi: ,Veti sti atunci ca Eu
v-am dat porunca aceasta, pentru ca legamantul Meu cu Levi sa ramana in picioare, zice Domnul ostirilor. Legamantul Meu cu el era un
legamant de viata si de pace. | I-am dat ca sa se teama de Mine, si el s-a temut de Mine, a tremurat de Numele Meu. Legea adevarului era in
gura lui, si nu s-a gasit nimic nelegiuit pe buzele lui, a umblat cu Mine in pace si in neprihanire, si pe multi i-a abatut de la rau” (Maleahi
2:4-6).

Acest loc Tnsemnat arunca o lumina vie asupra adevarului despre care vorbim. El ne spune, ca Domnul a dat lui Levi legdmantul vietii si al
pacii, pentru ca Levi s-a temut de Ei cu prilejul ridicarii vitelului de aur cu ajutorul lui Aaron, el insusi un levit de frunte. Pentru ce a fost
pedepsit Aaron? Din pricina razvratirii sale la apele Meriba (Numen 20:24). Pentru ce a fost binecuvantat Levi? Pentru ascultarea sa la poalele



muntelui Horeb (Exod 32). Pricina, pentru care amandoua faptele sunt puse alaturi in capitolul nostru, este deci cum am mai spus, dorinta lui
Moise de a intipari, in inima adunarii nevoia unei ascultari neprecupetite fata de poruncile Dumnezeului lor. Cat de desavarsita este Scriptura,
in toate partile ei! Cat de frumos atarna un lucru de altul! Cat de frumos isi are Deuteronomul locui sau deosebit si insemnat de Dumnezeul El
nici nu se ciocneste cu celelalte carti insuflate, nici nu este o repetare, ci mai mult o intregire a lor. Cat de limpede se vede apoi, ca
necredinciosii nu inteleg nici ce spun si nici ce sustin, cand indraznesc sa atace spusele lui Dumnezeu! Da, ei gresesc foarte mult pentru ca
nu cunosc nici Scripturile si nici puterea lui Dumnezeu. (in scrierile omenesti g&sim multe pilde tocmai despre faptul, impotriva céruia se
ridica necredinciosii atat de mult. Sa zicem, de pilda, ca cineva ar vrea sa indrepte luarea aminte a unui popor asupra unui adevar mare si
insemnat de economie politica, sau ceva de insemnatate nationala. N-ar aduna el anumite intamplari lamuritoare si, netinand seama ca fac
parte din vremuri felurite, nu le-ar aseza oare alaturi? Au oare necredinciosii de spus ceva impotriva unui astfel de lucru? Nimic. Numai cand
se intalneste asa ceva in Sfanta Scriptura se ridica pentru ca urasc Cuvantul lui Dumnezeu si nu pot suferi gandul ca Dumnezeu a dat
fapturilor Sale o descoperire scrisa a gandurilor Sale).

in versetul zece al capitolului nostru, Moise ia din nou firul cuvantarii sale: ,Eu am rdmas pe munte, ca si mai inainte, patruzeci de zile si
patruzeci de nopti. Domnul m-a ascultat si de data aceasta; Domnul n-a voit sa va nimiceasca. Domnul mi-a zis: ,,Scoala-te, du-te, si mergi in
fruntea poporului. Sa se duca sa ia in stapanire tara pe care am jurat parintilor lor ca le-o voi da” (versetele 10-11).

Dumnezeu voia sa-si implineasca fagaduintele, impotriva oricarei piedici. El voia sa puna pe Israel in stapanirea deplina a tarii, cum a jurat lui
Avraam, Isaac si lacov si s-o dea semintei lor spre mostenire vesnica.

~Acum, Israele, ce alta cere de la tine Domnul, Dumnezeul tau, decat sa te temi de Domnul, Dumnezeul tau, sa umbli in toate caile Lui, sa
iubesti si sa slujesti Domnului, Dumnezeului tau, din toata inima ta si din tot sufletul tau, sa pazesti poruncile Domnului si legile Lui pe care ti
le dau astazi, ca sa fii fericit?” (versetele 12-13). Pazirea poruncilor dumnezeesti era spre binele lor, spre binecuvantarea lor deplina si
bogata. Cararea ascultarii de copil este cararea fericirii adevarate si, laudat fie Domnul, oricine iubeste aceasta carare, poate umbla pe ea.

latd o mangaiere nespusa pentru toate vremurile. Dumnezeu ne-a dat Cuvantul Sau scump, descoperirea deplina a gandurilor Sale si ne-a dat
si Duhul Sfant, lucru pe care Israel nu-l avea, pentru ca El sa locuiasca in inimile noastre. Prin El putem Tntelege Cuvantul Lui si-L putem pretui
cu adevarat. De aceia noi avem o raspundere cu mult mai mare decat Israel si suntem datori din orice privinta sa ducem o viata de ascultare.
Si e spre binele nostru s& fim ascultitori. in adevar e o mare résplata in tinerea poruncilor Tat&lui nostru iubitor. Orice gand la El si la cile Lui
pline de indurare, la slujba Lui fata de noi, la grija si dragostea Lui, ar trebui sa ne faca sa-i fim ascultatori. Ori incotro ne intoarcem ochii,
dam peste dovezile dreptului pe care-l are El la ascultarea noastra. Si cu cat raspundem prin harul Lui la cerintele Lui, cu atat trebuie sa fie si
mai luminoasa cararea noastra. Nu e nimic mai binecuvantat in lumea aceasta decéat cararea si partea unui suflet ascultator. ,Mare pace au
cei ce iubesc legea Ta si nimic nu-i va face sa cada”. Ucenicul smerit, a carui hrana si bautura este sa faca voia Stapanului si Domnului sau
iubit, are o pace pe care lumea n-o poate da nici lua, E adevarat ca poate fi rau inteles si i se pot rastalmaci gandurile; poate sa i se spuna ca
e Thgust si bigot si altele de acest fel. Dar nimic din toate astea nu-I miscd. Un zambet de Tncuviintare din partea Domnului Sau e mai mult
decat o rasplata pentru toata ocara pe care o pot gramadi oamenii peste el. El stie sa pretuiasca gandurile oamenilor cum se cuvine; ele sunt
pentru el ca pleava pe care o ia vantul.

in versetele de la sfarsitul capitolului nostru pare ca Moise fsi ia un avant tot mai mare vrand sa arate imboldurile la ascultare si s& se apropie
mai mult de inima poporului. El zice: ,lata, ale Domnului, Dumnezeului tau, sunt cerurile cerurilor, pamantul si tot ce cuprinde el. Si numai de
parintii tai s-a alipit Domnul ca sa-i iubeasca; si, dupa ei, pe samanta lor, pe voi v-a ales El dintre toate popoarele, cum vedeti azi. Si numai de
parintii tai S-a alipit Domnul ca sa-i iubeasca, si dupa ei, pe samanta lor, pe voi v-a ales El dintre toate popoarele, cum vedeti azi”(versetele
14-15). Ce cinste minunata sa fim lubiti si alesi de Acela, care stapaneste cerul si pamantul! Ce cinste sa fii chemat sa-I slujesti si sa-L asculti,
sa fii al Lui Tn chip deosebit si poporul ales de El, despartit de toate neamurile pamantului, ca slujitor al lui Dumnezeu si ca martor al Lui!
Hotarat ca nimic din lume n-ar putea fi mal inalt si mal bun. Ce poate fi mal minunat? De buna seama ca cinstea noastra e mai mare, intrucat
noi cunoastem pe Dumnezeu mai adanc si mai bine, decat I-a cunoscut odinioara poporul Israel. Noi il cunoastem ca Dumnezeu si Tatal
Domnului nostru Isus Cristos. Duhul Sfant locuieste in noi si prin El este turnata in inimile noastre iubirea lui Dumnezeu. Tot El ne indeamna
sa strigam: ,Ava, adica Tatd!” Toate acestea intrec cu mult ce a cunoscut vreodata poporul pamantesc al lui Dumnezeu, si fiindca cinstea
noastra e mai mare, si dreptul lui Dumnezeu asupra ascultarii noastre e mai mare. De aceia ar trebui ca orice chemare indreptata spre inima
lui Israel si orice indemn catre el, sa ne atinga cu o putere indoitd. Noi ne gasim in cea mai inalta stare, in care s-a gasit vreodata o faptura.
Nici samanta lui Avraam pe pamant si nici ingerii din cer nu pot spune si nu pot cunoaste, ce cunoastem noi. Suntem una si uniti pe veci cu
Fiul lui Dumnezeu Cel inviat si proslavit. Avem dreptul sa spunem cu apostolul loan: ,Cum este El, asa suntem si noi in lumea aceasta” (1
loan 4:17).

Dar sa ascultam mal departe cuvintele miscatoare ale lui Moise: ,,Sa va taiati dar inima Tmprejur si sa nu va mai intepeniti gatul. Caci Domnul,
Dumnezeul vostru, este Dumnezeul dumnezeilor, Domnul domnilor, Dumnezeul cel mare, puternic si infricosat, care nu cauta la fata
oamenilor si nu primeste daruri; care face dreptate orfanului si vaduvei, care iubeste pe strain si-i da hrana si imbracaminte”

(versetele 16-18). Moise nu vorbeste aici numai de lucrarile si caile lui Dumnezeu, ci si de ceia ce este El insusi. El este mal inalt decat orice,
puternic si de temut. Dar are o inima pentru vaduva singuratica si pentru orfani, pentru fiintele slabe si lipsite de orice sprijin pamantesc si
ceresc. El se gandeste la ei si se Ingrijeste de ei in chip deosebit. Ei au un drept deosebit in inima Lui iubitoare si sub ména Lui puternica. ,El
este Tatal orfanilor, Aparatorul vaduvelor, El, Dumnezeu, care locuieste in locasul Lui cel sfant” (Psalm 68:5). ,Cea cu adevarat vaduva, care
a ramas singura, si-a pus nadejdea in Dumnezeu, si staruie, zi si noapte, in cereri si rugaciuni” (1 Timotei 5:5). ,,Lasa pe orfanii tai! Eu ii voi
tine 1n viata, si vaduvele tale sa se increada in Mine!” (leremia 49:11).

Cata grija pentru vaduve si pentru orfani in aceste cuvinte! Cat de minunata este grija lui Dumnezeu pentru ei! Cate vaduve nu sunt, carora
le merge mult mai bine dupa moartea barbatului decat thainte; si cati orfani nu sunt mai bine ingrijiti decat in vremea cand aveau parinti!
Dumnezeu fi vede. El nu paraseste niciodata pe cei ce se incred in El. El rdmane totdeauna credincios Numelui Sau, oricum s-ar descoperi.
Bine ar fi, daca toate vaduvele si toti orfanii si-ar aduce aminte de acest lucru ca de o mangaiere!

Dar bietul strain! Nici el nu este uitat. Dumnezeu il iubeste si-i da hrana si imbracaminte. Dumnezeul nostru se ingrijeste de toti cei ce n-au
sprijin pamantesc si nadejdi omenesti. El va raspunde dreptului pe care-l au ei la iubirea si grija Lui. Vaduva, orfanul si strainul, iata spre cine



se indreapta grija Lui gingasa. Toti acestia n-au decét sa priveasca spre El si pot sa se indrepte spre nesecatele Lui izvoare de ajutorare, cand
e vorba de nevoile lor.

Dar ca sa ne incredem cu adevarat in El, trebuie sa-L cunoastem. ,,Cei ce cunosc Numele Tau, se incred in Tine, caci Tu nu parasesti pe cei ce
Te cautd, Doamne!” (Psalm 9:10). Cei ce nu cunosc pe Dumnezeu, se vor bizui mai mult pe un venit sigur, decat pe fagaduintele Lui. Dar
credinciosul adevarat isi gaseste mangaierea inimii in toate aceste fagaduinte, pentru ca el cunoaste si se increde in Acela, care le-a dat. El
se bucura la gandul, ca se bizuie numai pe Dumnezeu si atéarna de El. Tocmai ceea ce ar deznadajdui pe necredincios, este pentru crestin,
pentru omul credintei, cea mai mare bucurie a inimii lui. Vorbirea lui va fi totdeauna asa: ,Da, suflete, increde-te in Dumnezeu; caci de la El
imi vine nadejdea. Da, El este stanca si Ajutorul meu, turnul meu de scapare: nicidecum nu ma voi clatina” (Psalm 62:5-6).

Dar ce lucruri da Dumnezeu strainului? ,Sa iubiti pe strain, caci si voi ati fost straini in tara Egiptului” (versetul 19). ,Caci noi n-am adus nimic
in lume si nici nu putem sa ludm cu noi nimic din ea. Daca avem, dar, cu ce sa ne hranim si cu ce sa ne imbracam, ne va fi de ajuns”
(1Timotei 6:7-8).

Cititorule crestin, sa ne gandim la toate acestea! Ce leac impotriva lacomiei nesaturate dupa bani si a setei dupa cinste din zilele noastre! Ce
izbavire de febra vietii negustoresti. Daca am fi multumiti cu partea, pe care a harazit-o Dumnezeu strainului, am fi cu totul altfel. Cat de
simple ar fi obiceiurile noastre, cat de lipsita de duhul lumii ar fi purtarea noastra! Cu cat ne-am ridica mai presus de placerea de sine si de
belsugul falos si fanfaronade, care stapanesc atat de puternic printre crestinii din zilele noastre. Da, ar trebui sa méancam si sa bem spre slava
lui Dumnezeu si ca sa ne potolim nevoile firesti ele trupului nostru. A trece dincolo de acest hotar, fie in mancare fie in bautura, inseamna a
sluji ,poftelor firii pamantesti, care lupta impotriva sufletului”, si cat pacatuiesc chiar crestinii in privinta bauturii! Cat beau chiar si crestinii!
Diavolul a izbutit sa strice marturia a sute de crestini si ia facut sa se abata de la credinta din pricina bauturii. Mii isi prapadesc averile, fsi
nimicesc familiile, isi prapadesc sanatatea si sufletele prin pofta nebuna dupa bautura. Dar tutunul! Pe cati n-a pus stapanire! Poate cineva
fuma spre slava lui Dumnezeu?

Nu vrem sa spunem ca cineva nu trebuie sa mai bea deloc. Raul nu este in lucrul in sine, ci in intrebuintarea noastra fara frau. De multe ori se
intdmpla ca unii, care cad in patima bauturii, cauta sa arunce vina pe doctori care i-au sfatuit. Dar nici-un doctor nu va sfatui pe cineva sa
bea vin fara masura. El poate spune sa iei ,,putin vin pentru desele tale imbolnaviri”, si are cel mai mare drept s-o faca; dar de ce ar face asta
pe cineva sa ajunga betiv? Flecare e raspunzator sa umble in frica lui Dumnezeu cu privire la mancare si bautura. Daca doctorul spune cuiva
sa ia o0 hrana mai buna, e vina lui daca acela ajunge un lacom si n mancacios numai de lucruri alese si scumpe? Hotarat ca nu. Raul sta in
inima. Leacul este in harul Lui Dumnezeu care aduce mantuire tuturor oamenilor, dar invata pe cei mantuiti sa traiasca in lumea aceasta
cumpatat.

Cu parere de rdu insa trebuie sa spunem, ca si crestinii gresesc mult Th aceasta privinta. Putin de tot se tine seama de cuvintele apostolului:
,Caci harul lui Dumnezeu,... a fost aratat. El ne invata... sa traim in veacul de acum cu intelepciune, dreptate si temere de Dumnezeu” (Tit
2:11-12).

Vorbele ,sa traim cu intelepciune”, de buna-seama ca nu privesc numai cumpatarea in mancare si bautura, dar le cuprind si pe ele. Ele
cuprind deplina stapanire de sine launtrica, stapanirea gandurilor si a limbii.

E interesant si in acelasi timp intaritor, sa vedem cum pune Moise inaintea poporului pilda dumnezeiasca. El spune ca Dumnezeu ,iubeste pe
strain si-i da hrana si imbracaminte”. ,Sa iubiti pe strain, caci si voi ati fost strdini in tara Egiptului”. Poporul nu avea sasi indrepte privirea
numai asupra pildei dumnezeiesti, ci sa-si aminteasca si de istoria si incercarile sale din trecut, pentru ca inimile lor sa se umple cu mila si
compatimire pentru bietul strdin sarac Israelul lui Dumnezeu avea atat datoria, cat si cinstea, sa se aseze in starile si simtirile altora. El aveau
sa fie Tnvatatorii lui Dumnezeu, al carui popor erau si al carui nume era chemat printre el. Trebuiau sa faca si ei ca El, implinind lipsurile
vaduvelor, orfanilor si strainilor si inveselindu-le astfel Inima. Daca insa poporul pamantesc al lut Dumnezeu era chemat sa lucreze cu atata
iubire, cu cat mai mult noi, care suntem binecuvantati ,cu tot felul de binecuvantari duhovnicesti in locurile ceresti”.

Randurile cu care se incheie capitolul nostru ne dau in scurt miezul invataturii pentru viata de toate zilele, de care am vorbit.
lata izvorul ascuns al oricarei ascultari de Domnul!

Cum am mai spus, Moise simtea cat de nespus de insemnat era sa intipareasca adanc in inima si in amintirea poporului toate faptele
puternice ale Domnului. Mintea omului este atat de schimbatoare si inima atat de nestatornica. Cu toate ca Israel auzise despre judecatile
mari ale lui Dumnezeu asupra Egiptului si asupra lui Faraon, era in primejdie sa le uite si sa piarda inraurirea, pe care trebuiau s-o aiba
asupra inimilor lor.

Poate ca ne vom mira, ca Israel a fost in stare sa uite vreodata intamplarile puternice ale istoriei sale din Egipt, plecarea parintilor sai ca o
mana de oameni si inmultirea poporului, cu toate greutatile si piedicile, in asa fel ca a ajuns un neam mare, ,ca stelele cerului de multi”. Cat
de vorbitoare au fost si cele zece rani pustiitoare ale Egiptului! Cat de mult erau ele menite, sa intipareasca in inima simtimantul puterii lui
Dumnezeu si a nimicniciei si neputintei omului! Ce este omul, cu toata intelepciunea, puterea si marirea lui laudaroasa si cat de proaste sunt
straduintele sale de a se impotrivi Dumnezeului Atotputernic! Ce a fost toata puterea lui Faraon si a Egiptului in fata Domnului, Dumnezeului
lui Israel? Intr-un ceas, totul era nimicii si zdrobii. Toate carele Egiptului, toata marirea si slava, vitejia si puterea acestui neam vechi si vestit,
au fost inghitite ntr-o clipa de valurile marii.

Pentru ce? Pentru ca se incumetasera sa se amestece in treburile Dumnezeului lui Israel si sa se impotriveasca planului vesnic al Celui Prea
inalt. Au ciutat s& asupreasca pe aceia, pe care Dumnezeu fi iubea in chip deosebit. Faraon a incercat in mandria si in incap&tanarea inimii
lui sa incruciseze drumurile lui Dumnezeu, insa prin aceasta s-a pravalit in pierzare. Tara lui s-a zguduit pana in temelii, iar Marea Rosie |-a
inghitit pe el si toata ostirea lui. Ce pilda puternica pentru toti aceia, care ar incerca vreodata sa se puna in calea implinirii planurilor lui
Dumnezeu cu privire la sdmanta prietenului sau Avraam.



insa Israel n-avea s&-si aducad aminte numai de ce a facut Dumnezeu in Egipt lui Faraon, ci si de ceea ce a facut chiar printre el. Cat de
umilitoare era pentru ei amintirea judecatii, care a lovii casele lui Datan si Abiram! Cat de grozav gandul, ca pamantul si-a deschis gura si i-a
inghitit, pentru ca s-au ridicat impotriva randuielii dumnezeiesti! Cea mai insemnata persoana din istoria acestei intamplari, asa cum e data
in Numeri, este levitul Core. Aici insa el nu este pomenit, ci numai cei doi Rubeniti, pentru ca Moise cauta sa inraureasca asupra poporului,
zugravind urmarile groaznice ale incapatanarii celor doi barbati din mijlocul lor. Datan si Abiram erau doi insi de rand ai adunarii, cum am
zice, nu leviti cu o stare deosebita.

Vedem deci, ca ori incotro era indreptata luarea aminte a lui Israel cu privire la lucrarile dumnezeiesti, in afara sau inauntru era numai ca sa
se intipareasca in inimile lor o intelegere adanca a insemnatatii ascultarii, iata rostul tuturor repetarilor, lamuririlor si indemnurilor date de
slujitorul credincios al lui Dumnezeu, care avea sa fie luat in curand din mijlocul lor. lata de ce Moise, cadlauzit de Duhul Sfant, sare in
cuvantarile sale sute de ani din istoria lor si alege numai acele intdmplari, care erau potrivite sa inraureasca asupra inimilor si cugetelor lor.
Calatoria spre Egipt, viata de acolo, plecarea, trecerea Marii Rosii, intamplarile din pustie si mai ales judecata groaznica asupra celor doi
Rubeniti, toate sunt folosite cu o tarie si limpezime minunata, ca sa dea putere drepturilor lui Dumnezeu asupra unei ascultari neprecupetite
din partea poporului.

LAstfel, sa paziti toate poruncile pe care vi le dau eu astazi, ca sa puteti pune mana pe tara in care veti trece ca s-o luati in stapanire, si sa
aveti zile multe in tara pe care Domnul a jurat parintilor vostri ca le-o va da, lor si semintei lor, tara in care curge lapte si miere” (versetele
8-9).

Cititorul sa ia seama la frumoasa legatura launtrica dintre cele doua ziceri: ,paziti toate poruncile” si ,ca sa puteti pune mana”. O ascultare
din inima de Dumnezeu da putere mare. Noi suntem porniti sa alegem printre poruncile si indrumarile lui Dumnezeu si sa primim numai pe
acelea, care ni se par potrivite, dar aceasta nu-i altceva decat implinirea voii noastre. De unde avem dreptul sa primim o parte a Cuvantului si
sa lasam pe alta? Daca o facem, asta nu-i decat voia noastra si razvratire impotriva lui Dumnezeu. Poate oare o sluga sa hotarasca, de care
din poruncile stapanului sau trebuie sa asculte? De bund seama ca nu, caci orice porunca e Tmbracata cu puterea Domnului sau si face astfel
pe sluga datoare s-o asculte. Si cu cat sluga asculta mal cu scumpatate, cu cat ia aminte mai mult la orice porunca, fie ea cat de mica, a
stapanului sdu, cu atat isi va castiga mai mult increderea si pretuirea stapanului si isi va intari starea sa. Orice stapan iubeste si pretuieste o
sluga ascultatoare si supusa.

N-ar trebui oare sa cautam sa desfatam inima bunului nostru Domn printr-o ascultare supusa fata de toate poruncile Lui? Ce cinste sa putem
sa desfatam inima Aceluia, care nea iubit si s-a dat pe sine pentru noi! Nu este oare minunat, ca niste fapturi slabe ca noi, pot inveseli intr-un
fel oarecare inima lut Isus? Si totusi adevarul este acesta. El se bucura, cand tinem poruncile Lui, si gandul acesta ar trebui sa ne
imboldeasca la cercetarea Cuvantului Sau, ca sa intelegem si sa implinim tot mai bine poruncile Lui.

Cuvintele aratate mai sus ne amintesc de rugaciunea apostolului Pentru catre ,sfintii si fratii credinciosi care sunt in Colose”: ,De aceea si
noi, din ziua cand am auzit aceste lucruri, nu incetam sa ne rugam pentru voi, si sa cerem sa va umpleti de cunostinta voii Lui, in orice fel de
intelepciune si pricepere duhovniceascad; pentru ca astfel sa va purtati intr-un chip vrednic de Domnul, ca sa-i fiti placuti in orice lucru:
aducand roade in tot felul de fapte bune, si crescand in cunostinta lui Dumnezeu; intariti, cu toata puterea, potrivit cu taria slavei Lui, pentru
orice rabdare si indelunga rabdare, cu bucurie, multumind Tatalui, care v-a invrednicit sa aveti parte de mostenirea sfintilor, in lumina. El
ne-a izbavit de supt puterea intunerecului, si ne-a stramutat in imparatia Fiului dragostei Lui, in care avem rascumpararea, prin sangele Lui,
iertarea pacatelor” (Colos. 1:9-14).

in amandoué imprejurérile, se vede frumusetea unei ascultari supuse. O astfel de ascultare este scumpa Tatalui, lui Hristos si Duhului Sfant;
si atat ar fi de-ajuns, ca sa nasca si sa intareasca in noi dorinta sa fim plini de cunoasterea voii sale, sa traim vrednici de Domnul, pentru orice
lucru bun, aducand rod prin orice lucrare buna si crescand in cunoasterea lui Dumnezeu. Lucrul acesta ar trebui sa ne fie indemn spre o
cercetare mai harnica a Cuvantului lui Dumnezeu, ca sa cunoastem astfel tot mai mult gandurile si voia Domnului nostru si, sprijiniti pe harul
sau, sa facem ce e placut Lui.

,Caci tara in stapanirea careia vei intra, nu este ca tara Egiptului, din care ati iesit, unde iti aruncai sémanta in ogoare si le udai cu piciorul ca
pe o gradina de zarzavat. tara pe care o veti stapani este o tara cu munti si vai, care se adapa din ploaia cerului; este o tara de care ingrijeste
Domnul Dumnezeul tau, si asupra careia Domnul, Dumnezeul tau, are neincetat ochii de la Tnceputul pana la sfarsitul anului” (versetele
10-12).

in versetele acestea Moise d& poporului 0 zugravire minunata a tarii fagaduintei. Deosebirea dintre Egipt si Canaan este mare. in Egipt nu era
ploaie din cer. Toate trebuiau facute de munca omeneasca. Cu totul altfel era in tara Canaanului. Acolo n-ar fi putut face nimic piciorul
omului, si nici n-ar fi fost nevoie de asa ceva, cici ploaia binecuvantatd a cerului uda pamantul. insusi Domnul veghea asupra tarii si 0 uda cu
ploaie. Pe cand tara Egiptului trebuia sa se bizuie pe rodnicia ei, tara Canaanului atarna cu totul de Dumnezeu, de ceia ce cadea din cer.
Glasul Egiptului era: ,Apa mea este a mea”. Nadejdea Canaanului insa era , Apa lui Dumnezeu”.

In Psalmul 65:9-13 g&sim o zugravire frumoasa a starii lucrurilor din tara Domnului, priviti cu ochiul credintei. , Tu cercetezi pamantul si-i dai
belsug, il umpli de bogatii si de rauri dumnezeiesti, pline cu apa. Tu le dai grau, pe care iata cum il faci sa rodeasca: 1i uzi brazdele, i sfarami
bulgarii, il moi cu ploaia, si-i binecuvantezi rasadul. incununezi anul cu bunatéatile Tale, si pasii Tai varsa belsugul. Campiile pustiei sunt
adapate, si dealurile sunt incinse cu veselie. Pasunile se acopera de oi si vaile se Tmbraca cu grau: toate striga de bucurie si canta”.

Ce minunat! Dumnezeu uda brazdele pamantului si-l netezeste. El se coboara atat de mult, incat face, ca sa zicem asa, lucrare de plugar
pentru poporul Sau, El se bucura s& verse peste ,dealurile si vaile” poporului Sau iubit razele soarelui Sau si ploi racoritoare. Inverzirea viei,
smochinului, maslinului, si acoperirea vailor cu lanuri de holde si pasuni bogate pline cu turme de vite aduce slava Numelui Sau. Asa ar fi
trebuit si ar fi putut sa fie totdeauna, daca Israel ar fi ascultat de legea sfanta a lui Dumnezeu. ,Daca veti asculta de poruncile mele pe care
vi le dau astazi, daca veti iubi pe Domnul, Dumnezeul vostru, si sa-I slujiti din toata inima voastra si din tot sufletul vostru, el va da tarii
voastre ploaie la vreme, ploaie timpurie si ploaie tarzie, si-ti vei strange graul, mustul si untdelemnul; de asemenea va da iarba in campiile
tale pentru vite si vei manca si te vei satura” (Deuteronom 11:13-15). Datoria fnalta si sfanta a lui Israel era sa iubeasca pe Dumnezeu si sa-i
slujeasca, iar Dumnezeu avea sa binecuvanteze si sa fericeasca pe Israel. Fericirea si rodnicia aveau sa fie urmarea ascultarii. Poporul si tara



atérnau numai de Dumnezeu. Toata ingrijirea lor venea din cer. De aceea cerul isi dadea roua sa, ploaia uda ogoarele si viile lor, pamantul
era roditor si binecuvantat cata vreme vietuiau in ascultare.

Cand insa Israel a uitat pe Domnul si a parasit poruncile Lui scumpe, pamantul s-a prefacut in piatra, iar lutul in fier. Seceta, saracia,
foametea si nenorocirea sunt urmarile neascultarii. Toate s-ar fi putut sa aiba alta infatisare. ,De veti voi si veti asculta, veti manca cele mai
bune roade ale tarii; dar de nu veti voi si nu veti asculta, de sabie veti fi inghititi” (losua).

Din toate acestea scoatem un adevar practic si adanc pentru Biserica lui Dumnezeu. Desi nu mai suntem sub lege, suntem totusi chemati sa
ascultam si suntem binecuvantati si inviorati in sufletul nostru numai intrucat vietuim prin har intr-o ascultare de bunavoie si din inima.
Sufletele noastre vor fi improspatate si intarite si vom da rodul neprihanirii, care este prin Isus Cristos spre slava si lauda lui Dumnezeu.

Cercetarea acestui adevar insemnat in legatura cu fnceputul cap. 15 din loan, va fi de folos pentru cititor. Aceasta parte (versetele 1-10)
trebuie luata in seama de orice copil adevarat al lui Dumnezeu. ,,Eu sunt adevadrata vita, si Tatal Meu este vierul. Pe orice mladita, care este
in Mine si n-aduce roada, El o taie si pe orice mladita care aduce roada, o curateste, ca sa aduca si mai multa roada. Acum voi sunteti curati,
din pricina cuvantului, pe care vi l-am spus. Ramaneti in Mine, si Eu voi rdmane in voi. Dupa cum mladita nu poate aduce roada de la sine,
daca nu ramane in vita, tot asa, nici voi nu puteti aduce roada, daca nu ramaneti in Mine. Eu sunt vita, voi sunteti mladitele. Cine ramane in
Mine, si in cine raman Eu, aduce multa roada; caci, despartiti de Mine, nu puteti face nimic. Daca nu ramane cineva in Mine, este aruncat
afara, ca mladita neroditoare, si se usuca; apoi, mladitele uscate sunt stranse, aruncate in foc, si ard. Daca ramaneti in Mine, si daca raman
in voi cuvintele Mele, cereti orice veti vrea, si vi se va da. Daca aduceti multa roada, prin aceasta Tatal Meu va fi proslavit; si voi veti fi astfel
ucenicii Mei. Cum M-a iubit pe Mine Tatal, asa v-am iubit si Eu pe voi. RAmaneti in dragostea Mea. Daca paziti poruncile Mele, veti ramane in
dragostea Mea, dupa cum si Eu am pazit poruncile Tatalui Meu, si raman in dragostea Lui” (loan 15:1-10).

Aici avem pe Cristos, care, fiind vita adevarata, la locul lui Israel, care ajunsese pentru Domnul buruiana corcita a unei vite de vie straina.
Aceasta se petrece pe pamant, caci nu ne putem inchipui in cer nici o vita de vie si nici un gradinar. Pilda e [amurita Domnul zice: , Eu sunt
vita cea adevarata”. Asemanarea este foarte lamurita. Nu e vorba de un cap si de madularele lui, ci de o vita si de mladitele ei. Afara de
aceasta, tinta acestei pilde nu este viata vesnica, ci rodirea. Daca s-ar tinea in seama acest lucru, s-ar usura mult intelegerea acestui loc, de
multe ori inteles gresit. Pilda vitei de vie si a mladitelor ne tnhvata, ca taina rodirii este ramanerea in Cristos, adica dependenta neincetata de
El si vietuirea Tmpreuna cu El. lar taina ramanerii in dragostea Lui este tinerea poruncilor Lui. ,Daca paziti poruncile Mele, veti ramanea in
dragostea Mea, dupa cum si Eu am pazit poruncile Tatalui Meu si raman in dragostea Lui”. Toate acestea fac pilda atat de lamurita. Ca sa
aducem rod la vremea potrivita trebuie sa ramanem in Cristos si in dragostea Lui; iar aceasta are loc, cand iubim poruncile Lui, le pastram in
inimile noastre si le dam o ascultare de buna voie si din inima.

in privinta aceasta este mult3 intelegere gresita si multe lucruri sunt privite drept rod, care nu sunt recunoscute drept rod in fata lui
Dumnezeu. Caci Dumnezeu nu poate recunoaste ca rod nimic, care nu-i urmarea ramanerii in Cristos. Se poate ca noi sa ne dobandim un
nume mare si sa trecem printre oameni drept niste crestini buni, hotarati si cucernici. Se poate chiar ca sa fim foarte harnici in lucrul
Domnului, sau sa propovaduim frumos; se poate sa se vorbeasca despre noi ca suntem binefacatori mari si sprijinitori ai miscarilor
crestinesti, se poate sa dam sume mart de bani pentru lucrul Domnului si cu toate acestea sa nu aducem un rod care sa fie primit de inima
Tatalui.

Pe de alta parte se poate intdmpla sa ne fie harazit sa ne urmam calatoria pamanteasca necunoscuta si in taina, nebagati in seama si
nevazuti de lume. Dar, daca ramanem in Cristos si in dragostea Lui, daca pazim Cuvantul Lui intr-o ascultare sfanta si din inima, vom aduce
rod la vremea potrivita. Tatal nostru va fi proslavit si noi vom creste in cunoasterea Domnului si Mantuitorului nostru.

Ne mai rdmane sa ne aruncam privirea asupra partii de la urma din capitolul nostru, in care Moise indeamna din nou adunarea sa fie
veghetoare si cu grija in ce priveste legile si judecatile Domnului. Dupa cum Domnul nostru arata ucenicilor judecata, care va veni asupra
mladitelor neroditoare, tot asa indeamna si Moise poporul sa se fereasca de urmarile groaznice ale neascultarii. El zice: ,Vedeti sa nu vi se
amageasca inima si sa va abateti, ca sa slujiti altor dumnezei si sa va inchinati inaintea lor”(Deuteronom 11:16). Ce fnaintare trista pe calea
raului! Intai e ama&gita inima. Acesta este inceputul oricirei abateri de la caile Domnului. Picioarele urmeazé de buna seama inimii. De aceea
trebuie sa ne pazim inainte de toate inima. Ea este, ca sa zicem asa, cetatea launtrica a fiintei noastre morale si, cata vreme ea raméane
pastrata pentru Domnul, vrajmasul n-o poate castiga. Dar, daca s-a lasat odata cucerita in vreun fel oarecare, totul e pierdut. Abaterea jalnica
a inimii se arata in curand in caile pe care umbli, incepi sa slujesti altor dumnezei si apoi mergi repede Thainte pe povarnisul primejdios.

Dar sa ludm seama la urmarile groaznice si neaparate... ,Caci atunci Domnul S-ar aprinde de manie impotriva voastra, ar inchide cerurile, si
n-ar mai fi ploaie; pamantul nu si-ar mai da roadele, si ati pieri curédnd din tara aceea buna pe care v-o dad Domnul” (Deuteronom 11:17). Ce
lipsa de rodire si ce pustiire vine, cand cerul e inchis! Nu mai cade nici ploaia invioratoare, si nici stropul de roua nu uda pamantul insetat;
orice legatura dintre cer si pamant este rupta. Vai, de cate ori a gustat Israel adevarul grozav al acestor lucruri! ,El preface raurile in pustiu si
izvoarele de apa in pamant uscat, tara roditoare in tara sarata, din pricina rautatii locuitorilor ei”.

Nu recunosti tu, cititorule, in tara uscata si in pustiu icoana potrivita a unui suflet, care sta in afara de legatura stransa cu Cristos, din pricina

neascultarii de poruncile Lui? El nu se bucurd de binecuvantarile care izvordsc din legaturile noastre cu cerul, nu capata fnviorari de sus, si nu
arata nimic din pretul pe care-l are Cristos pentru inima. Biblia i se pare o carte pecetluita. Totul e pustiu si fara mangaiere. Nu poate fi nimic
mai trist, decat starea unui astfel de suflet.

»Puneti-va dar in inima si in suflet aceste cuvinte pe care vi le spun; sa le legati ca un semn de aducere aminte pe mainile voastre, si sa fie ca
niste fruntarii intre ochii vostri. Sa invatati pe copiii vostri in ele, si sa le vorbesti despre ele cand vei fi acasa, cand vei merge in calatorie,
cand te vei culca si cand te vei scula. Sa le scrii pe usiorii casei tale si pe portile tale. Si atunci zilele voastre si zilele copiilor vostri, in tara pe
care Domnul a jurat parintilor vostri ca le-o va da, vor fi tot atat de multe cat vor fi zilele cerurilor deasupra pamantului” (Deuteronom
11:18-21).

Ce zile fericite! Cat de mult dorea inima iubitoare a lui Moise, ca poporul sa guste astfel de zile! Si cat de usoare erau cerintele. Poporului nu i
se punea un jug greu, ci i se dadea dreptul deosebit si placut sa pastreze in inimile lor poruncile scumpe ale Domnului, Dumnezeului lor, si sa



traga in piept aerul curat al Cuvantului Sau. Totul depindea de Tmplinirea acestei cerinte. Toate binecuvantarile Canaanului, a acelei tari bune
si frumoase, in care curgea lapte si miere si peste care vegheau, cu interes neincetat si grija parinteasca, ochii lui Dumnezeu, toate roadele ei
scumpe si binecuvantarile ei rari aveau sa fie partea lor pentru totdeauna, in schimbul unei ascultari ca de copii fata de Cuvantul
Dumnezeului legamantului lor. Afara de aceasta li se fagaduia, pe temeiul ascultarii lor, o izbanda desavarsita asupra tuturor vrajmasilor, o
inldturare a tuturor piedicilor si o intrare biruitoare in mostenirea fagaduita. ,Caci daca veti pazi toate aceste porunci pe care vi le dau, si
daca le veti implini, daca veti iubi pe Domnul, Dumnezeul vostru, veti umbla in toate caile Lui si va veti alipi de El, Domnul va izgoni dinaintea
voastra pe toate aceste neamuri, si va veti face stapani pe toate aceste neamuri care sunt mai mari si mai puternice decat voi. Orice loc pe
care-l va cdlca talpa piciorului vostru, va fi al vostru; hotarul vostru se va intinde din pustie pana la Liban, si de la raul Eufrat pana la marea
de apus. Nimeni nu va putea sa stea impotriva voastra. Domnul, Dumnezeul vostru, va raspandi, cum v-a spus, frica si groaza de tine peste
toata tara Tn care veti merge” (Deuteronom 11:22-25).Aici avem laturea dumnezeiasca. Toata tara era inaintea lor. Ei n-aveau decat s-o ia in
stapanire ca dar fara plata din partea lui Dumnezeu. N-aveau decat sa-si puna in credinta picioarele pe mostenirea frumoasa, pe care le-a
hotarat-o harul. Toate acestea le gasim adeverite in losua 11: 23:”losua a pus stapanire deci pe toata tara, potrivit cu tot ce spusese lui Moise
Domnul. Si losua a dat o de mostenire lui Israel, fiecaruia ia dat partea lui, dupa semintiile lor: Apoi tara s-a odihnit de razboi”. (Fara indoiala
ca losua a luat tara prin credinta. Caci, daca e vorba de stapanirea de fapt, locul din losua 13:1 ne arata ca mai era inca mult pamant de luat
in stapanire.)

Dar, vai! mai era si o latura omeneasca! Fagaduinta Canaanului din partea lui Dumnezeu si luarea ei in stapanire prin credinta lui losua, era
una, iar luarea in stapanire de fapt de catre Israel, era alta. De aceea vedem o deosebire atat de mare intre cartea lui losua si cartea
Judecétorilor. in cea dintai vedem credinciosia neclintitd a lui Dumnezeu cu privire la fag&duinta Lui, in cea din urma greselile triste ale lui
Israel, savarsite de la inceput. Dumnezeu daduse drept chezasie Cuvantul Sau, ca nimeni nu va sta inaintea lor si sabia lui losua, care
infatiseaza pe marea Capetenie a mantuirii noastre, a intarit aceasta fagaduinta. Dar cartea Judecatorilor ne istoriseste faptul trist, ca Israel
n-a izgonit pe vrajmas si n-a stiut astfel sa-si insuseasca fagaduinta dumnezeiasca in toata maretia ei.

Ce iese de aici? Este oare fagaduinta lui Dumnezeu fard putere? Hotarat cd nu, dar se vede aici toatd neputinta omeneasca. in timp ce in
,Ghilgal” falfaia steagul izbanzii deasupra celor douasprezece semintii cu capetenia lor nebiruita in frunte, Israel isi plangea infrangerea in
,Bochim”.

Deosebirea dintre aceste doua lucruri e usoara de vazut. Le intalnim pe amandoua de multe ori in Sfanta Scriptura. Omul nu-i in stare sa se
ridice la Thaltimea descoperirii dumnezeiesti si nici sa puna stapanire pe ce-i da harul. Faptul acesta este intarit atat de istoria bisericii, cat si
de a lui Israel. Acelasi lucru se vede si in istoria fiecarui madular al bisericii. Care crestin de pe pamant vietuieste la inaltimea drepturilor si
binecuvantarilor sale duhovnicesti? Care copil al lui Dumnezeu n-are sa se planga de o lipsa umilitoare in infaptuirea in viata a tot ce are in
Cristos? Dar face asta adevarul lui Dumnezeu fira putere? Nu. Cuvantul Lui rimane neschimbat, neatins si vesnic tare. in fata lui Israel, se
intindea tara fagaduintei in toata intinderea si cu toata frumusetea data ei de Dumnezeu; si nu numai atat, dar poporul putea sa-si puna
nadejdea in credinciosia si puterea lui Dumnezeu pentru luarea deplind in stapanirea tarii. Tot asa este si cu noi. Suntem binecuvantati cu
orice binecuvantare duhovniceasca in locurile ceresti in Cristos, Nu-i nici o margine in binecuvantarile pe care le avem in legatura cu starea
noastra in Cristos, iar cat despre gustarea lor de fapt, in viata prin credinta putem pune stapanire pe tot ce ne-a daruit harul lui Dumnezeu in
Cristos.

Datoria unui crestin este sa traiasca la inaltimea descoperirilor dumnezeiesti. Nu se poate dezvinovatii cu o vietuire mai jos de ele. N-avem
nici-un drept sa spunem ca nu putem infaptui plinatatea mostenirii noastre in Cristos, ca masura si dreptarul sunt prea inalte si ca in starea
noastra nedesavarsita de acuma nu ne putem astepta sa gustam astfel de binecuvantari minunate.

O astfel de vorbire nu dovedeste decat necredinta.

intrebarea este: Ne-a daruit oare harul lui Dumnezeu ce spune ca ne-a dat Cristos? Ne-a dat oare moartea lui Cristos un drept asupra acelor
binecuvantari? Daca da, de ce nu ne-am bucura de ele? Din partea lui Dumnezeu nu sta nimic in cale. Dorinta inimii Lui este sa ne bucuram
de plinatatea celor ce avem in Cristos.

Rugaciunea minunata a apostolului din Efeseni ne arata, cat de mult doreste Duhul lui Dumnezeu ca sa intelegem si sa ne bucuram de
binecuvantarile minunate ale adevaratei stari crestinesti. ,De aceea si eu, de cand am auzit despre credinta in Domnul Isus care este in voi,
si despre dragostea voastra pentru toti sfintii, nu incetez sa aduc multumiri pentru voi, cand va pomenesc in rugaciunile mele. Si ma rog ca
Dumnezeul Domnului nostru Isus Hristos, Tatal slavei, sa va dea un duh de intelepciune si de descoperire, in cunoasterea Lui, si sa va
lumineze ochii inimii, ca sa pricepeti care este nadejdea chemarii Lui, care este bogatia slavei mostenirii Lui in sfinti, si care este fata de noi,
credinciosii, nemarginita marime a puterii Sale, dupa lucrarea puterii tariei Lui, pe care a desfasurat-o in Hristos, prin faptul ca L-a inviat din
morti, si L-a pus sa sada la dreapta Sa, in locurile ceresti, mai presus de orice domnie, de orice stapanire, de orice putere, de orice dregatorie
si de orice nume, care se poate numi, nu numai in veacul acesta, ci si in cel viitor. El I-a pus totul sub picioare si L-a dat capetenie peste toate
lucrurile, Bisericii, care este trupul Lui, plindtatea Celui ce plineste totul in toti” (Efeseni 1:5-23). Duhul Sfant se straduieste neincetat sa ne
tind, prin slujba Sa, inimile In aceasta stare ridicata; dar cu parere de rau trebuie s-o spunem, ca noi il intristam, ca Israel prin necredinta
noastra pacatoasa si ne lipsim astfel singuri de binecuvantari nemasurate.

Cu toate acestea insa, Dumnezeu va implini adevarul Sdu scump in orice punct, atat cu privire la poporul Sdu pamantesc, cat si cu privire la
cel ceresc. Israel se va bucura odata pe deplin de toate binecuvantarile lui intarite prin legamantul vesnic, iar biserica se va bucura pe
deplin de tot ce a hotarat pentru ea iubirea dumnezeiasca in Cristos, potrivit planurilor Lui vesnice. Dar nu numai atata, ci Duhul Sfant poate
sa faca pe fiecare credincios sa guste chiar de acum nadejdea chemarii slavite a lui Dumnezeu, si puterea acestei nadejdi in viata,
despartindu-i inima de lucrurile vazute si punand-o de o parte pentru Dumnezeu in sfintenie adevarata si predare vie fata de El.

Versetele de la urma ale capitolului nostru incheie partea intai a cartii noastre, adica acele cuvantari vrednice de tinut minte, pe care le-a
rostit Moise adunarii lui Israel. Ele alcatuiesc, ca sa zicem asa, cuvintele de despartire ale slujitorului iubit al lui Dumnezeu, in care isi arata
cele din urma dorinte ale inimii lui si a caror tinta a fost sa indemne poporul la o ascultare hotarata. ,lata, pun azi inaintea voastra
binecuvantarea si blestemul: binecuvantarea, daca veti asculta de poruncile Domnului, Dumnezeului vostru, pe care vi le dau n ziua aceasta;
blestemul, daca nu veti asculta de poruncile Domnului, Dumnezeului vostru, si daca va veti abate de la calea pe care v-o dau in ziua aceasta,



si va veti duce dupa alti dumnezei pe care nu-i cunoasteti. Si cand Domnul, Dumnezeul tau, te va aduce in tara pe care o vei lua in stapanire,
sa rostesti binecuvantarea pe muntele Garizim, si blestemul pe muntele Ebal. Muntii acestia sunt dincolo de lordan, inapoia drumului care
merge spre apus, in tara Canaanitilor care locuiesc in campie, fata n fata cu Ghilgal, langa stejarii More. Caci veti trece lordanul si veti intra
in stapanirea tarii pe care v-o da Domnul, Dumnezeul vostru, ca s-o stapaniti, si sa locuiti in ea. Sa paziti si sa Tmpliniti toate legile si poruncile
pe care vi le dau eu astazi” (versetele 26-32).

Binecuvantarea sta in legatura cu ascultarea, blestemul cu neascultarea. Muntele Garizim sta fata in fata cu muntele Ebal, rodirea fata in fata
cu nerodirea. in cap. 27, vom vedea cd muntele Garizim cu toate binecuvantarile lui este 13sat la o parte. Numai blestemele lui Ebal résuna in
urechile lui Israel, in timp ce pe muntele, Garizim e tacere. ,Caci toti cei ce se bizuiesc pe faptele Legii, sunt sub blestem; pentru ca este
scris: ,Blestemat este oricine nu staruie Tn toate lucrurile scrise in cartea Legii, ca sa le faca.” (Gal. 3:10). Binecuvantarea lui Avraam vine
numai asupra acelora care stau pe taramul credintei. Dar despre acest lucru vom mai vorbi.

Suntem acuma in preajma unei parti noi a cartii noastre. in cele dintai unsprezece capitole e vorba despre adevarul insemnat al ascultarii. De
acum inainte se vorbeste despre implinirea in viata a acestui adevar in obiceiurile si caile poporului, cand va fi in stapanirea tarii, lata legile si
poruncile pe care sa le paziti si sa le impliniti, cat veti trai, in tara pe care v-o da in stapanire Domnul, Dumnezeul parintilor vostri” (versetul
1).

E foarte insemnat, ca inima si cugetul sa fie asezate in starea lor adevarata, inainte de a atinge amanuntele. Daca inima a invatat sa se plece
inaintea Cuvantului lui Dumnezeu, si amanuntele se randuiesc cum trebuie. lata pentru ce se ostenea atat de mult batranul legiuitor, sa
aduca inimile Israelitilor in aceasta stare. El simtea, ca ar fi fara folos sa vorbeasca despre amanunte, cata vreme nu-i bine intarita in suflet
marea temelie a oricarei moralitati. lar temelia aceasta suna astfel: Datoria omului este sa se plece fara cartire la spusele Cuvantului lui
Dumnezeu, orice ar porunci el, fie ca intelegem, fie ca nu intelegem ce spune el. Odata ce a spus, sa ascultam. Cata vreme inima noastra nu
se reazema pe puterea acestui adevar, nu suntem in stare sa randuim amanuntele. Daca se lasa loc eului, sau daca se ingaduie mintii
omenesti sa vorbeasca, se vor ridica intrebari si indoieli nesfarsite.

Dar, nu trebuie s& ne folosim oare mintea noastra? Pentru ce ni-i data? intai si intai trebuie sa stim, ca mintea nu mai este in starea, in care
era, cand a dat-o Dumnezeu omului. Nu trebuie sa uitam ca a venit pacatul. Omul este o fapturd cazuta si intelepciunea lui a suferit o cadere
ca si intreaga lui fiinta morala. Afara de aceasta o pricina a caderii a fost tocmai parasirea Cuvantului lui Dumnezeu.

Apoi trebuie sa ne gandim ca mintea si-ar dovedi starea ei buna, daca ar fi intr-o stare sanatoasa, tocmai supunandu-se Cuvantului lui
Dumnezeu. Dar nu este intr-o stare buna, ci oarba si ratacita. Nu ne putem increde in ea cu privire la lucrurile duhovnicesti si dumnezeiesti.

Daca am intelege bine acest fapt, s-ar dezlega de la sine o0 multime de greutati si intrebari. Toti necredinciosii au ajuns unde sunt, numai
ascultand de mintea lor. Satana sopteste omului: , Tu ai minte. De ce no folosesti? Ea ti-a fost data ca s-o folosesti. Nu trebuie niciodata sa-ti
dai cuvantul pentru ceva nepriceput de mintea ta. Dreptul tau, ca om, este sa cercetezi totul cu mintea si numai prostii primesc cu usurinta
tot ce li se pune inainte”.

Raspunsul nostru la toate astea este: Cuvantul lut Dumnezeu este mei presus de minte si atunci, cand vorbeste Dumnezeu, trebuie sa taca
orice minte. De buna seama ca mintea are dreptul sa-si arate puterea, cand e vorba de cuvinte si pareri omenesti, sau mai bine zis, ar trebui
sa judecam tot ce ni se pune inainte, dupa Cuvantul lui Dumnezeu, singurul indreptar bun. Daca insa mintea vrea sa judece chiar Cuvantul lui
Dumnezeu, sufletul se va scufunda negresit in intunericul necredintei, de unde nu-i decat un pas pana la tagaduirea lui Dumnezeu.

Singurul taram sigur pentru suflet este deci credinta in deplindtatea Cuvantului lui Dumnezeu. Acesta era taramul, pe care se gasea Moise
cand cauta sa atinga inimile si cugetele lui Israel, ca sa le induplece sa se supuna fara sovaire lui Dumnezeu Farad aceasta totul era degeaba.
Daca toate indemnurile si legile ar trebui supuse judecatii mintii omenesti, s-ar pierde dumnezeirea scriitorului, siguranta si pacea.

Daca insa, pe de alta parte, sufletul este facut in stare de Duhul lui Dumnezeu sa se supuna in totul Cuvantului lui Dumnezeu, el primeste
toate cerintele si poruncile, ba chiar orice cuvant al acestei cartii scumpe, ca venind de-a dreptul de la Dumnezeu, si cele mai mici randuieli si
oranduiri sunt imbracate in ochii lui cu toatd maretia pe care le-o poate da Cuvantul Lui. Se prea poate sa nu intelegem totdeauna
insemnatatea vreunei porunci sau vreunui indemn, dar aceasta n-are a face. Nu-i destul sa stim ca Dumnezeu a vorbit, lucrul acesta este
hotarator.

Gandurile acestea vor face pe cititor sa inteleaga legatura dintre capitolul acesta si cel anterior.

Tara era a lui Dumnezeu. Israel avea s-o stapaneasca in dependenta de Dumnezeu. Lucrul acesta ii indatora sa nimiceasca orice urma a
idolilor vechi, cand vor intra in ea. ,Sa nimiciti toate locurile in care slujesc dumnezeilor lor neamurile pe care le veti izgoni, fie pe munti
inalti, fie pe dealuri, si sub orice copac verde. Sa le surpati altarele, sa le sfaramati stalpii idolesti, sa le ardeti in foc copacii inchinati idolilor
lor, sa daramati chipurile cioplite ale dumnezeilor lor, si sa faceti sa le piara numele din locurile acelea” (versetele 2, 3).

Mintea omeneasca poate spune ca o astfel de purtare fata de religia altor neamuri este neingaduitoare. Si adevarat ca asa era, dar cum
putea sa fie Dumnezeul cel viu si adevarat, decat neingaduitor fata de toti dumnezeii mincinosi si fata de orice inchinare mincinoasa? Cum ar
fi putut El Tngadui inchinarea la idoli Tn tara Sa? Ar fi trebuit sa se tagaduiasca pe Sine ca sa faca asa ceva.

Sa nu fim intelesi gresit. Nu tagaduim deloc ca Dumnezeu nu are indelunga rabdare cu lumea. Istoria ei de aproape sase mii de ani
dovedeste rabdare si ingaduintd dumnezeiasca. Dumnezeu a ingaduit lumea cu o minunata indelunga rabdare, din zilele lui Noe, si o ingaduie
si astazi, cu toate ca ea e manjita cu sangele Fiului Sau iubit. Totusi, adevarul cuprins in capitolul nostru raméane. Israel trebuia sa invete ca
era pe cale sa puna stapanire pe tara Domnului, si cea dintai datorie a lui ca arendas ai Domnului era sa inlature orice urma de inchinare la
idoli din fata Lui. Pentru ei nu era decat ,,un Dumnezeu”, al carui Nume era chemat peste ei. Ei erau poporul Lui si El nu putea ingadui ca ei sa
aiba legatura cu dracii. ,Sa te inchini Domnului, Dumnezeului tau si numai Lui sa i slujesti”.



Poate ca neamurile tarii se vor fi laudat cu slobozenia lor si cu temelia larga a religiei lor, care facea loc mai multor dumnezei si mai multor
domni. Lor I-i se va fi parui ca au o inima mai larga decat izraelitii, pentru ca ingaduiau fiecaruia sa creada ce-i place si sa se inchine dupa
gustul sau. Ba, chiar astazi s-ar putea spune, ca un popor s-a ridicai pe o treapta mai tnhalta a civilizatiei si a atins un grad de cultura mai
mare, daca ridica asemenea Romanilor, un panteon in care pot gasi loc toti dumnezeii.

O astfel de vorbire place inimii firesti si la ea tin mult copiii lumii acesteia. Dar Israel trebuia sa se gandeasca totdeauna la porunca Domnului:
LAsculta, Israele! Domnul, Dumnezeul vostru este singurul Domn”. ,Sa n-ai alti dumnezei afara de Mine” (Deuteronom 5:6-7;6:4). Poporul era
dator sa se plece fara cartire in fata Cuvantului lui Dumnezeu, si acest Cuvant cerea nimicirea cu desavarsire a inchinarii la idoli din tara
Domnului. Asta era religia lor. Ea era destul de larga ca sa Tmbratiseze pe orice adevarat inchinator, pe oricine era taiat imprejur, pe oricine
facea parte din Israelul lui Dumnezeu. Ei n-aveau sa se ingrijeasca de parerile neamurilor netaiate imprejur. Ele n-aveau nici un pret. Ce
puteau face si ele cu privire la drepturile Dumnezeului lui Israel asupra poporului Sau taiat imprejur? Nimic. Puteau sa se judece daca Israel
era ingust sau larg? Nu. Nu stiau nimic.

Dar Israel avea sa faca si mai mult. Se putea sa le vina gandul sa ridice in locurile unde aveau sa inlature idolii, altarul Dumnezeului adevarat.
Dar gandurile lui Dumnezeu erau altele. ,Voi sa nu faceti asa fata de Domnul, Dumnezeul vostru, ci sa-L cautati in locasul Lui si sa mergeti la
locul pe care-l va alege Domnul Dumnezeul vostru, din toate semintiile voastre, ca sa-Si aseze acolo Numele Lui. Acolo sa va aduceti arderile
voastre de tot, jertfele voastre, zeciuielile voastre, cele dintai roade, darurile aduse ca implinire a unei juruinte, darurile da buna voie, si
intaii-nascuti din cirezile si turmele voastre. Acolo sa@ mancati inaintea Domnului Dumnezeului vostru si sa va bucurati impreuna cu familiile
voastre de toate bunurile cu care va v-a fi binecuvantat Domnul, Dumnezeul vostru” (versetele 4-7). Israel trebuia sa aiba numai un loc de
inchinare, si anume, un loc ales de Dumnezeu, nu de oameni. Locuinta Lui Dumnezeu, locul unde avea sa se arata El, avea sa fie marele
centru al lui Israel. Acolo aveau sa-si aduca toate jertfele. Numai acolo aveau sa se inchine si sa-si gaseasca impreuna bucuria. E aceasta
ingustime? Cum ar fi putut fi altfel? Daca Dumnezeu si-a ales drept locuinta un loc in mijlocul poporului Sau izbavit, acesta trebuia sa se
inchine numai acolo. Alte locuri de Tnchinare trebuiau inlaturate si lucrul acesta nu putea decat sa-i bucure. Oricine iubea cu adevarat pe
Domnul nu putea sa nu strige din toata inima: ,Eu iubesc locasul Casei Tale si locul in care locuieste slava Ta”. Apoi: ,,Cat de placute sunt
locasurile Tale, Doamne al ostirilor! Sufletul meu suspina si tanjeste de dor dupa curtile Domnului, inima si carnea mea striga catre
Dumnezeul cel viu... Ferice de cei ce locuiesc in Casa Ta! Caci ei tot mai pot sa te laude. Caci mai mult face o zi in curtile Tale, decat o mie in
alta parte; eu vreau mai bine sa stau in pragul Casei Dumnezeului Meu, decat sa locuiesc in corturile rautatii” (Psalmul 26; 84).

Acesta era punctul cel mai insemnat. Locuinta lui Dumnezeu era scumpa inimii oricarui israelit. O inima schimbatoare ar fi dorit o schimbare,
insa pentru o inima care iubea pe Dumnezeu, orice indepartare din fata Lui era numai o schimbare in rau. Adevaratul inchinator nu-si putea
gasi multumirea, binecuvantarea si odihna, decat in fata lui Dumnezeu. Unul ca acesta nu se gandea sa mearga in alta parte. Caci unde ar fi
putut merge? Nu era decat un altar, o locuinta, un Dumnezeu, si acolo era locul oricarui inchinator adevarat. Gandul la alt loc de inchinare nu
era pentru el numai o abatere de la Cuvantul lui Dumnezeu, ci si o departare de locuinta Lui sfanta.

intreg capitolul nostru vorbeste despre acest mare adevar. Moise spune poporului ca, in clipa cand vor intra in tara Domnului, trebuie s&
inceteze cu incapatanarea pe care au avut-o in sesurile Moabului sau in pustie. ,,Sa nu faceti dar cum facem noi acum aici, unde fiecare face
ce-i place, fiindca n-ati ajuns inca in locul de odihna si in mostenirea pe care v-o da Domnul, Dumnezeul vostru. Dar veti trece lordanul, si veti
locul in tara pe care v-o va da in stapanire Domnul. Dumnezeul vostru. El va va da odihna. Dupa ce va va izbavi de toti vrajmasii vostri care
va inconjoara, si veti locui fara frica. Atunci va fi un loc pe care-l va alege Domnul, Dumnezeul vostru, ca sa faca sa locuiasca Numele Lui
acolo. Acolo sa aduceti tot ce va poruncesc, arderile voastre de tot, jertfele, zeciuielile, cele dintai roade, si darurile alese, pe care le veti face
Domnului pentru implinirea juruintelor voastre. Acolo sa va bucurati fhaintea Domnului Dumnezeului vostru, voi, fiii vostri si fiicele voastre,
robii si roabele voastre, si levitul care va fi in locurile voastre, caci el n-are nici parte de mosie, nici mostenire cu voi. Vezi sa n-aduci arderile
tale de tot in toate locurile pe care le vei vedea, ci sa-ti aduci arderile de tot in locul pe care-l va alege Domnul, in una din semintiile tale si
acolo sa faci tot ce-ti poruncesc eu” (versetele 8-14).

El avea sa atarne de porunca lui Dumnezeu in privinta tuturor lucrurilor, nu numai a locului si felului de inchinare. Orice lucrare pornita din
mintea lor, si cu puterea lor, trebuia sa inceteze in clipa cand vor fi trecut raul mortii (lordanul) si vor fi intrat, ca popor izbavit, in partea de
mostenire data lor de Dumnezeu. Ajungand astfel Tn stapanirea si odihna tarii, slujba lor inteleapta si cuminte avea sa fie ascultarea de
Cuvantul lui Dumnezeu. Lucrurile pe care le trecuse Dumnezeu cu vederea in pustie nu puteau fi ingaduite in Canaan. Cu cat sunt mai fnalte
binecuvantarile, cu atata e mai mare si raspunderea si dreptarul de lucru. Se poate ca cei ,cu vederi largi” de azi, si cei ce sunt pentru
slobozenia vointei si a felului de lucru, pentru dreptul cugetarii slobode si personale in lucruri religioase, vor socotii cele spuse mai sus ca
stramte si nevrednice, pentru vremea noastra luminata si pentru niste oameni cuminti si invatati. Dar, oare Dumnezeu n-are dreptul sa
randuiasca poporului Sau felul in care trebuie sa | se inchine? N-avea El oare dreptul sa hotarasca locul unde avea sa se intélneasca cu
poporul Sau Israel, si este oare tagaduirea drepturilor lui Dumnezeu o dovada de inalta intelepciune si de largime a inimii si @ mintii?

Daca, deci, Dumnezeu are dreptul sa porunceasca, inseamna oare ascultarea din partea poporului Sau ingustime de vederi si incapatanare?
Adevarata largime a inimii si a mintii se arata tocmai in ascultarea de Dumnezeu. Si ce cinste nespusa era pentru toti cei legati impreuna, de
dragostea de Dumnezeu si dragostea intre ei, sa se adune acolo, unde isi asezase El Numele! Si, pe de alta parte, cat har plin de dragoste nu
se vedea Tn dorinta Lui de a vedea pe poporul Sau din cand in cand adunat in jurul Sdu! Dar, oare prin aceasta nu se ating drepturile lor
personale si binecuvantarile lor casnice? Dimpotriva. Ele se inmulteau in felul acesta. Dumnezeu, in bunatatea Sa nemarginita, se ingrijise si
de acest lucru. Era placerea Lui sa verse bucurii si binecuvantari, atat asupra poporului intreg cat si asupra fiecaruia in parte. ,Cand Domnul,
Dumnezeul tau iti va largi hotarele, cum ti-a fagaduit, si dorinta s& mananci carne te va face sa zici: as vrea sa mananc carne, vei putea sa
mananci dupa dorinta ta. Daca locul pe care-l va alege Domnul, Dumnezeul tau, ca sa-si aseze acolo Numele, este departe de tine, vei putea
sa tai vite din cireada si din turma, cum ti-am poruncit, si vei putea sa mananci din ele in cetatile tale dupa dorinta ta. Sa mananci din ele
cum se mananca din caprioara si cerb; cel ce va fi necurat si cel ce va fi curat vor manca si ei amandoi” (versetele 20-22). Felul de miscare
pe care mila si bunatatea lui Dumnezeu il ingaduia vietii casnice si personale era larg si mare. Numai in privinta sangelui era o ingradire:
»,Numai vezi sa nu cumva sa mananci sangele, caci sangele este viata (sufletul); si s& nu mananci sufletul impreuna cu carne. Sa nu-|
mananci, ci sa-l versi pe pamant ca apa. Sa nu-l mananci, ca sa fii fericii, tu si copii tai dupa tine, facand ce este placut inaintea Domnului”
(versetele 23-25).



Poporul n-avea decat sa recunoasca drepturile nemarginite ale lui Dumnezeu, si sa asculte de poruncile Lui, ca sa le mearga bine lor si
copiilor lor. Dupa aceasta abatere scurtad, legiuitorul se indreapta din nou spre lucrul cel mai inseninat ai slujbei dumnezeesti a lui Israel: ,Dar
lucrurile, pe care vei voii sa le inchini Domnului, si darurile pe care le vei aduce pentru implinirea unei juruinte, sa te duci sa le aduci in locul
pe care-l va alege Domnul. Sa-ti aduci arderile de tot, carnea si sangele, pe altarul Domnului, Dumnezeului tau: in celelalte jertfe ale tale,
sangele sa fie varsat pe altarul Domnului, Dumnezeului tau, iar carnea s-o mananci” (versetele 26, 27). ,,Dupa ce Domnul, Dumnezeul tau, va
nimici toate Neamurile pe care le vei izgoni dinaintea ta, dupa ce le vei izgoni si te vei aseza in tara lor, vezi sa nu te lasi prins in cursa,
calcand pe urmele lor, dupa ce vor fi nimicite dinaintea ta. Fereste-te sa nu cercetezi despre dumnezeii lor si sa zici: Cum slujeau Neamurile
acestea dumnezeilor lor? Si eu vreau sa fac la fel. Tu sa nu faci asa fata de Domnul, Dumnezeul tau caci ele slujeau dumnezeilor lor, facand
toate uraciunile pe care le uraste Domnul, si ele chiar isi ardeau n foc fiii si fiicele lor in cinstea dumnezeilor lor. Voi sa paziti si sa impliniti
toate lucrurile pe care vi le poruncesc eu, sa n-adaugati nimic la ele, si nu scoateti din ele” (versetele 29-32).

Dumnezeu voia sa adune din cand in cand pe poporul Sau iubit in jurul Sau, pentru ca sa se veseleasca impreuna in fata Lui, si pentru ca si El
sa aiba o bucurie deosebita in ei - lucru scump pentru toti cei ce iubesc cu adevarat pe Dumnezeu. Si putem spune ca orice israelit adevarat,
de la Dan pana la Beerseba, alerga cu bucurie spre locul, unde si-a asezat Dumnezeu Numele si unde avea sa se intalneasca si cu poporul
Sau. In Psalmul 122 gasim revarsarile placute ale unei inimi, care iubea locuinta Dumnezeului lui Israel, acel loc de adunare a celor 12
semintii ale lui Israel, locul sfintit, cu care se lega, Tn gandul oricarui israelit adevarat, toata slava si bucuria inchinarii la Dumnezeu si a
legaturii stranse cu poporul Sau. Dar despre aceasta vom mai vorbi cu prilejul cercetarii capitolului 16.

Ca incheiere vom pomeni sfarsitul capitolului nostru. Cuvantul lui Dumnezeu avea sa fie ca un gard sfant in jurul poporului Sau. Inlduntrul
acestui gard ei aveau sa se bucure de starea Lui de fata, si sa se desfateze de belsugul indurarii si bunatatii Lui. Inlauntrul lui ei aveau s& fie
cu totul deoparte de tot ce nu placea Aceluia a carui stare de fata avea sa fie slava, bucuria si paza lor fata de orice cursa si uraciune
idoleasca.

Dar vai, n-au ramas in ingradirea aceasta. Curand au daramat gardul si s-au abatut de la porunca sfanta a lui Dumnezeu. Au facut tocmai ce
nu trebuiau sa faca. Si au trebuit sa sufere urmarile grozave pe care le vom vedea mai tarziu.

Capitolul acesta este bogat in adevaruri insemnate. El se poate Tmparti in 3 parti si fiecare din ele ne cere luarea aminte, invataturile lui sunt
toarte insemnate.

Aici gasim grija dumnezeiasca pentru ivirea unor invataturi gresite sau a unor inrauriri religioase rele. Stim cu totii cat de usor poate fi
ratacita inima omeneasca prin ceva care se infatiseaza in chipul unui semn sau a unei minuni, mai ales cand sta in legatura ca religia. Lucrul
acesta nu s-a intamplat numai pe vremea lui Israel, ci pretutindeni si in toate timpurile. Tot ce-i mai presus de fire, tot ce iese din sirul legilor
obisnuite ale firii, inraureste puternic asupra sufletului omenesc. Daca s-ar ivi astazi in popor un prooroc si si-ar intari Tnvatatura prin semne si
minuni, ar dobandi repede o inraurire si un nume mare.

Satana a lucrat totdeauna in felul acesta si va lucra si mai mult la sfarsitul vremii de fata, pentru ca sa rataceasca pe toti si sa duca la
pierzare pe aceia, care nu vreau sa primeasca adevarul scump al Evangheliei. , Taina faradelegii”, care a lucrat in biserica marturisitoare inca
din zilele apostolilor, va ajunge la coacere in persoana ,acelui nelegiuit” pe care Domnul Isus il va nimici cu suflarea gurii Sale si-i va prapadi
cu stralucirea venirii Sale. Aratarea acestui nelegiuit se va face prin puterea Satanei, cu tot felul de minuni, de semne si puteri mincinoase, si
cu toate amagirile, pe care este in stare sa le intrebuinteze nelegiuirea; si aceasta spre paguba celor ce sunt pe calea pierzarii, pentru ca
n-au primit si n-au iubit adevarul, ca sa fie mantuiti. Din aceasta pricind Dumnezeu va ldsa sa lucreze asupra lor inrauri amagitoare, care fi
vor face sa creada in minciuna; pentru ca toti cei ce n-au crezut adevarul, ci au gasit placere in nelegiuire, sa fie osanditi” (2 Tesaloniceni
2:8-12).

insusi Domnul atrage luarea aminte ucenicilor asupra unor astfel de inrauriri in Matei 24:23-25 , Atunci dac& va spune cineva: ,iata Cristosul
este aici sau acolo”, sa nu-I credeti. Caci se vor scula Hristosi mincinosi si prooroci mincinosi; vor face semne mari si minuni, pana acolo incat
sa insele, daca va fi cu putinta, chiar si pe cei alesi. Tineti minte ca v-am spus lucrul acesta mai dinainte”.

Apoi mai citim in Apocalipsa 13:13-14, despre fiara a doua, care se ridica din pamant (marele prooroc mincinos sau anticrist) ca facea semne
mari ,,pana acolo ca facea chiar sa se pogoare foc din cer pe pamant, in fata oamenilor. Si amagea pe locuitorii pamantului prin minunile, pe
care i se daduse sa le faca in fata fiarei. Ea a zis locuitorilor pamantului sa faca o icoana fiarei, care avea rana de sabie si care inviase”.

Aratam aceste trei locuri, ca sa vada cititorul cat de departe poate merge diavolul cu semnele si minunile, numai ca sa abata pe oameni de la
adevar. Tn acelasi timp ele cuprind leacul desdvarsit impotriva puterii amagitoare a vrajmasului.

Inima omeneasca nu e in stare sa se impotriveasca inrauririi semnelor si minunilor mari. Singurul lucru, care poate intari sufletul si poate face
n stare sa se impotriveasca acestor amagiri ale Satanei, este Cuvantul lui Dumnezeu. O inima, care are adevarul dumnezeiesc, are taina
care-l apara impotriva oricarei rataciri, chiar cand aceasta se bizuie pe cele mai uimitoare minuni.

De aceia vedem in cel dintai din locurile pomenite ca inselarea ,celui nelegiuit” izbuteste cu ajutorul semnelor si minunilor mincinoase,
pentru ca oamenii ,n-au primit si n-au iubit adevarul, ca sa fie mantuiti”. Numai iubirea de adevar apara pe cineva, cum am mai spus,
impotriva ratacirii, oricat de plina de incredintare si de farmec ar fi ea si oricat ar fi sprijinitda de semne si minuni. Cele mai inalte insusiri
duhovnicesti si cea mai intinsa invatatura nu pot face nimic in fata vicleniilor Satanei. Cea mai ascutité minte omeneasca si ea cade prada
inselarii sarpelui.

Pe de alta parte insa toata viclenia si siretenia, toate semnele si minunile mincinoase ale Satanei sunt fara putere in fata unei inimi stapanite
de iubirea de adevar. Un copil, care cunoaste si crede si iubeste adevarul, e aparat si ferit in chip dumnezeiesc de puterea orbitoare si
amagitoare a celui rau. Oricati prooroci mincinosi s-ar ridica si orice minuni neauzite ar savarsi, ca sa arate ca Biblia nu este Cuvantul insuflat
al lui Dumnezeu, sau ca Domnul nostru Isus Hristos nu este Dumnezeu mai presus de orice, sa tagaduiasca vreun adevar, n-ar putea face
nimic unei inimi calauzite de Cuvantul lui Dumnezeu, ba chiar daca ar veni un inger din cer, ca sa vesteasca ceva impotriva Cuvantului lui
Dumnezeu, am avea dreptul dat de Dumnezeu sa-i strigam fara multa vorba: ,Anatema”!



Aceasta este o mare indurare din partea lui Dumnezeu, caci face pe orice credincios, oricat de slab si nestiutor ar fi, sigur si linistit. Noi nu
suntem chemati sa cercetam invatatura gresita sau dovezile aduse in folosul ei, ci doar s-o lepadam, si aceasta din pricina ca avem in inimile
noastre siguranta si iubirea adevarului. ,Sa n-asculti cuvintele acelui prooroc sau visator de vise, caci Domnul, Dumnezeul vostru, va pune la
incercare, ca sa stie daca iubiti pe Domnul, Dumnezeul vostru din toatd inima voastra si din tot sufletul vostru”.

Acesta era lucrul insemnat pentru Israel si el este tot atat de insemnat si pentru noi. Un israelit credincios, care iubea pe Dumnezeu din toata
inima, avea totdeauna pentru orice prooroc mincinos sau visator de vise, care s-ar fi ivit, un raspuns scurt. L-ar fi intampinat cu vorbele: ,Sa
n-asculti”. Daca vrajmasul nu este ascultat, nu poate atinge inima. Oile merg pe urma pastorului, ,,pentru ca ele cunosc glasul lui; nu merg de
loc dupa un strdin”, chiar daca acesta ar face semne si minuni, ,ci fug de el”. De ce? Pentru ca sunt in stare sai cerceteze si sa i se
impotriveasca? Nu, ci ,pentru ca nu cunosc glasul strdinilor”. lata un fapt, care e o pricina indestuldtoare sa nu mergem pe urma celui ce
vorbeste.

Cat de plin de mangaiere si de pace este acest lucru pentru mieii si oile turmei lui Cristos! Ele pot auzi glasul pastorului lor iubitor si
credincios. Se pot aduna in jurul Lui si pot gasi odihna adevarata si siguranta deplina. ,,El ma paste in pasuni verzi si ma duce la ape de
odihnad”. Atata este de ajuns. Chiar daca oile sunt slabe si fara putere, nu pot fi impiedicate in odihna si binecuvantarea lor, ci se incred numai
in puterea mare a bunului lor Pastor. Nu trebuie sa ne temem niciodata de slabiciunea voastra, dar sa ne temem de puterea inchipuita, de
increderea in intelepciunea, priceperea si cunostinta noastra in ale Scripturii. Cu cat ne simtim mai adanc slabiciunea, cu atat e mai bine
pentru noi, caci puterea lui Hristos se desavarseste in slabiciune si harul Lui e de ajuns pentru turma Lui iubita si rdscumparata scump. Numai
sa ne tinem strans lipiti de El, simtindu-ne slabiciunea si neputinta. Sa-i tinem Cuvantul scump in inimile noastre, sa ne hranim cu el, ca
adevarata hrana pentru sufletele noastre, zi de zi, ca paine vie pentru intdrirea omului nostru dinlduntru. Asa vom fi paziti de glasul strainului,
de orice prooroc mincinos, de orice cursa a diavolului, de orice inraurire care ar putea sa ne abata de la ascultarea de Domnul Isus.

in partea a doua a capitolului nostru poporul lui Dumnezeu e indemnat s3 se pazeasca de alt lat al vrajmasului.

Aici nu mai este vorba de prooroci mincinosi sau visatori de vise. in fata inrauririi acestora pot sta in picioare mii de oameni, care cad prada
puterii pornirilor firesti. E greu sa stai impotriva acestora. Trebuie o predare deplind, un ochi curat, o hotarare tare a inimii, ca sa ne
impotrivim celor pe cari-i iubim. Despartirea de un prooroc mincinos sau de un visator, cu care n-avem nici o legatura, nu-i nimic pe langa
greutatea incercarii, la care suntem pusi cand suntem chemati sa ne impotrivim sotiei, fratelui iubit, sorei noastre scumpe sau prietenului
bun. Totusi nu trebuie sa dam nimic de la noi, cand e vorba de drepturile lui Dumnezeu, ale lui Cristos si ale adevarului. Daca cineva vrea sa
se foloseasca de legatura pornirilor noastre firesti, ca sa ne impiedice sa urmam pe Cristos, trebuie sa ne impotrivim cu toata puterea si fara
sovaire. ,Daca vine cineva la Mine, si nu uraste pe tatal sau, pe mama-sa, pe nevasta-sa, pe copiii sai, pe fratii sai, pe surorile sale, ba chiar
insasi viata sa, nu poate fi ucenicul Meu” (Luca 14:26).

insusi Dumnezeu a randuit legaturile noastre firesti si fiecare din ele isi are trasaturile ei deosebite, a ciror implinire se potriveste foarte bine
cu gandurile lui Dumnezeu. Duhul Sfant a dat in felurite epistole invataturi pentru barbati si femei, parinti si copii, slugi si stapani. Prin
aceasta El da acestor legaturi si drepturilor si datoriilor izvorate din ele, pecetea intaririi dumnezeiesti. Locurile din Luca 14 si Deuteronom 13
se potrivesc numai atunci, cand acele legaturi si porniri se ridica si sunt o piedica in fata drepturilor lui Dumnezeu si ale lui Cristos. Numai
atunci trebuiesc tagaduite si date mortii.

in viata singurului Om desavarsit, care a tréit vreodatd pe acest pdmant (Isus), vedem cat de frumos a stiut s& stea El in fata feluritor cereri,
care se apropiau de El ca om si slujitor. El a spus mamei sale:.Femeie, ce ai ta cu Mine?” si totusi a avut la vremea potrivita, cea mai gingasa
grija pentru ea si a lasat-o in seama ucenicului, pe care-l iubea. El a spus parintilor sai: ,,Oare nu stiati ca trebuie sa fiu in casa Tatalui Meu?”
In acelasi timp insa a plecat cu ei si li s-a supus. Atat invataturile Sfintei Scripturi, cat si felul de a se purta al lui Cristos, in timpul vietii Lui
pamantesti, ne invata cum trebuie sa impacam cererile firii cu ale lui Dumnezeu.

Dar poate ca cititorul va gasi o greutate in faptul, ca nu poate uni felul de a se purta, care li se porunceste izraelitilor in capitolul nostru, cu un
Dumnezeu al iubirii si cu harul si bunatatea Noului Testament.

in cercetarea celor dintai capitole ale acestei carti, am mai avut prilejul s& ar&tdm caile de stapanire morald a lui Dumnezeu in legaturd cu
Israel si Neamurile, inainte de toate, nu trebuie sa pierdem din vedere deosebirea dintre cele doua taramuri, al legii si al harului. De altfel
vom gasi totdeauna greutati in locuri ca Deuteronom 13:9-10. Marea temelie a ludaismului era dreptatea, iar a crestinismului este harul,
harul curat, fara conditii. Daca am inteles acest fapt, piere orice greutate. Pentru Israel era drept si se potrivea cu gandurile lui Dumnezeu,
sa-si omoare vrajmasii. Dumnezeu le poruncise acest lucru. Tot asa pentru ei era drept si potrivit starii lor, s8 omoare pe orice madular ai
adunarii, care ar fi cercat sa-i indemne la inchinarea la Idoli. Toate acestea se potriveau cu temeiurile legii si stapanirii morale a lui
Dumnezeu, sub care erau pusi, potrivit intelepciunii lui Dumnezeu.

in tot Vechiul Testament vedem c& Dumnezeu a stipanit peste Israel si peste lumea in legaturd cu Israel pe temeiul drepté&tii. Si cum a fost in
trecut, asa va fi si in viitor. ,,Atunci imparatul va imparati cu dreptate si voievozii vor carmui cu nepartinire” (Isaia 62:1).

in crestinism vedem dimpotriva cu totul altceva. Dacd deschidem Noul Testament si ascultam Tnvataturile Fiului lui Dumnezeu, simtim c& ne
gasim pe alt taram. Tragem in piept aerul unui har curat, si fara vreo marginire.

Sa citim, de pilda, cuvantarea lui Isus de pe munte, aceastd minunata strangere de adevaruri de temelie din imparatia cerurilor si vom vedea
indata deosebirea foarte mare dintre taramul iudaic si cel crestin. Ce era drept si potrivit pentru un iudeu, poate fi gresit si nepotrivit pentru
un crestin. Domnul si Invatatorul nostru a fnvatat singur, cd ai Lui nu trebuie s& se poarte ca cei din vechime. Temeiul Vechiului Testament
era dreptatea, temeiul Noului Testament este harul.

LAti auzit ca s-a zis: ,,Ochi pentru ochi si dinte pentru dinte.” Dar Eu va spun: ,,5a nu va impotriviti celui ce va face rau. Ci, oricui te loveste
peste obrazul drept, intoarce-i si pe celdlalt.” Orisicui vrea sa se judece cu tine, si sa-ti ia haina, lasa-i si cdmasa. Daca te sileste cineva sa
mergi cu el o mila de loc, mergi cu el doua. Celui ce-ti cere, da-i, si nu intoarce spatele celui ce vrea sa se imprumute de la tine. Ati auzit ca
s-a zis: ,Sa iubesti pe aproapele tau, si sa urasti pe vrajmasul tau” Dar Eu va spun: ,lubiti pe vrajmasii vostri, binecuvantati pe cei ce va



blestema, faceti bine celor ce va urasc, si rugati-va pentru cei ce va asupresc si va prigonesc, ca sa fiti fii ai Tatalui vostru care este in ceruri;
caci El face sa rasara soarele Sau peste cei rai si peste cei buni, si da ploaie peste cei drepti si peste cei nedrepti; Daca iubiti numai pe cei ce
va iubesc, ce rasplata mai asteptati? Nu fac asa si vamesii? Si daca imbratisati cu dragoste numai pe fratii vostri, ce lucru neobisnuit faceti?
Oare paganii nu fac la fel? Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru cel ceresc este desavarsit” (Matei 5:38-48).

Si cum invata, asa si traia Cristos. El nu mergea la judecata ca sa-si capete dreptul Sau. El nu se bizuia pe puterea lumeasca si nici nu sa
aparat. El nu rasplatea raul cu rau. Cand ucenicii Sai, neintelegand adevarurile ceresti pe care le invata si intreg felul Sau de a fi, au cerut foc
din cer asupra unui sat samaritean, care n-a vrut sa-L primeasca, El i-a mustrat cu vorbele: ,Nu stiti de ce duh sunteti insufletiti: ,Si indata
dupa aceasta citim urmatoarele: ,Si au plecat intr-alt sat” (Luca 9:55-56).

Felul de a lucra al lui llie, care a facut sa cada foc din cer asupra trimisilor unui imparat nelegiuit, se potrivea cu duhul si adevarurile de
temelie ale economiei, in care se gasea. Dar Domnul era martorul desavarsit si infatisarea dumnezeiasca al unui alt sir de lucruri. Viata Lui a
fost de la inceput pana ta sfarsit o viata de predare desavarsita pentru altii. El nu si-a cerut niciodata drepturile. A venit ca sa slujeasca si sa
dea, ca sa fie astfel in orice chip icoana lui Dumnezeu si aratarea deplina a Tatalui. Felul de a fi al Tatalui se rasfrangea in orice cuvant sau
lucrare a Lui, in fiecare privire, in fiecare miscare a Lui, iar El este si pilda noastra cea mare, in orice privinta. Purtarea si viata crestinului
trebuie sa se potriveasca cu invatatura si cu viata Lui. Cum am putea sti altfel cum sa traim, decat numai ascultand cuvintele Lui si cercetand
caile Lui? Daca pentru noi ar fi bune temeiurile si invataturile economiei mozaice, de buna-seama ca ar fi bine sa ne scoatem drepturile in
fata judecatei si sa rasplatim raul cu rau. Ce s-ar face insa atunci invatatura si pilda Domnului si a Mantuitorului nostru? Ce s-ar face
invataturile Noului Testament?

Dar poate ca ni se va pune aici vechea intrebare care se aude de multe ori: ,Ce ar ajunge lumea cu toate asezamintele ei daca ar fi ca
temeiuri de acestea sa stapaneasca peste tot?” Raspundem: lumea, asa cum e astazi, ar inceta. Rautatea de fatd nu poate sta niciodata
alaturi de temeiurile ceresti; dar se vede ca si temeiurile ceresti n-au fost niciodata hotarate pentru lumea aceasta rea, intrucat ea nici nu
le-ar fi putut primi si nici Tmplini fara sa aduca prin aceasta rasturnarea randuielii de astazi, precum si desfacerea societatii omenesti asa cum
e asezata astazi. Temeiurile ceresti nu sunt hotarate pentru lumea aceasta, ci pentru Biserica lui Dumnezeu, care nu este din lume. Domnul a
zis lui Pilat: ,,Daca ar veni imparatia Mea din lumea aceasta, slujitorii Mei s-ar fi luptat, ca sa nu fiu dat in mainile iudeilor, dar, acum,
Tmpéaratia Mea nu este de aici”. S& bagam bine de seamé la cuvantul acum. in curand imparatiile pAmantului vor fi supuse Domnului, dar
acum El este lepadat de lume. si biserica Lui e chemata sa imparta cu El lepadarea, sa iasa cu El afara din tabara si sa astepte pe pamant, ca
o strdina, clipa cand El va veni din nou, ca s-o duca acolo, unde este si El.

Numai amestecarea Bisericii cu lumea a adus o astfel de incurcatura. Aceasta amestecare rastoarna totul. Prin ea se amesteca lucruri, care
nu se potrivesc de loc intre ele, iar firea adevarata a Bisericii, starea ei, viata ei, si nadejdea ei sunt tagaduite. Se aude vorbindu-se uneori
despre o ,lume crestind”. Aceasta nu-i decat imbinarea a doua lucruri, atat de deosebite intre ele, ca lumina de intunerec. Nu-i decat
incercarea de a carpi o haina noua cu un petec vechi, dupa spusa Domnului, urmarea e ca ruptura se face mai mare.

Gandul lui Dumnezeu nu-i sa faca lumea crestind, ci numai sa scoata pe ai Sai din lume, pentru ca ei sa fie un popor ceresc, calauzit pe
temeiuri Ceresti si manat de o nadejde cereasca. Daca nu este inteles lucrul acesta si daca adevarul despre chemarea si nadejdea Bisericii nu
traieste ca o putere vie in suflet, nu vom putea sa ne pazim in viata noastra de greseli triste. Vom intrebuinta atunci in chip gresit scrierile
Vechiului Testament si vom suferi o paguba mare. Sa ne dea Domnul puterea sa intelegem legatura si unitatea vie dintre Biserica si un
Cristos lepadat, inviat si proslavit.

latd o pilda de felul cum vorbeste si cum se foloseste Duhul Sfant de scrierile Vechiului Testament. in psalmul 34 citim: ,,Domnul isi intoarce
Fata impotriva celor rai. ca sa le steargd pomenirea de pe pamant”. Locul acesta se intrebuinteaza in 1 Petru 3:12. Dar acolo citim: ,Fata
Domnului este impotriva celor ce fac raul”. Nu se spune nici o vorba despre starpirea raului. De ce? Pentru ca Domnul nu lucreaza acuma ca
judecator. El a facut lucrul acesta sub lege si-l va face Tn imparatia Sa. Acuma insa lucreaza prin har, indelunga rabdare si mila. Fata Lui este
tot asa de hotarat indreptata impotriva celor ce fac raul, cum a mai fost si cum va fi, dar acuma nu, ca sa le stearga pomenirea de pe
pamant. Cea mai puternica dovada a acestui har minunat, precum si a deosebirii dintre cele doua adevaruri de temelie despre care vorbim, o
vedem in faptul ca acelora care au facut raul in cel mai adevarat inteles al cuvantului, adica acelora care au rastignit pe Fiul cel singur nascut
al lui Dumnezeu, li s-a vestit, pentru Tntaia data, iertarea deplina si sloboda prin sangele crucii.

Locul aratat este unul din multele, care arata cu toate la fel deosebirea dintre temeiurile iudaice si cele crestine precum si dintre crestinism si
imparatia viitoare. Dumnezeu se poarta acum cu lumea in har si ai Sai, ar trebui sa faca acelasi lucru, daca doresc sa-i semene. ,Voi fiti dar
desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru cel ceresc este desavarsit”. Urmati dar pilda lui Dumnezeu, ca niste copii preaiubiti. Traiti in dragoste
dupa pilda lui Cristos, care v-a iubit si El si Sa dat pe Sine mortii pentru noi ,ca un prinos si ca o jertfa de bun miros” lui Dumnezeu” (Matei
5:48; Efeseni 5:1-2).

lata pilda noastra. Noi suntem chemati sa ne luam dupa pilda Tatalui nostru. El nu cauta acuma sa-si scoata drepturile cu bratul puternic al
manii Lui. Mai tarziu o va face, dar acum El varsa belsugul binecuvantarilor si binefacerilor asupra acelora, a caror viata intreaga este
vrajmasie si impotrivire fata de El.

Dar, poate ca va zice cineva: ,,Cum pot eu sa-mi duc afacerile in lume si sa traiesc cu astfel de temeiuri? A fi jefuiti; ni s-ar lua averea, ne-ar
lua casele, ne-ar lua bani cu imprumut si nu ni i-ar mai da, etc. E cu neputinta sa traiesti in lume, fara sa lupti pentru drepturi. Pentru ce
avem o stapanire? Nu sunt oare stapanirile anume randuite de Dumnezeu, ca sa pastreze intre noi pacea si randuiala Ce ar fi daca n-am avea
politisti si judecatori? Si cine mai bine decat copiii lui Dumnezeu pot carmui tara, si imparti dreptatea? Si daca Dumnezeu le-a lasat, de ce sa
nu ne folosim de ele?

De buna seama ca stapanirile sunt de la Dumnezeu, Tmparatii, procurorii, judecatorii si stapanirile sunt in locul lor aratarea puterii lui
Dumnezeu. El le-a imbracat cu aceasta putere si le-a dat sabia iTn mana ca sa pedepseasca pe raufacatori si spre binele acelora care fac bine.
Suntem datori sa ascultam de stapanire si sa ne supunem ei si sa ascultam de ea Tn toate, numai daca nu ne cere sa lucram impotriva lui
Dumnezeu si a cugetului nostru. Lumea asa cum este azi n-ar putea sa traiasca nici o zi, daca oamenii n-ar fi tinuti in frau de mana tare a
stapanirii. N-am putea trai, sau cel putin viata ar fi nesuferita, daca facatorii de rele n-ar fi tinuti in frau si pedepsiti de judecatori.



Dar toate acestea nu ating de loc cararea pe care trebuie sa mearga crestinul prin lumea aceasta. Crestinismul recunoaste pe deplin
stapanirea unei tari cu toate randuielile ei, dar crestinul nu-i deloc dator, sa se amestece in vreun fel oarecare in treburile ei. El este dator sa
se supuna poruncilor stapanirii tarii sale, oricare ar fi el, sa voiasca binele celor ce fac legile si celor ce vegheaza la implinirea lor. El trebuie
sa se roage pentru ea, sa plateasca darile, sa se roage pentru pacea tarii si, pe cat atarna de el, sa traiasca in pace cu toti oamenii.

Pilda desavarsita a tuturor acestora o gasim iarasi la preaslavitul nostru Domn. El recunoaste pe deplin temeiul supunerii fata de stapanire,
cand sta de vorba cu irodienii vicleni, spunand: ,,Dati Cezarului ce este al Cezarului si lui Dumnezeu ce este al lui Dumnezeu” (Matei 22:21).
Dar nu numai atata. Mai gasim ca El a platit si bir, pe care nu trebuia sa-l plateasca si pe care n-avea dreptul nimeni sa-I ceara de la El. Totusi
nu s-a folosit de dreptul Sau, ci a spus lui Petru: ,Dar, ca sa nu-i facem sa pacatuiasca, du-te la mare, arunca undita, si trage afara pestele
care va veni ntai; deschide-i gura, si vei gasi in ea o rubla pe care ia-o si da-le-o lor, pentru Mine si pentru tine” (Matei 17:27).

Locul acesta ne aratd limpede drumul crestinului Tn lumea aceasta. El trebuie sa mearga pe urma Domnului Sau si sa faca Tntocmai ca El in
orice privinta. El nu si-a cerut niciodata dreptul, nici nu s-a amestecat in afaceri lumesti; intreaga Lui viata pana la cruce a fost o viata de
deplina lepadare de sine, pana acolo ca a dat-o ca pret de rascumparare pentru multi. El nu s-a amestecat in politica, n-a vrut sa fie judecator
sau Tmpartitor de mosteniri, nici chiar cand a fost rugat.

Nadajduim ca cele spuse vor face pe cititor sa inteleaga bine locuri ca acela, pe care il cercetam acuma. Desi trebuie sa ne impotrivim tot
atat de hotarat inchinarii la idoli, si sa stam departe de orice rau, ca si Israel in vechime, nu putem face totusi tot ce faceau ei. Oricat de
poruncitoare ar fi datoria Bisericii sa scoata raul din sanul ei, ea nu trebuie sa omoare cu pietre pe un inchinator la idoli, nici sa arda pe
vrajitor. Biserica romano-catolica a facut asa, si chiar protestantii au urmat-o pe acest drum, lucru care se vede in mai multe pilde din istoria
bisericii. Pomenim numai de Minai Servet, care a fost ars in anul 1553 in Geneva din pricina Tnvataturilor lui ratacite. Biserica nu este
chemata sa poarte sabia lumeasca. Aceasta este o tagaduire pe fata a chemarii, felului ei de a fi si menirii e. Cand Petru, in ravna nestiintei
sale si a grabei firii pamantesti, a scos sabia ca sa apere pe Domnul sau iubit, a fost mustrat indata de Isus cu vorbele: ,Vara-ti sabia in
teaca; caci toti cei ce scot sabia, vor pieri de sabie”. Si dupa ce a spus acestea, Isus a indreptat raul facut de slujitorul sau, care avea ganduri
bune, dar gresite. Apostolul zice: ,Armele cu care ne luptam noi, nu sunt supuse slabiciunii omenesti, ci sunt puternice, intarite de Dumnezeu
ca sa surpe intariturile. Noi rasturnam izvodirile mintii si orice Tnaltime, care se ridica impotriva cunostintei lui Dumnezeu; si orice gand il
facem rob ascultarii de Cristos” (2 Cor. 10:4-5).

Biserica marturisitoare sa departat mult de la acest adevar insemnat. Ea s-a legat cu lumea si a cautat sa faca sa inainteze lucrul lui Cristos
prin mijloace lumesti. A vrut sa tina in picioare credinta crestina prin tagaduirea fiintei adevarate a crestinismului. Arderea ereticilor a manjit
grozav filele istoriei sale. Nici nu ne putem inchipui urmarile grozave ale faptului, ca Biserica s-a crezut chemata sa ia locul lui Israel si sa
lucreze potrivit unor temeiuri iudaice (Fireste ca Biserica are dreptul sa invete din istoria lui Israel, dar face o greseala mare, daca ia locul lui
Israel, daca lucreaza dupa temeiurile si daca-si insuseste fagaduintele.). Prin aceasta nu numai ca si-a sucit cu desavarsire marturia ei, ci si-a
pierdut si felul ei de a fi duhovnicesc si ceresc si a pasit pe drumul, al carui capat e zugravit in Apocalipsa 17 si 18.

Sa cerceteze cititorul acest lucru Tn lumina Noului Testament si sa invete sa inteleagd prin bunatatea lui Dumnezeu drumul despartirii de
lume, pe care suntem chemati sa umblam ca unii, care suntem in lume, dar nu din lume.

in partea de la urma a capitolului nostru (versetele 12-18) g&sim o invataturad insemnata, care se intemeiazé n acelasi timp pe un adevar
scump, anume pe unitatea nationala a lui Israel. E vorba aici de o abatere mare in unul din orasele lui Israel. Foarte usor ar fi putut pune
intrebarea: Sunt oare toate orasele lui Israel partase la pacat? (Fara indoiala ca trebuie sa ne gandim ca abaterea, de care vorbim, era foarte
mare, deoarece urmarea incercarea de a departa poporul de Dumnezeul cel viu si adevarat. Faptul acesta atingea temelia fiintei nationale a
lui Israel. Aceasta nu era numai ceva local, ci national.) De buna-seama ca toate erau partase, intrucat poporul alcatuia o unitate deplina.

Orasele si semintiile nu erau neatarnate unele de altele, ci legate prin legatura sfanta a unitatii nationale, o unitate, al carei sambure se
gasea in locul, unde se arata Dumnezeu. Cele douasprezece paini de pe masa de aur din cortul marturiei erau icoana vie a acestei unitati
nedespartite si orice israelit adevarat o recunostea si se bucure de ea. Cele 12 pietre din vadul lordanului, cele douasprezece pietre de pe
malul aceleiasi ape si cele douasprezece pietre adunate de llie pe muntele Calmei propovaduiesc acelasi adevar mare, anume ca cele
doudasprezece semintii erau legate intre ele in chip nedespartit. Cucernicul imparat Ezechia le-a recunoscut de asemenea, cand a poruncit sa
se aduca jertfa de ardere de tot si jertfa de ispasire pentru intreg Israelul (2 Cronici 29:24). Afara de aceasta mai gasim, ca losia, imparatul
temator de Dumnezeu si-a intins lucrarea de indreptare peste toate timpurile copiilor lui Israel (2 Cronici 34:33). Pavel intareste acelasi
adevar in fata imparatului Agripa, cand spune: , A carei implinire o asteapta cele doudsprezece semintii ale noastre, care slujesc lui
Dumnezeu zi si noapte” (Fapte 26:7). El se mai restrange din capitolul 7 al Apocalipsei, unde gasim cele douasprezece semintii pecetluite si
puse de o parte pentru binecuvantarea si slava vesnica, si anume in legatura cu o multime fara numar dintre neamuri. La urma vedem in
Apocalipsa 21, numele celor douasprezece semintii scrise pe portile noului lerusalim, ale locului ceresc si central al slavei lui Dumnezeu si a
Mielului.

Asa dar avem un sir necurmat de dovezi pentru adevarul unitatii nedespartite a celor douasprezece semintii ale lui Israel, incepand cu masa
de aur din cortul marturiei si incheind cu cetatea de aur, care se coboara din cer, de la Dumnezeu.

Daca ni s-ar pune intrebarea: Unde se poate vedea aceasta unitate? sau: Cum au putut-o cunoaste oameni ca llie, Ezechia, losia si Pavel?
Raspundem: au vazut-o prin credinta. Ei au privit in cortul marturiei, si au vazut acolo cele douasprezece paini, care inchipuiau cele
douasprezece semintii ale lui Israel si in acelasi timp unitatea lor nedespartite. Nimic nu putea fi mai frumos. Adevarul lui Dumnezeu trebuie
sa tina in veci. Unitatea lui Israel a fost vazuta in trecut si va fi vazuta in viitor si chiar daca acuma ochiul omenesc n-o vede, dupa cum nu
vede nici unitatea mai tnhalta a Bisericii, totusi credinta tine la ea cu tarie si o marturiseste.

Sa vedem putin si infaptuirea practica a adevarului cuprins in aceasta parte a capitolului nostru. Sa zicem ca intr-un oras de la miazanoapte
din tara lui Israel ar fi ajuns vestea, ca intr-un oras de la miazazi se fnvata un lucru gresit, care are ca tinta despartirea de Dumnezeu a
locuitorilor acelui oras. Ce avea sa faca atunci intaiul oras? Porunca spunea limpede: ,sa faci cercetari, sa cauti si sa intrebi cu dea maruntul”.



Dar n-ar fi putut oare sa spuna cativa cetateni: Ce treaba avem noi cei de la miazanoapte cu ratacirile care se invata la miazazi? Nu-i oare
fiecare oras raspunzator pentru pastrarea adevarului inlduntrul zidurilor sale? Noi n-avem in mijlocul nostru astfel de invataturi ratacite. Cum
putem noi cerceta toate ratacirile, care se ivesc in tara? Lucrul acesta ne-ar cere atata timp, ncat nu ne-am mai putea ingriji de ogoarele,
viile si turmele noastre. Noi osandim invatatura ratacita si vom inchide portile noastre in fata oricui ar veni sa ne-o aduca, dar nu ne simtim
datori sa mergem mai departe.

Dar ce ar fi raspuns un israelit credincios la toate aceste lucruri, care par mintii omenesti atat de drepte si bune? Raspunsul lui ar fi spus in
chip neindoielnic, ca, daca lucreaza astfel, se tagaduieste unitatea lui Israel. Daca fiecare oras si fiecare semintie ar fi vrut sa fie neatarnata,
atunci si marele preot ar fi trebuit sa ia dinaintea Domnului cele 12 paini, caci ele n-ar mai fi infatisat unitatea lui Israel. Apoi porunca era
lamurita: ,Sa cercetezi, sa cauti si sa intrebi cu de-amanuntul”. Dar Israel era unul. O nelegiuire petrecuta in Dan trebuia sa atinga
numaidecat si pe locuitorii din Beerseba. Oricine-si incrucisa nepasator mainile, se facea una cu cel ce facuse nelegiuirea. Deci atat porunca
lui Dumnezeu cat si faptul ca toti erau una, aratau ca trebuie sa nu stea nepasatori in fata raului din Israel.

Daca toate acestea au fost adevarate cu privire la Israel, nu sunt cu mai putin adevarate cu privire la Biserica lui Dumnezeu din vremea de

fata. Orice nepasare in privinta vreunui lucru care priveste pe Cristos este o uraciune fhaintea lut Dumnezeu. Planul si hotararea Lui vesnica
este sa preamareasca pe Fiul Sau. Orice genunchi trebuie sa i se plece si orice limba sa marturiseasca, spre slava lui Dumnezeu Tatal, ca El
este Domn. El vrea ca toti sa cinsteasca pe Fiul cum cinstesc pe Tatal.

Daca deci Cristos este necinstit, daca se ivesc si se raspandesc invataturi care micsoreaza slava persoanei Lui, lucrarea savarsita de El si
puterea slujbei Lui, avem datoria sfanta sa lepadam cu toata hotararea astfel de invataturi. Nepasarea sau neatarnarea in privinta lucrurilor
care privesc pe Fiul lui Dumnezeu, este tradare in lucrul lui Dumnezeu. Daca nu suntem nepadsatori cand e vorba de numele, fiinta sau de
averea noastra, n-ar trebui sa fim nici atunci cand e vorba de slava, cinstea, numele si lucrul Aceluia, caruia ii datoram fotul acum si in veci,
care S-a dezbracat de slava Sa, a venit pe acest pamant in aceasta lume rea si a murit o moarte rusinoasa pe cruce ca sa ne scape de focul
vesnic al iadului. Strans legat cu slava Capului bisericii este si adevarul despre unitatea trupului. Daca Israel a fost unul, cu atat mai mult e
unul trupul lui Hristos! Si daca in Israel era gresita orice neatarnare si nepasare, cu atat mai mult se poate spune acest lucru in Biserica lui
Dumnezeu. Dupa cum nu se poate spune ca mana e neatarnata de picior sau ochiul de ureche, tot asa nu se poate zice cd madularele
trupului lui Cristos sunt neatarnate intre ele”. ,,Caci, dupa cum trupul este unul si are multe madulare si dupa cum toate madularele trupului,
macar ca sunt mai multe, sunt un trup - tot asa este si Cristos. Noi toti, in adevar, am fost botezati de un singur Duh, ca sa alcatuim un singur
trup, fie iudei, fie Greci, fie robi, fie slobozi; si toti am fost adapati dintr-un singur Duh. Astfel, trupul nu este un singur madular, ci mal multe.
Daca piciorul ar zice: ,Fiindca nu sunt mana, nu sunt din trup”, nu este pentru aceasta din trup? Daca tot trupul ar fi ochi, unde ar fi auzul?
Daca totul ar fi auz, unde ar fi mirosul? Acum dar Dumnezeu a pus madularele in trup, pe fiecare asa cum a voit El. Daca toate ar fi un singur
madular, unde ar fi trupul? Fapt este ca sunt mai multe madulare, dar un singur trup. Ochiul nu poate zice mainii: ,N-am trebuinta de tine”
nici capul nu poate zice picioarelor: ,N-am trebuinta de voi”. Ba mai mult, madularele trupului, care par mai slabe, sunt de neaparata
trebuinta. Si partile trupului, care par vrednice de mai putina cinste, le imbracam cu mai multa podoaba. Asa ca partile mai putin frumoase
ale trupului nostru capata mai multa frumusete, pe cand cele frumoase n-au nevoie sa fie impodobite. Dumnezeu a intocmit trupul in asa fel
ca sa dea mai multa cinste madularelor lipsite de cinste pentru ca sa nu fie nici o dezbinare in trup; ci madularele sa ingrijeasca deopotriva
unele de altele. Si daca sufere un madular, toate madularele sufar impreuna cu el; daca este pretuit un madular, toate madularele se bucura
impreuna cu el. Voi sunteti trupul lui Cristos, si fiecare, in parte, madularele lui” (1 Corinteni 12:12-27).

Adevarul aratat atat de limpede si staruitor in acest capitol si care spune, ca credinciosul este un madular al trupului lui Cristos, nu cuprinde
numai cele mai inalte binecuvantari ale crestinului, ci ne arata si cea mai inalta raspundere a lui. Crestinul nu se poate socoti ca o persoana
independenta, care n-are nici o legatura cu altii, ci este legat in chip viu cu toti copiii lui Dumnezeu, cu toti credinciosii adevarati, cu toate
madularele de pe pamant ale trapului lui Cristos.

»Noi toti, in adevar, am primit botezul unui singur Duh, ca sa alcatuim un singur trup”. Biserica lui Dumnezeu nu este o tovarasie sau o fratie
de mai multi la un loc. Ea este un trup legat prin Duhul Sfant cu Capul sau din cer si ale carui madulare de pe pamant sunt legate intre ele in
chip nedezlipit. Urmarea fireasca a acestui fapt este ca starea si viata oricarui madular atinge pe toate celelalte. ,Daca sufera un madular,
toate madularele sufar impreuna cu el”. Daca piciorul nu sta bine, mana simte. Cum anume? Cu ajutorul capului. Tot asa e si in Biserica lui
Dumnezeu. Daca un madular nu sta bine, simt si celelalte madulare cu ajutorul Capului, cu care sunt legate toate in chip viu prin Duhul Sfant.

Multora le vine greu sa inteleaga acest adevar, dar el este descoperit limpede Tn Cuvant. El este o descoperire dumnezeiasca. Nici o minte
omeneasca n-ar fi putut nascoci vreodata un astfel de gand, dar Dumnezeu il descopera si credinta il crede si traieste in puterea lui
binecuvantata.

Dar cum se poate ca starea cea rea a unuia sa inraureasca asupra altora, care nu stiu nimic de ea? Raspunsul este: ,,Cand sufera un madular,
toate madularele sufar impreuna cu el”, nu numai madularele unei adunari dintr-un loc care cunosc mai bine si mai de aproape persoana
aceia si care au legaturi cu ea, ci toate madularele trupului, oriunde s-ar gasi. Asa am vazut la Israel (desi acolo era vorba numai de o unitate
nationald) ca un rau intdmplat in unul din orasele lor, 1i privea pe toti. Desi multi din popor nu stiau nimic de pacatuirea lui Acan, totusi
Domnul a spus: ,Israel a pacatuit” si tot poporul a suferit o infrangere rusinoasa din pricina aceasta.

Mintea omeneasca gaseste ca e greu de inteles acest adevar, insa credinta il ia si lucreaza potrivit lui. De aceea sa n-ascultam la ce spune
mintea, ci sa credem ce spune Dumnezeu.

Ce adevar mare este adevarul despre unitatea Trupului lui Hristos! Ce urmari insemnate are in viata! Cat de mult indeamna el la sfintenie in
umblare si viata! Ce veghetori ne face asupra noastra insine, asupra obiceiurilor, cailor si intregii noastre stari morale, ce cu grija ne-ar face
sa nu necinstim Capul cu care suntem uniti, sau sa intristam pe Duhul prin care suntem uniti, sau sa vatamam madularele cu care suntem
uniti!

,Voi sunteti copiii Domnului, Dumnezeului vostru. Sa nu va faceti crestaturi si sa nu va radeti intre ochi pentru un mort. Caci tu esti un popor
sfant pentru Domnul, Dumnezeul tau, si Domnul, Dumnezeul tau te-a ales, ca sa fii un popor al Lui dintre toate popoarele de pe fata
pamantului” (versetele 1, 2).



Versetele de la inceputul capitolului nostru ne pun in fata ochilor temelia tuturor binecuvantarilor si raspunderilor poporului Israel. S-a aratat
de multe ori gandul, si nu se poate tagadui adevarul ca trebuie sa fii intai intr-o stare anumita ca sa poti cunoaste pornirile care stau in
legatura cu ea si sa poti implini datoriile ce vin din aceasta. Daca cineva nu este tata, nici cele mai amanuntite lamuriri nu-l pot face sa
inteleaga potrivirile sau simtirile unei inimi parintesti, indata insa ce intrd singur in aceasta stare, o cunoaste foarte bine. Asa e cu orice stare
pamanteasca, si tot asa e si cu lucrurile dumnezeiesti. Nu putem intelege pornirile sau datoriile unui copil al lui Dumnezeu, daca nu suntem in
aceasta stare, si nu putem implini datoriile crestine, daca n-am ajuns inca sa fim crestini desi, chiar in aceasta stare, avem nevoie pentru
fmplinirea datoriei de neincetata putere a Duhului Sfant.

Dumnezeu are, deci, dreptul sa dea copiilor Sai indrumari pentru felul lor de purtare, iar acestia au cinstea si raspunderea sa infaptuiasca
pretutindeni acest har al Lui. ,Voi sunteti copiii Domnului, Dumnezeului vostru. Sa nu va faceti crestaturi”. Israel era al lui Dumnezeu, nu mai
era neatarnat, si de aceea n-avea voie nici un madular al adunarii sa se rada intre ochi pentru un mort sau sa-si cresteze fata. Neamurile
sarace si nestiutoare dimprejur chiar daca ficeau acest lucru, nu cunosteau ins& pe Dumnezeu si n-aveau nici o legaturd cu El. ins& Israel se
gasea pe taramul ridicat si sfant al unei legaturi apropiate cu Dumnezeu, si acest fapt trebuia sa se vada din toate obiceiurile lor. N-aveau sa
se fereascd de ceva, sa nu faca ceva, ca sa fie copii ai lui Dumnezeu. Asta ar fi insemnat s-o ia de la coada. Ci fiindca erau copii ai lui
Dumnezeu, trebuiau sa se poarte ca atare. ,Caci tu esti un popor sfant pentru Domnul, Dumnezeul tdu”. Dumnezeu nu spune: , Tu trebuie sa
ajungi un popor sfant”. Ar fi fost cu neputinta ca ei singuri sa ajunga un popor al lui Dumnezeu. Toate silintele lor in aceasta privinta ar fi fost
zadarnice. Insad Dumnezeu, in harul Sdu nemarginit si din pricina legamantului S&u cu parintii lor, facuse din ei poporul Sau dintre toate
neamurile pamantului. Acesta era tara de nezguduit pe care se afla Israel. Toate umbletele si obiceiurile lor, toate caile si lucrarile lor, hrana
si imbracamintea, totul trebuia asezat pe aceasta temelie mare, anime pe faptul, ca erau ai lui Dumnezeu, alesi de El, fapt care era cu totul in
afara de ei ca si nasterea lor fireasca.

Sa socotim ca unul din cele mai tnalte haruri ale noastre faptul, cda Dumnezeu este atat de aproape de noi si se ingrijeste astfel de toate
obiceiurile si cdile noastre. Fireste ca gandul la apropierea sfanta a lui Dumnezeu e de nesuferit pentru un om, care nu-L cunoaste si care
n-are nici o legatura cu El. Dar pentru un credincios adevarat, pentru oricine iubeste cu adevarat pe Dumnezeu, e scump gandul, ca El e
aproape de noi, ca ia parte la cele mai mici maruntisuri ale vietii noastre zilnice, ca stie tot ce mancam, cu ce ne imbracam, ne vede ziua si
noaptea, cand stam de veghe si cand dormim, cand suntem acasa sau in caldtorie si grija Lui pentru noi intrece cu mult grija unei mame
iubitoare. Cat de mult s-ar schimba viata noastra, daca am simti mai mult aceste lucruri. Toate astea sunt minunate. Ce har mare sa stim ca
Domnul nostru iubitor vegheaza asupra cararii noastre ziua si asupra patului nostru noaptea; ca ochiul Lui se odihneste peste noi cand ne
imbracam dimineata, cand ne asezam la masa sa mancam, cand ne ducem la lucru, cand ne vedem de treburi si toate legaturile noastre de
dimineata pana seara! De ar avea fiecare copil al lui Dumnezeu de pe fata pamantului simtamantul acesta.

Versetele urmatoare cuprind indrumari privitoare la dobitoacele curate si necurate, la pesti si pasari. Temeiurile calauzitoare ale acestor
indrumari le-am cercetat in Levitic 11 si indemnam pe cititor sa mai citeasca o data capitolul acesta (Cartea se afla la tipografie in strada
Bursei Nr. 1. Bucuresti.). Dar intre aceste doud locuri este o deosebire foarte mare. in Levitic dau aceste indrumari intai lui Moise si lui Aaron,
iar In capitolul nostru ele sunt spuse de-a dreptul norodului. Aceasta este partea deosebita a fiecareia din aceste doua carti. Cea dintai ar
putea fi numita cu drept cuvant ,,0 calauza a preotului”, pe cand in a doua, preotii trec mai la fund si in frunte e pus norodul. Deosebirea
aceasta se poate biga de seama in cuprinsul cartii intregi. Deuteronomul nu repetd Leviticul. in versetul 21 al capitolului nostru ni se arata
deosebirea mare dintre Israelul lui Dumnezeu si strain. ,Sa nu mancati din nici o mortaciune, s-o dai strainului care va fi in cetatile tale, s-o
manance, sau s-0 vinzi unui strain, caci tu esti un popor sfant pentru Domnul, Dumnezeul tau”. Faptul legaturii sale cu Dumnezeu deosebea
pe Israel cu desavarsire de toate neamurile pamantului. Asta nu pentru ca ei ar fi fost mai buni sau mai sfinti decat altii, o, nu, ci Domnul era
sfant si ei erau poporul Lui: ,Fiti sfinti, caci Eu sunt sfant”.

Copiii lumii acesteia numesc de multe ori pe crestini farisei, pentru ca se despart de ei si nu vreau sa ia parte la petrecerile si desfatarile lor;
insa ei nu inteleg ce vorbesc. Daca un crestin ia parte la desertaciunile si prostiile lumii acesteia, e ca si cand un Israelit ar fi mancat dintr-o
mortaciune. Crestinul are, slava Domnului, o hrana mai buna decat cea pe care i-o poate da lumea. El se hraneste cu Painea cea vie, care s-a
coborat din cer, cu Mana adevarata, si nu numai atat, dar mananca si ,din roadele tarii Canaanului”, care infatiseaza pe Omul Isus inviat si
proslavit, din cer. Bietul copil neintors la Dumnezeu din lume, nu stie nimic despre aceste lucruri. De aceia trebuie sa se margineasca in cei
poate da lumea. Intrebarea nu este, intrucat lucrurile lumii in sine sunt bune sau rele. Nici un israelit n-ar fi putut sa stie, ca nu-i bine s&
manance dintr-o mortaciune, daca nu i-ar fi spus Cuvantul lui Dumnezeu.

Acesta este punctul cel mai insemnat pentru noi. Nu ne putem astepta ca lumea sa gandeasca si sa cugete ca noi. Datoria noastra este sa
privim totul din punct de vedere dumnezeiesc. Un om al lumii poale sa socoteasca bune si potrivite unele lucruri, cari sunt nepotrivite pentru
un crestin, si asta numai din pricind ca e cretin. Credinciosul adevarat n-are decéat aceasta intrebare: , Pot face cutare sau cutare lucru spre
slava lui Dumnezeu? Le pot eu pune in legatura cu Numele lui Cristos?”

Crestinul n-are in toate imprejurarile decat o piatra de incercare, o calauza, si aceasta este Hristos. Tot ce nu-i vrednic de El, de buna-seama,
cad nu-i vrednic nici de crestin. Inima credincioasa lui Cristos, care umbla dupa pornirile firii dumnezeiesti, intaratatd de Duhul Sfant si
calauzita numai de Scriptura, va sti totdeauna ce e bine sau rau.

inainte de a trece mai departe, atragem atentia cititorului asupra sfarsitului versetului 21: ,Sa nu fierbi iedul in laptele mamei lui”. Locul
acesta este interesant prin faptul, ca e intrebuintat de trei ori in legaturi felurite. Care-i insemnarea lui si ce invatatura cuprinde? El vrea sa
atraga luarea aminte a poporului lui Dumnezeu, ca trebuie sa se fereasca bine de tot ce-i impotriva firii lucrurilor. Se vede cat de colo ca era
fmpotriva firii lucrurilor sa fierbi un ied in laptele, care avea sa-i fie hrana. Cuvantul lui Dumnezeu vorbeste mult despre ce-i potrivit firii
lucrurilor, ce se cuvine. Astfel scrie si apostolul catre Corinteni: ,,Nu va invata oare si firea”. Sunt anumite simtiri si porniri sadite de ziditor in
fire, care nu trebuiesc nesocotite. Dumnezeu nu poate lua ca buna o lucrare, care atinge acest simt firii. Duhul lui Dumnezeu ne calauzeste
de multe ori in chip mai presus de fire, dar niciodata Impotriva firii.

Partea de la urma a capitolului ne da cateva invataturi foarte frumoase. Ea ne infatiseaza temelia, centrul si trasaturile deosebite ale religiei
casnice si nationale a lui Israel, Temelia slujbei dumnezeiesti a lui Israel era faptul, ca Israel si tara lui erau a lui Dumnezeu.



Ei erau, ca sa zicem asa, arendasii Lui, si erau datori sa marturiseasca acest lucru, la timpuri anumite, prin zeciuiala data cu credinciosie din
toate roadele tarii lor. ,,Sa iei zeciuiala din tot ce-ti va aduce samanta, din ce-i va aduce ogorul in flecare an”. Trebuiau sa recunoasca in felul
acesta 1n chip practic dreptul de stapanire al lui Dumnezeu si nu trebuiau sa piarda din vedere niciodata acest lucru. N-aveau sa recunoasca
pe nimeni altul ca stapan, decat pe Domnul lor. Cu tot ce aveau, erau ai Lui. Aceasta era temelia religiei lor nationale.

Pe cat de limpede era hotarata temelia religiei lor, tot asa era si centrul. Ei aveau sa se adune pe locul, unde avea sa-Si aseze Dumnezeu
Numele. Un har scump pentru toti aceia, care iubeau cu adevarat acest Nume scump. Din locul acesta si din multe altele vedem ce pret
punea Dumnezeu pe faptul, ca poporul Sau sa se adune din cand in cand Tnaintea Lui. li placea sa-si vada poporul adunat nhaintea Sa,
bucurandu-se de legatura cu El si hranindu-se impreuna din rodul tarii Canaanului. ,,Si sa& mananci thaintea Domnului, Dumnezeului tau, in
locui pe care-l va alege, ca sa-si aseze Numele acolo, zeciuiala din graul tau”, ,,ca sa te inveti sa te temi intotdeauna de Domnul, Dumnezeul
tau.”

Dupa judecata unui israelit credincios nu se putea asemana nici un alt loc cu acela. Oricine iubea cu adevarat pe Domnul, calatorea cu
bucurie spre peticelul de pamant, unde isi asezase Dumnezeu Numele. Numai celor cari nu cunosteau pe Dumnezeu, putea sa li se para
batatoare la ochi calatoria poporului spre casa lui Dumnezeu, ca sa duca acolo zeciuiala, si mai ales cand drumul, pe care trebuiau unii sa-|
facd, era mai lung. Unii ca acestia puteau sa cugete: ,Pentru ce atata osteneald? De ce n-ar manca si acasa?” Dar Israelul lui Dumnezeu avea
o pricind insemnata, pentru care calatorea spre locul hotarat de Dumnezeu, si aceasta pricina era cuprinsa in cuvantul adanc: ,,Domnul este
acolo”. Daca un iudeu incapatanat ar fi ramas acasa sau ar fi mers in alt loc, ales de el, n-ar fi fost acolo nici in legatura cu Dumnezeu si nici
cu fratii sai. El ar fi trebuit deci s& manance singur. Afara de aceasta si-ar fi atras asupra lui judecata lui Dumnezeu, deoarece o astfel de
purtare era o uraciune fnaintea Domnului. Era numai un loc de adunare si pe acela i- alesese Dumnezeu, nu omul. imparatul leroboam cel
ingamfat, s-a amestecat in randuiala dumnezeiasca pentru scopurile sale politice si a asezat doi vitei, unul la Betel si altul in Dan, dar cei care
jertfeau acolo, slujeau dracilor, nu lui Dumnezeu. Lucrarea aceasta era o indrazneald nelegiuitd, prin care leroboam a adus judecata lui
Dumnezeu asupra sa si asupra casei sale. in istoria de mai tarziu a poporului Israel gdsim pomenindu-se deseori de ,leroboam, fiul lui Nebat”,
ca pilda groaznica de nelegiuire pentru toti imparatii.

Toti cei credinciosi din Israel aveau sa se gaseasca neaparat in locul dumnezeiesc de adunare si nicaieri aiurea. Nu l-ai fi vazut aducand tot
felul de dezvinovatiri ca sa stea acasa; nici n-ar fi alergat incoace si incolo in locuri alese de ei sau de altii, i-ai fi gasit adunati numai acolo
unde era Domnul. Era aceasta Tngustime? Nu, ci frica si dragostea de Dumnezeu.

Dar nu numai ca Dumnezeu hotarase un loc de inchinare, ci in bunatatea Sa, El se mai ingrijise sa faca acest drum cat se poate de usor
pentru poporul Sau. ,Poate cand te va binecuvanta Domnul, Dumnezeul tau, drumul va fi prea lung, ca sa-ti poti duce zeciuiala acolo, din
pricina departarii tale de locul pe care-l va alege Domnul, Dumnezeul tau, ca sa-Si puna acolo Numele Lui. Atunci sa-ti prefaci zeciuiala in
argint, sa strangi argintul acela in mana si sa te duci la locul pe care-l va alege Domnul Dumnezeul tau... si sa mananci inaintea Domnului,
Dumnezeului tau si sa te bucuri tu si familia ta”.

Cat de frumos! Domnul in grija si iubirea Lui, tinea seama de toate. El inldtura orice greutate din calea poporului Sau, ca sa-i dea putinta sa
se simta fericit inaintea Sa. Nu trebuiau oare toti cei ce iubeau pe Domnul sa doreasca sa implineasca dorinta inimii Lui, de a vedea adunat in
locul hotarat de El pe poporul Sau izbavit? Si oare n-ar fi dovedit un israelit care ar fi trecut cu vederea prilejul unei astfel de intalniri, ca n-are
inima pentru Dumnezeu si pentru poporul Sau, si ce era si mai rau, ca lucreaza dupa voia sa? Daca unul ca acesta ar fi spus ca poate fi fericit
si acasa sau aiurea, nu numaidecat in locul hotarat de Domnul, atunci fericirea aceasta ar fi fost fara temei, de oarece se afla pe calea
neascultarii si a trecerii cu vederea a poruncii dumnezeiesti.

Toate acestea cuprind o Tnvatatura insemnata pentru Biserica lui Dumnezeu din vremea de fata. Voia lui Dumnezeu a fost atunci si este si
astazi, c ai Sai sa se adune Thaintea Sa in jurul unui centru hotarat de El. Nici un crestin, care mai are lumina dumnezeiasca, nu se va indoi de
acest lucru. Caci pornirile firii dumnezeiesti, indrumarile Duhului Sfant si invataturile Scripturii calduzesc pe credinciosi sa se adune pentru
preamarirea lui Dumnezeu, pentru legatura frateasca si pentru zidire sufleteasca. Oricat de deosebita ar fi economia iudaica fata de cea
crestind, sunt totusi anumite adevaruri mari si anumite trasaturi calauzitoare, care raman oricand in picioare, si intre acestea este de buna
seama si adunarea noastra impreuna. Caci aceasta este intemeiata pe o randuiala dumnezeiasca, atat in economia veche, cat si in cea noua.

Dar, desi este asa, nu e vorba Tnainte de fericirea noastrd, macar ca toti crestinii vor fi cu adevarat fericiti, cand se vor gasi in locul hotarat de
Dumnezeu, caci in fata Domnului este totdeauna bucurie si binecuvantare si acolo nu te poti simti altfel, decat cu adevarat fericit. E cerul pe
pamant pentru copiii lui Dumnezeu, care iubesc Numele Lui, Persoana Lui, se iubesc unii pe altii ca sa fie iTmpreuna in jurul mesei Lui, in jurul
Lui insusi. Ce poate intrece fericirea de a putea sa frangem painea impreuna, in amintirea Domnului nostru scump, sa vestim moartea lui
pana va veni; sa aducem cu un glas lauda lui Dumnezeu si Mielului; sa ne zidim, indemnam si imbarbatam unii pe altii, potrivit cu darul dat
fiecaruia de Capul inviat si proslavit al Bisericii (Cristos); sa ne varsam inimile, in dulce legatura frateasca, in rugaciune, cerere, mijlocire si
multamiri catre Dumnezeu pentru toti oamenii, pentru imparati si cei in dregatorii, pentru toti copiii lui Dumnezeu, Biserica lui Dumnezeu,
trupul lui Cristos, pentru lucrul Domnului si lucratorii Lui de pe toata fata pamantului. Dar, cum am mai spus, nu este vorba de fericirea
noastra. Voia lui Dumnezeu, descoperita in Cuvantul Sau sfant, trebuie sa ne calauzeasca aici si pretutindeni. Pentru noi intrebarea este
aceasta: Faptul ca credinciosii se aduna pentru inchinare si zidire sufleteasca este oare potrivit gandului lui Dumnezeu? Daca da, vai de
aceia, care nu vor sa faca acest lucru, fie din pricina Thcapatanarii, sau din lene, sau din alta pricind. Prin aceasta ei nu numai ca isi pagubesc
sufletul lor, dar necinstesc si pe Dumnezeu, intristeaza pe Duhul Sau si dispretuiesc adunarea lui Dumnezeu.

Acestea sunt urmari foarte insemnate, care cer din partea noastra o cercetare amanuntita. In Evrei nise da indemnul staruitor, s& nu pierdem
din vedere adunarea noastra laolalta, si aceasta ne dovedeste ce pret deosebit si ce insemnatate are aceasta adunare impreuna. Cea dintai
pomenire a acestui adevar o gasim in Matei 18:20: ,Caci acolo, unde sunt doi sau trei adunati in Numele Meu, suni si Eu Tn mijlocul lor”. Aici
avem centrul dumnezeiesc: Numele Meu. Aceasta raspunde locului atat de des intrebuintat in Deuteronom: ,locul pe care-l va alege
(Domnul) ca sa-Si aseze Numele acolo”. Nu in altd parte, ci numai acolo.

intocmai asa stau lucrurile si cu Biserica lui Dumnezeu. Si in mijlocul ei totul e rAnduit de Dumnezeu si orice alegere, parere si randuiala
omeneasca trebuie inlaturata. Temeiul pe care ne adunam este dumnezeiesc, este mantuirea. Centrul, in jurul caruia ne adunam, este
dumnezeiesc, este Numele lui Isus. Puterea, prin care ne adunam, este dumnezeiasca; este puterea Duhului Sfant. Dreptul de a ne aduna



este tot dumnezeiesc: este dreptul pe care-I dd Cuvantul lui Dumnezeu.

Toate acestea sunt limpezi si scumpe, si ne trebuie doar o credinta de copil, ca sa le prindem si sa le traim. Daca insa incepem sa cerem
ajutorul mintii noastre sau sa intrebam parerile omenesti, ne prabusim intr-o zapaceala deznadajduita, deoarece trebuie sa cercetam atunci
toate parerile si invataturile nesfarsitelor partide crestine. Cuvantul scump al lui Dumnezeu este singura noastra scapare, putere si autoritate.
Daca ni se ia el, nu mai avem nimic. Cata mangaiere si cata liniste ne aduce acest lucru, caci altfel cum am putea sti ca suntem adunati in
jurul centrului dumnezeiesc decat prin Cuvantul lui Dumnezeu? Adevarul despre felul cum trebuie sa ne adunam este tot asa de lamurit ca
adevarul despre mantuire. Toti crestinii pot sti tot asa de bine daca sunt adunati pe taramul dumnezeiesc, in jurul Persoanei Domnului Isus,
prin puterea lui Dumnezeu si intemeiati pe Cuvantul lui Dumnezeu, cum stiu si ca au mantuirea.

Daca ne intreaba cineva: ,,Cum putem sti daca suntem in jurul centrului pus de Dumnezeu?” raspundem: Numai prin Cuvantul lui Dumnezeu.

Cum putea Israel sa fie sigur de locul hotarat de Dumnezeu pentru adunarea lor? Din porunca Lui limpede. Cuvantul Lui era tot atat de
limpede in acest punct ca in toate celelalte. Si stau oare crestinii acum mai rau decat iudeii din vechime? I-a |asat oare Dumnezeu prada
indoielii si nesigurantei cu privire la locul lor de inchinare, la centrul si taramul intalnirii lor? Este oare acesta un lucru, cu privire la care
fiecare trebuie sa faca ce crede el ca e bine? Cu neputinta. Dupa cum Israelul din vechime n-avea nici o indoiald cu privire la locul adunarii
lor, afara doar cand era vorba de nestiinta intreaga, sau neascultare voita, tot asa azi pentru crestini este hotarat in Cuvantul lui Dumnezeu,
felul cum trebuie sa se adune si aceasta cu o limpezime care ia orice putinta de dezvinovatire sau nestiinta.

Asta nu inseamna, ca pentru crestini ar fi astazi un loc anumit, unde ar trebui sa se adune cu totii din cand in cand, ca poporul pamantesc al
lui Dumnezeu si cum va mai fi, in curand, cu Israelul adus iar in tara lui si cu toate neamurile. ,,Se va intampla in scurgerea vremurilor, ca
muntele Casei Domnului va fi intemeiat ca cel mal ihalt munte; se va inalta deasupra dealurilor, si toate Neamurile se vor ingramadi spre el.
Popoarele se vor duce cu gramada la el, si vor zice: ,Veniti, sd ne suim la muntele Domnului”, la Casa Dumnezeului lui lacov, ca sa ne invete
caile Lui, si s umblam pe cararile Lui”. Caci din Sion va iesi Legea, si din lerusalim cuvantul Domnului” (Isaia 2:2-3). ,Toti cei ce vor mai
ramanea din toate Neamurile venite impotriva lerusalimului, se vor sui in fiecare an sa se inchine thaintea Tmparatului, Domnul ostirilor, si sa
praznuiasca sarbatoarea corturilor. Daca unele din familiile pamantului nu vor voi sa se suie la lerusalim ca sa se Inchine Thaintea Tmparatului,
Domnul ostirilor, nu va cadea ploaie peste ele” (Zaharia 14:16-17). Din toate aceste locuri se vede ca lerusalimul a fost si va mai fi centrul lui
Dumnezeu pentru Israel si pentru toate neamurile. Acelasi lucru se vede in toti proorocii. A lua aceste locuri ca spuse pentru Biserica sau cer,
inseamna a stalci cele mai [amurite cuvinte ale Scripturii, inseamna a amesteca lucrurile ceresti cu cele pamantesti si a face Cuvantul lui
Dumnezeu s& se bata cap in cap. in timpul de fata ins&, adica din ziua pogorarii Duhului Sfant, ca sa alcatuiasca trupul lui Cristos si pana in
clipa, cdnd Domnul Isus Cristos va veni din nou, ca sa ia Biserica din lumea aceasta, nu este nici un oras, nici un loc sfintit, nici un centru
pamantesc pentru copiii lui Dumnezeu. Unui crestin i se pare ciudat, sau ar trebui sa i se para, cand i se vorbeste de ,locuri sfinte”, sau de un
pamant sfant, dupa cum unui iudeu i s-ar parea ciudat sa i se spuna ca locul lui de inchinare este in cer (vezi loan 4:19-24. Faptele 7:48-50;
17:24, 25).

invatatura Noului Testament de la inceput pana la sfarsit este lamurita cu privire la inchinarea crestina. Biserica a dovedit de la inceputul
istoriei ei o pornire puternica spre o intoarcere la iudaism si anume nu numai cu privire la invatatura despre mantuire, ci si cu privire la slujba
dumnezeiasca. Crestinii nu numai ca au fost dusi inapoi, sub lege, ca sa dobandeasca sfintenia si viata, ci au fost pusi si sub ritualul levitic cu
privire la slujba si inchinarea lor dumnezeiasca. Punctul intai I-am mai lamurit in capitolul 4 si 5 al Deuteronomului, dar al doilea nu este mai
putin groaznic in ce priveste inrauririle lui asupra intregii vieti crestinesti.

Gandul Satanei cauta totdeauna sa scoata Biserica din locul ei ridicat, pe care-l are cu privire la starea ei in Cristos, la viata si inchinarea ei.
De abia s-a nascut Biserica in ziua Rusaliilor si el a si inceput lucrarea de sapare si nimicire, si a facut-o neincetat, cu staruinta draceasca,
timp de 19 veacuri. in fata locurilor limpezi din Scriptura care arata felul inchinarii crestine, asa cum o cautd astdzi Tatal si cu toate c&
Dumnezeu nu locuieste in temple facute de maini omenesti, vedem in cursul veacurilor de istorie crestind o nazuinta puternica, de a se
intoarce la starea de lucruri din economia mozaica. De aici ridicarea unor cladiri mandre, randuirea unor ceremonii stralucitoare si altele ca
acestea - lucruri care nu se potrivesc deloc cu gandul si felul de a fi al lui Cristos si cu invatatura Noului Testament. Ele dovedesc, cat de mult
s-a departat biserica marturisitoare de Duhul si de Cuvantul Domnului, si totusi multi se intemeiaza tocmai pe aceste lucruri de afara, ca fiind
o dovada de fnhaintarea uimitoare a crestinismului. Unii dintre carmuitorii de frunte ai bisericii merg chiar atat de departe, incat spun, ca
apostolul Pavel a inteles foarte slab marimea, la care va ajunge biserica pe pamant. Dar vai! Ce ar spune apostolat Pavel, cand ar vedea una
din bisericile noastre, cu impodobirea ei, cu ferestrele ei zugravite si cand ar auzi sunetele orgii si cantarea coristilor. Ah, cititorule,
intr-adevar biserica a inaintat, dar nu in bine ci in rau; a mers nu fhainte ci inapoi. S-a abatut de la Cristos, de la Tatal, de la Duhul Sfant si de
la Cuvantul lui Dumnezeu.

Sa ne inchipuim ca Pavel ar veni intr-o Duminica in unul din orasele noastre. Unde ar gasi el ce a gasit acum 19 veacuri in Troa? (Fapt. 20:7).
Unde ar intalni o adunare de credinciosi adunati prin puterea Duhului Sfant numai in Numele lui Cristos, fara vreun nume deosebit ca sa
franga painea in amintirea Lui si sa vesteasca moartea Lui, pana va veni EI? Aceasta era atunci randuiala dumnezeiasca si aceasta va trebui
sa fie si astazi. De buna-seama ca apostolul n-ar recunoaste altceva. El ar cauta ce-i dumnezeiesc si ar dori sa aiba ori ce vrea Dumnezeu ori
nimic. Dar unde ar gasi asa ceva? Unde ar trebui sa mearga ca sa gaseasca masa Domnului asa cum a randuit-o Domnul in noaptea cand a
fost vandut?

N-ar starui el oare si astazi ca sa se pastreze masa Domnului in acelasi fel cum a primit-o si el de-a dreptul de la Domnul slavei si cum a dat-o
prin Duhul, credinciosilor din Corint intr-o epistola indreptata ,catre toti cei ce cheama in vreun loc Numele lui Isus Cristos, Domnul lor si
Domnul nostru”? Ar fi cu neputintd, ca Pavel sa invete in veacul intai randuiala lui Dumnezeu si in veacul al douazecilea neoranduiala
oamenilor. Omul n-are dreptul sa se atinga de vreo randuiald dumnezeiasca. N-are dreptul sa schimbe nici o iotd din randuiala dumnezeiasca
a cinei Domnului, dupa cum un iudeu n-avea dreptul sa taie din lege nici un cuvant, cu privire la paste.

Inca o datd, unde ar putea astazi Pavel s3 ia loc la masa Domnului, in mijlocul unei adunari de credinciosi, adunati numai pe temeiul unitatii
trupului, in jurul unui singur centru, a Numelui lui Isus, prin puterea Duhului Sfant si pe temeiul Cuvantului lui Dumnezeu? Unde ar gasi el o
adunare, Tn mijlocul careia ar putea sluji cu darurile sale, neatarnat de orice imputernicire sau numire omeneasca? Punem intrebarile acestea
cugetului si inimii cititorului, incredintati, ca astfel de adunari se gasesc in felurite locuri si ca Pavel ar putea lucra Tn mijlocul lor, desi avand



de luptat cu multa slabiciune si multa lipsa. Cu parere de rau trebuie sa spunem, ca ele sunt deseori mici si singuratice fata de multimea
mare a crestinilor, care se aduna in altfel.

Ni se va réspunde poate, ca dacé cineva ar sti ca vine Pavel, i-ar da voie cu plicere s& slujeasca. ins& Pavel nici n-ar ciuta si nici n-ar primi
aceasta invoiald. El ne spune limpede Tn Galateni 1:1, ca a primit slujba ,nu de la oameni, nici printr-un om, ci prin Isus Cristos si prin
Dumnezeu Tatal, care |-a inviat pe Isus din morti”. Dar nu numai atata, ci apostolul n-ar sta la masa Domnului, decat daca aceasta ar fi
randuita pe taramul unitatii trupului si potrivit randuielii Noului Testament. El ar spune: ,Ori aceasta, ori nimic”. El n-ar recunoaste vreun
amestec omenesc in randuielile dumnezeiesti sau vreo temelie noua a adunarii, o organizatie noua, vreun sistem omenesc religios oricat de
frumos si oricum s-ar numi. Dimpotriva, el ar spune din nou cuvintele: ,,Nu este decat un trup si un Duh”. ,,Caci o paine si un trup suntem noi,
cei multi, care luam o parte din aceeasi paine”. Cuvintele acestea se indreapta catre toti aceia, care cheama in vreun loc Numele Domnului si
ele raman in picioare, cat va fi biserica pe pamant.

Nu putem parasi cu nici un pret adevarurile dumnezeesti cu privire la adunarea si unitatea credinciosilor. indata ce incep a se alcatui biserici
si comunitati, societati, se lucreaza impotriva Cuvantului lui Dumnezeu, a gandului lui Cristos si a lucrarii Duhului Sfant. Omul nu poate face o
biserica, cum nu poate face nici lumea. Biserica este ceva cu totul dumnezeiesc. Duhul Sfant s-a pogorat la Rusalii ca sa alcatuiasca Biserica
lui Dumnezeu, trupul lui Cristos si aceasta este singura biserica si singurul trup, pe care-l recunoaste Scriptura. Toate celelalte nu se potrivesc
cu Dumnezeu, desi sunt poate aparate de mii de crestini adevarati.

Am dori Tnsa ca cititorul sa nu ne inteleaga gresit. Nu vorbim de mantuire, de viata vesnica, de punerea intr-o stare dupa voia lui Dumnezeu,
ci despre temeiul dumnezeiesc, dupa care ar trebui sa se adune crestinii la masa Domnului. Mii de crestini au trait de pilda, in biserica
romano-catolica si au murit in ea, dar biserica romano-catolicd nu este Biserica lui Dumnezeu si nici asa zisa ,jertfa fara de sange” nu-i cina
Domnului. Daca deci ctitorul crede, ca poate sa ramana intr-un sistem religios omenesc gresit, sub cuvant ca aceasta nu stanjeneste
mantuirea sufletului sau, e zadarnic sa mai stam cu el de vorba in privinta aceasta. Dar care inima iubitoare de Cristos s-ar putea multami cu
acest temei? Ce s-ar fi crezut despre un iudeu, care s-ar fi multumit sa fie un copil al lui Avraam care s-ar fi folosit de via sa, de smochinul
sau, de turmele sale si nu s-ar fi gandit sa se inchine in locul, in care isi asezase Dumnezeu Numele? Care iudeu credincios n-ar fi iubit acest
loc? ,Doamne, eu iubesc locasul Casei Tale si locul in care locuieste slava Ta” (Psalmul 26:8).

lar cand Israel a fost dus in robie din pricina pacatelor sale, auzim pe cei credinciosi dintre ei izbucnind in plangerea: ,Pe malurile raurilor
Babilonului sedeam jos si plangeam, cand ne aduceam aminte de Sion. in salciile din tinutul acela ne atarnaserdm arfele. C&ci acolo biruitorii
nostri ne cereau cantari si asupritorii nostri ne cereau bucurie zicand: Cantati-ne cateva din cantarile Sionului!”. Cum sa cantam noi Cantarile
Domnului pe un pamant strain? Daca te voi uita, lerusalime, sa-si uite dreapta mea destoinicia ei! Sa mi se lipeasca limba de cerul gurii, daca
nu-mi voi aduce aminte de tine, daca nu voi face din lerusalim culmea bucuriei mele” (Psalmul 137).

Tot asa vedem pe Daniel, acest slujitor credincios si mult iubit al lui Dumnezeu, ingenunchind de trei ori pe zi, in odaia sa, care avea fereastra
deschisa spre lerusalim, desi stia ca pentru aceasta va fi aruncat prada leilor. Faptul ca el se ruga cu fata spre lerusalim era oare numai o
credinta desarta iudaica? Nu. Dimpotriva, era desfasurarea steagului dumnezeiesc in mijlocul urmarilor celor mai injositoare si rusinoase ale
prostiei si pacatelor lui Israel. Fara indoiala ca lerusalimul era daramat, dar gandurile lui Dumnezeu cu privire la lerusalim nu erau daramate.
lerusalimul era si ramanea centru Lui pentru poporul Sau pamantesc. ,lerusalime, tu esti zidit ca o cetate facuta dintr-o bucata! Acolo se suie
semintiile, semintiile Domnului, dupa legea lui Israel, ca sa laude Numele Domnului. Caci acolo sunt scaunele de domnie pentru judecata,
scaunele de domnie ale casei lui David. Rugati-va pentru pacea lerusalimului. Cei ce te iubesc, sa se bucure de odihna. Pacea sa fie intre
zidurile tale si linistea Tn casele tale domnesti! Din pricina fratilor si prietenilor, doresc pacea in sanul tau. Din pricina Casei Domnului,
Dumnezeului nostru fac urari pentru fericirea ta” (Psalmul 122).

Si dupa cum lerusalimul a fost si va fi centrul pamantesc ales de Dumnezeu, tot asa nici biserica lui Dumnezeu n-ar trebui sa recunoasca alt
centru decat numai Numele slavit si nespus de scump al lui Isus. ,,Unde se aduna doi sau trei in Numele Meu, acolo sunt si Eu Tn mijlocul lor”.
Ce scump centru! Noul Testament nu-l arata decat pe El, si numai in jurul Lui aduna Duhul Sfant pe crestini. Nu e vorba deci unde suntem
adunati, in lerusalim sau in Roma, Paris sau Londra, ci numai: cum suntem adunati.

Dar sa nu uitam ca aceasta trebuie sa fie ceva dumnezeiesc. Nu e de nici-un folos sa spunem ca suntem adunati in Numele lui Isus (sau
pentru Numele Lui), daca nu este de fapt si cu adevarat asa. Cuvantul pe care-l spune lacov cu privire la credinta, se poate intrebuinta cu
aceeasi putere cu privire la centrul adunarii noastre. ,,Ce foloseste, fratii mei, daca cineva spune: ,,Ma adun in Numele lui Isus?” Dumnezeu
vrea sa aiba un fapt adevarat. Si desi este adevarat ca nici un credincios, care doreste sa fie credincios lui Cristos, n-ar recunoaste alt centru,
decat numai Numele lui Isus, este totusi cu putinta, ca multi sa spuna ca se gasesc pe acest taram sfant, in timp ce toata viata si
intovarasirile lor, purtarile si felul lor de a fi, dovedesc ca nu traiesc in puterea celor ce marturisesc.

Apostolul spune Corintenilor, ca va veni si va vedea ,,nu vorbele, ci puterea celor ce s-au ingamfat”. Am vrea sa intiparim in inima cititorului
marea raspundere, de a cantari acest lucru in fata Domnului si in lumina Noului Testament. Dea Domnul, ca sa nu socoteasca lucrurile
acestea ca ceva neinsemnat! Adevarul acesta este dimpotriva foarte insemnat, intrucat e vorba de cinstea Domnului si de pastrarea
adevarului Sau. Aceasta este singura masura cu ajutorul careia putem judeca, daca ceva este insemnat sau nu. Vai de iudeul, care fiind
nepasator, ar fi mers pe caile sale si ar fi urmat gandurile sale. Dar un crestin de azi este oare mai putin raspunzator cand lucreaza impotriva
voii lui Dumnezeu, descoperite limpede si nu baga in seama invataturile Noului Testament cu privire la adunarea credinciosilor, la unitatea
trupului lui Cristos, la cina Domnului?

Sa ne aruncam in sfarsit o privire asupra partii de la urma a capitolului nostru, care cuprinde cateva invataturi practice si foarte insemnate:
,Dupa trei ani, sa scoti toata zeciuiala din venitul tau din anul al treilea, si s-o pui in cetatile tale. Atunci sa vina Levitul, care n-are nici parte,
nici mostenire cu tine, strainul, orfanul si vaduva, care vor fi in cetatile tale, si s& manance si sa se sature, pentru ca Domnul, Dumnezeul tau,
sa te binecuvinteze in toate lucrarile pe care le vei face cu mainile tale”. Aici intalnim o priveliste casnica placuta, o aratare miscatoare a
felului de a fi al lui Dumnezeu si o descoperire minunata a harului ti bunatatii Dumnezeului lui Israel. Zeciuiala era a Lui, insa El voia sa le
faca cinstea ca ei sa inveseleasca prin El inimile altora.



Cuvintele: ,sa vina, s@ manance, sa se sature”, cuprind o dragalasie deosebita. Ele se potrivesc atat de mult cu Dumnezeul nostru, cel
totdeauna plin de indurare. Bucuria Lui este sa implineasca nevoile tuturora. El isi deschide mana si potoleste dorinta oricarei fiinte vii, si nu
numai atata; bucuria Lui mai este sa faca din ai Sai niste canale prin care sa se verse indurarea si bunatatea Lui. Cuprinsul versetelor 28 si 29
il vom cerceta cand vom vorbi de capitolul 26.

intr-adevér, ne zidim sufleteste, cand privim felul in care Dumnezeul lui Israel se straduia neincetat, sa lege de Sine inimile poporului Sau prin
feluritele jertfe, sarbatori, si randuieli ale slujbei Levitilor. in flecare dimineat si in fiecare seara se jertfea un miel, fiecare s&ptdmana isi avea
sabatul ei sfant, fiecare luna avea sarbatoarea lunii noi, fiecare an avea pastele, la fiecare trei ani venea aducerea zeciuielii, la fiecare sapte
ani era anul de iertare si, la flecare cincizeci de ani, anul de veselie.

Toate acestea cuprind invataturi scumpe pentru inima. Mielul jertfit in fiecare dimineata si in fiecare scara, era, cum stim, o aratare
neincetata spre Mielul, care ridica pacatul lumii”. Sabatul infatisa odihna ca cea de Sabat, care ramane pentru poporul lui Dumnezeu. Luna
noua inchipuia acel timp frumos, cand Israelul intors la Domnul va rasfrange razele Soarelui neprihanirii asupra neamurilor. Pastele erau
amintirea necurmata a izbavirii lui Israel din robia Egiptului. Anul zeciuielii aducea aminte poporului totdeauna de dreptul de stapanire al lui
Dumnezeu asupra tarii, precum si felul placut, in care trebuia sa-si cheltuiasca veniturile pentru lucratorii si saracii Lui. Anul sabatic vorbea
despre vremea minunatd, cand se vor sterge toate datoriile, se vor ierta toate dobanzile si se vor inlatura toate poverile. lar anul de veselie
infatisa vremurile de fnnoire a tuturor lucrurilor, cand cel din robie va fi slobozit, iar cel izgonit se va intoarce inapoi in tara lui dorita si la
partea lui de mostenire, cand tara lui Israel si tot pamantul se va bucura sub stapanirea binecuvantata a fiului lui David.

in toate randuielile acestea, zarim doud trasaturi de seama, anume slavirea lui Dumnezeu si binecuvantarea omului. Aceste doua sunt legate
intre ele printr-o legatura dumnezeiasca si vesnica. Dumnezeu a randuit astfel lucrurile, ca slavirea Sa si binecuvantarea deplina a fapturii sa
fie strans legate intre ele. Lucrul acesta aduce bucurie mare inimii si ne face sa intelegem mal bine puterea si frumusetea vorbelor: ,Ne
bucuram in nadejdea slavei, pe cere ne-o va da Dumnezeu”. Cand aceasta slava va straluci in toata lumina ei, vor ajunge la desavarsire si
binecuvantarea si odihna si fericirea omului.

in anul al saptelea vedem o chezasie frumoasa si o icoana inchipuitoare a tuturor acestor lucruri. Acesta era anul de iertare de la Dumnezeu
si inraurirea lui binecuvantata o simtea orice datornic, din Dan pana la Beerseba Dumnezeu vroia sa dea poporului Sau cinstea inalta si
sfanta, de a fi impreuna cu El intr-o lucrare ce umplea inima datornicului cu bucurie si veselie. El vroia sa-i invete sa cunoasca binecuvantarea
adanca a unei iertari slobode, caci doar de aceasta se bucura El.

Dar vai! Biata inima omeneasca nu e in stare sa se ridice pana la o astfel de inaltime. Ea nu vrea sa paseasca pe aceasta carare cereasca, si
se simte stramtata si Tngustata de iubirea ei de sine, cand e vorba sa lucreze potrivit acestui temei dumnezeiesc. Ea nu se simte bine in acest
aer ceresc si nu vrea sa fie vasul si unealta harului care straluceste atat de puternic in toate caile lui Dumnezeu.

Lucrul acesta se vede prea bine din indemnurile acestor versete. Aici sunt date la iveald si osandite izvoarele ascunse ale inimii iubitoare de
sine. Nimic nu-i in stare sa dezvaluie atat de bine radacinile ascunse ale raului, ca harul.

Omul trebuie sa se innoiasca pana in cele mai departate adancuri ale fiintei sale morale, daca vrea sa fie un vas al dragostei dumnezeiesti.
Chiar aceia, care au fost innoiti prin har, trebuie sa stea la panda impotriva formelor ascunse si urate ale iubirii de sine, in care se imbraca
firea noastra cazuta. Numai harul este in stare sa pastreze inima deschisa fata de cele mai felurite nevoi omenesti. Trebuie sa ramanem
aproape de izvorul dragostei dumnezeiesti, daca voim sa fim vase de binecuvéantare in mijlocul nevoii si nenorocirii, de care suntem
inconjurati.

Ce placut suna cuvintele: ,,Sa-ti deschizi mana fata de fratele tau”. Ele rasufla un aer ceresc. O inima deschisa si 0 mana deschisa se
potrivesc cu Dumnezeu, ,caci pe cine da cu bucurie, il iubeste Dumnezeu”, de oarece si El da tot asa. El este un Dumnezeu care da tuturor cu
mana larga si fara mustrare” (lacov). El ne face cu placere cinstea scumpa, de a fi ca El. Ce har minunat. Gandul acesta umple inima cu
uimire, dragoste si inchinare. Nu numai ca suntem mantuiti prin har, ci stam in har, traim sub stapanirea lui si-i tragem in piept aerul. Suntem
chemati sa fim martori vii ai harului, nu numai fata de fratii nostri, ci pentru intreaga omenire. ,Asadar, cat avem vreme, sa facem bine la
toti, dar mai ales fratilor in credinta”.

Cititor crestin, invataturile acestea dumnezeiesti sunt scumpe, insd scumpetea lor nu poate fi gustata de noi pe deplin decat cand le traim.
Raul omenesc ne inconjoara in diferite forme. Oriunde se gasesc inimi zdrobite, suflete plecate, familii nenorocite. Zilnic intalnim pe drumurile
noastre vaduve, orfani si nevoiasi. Cum ne purtam cu ei? Ne invartosam oare inimile si inchidem mainile in fata lor? Sau ne purtam potrivit cu
anul de iertare al lui Dumnezeu? Sa ne gandim deci ca nu suntem chemati sa traim pentru noi - aceasta ar insemna o tagaduire trista a
crestinismului pe care-l marturisim - ci avem cinstea Thalta si sfanta, ba chiar porunca hotarata, sa lasam sa lumineze in toate partile lumina
cereasca de care tinem. Oriunde neam gasi, ar trebui sa fim, pentru cei cu care ne intalnim, o marturie despre harul lui Isus, prin viata si
vorbele noastre. Si oriunde dam peste o nevoie, ar trebui sa dovedim ca luam parte la ea, ca o simtim, daca nu putem face mai mult.
Cititorule, asa suntem noi? Traim noi asa de aproape de fantana dragostei dumnezeiesti si tragem noi in piept aerul cerului ca sa se
raspandeasca mireasma lor binecuvantata in jurul nostru? Ori raspandim iubirea de sine, formele necurate si pornirile firii noastre cazute si
stricate? Ce grozav este un crestin iubitor de sine! El e o minciuna in carne si oase, o minciuna vie si umblatoare!

Dea Domnul ca noi, toti care marturisim ca suntem crestini, sa fim in viata de toate zilele , 0 epistola a lui Cristos, cunoscuta si citita de toti
oamenii” in felul acesta, s-ar répi cel putin necredintei una din invinuirile cele mai ihsemnate aduse impotriva crestinismului, caci nimic nu d&
necredintei un sprijin mai puternic, decat viata crestinului care nu se potriveste cu marturisirea lui. Asta nu inseamna ca o astfel de
dezvinovatire ar avea pret si ca ar putea fi adusa in fata scaunului de judecata al lui Cristos, caci fiecare va fi judecat dupa Cuvantul lui
Dumnezeu, chiar daca nici un crestin n-ar fi fost credincios acestui cuvant pe pamant. Crestinii insa au raspunderea, ca lumina lor sa
lumineze in fata oamenilor, pentru ca acestia sa vada faptele lor bune si sa slaveasca pe Tatal din ceruri. Noi suntem datori sa traim in viata
noastra zilnica adevarurile ceresti, asa cum sunt aratate ih Cuvantul lui Dumnezeu si sa luam astfel necredinciosilor orice pricina de vorba.

Ajungem acuma la porunca frumoasa cu privire la robul iudeu. ,Daca unul din fratii tai evrei, barbat sau femeie, se vinde tie, sa-ti slujeasca
sase ani; dar in anul al saptelea, sa-i dai drumul de la tine si sa fie slobod. Si cand fi vei da drumul ca sa se duca slobod de la tine, sa nu-i dai



drumul cu mana goald; sa-i dai daruri din cireada ta, din aria ta, din teascul tau, din ce vei avea, prin binecuvantarea Domnului, Dumnezeului
tau”.

Cat de frumos! Dumnezeu nu vroia ca fratele sa plece cu mana goala, caci slobozenia si saracia nu se potrivesc. El nu trebuia sa plece numai
slobod, ci si inzestrat cu de toate si multumit pe deplin cu privire la nevoile sale. Lucrul acesta este cu adevarat dumnezeiesc. Nu-i nevoie sa
intrebam in ce scoald se dau astfel de invataturi minunate. Ele poartd pecetea cerului si raspandesc mirosul placut al raiului lui Dumnezeu.
Nu s-a purtat oare astfel si Dumnezeu cu noi? El nu ne-a dat numai viata si slobozenia, ci ne-a daruit din belsug tot ce ne trebuie pentru
vremea de acuma si pentru vesnicie. El ne-a deschis comorile nemasurate ale cerului. El nu ne-a dat pe Fiul Sdu numai ca sa ne mantuiasca,
Ci ni L-a dat si ca un dar, care sa ne multumeasca. El ne-a daruit tot ce priveste viata si fericirea. Tot ce priveste viata de acuma si cea
viitoare ni-i chezasuit de mana darnica a Tatalui nostru.

Cat de miscator este numai felul de vorbire, in care randuieste inima lui Dumnezeu purtarea fata de robul iudeu: ,,sa-i dai daruri din belsug”,
sa nu-i dai putin, sau cu neplacere, ci intr-un fel vrednic de Dumnezeu. El vrea ca noi sa lucram ca El, in mijlocul unei lumi, care a rastignit pe
Fiul Sau. Si nu numai ca ne-a dat aceasta vrednicie Tnalta, dar ne-a inzestrat si cu o avere imparateasca, pentru ca sa putem fi la Thaltimea
acestei vrednicii. El ne-a pus la indemana izvoarele nesecate ale cerului. Caci totul este al nostru, prin harul Lui nesfarsit.

in versetul 15 se da inimii poporului un imbold, care avea ca tinta deosebit, sa trezeasca pornirile si simturile lor de mila. ,S&-ti aduci aminte
ca si tu ai fost rob in tara Egiptului si cd Domnul, Dumnezeul tau te-a rascumparat; De aceea iti dau astazi porunca aceasta”. Amintirea
harului lui Dumnezeu, prin care la izbavit din Egipt, avea sa ramana pentru totdeauna imboldul puternic al felului lor de a se purta cu fratele
sarac. Numai acest temei va ramanea. Daca ne vom cdauta imbolduri aiurea decat in Dumnezeu si in felul Lui de purtare cu noi, ne vom
prabusi curand Tn viata de toate zilele. Numai daca pastram viu simtamantul harului, pe care I-a desfasurat Dumnezeu fata de noi in
mantuirea prin Isus Cristos, putem sa staruim in binefaceri adevarate, atat fata de fratii nostri, cat si ,fata de cei de afara”. Izvoarele
nesecate se gasesc numai in Dumnezeu.

in versetele 16 si 17, e vorba de imprejurarea cand robul vrea mai bine s& r&mana la stapanul siu: ,,Daca insa robul tau iti va zice: ,Nu vreau
sa ies de la tine”, pentru ca te iubeste pe tine si casa ta si se simte bine la tine, atunci sa iei o sula si sa-i gauresti urechea de usa, si sa-ti fie
rob pentru totdeauna. Tot asa sa faci si cu roaba ta” (Deuteronom 15:16-17).

Locul acesta se deosebeste mult de Exod 21:1-6. in Exod precumpaneste gandul de icoane pre-inchipuitoare, iar in Deuteronom se vede mai
mult cel moral. lata pentru ce aici nu pomeneste nimic de femeia si copiii robului, deoarece faptul acesta n-ar avea nici un rost aici, pe cand
in Exod pomenirea lor inaltd frumusetea si desavarsirea icoanei pre-inchipuitoare. Aceasta este inca o dovada, ca Deuteronomul este mai
mult decat o repetare a celorlalte carti.

Aici avem asadar latura morald a acestei indrumari. Robul isi iubeste stapanul si se simte fericit langa el. De aceea alege o robie pe viata in
locul unei slobozenii care |-ar desparti de stapanul sau iubit, si vrea mai bine sa poarte pentru totdeauna semnul robiei, decat sa se bucure de
binecuvantarile slobozeniei, departe de stapanul sau. O astfel de legatura frumoasa intre stapan si rob arunca o buna lumina asupra
amandurora. E totdeauna au semn bun si pentru sluga si pentru stapan cand sluga sta multa vreme la acelasi stapan. Schimbarea prea
deasad, de obicei, e un semn ca ceva e rau, fie la unul fie la celdlalt. Fara indoiala ca sunt si abateri. Si apoi trebuie sa vedem daca stapanul isi
schimba mereu slugile sau daca slugile isi schimb& mereu stpanii. in imprejurarea dintai, e un semn cam rau pentru stipan; in al doilea,
pentru slugd. Aceia dintre noi, care sunt stapani, ar trebui sa se intrebe, intrucat au in vedere binele si fericirea slugilor lor. N-ar trebui sa uite
niciodata sa se gandeasca la ceva mai mult decat la lucrul pe care pot sa-l faca slugile. Chiar dupa vorba obisnuita: ,sa traiesti si sa lasi sa
traiasca” sunt datori sa fie de folos slugilor lor si sa aiba grija, ca acestia sa-si dea seama, ca nu cauta numai slujba lor, ci si iubirea inimii lor.
S3 facem pe slugi s& se simta bine si fericiti, s3 simta c& sunt ,acasa” sub acoperisul nostru. Intr-un loc, cineva a intrebat odata pe stapanul
unei case mari: ,,cate inimi ai in slujba d-tale?” El a dat din cap si a marturisit cat de putina inima este in legaturile dintre stapan si sluga. De
aici zicerea fara inima pe care o intalnim asa de des, ,,cate maini ai la lucru?”

Dar un stapan crestin este chemat sa fie mult mai sus. El are cinstea sa fie ca Cristos, Domnul Sadu. Amintirea neincetata a acestui lucru va
indruma intreg felul lui de a se purta cu slugile si-I va Tmboldi, sa traiasca in toate amdanuntele vietii ca Stapanul Sau Cristos.

Acelasi lucru se poate spune si pentru sluga crestina cu privire la felul sdu de a se purta. Ea trebuie sa se uite, ca si stapanul sau, la pilda cea
mare a Domnului Isus, care a fost singurul Slujitor desavarsit, din toti cati au trait vreodata pe pamant. Sa mearga pe urmele Lui, sa
descopere Duhul Lui si sa cerceteze Cuvantul Lui. Nu e fara insemnatate, ca Duhul Sfant, dand indrumari slugilor le-a dat mai multa luare
aminte lor decat tuturor celorlalte legaturi dintre oameni, la un loc. Cititorul poate vedea acest lucru dintr-o singura privire in epistolele catre
Efeseni, Coloseni si Tit. Slujitorul crestin poate s& Impodobeasca invatatura Dumnezeului sdu Mantuitor, fiindu-i credincios in toate, fara sa
ascunda nimic si fara sa intoarca vorba inapoi. El poate sluji Domnului Hristos prin implinirea lucrurilor celor mai mici din dragoste intocmai
ca acela care este chemat sa vesteasca evanghelia mantuirii in fata unor multimi mari.

Cand stapanul si sluga sunt stapaniti intre ei de adevaruri ceresti si vreau amandoi sa slujeasca Domnului lor si cauta sa-L slaveasca, vor trai
impreuna fericiti. Stapanul nu va fi aspru, cu toane si suparacios; iar sluga nu-si va cauta folosul sau, nu va fi incapatanata, si infumurata, si
nu-si va lua nasul la purtare; fiecare, prin implinirea datoriilor sale va lucra la fericirea celuilalt si la pacea si fericirea intregii case. Ce bine ar
fi sa fie asa n orice casa crestina!

in versetul 18 intalnim un indemn care descopere in chip foarte gingas o radacina rea, ascunsa in biata inim& omeneasca: ,S& nu-ti para réu
cand il vei lasa sa plece slobod de la tine, caci ti-a slujit sase ani, ceea ce face de doua ori cat simbria unui om tocmit cu plata; si Domnul,
Dumnezeul tau, te va binecuvanta in tot ce vei face”.

Faptul c& Dumnezeul cel Prea nalt se coboar3, ca sa se ingrijeasca de drepturile unui biet rob si vrea sa deschida st&panului inima pentru
ele, de parca ar fi vorba de o binefacere facuta Lui, e un gand maret si miscator. El nu uita sa spuna nimic din ce ar putea prii slujitorului.
Aduce aminte stapanului de pretul slujbei de sase ani si cauta sa-l imbarbateze prin fagaduinta unor binecuvantari mai mari, ca rasplata
pentru felul lui ales de a se purta! Lucrul acesta este foarte frumos, Dumnezeu nu vroia numai sa se faca fapta aleasa, ci sa se faca astfel,
fncat sa bucure inima slujitorului. El nu se gandeste numai la facerea lucrarii, ci si la felul cum trebuie facutd. De multe ori ne hotaram sa



facem o fapta aleasa, impinsi de un anumit simt al datoriei, dar pentru ca o facem cu inima grea, il rapim toata frumusetea. Numai o inima
aleasa impodobeste o fapta aleasa. Ori de cate ori facem o binefacere, s-o facem asa, ca cel ce primeste sa simta cat de mult se bucura prin
ea, si inima noastra. Aceasta e calea dumnezeiasca: ,Fiindca n-aveau cu ce plati le-a iertat toata datoria”. Trebuie sa ne veselim si sa ne
bucuram. Este bucurie in cer pentru un pacatos care se pocaieste.

Aici gasim hotararea, ca nu se poate aduce ca jertfa lui Dumnezeu, decéat partea barbateasca a intaiului nascut, fara cusur, care inchipuia pe
Mielul, lui Dumnezeu cel fara cusur. El fiind jertfit pe cruce, El e temelia nezguduita a pacii noastre si hrana sufletelor noastre in fata lui
Dumnezeu. Adunarea este stransa in jurul centrului dumnezeiesc si se hraneste in fata lui Dumnezeu cu ceea ce infatiseaza pe Hristos, care
este 1n acelasi timp jertfa noastra, centrul nostru si izvorul tuturor bucuriilor noastre. Slavit fie Numele Lui in veci!

Ajungand la capitolul acesta, am atins una din partile cele mai cuprinzatoare si mai bogate al acestei carti, deoarece el ne indreapta privirea
spre cele trei sarbatori de capetenie ale anului iudaic si anume: Pastele, sarbatoarea saptamanilor si sarbatoarea corturilor, sau cu alte
cuvinte: mantuirea, pogorarea Duhului Sfant si slava. Sarbatorile acestea aici sunt cuprinse mai pe scurt decat in Levitic 23, unde, socotind si
sabatul, avem opt sarbatori, iar daca-l deosebim si-I cercetam la locul sau deosebit, ca icoana, a odihnei vesnice a lui Dumnezeu, avem
numai sapte si anume: Pastele, sarbatoarea azimilor, sarbatoarea secerisului, sarbatoarea saptamanilor, sarbatoarea trambitelor, ziua
impacarii si sarbatoarea corturilor.

Aceasta este randuiala in cartea Levitic, pe care am indraznit s-o numim ,calduza preotului”. In Deuteronom ins3, care este mai ales cartea
poporului, nu gasim atatea amanunte privitoare la jertfe si sarbatori si legiuitorul vorbeste mai ales despre acele pietre de hotar, morale si
nationale care trezeau in amintirea poporului trecutul, vremea de fata si viitorul.

Deoarece am vorbit amanuntit in ,,Ganduri asupra Exodului” despre adevarurile de la sarbatoarea Pastelor, despre care e vorba in cele dintai
8 versete ale capitolului nostru, ne multamim numai, sa trimitem acolo pe cititorul doritor sa cerceteze mai de aproape acest lucru. Totusi nu
putem sa nu-i indreptdm luarea aminte spre cateva trasaturi deosebite ale Deuteronomului. Intre acestea este intai apasarea, cu care e
insemnai ,locul” unde trebuia tinuta sarbatoarea. Dupa mintea oamenilor, nu s-ar fi parut atat de tnsemnat locul, unde se tinea sarbatoarea,
dar gandurile lui Dumnezeu erau altele. Parerile omenesti n-au nici un pret, cand e vorba de gandurile si de cuvantul lui Dumnezeu. De trei
ori la rand se spune in aceasta parte a capitolului: ,/in locul pe care-l va alege Domnul”.

Fireste ca aceasta nu este o repetare fara folos, era nevoie de aceasta apasare din pricina nestiintei, nepasarii si incapatanarii noastre.
Dumnezeu, in bunatatea Sa, se straduieste sa intipareasca, in inima, Tn cugetul si in mintea poporului Sau, locul, unde vroia ca sa fie
sarbatorite Pastele. Mai adaugam inca odata ca numai in Deuteronom se staruie asupra locului sarbatorii, pe cand in Exod nu gasim nimic in
privinta aceasta, pentru ca acolo s-au sarbatorit in Egipt. Nici in Numeri nu se pomeneste locul, pentru ca e vorba de sarbatorirea in pustiu.
Dar in Deuteronom locul e hotarat cu toata puterea, pentru ca avem in ea indrumarile privitoare la tara. larasi avem o dovada izbitoare, ca
aceasta carte umple un gol si isi are rostul ei deosebit. Punctul insemnat cu privire la ,locul” despre care se vorbeste in capitolul nostru este
ca Dumnezeu vroia sa adune pe poporul Sau in jurul Lui Tnsusi, ca sa praznuiasca sarbatoarea in fata Lui; ca El sa se bucure in ei si ei in El si
intre ei. Aceasta nu se putea decat intr-un loc anumit. Toti cei ce iubeau pe Domnul erau bucurosi sa se duca acolo. Altii care erau nepasatori
puteau spune: ,Nu putem sa tinem sarbatoarea in sanul familiilor noastre? Ce nevoie este de o calatorie lunga? inima sa fie buna, incolo
n-are a face locul”. La aceasta raspundem ca cea mai buna dovada, ca inima sta bine, este dorinta de a face voia lui Dumnezeu. Dumnezeu
spusese unde va fi Numele Lui si acolo avea sa fie intarira imbarbatarea, bucuria, binecuvantarea. Nu era vorba numai ca un numar oarecare
sa se adune intr-un loc ca sa se bucure impreunad; ci sa se adune inaintea Lui, acolo unde a spus El ca va fi Numele Sau. Oricine nu se ducea
acolo dadea dovada de razvratire impotriva Domnului. Atata cu privire la loc.

Sa ne mai aruncam privirea asupra felului sarbatoririi. Si aceasta este, cum trebuie sa ne asteptam o trasatura osebita a cartii noastre.
Trasatura de capetenie este aici ,azima”, care este numita , painea intristarii”. De ce? Pe cat stim, painea nedospita infatiseaza sfintenia
inimii si a vietii, de neaparata trebuinta ca sa stam in legatura stransa cu Dumnezeu. Noi nu suntem mantuiti prin sfintenia personala, ci in
vederea ei. Ea nu alcatuieste temelia mantuirii noastre, insa este o parte de capetenie a legaturii noastre cu Dumnezeu. O ingaduire cu
stiinta a aluatului dospit este lovitura de moarte pentru orice legatura cu Dumnezeu si pentru orice inchinare, adusa lui Dumnezeu.

Nu trebuie sa uitam niciodata acest adevar insemnat, cata vreme ne gasim pe pamant si calatorim spre odihna noastra vesnica din ceruri. A
vorbi despre legatura cu Dumnezeu si inchinare si a trai in acelasi timp Tntr-un pacat cunoscut este dovada, ca nu cunoastem pe nici una din
ele. Ca sa fim cu adevarat in legatura cu Dumnezeu sau cu fratii nostri si sa ne putem inchina lui Dumnezeu in duh si in adevar, trebuie sa
traim o viata sfanta si despartita de orice rau. Daca ne-am lua locul in adunarea lui Dumnezeu, si am lua parte impreuna cu credinciosii la
inchinare, dar am trai in acelasi timp in pacate ascunse sau am tacea cand am vedea raul la altii care merg impreuna cu noi am manji prin
aceasta adunarea, am intrista pe Duhul Sfant, am pacatui impotriva lui Hristos si ne-am impinge singuri sub greutatea judecatii tul
Dumnezeu, care judeca in vremea de fata Casa Sa si isi pedepseste copiii, ca sa nu fie osanditi impreuna cu lumea.

Toate acestea sunt foarte insemnate si cer luarea aminte a tuturor celor ce trdiesc cu adevarat cu Dumnezeu si doresc sa-i slujeasca cu
cinste si cucernicie. A pricepe invataturile din imaginile pre-inchipuitoare, a le primi in inima cuprinsul si al trai sunt doua lucruri deosebite.
Dorim ca toti cei ce marturisesc ca sunt stropiti cu sangele Mielului, sa caute sa tina sarbatoarea azimelor (1 Corinteni 5:6-8).

Dar ce trebuie sa intelegem prin ,painea intristarii”? N-ar trebui oare sa ne asteptam mai degraba la bucurie si la cantari de laude, cand e
vorba de o sarbatoare, care se tinea in amintirea izbavirii din robia si ticalosia Egiptului? Fara indoiala ca izbavirea noastra deplina de starea
de mai Thainte cu toate urmarile ei, este in legatura cu bucuria adevarata, cu lauda si inchinare. Dar se vede ca nu acestea erau trasaturile de
capetenie ale Pastelor, caci lucrurile acestea nici nu se pomenesc macar. Auzim spunandu-se despre ,painea intristarii”, dar nici un cuvant
despre bucurie sau despre cantari de lauda. Acest fapt cuprinde o invatatura insemnata pentru inimile noastre. Ea ne arata framantarile
adanci ale inimii, lucrate de Duhul Sfant, prin faptul ca El ne aduce aminte de suferintele Domnului si Mantuitorului nostru pentru noi, al carui
rost a fost s& ne izbaveasca de pacatele noastre si de judecata cuvenita. in Exod 12 aceste framantari si dureri launtrice sunt infatisate prin
,buruienele amare” si ni se aratd de multe ori in istoria credinciosilor Vechiului Testament, intrucat ei au fost adusi, prin lucrarea puternica a
Duhului Sfant si a Cuvantului lui Dumnezeu, ,sa-si intristeze sufletele” si sa se mahneasca inaintea lui Dumnezeu.



Aceste framantari si deprinderi sfinte n-au n ele nimic ce tine de lege sau de necredinta. Departe de aceasta! Arata oare un israelit, prin
faptul ca manca din painea intristarii si din carnea fripta a mielului pascal, indoieli sau temeri cu privire la izbavirea sa deplina din tara
Egiptului? Cu neputinta. Doar se gandea la tara fagaduintei si era adunat Tmpreuna cu poporul in fata lui Dumnezeu. Cum s-ar fi putut indoi
de izbavirea sa deplina din Egipt?

Cu toate acestea, painea intristarii era o trasatura de capetenie a sarbatorii pastelui, si izraelitii trebuiau s-o manance, aducandu-si aminte de
plecarea lor din Egipt. ,,Caci au iesit in graba din tara Egiptului; asa sa faci, ca sa-ti aduci aminte toata viata ta de ziua cand ai iesit din tara
Egiptului”. Aceasta iesire nu trebuia uitata niciodata in tara fagaduintei. Trebuiau s-o tina totdeauna printr-o sarbatoare, care inchipuia acele
framantari sfinte, care sunt totdeauna semnul deosebii al adevaratei evlavii crestinesti.

Dorim ca cititorul credincios sa-si indrepte toata luarea aminte asupra adevarului cuprins in ,painea intristarii”. Mai ales crestinii tineri sunt
cam in primejdie, sa cada in alta greseald, ca sa scape de robia legii, si ajung astfel usuratici. Aud vorbindu-se mult despre mantuire si har,
despre punerea intr-o stare dupa voia lui Dumnezeu prin credinta, despre izbavirea de sub lege si despre toate binecuvantarile deosebite ale
st&rii crestinului, insa inteleg adevarurile harului mai mult cu mintea si cunosc prea putin puterea sfintitoare a lui, in inima si viata. in Israel
nu era deci ingaduit si nici nu era potrivit cu porunca lui Dumnezeu, sa tina pastele fara azimi, fara , painea intristarii”, care era o parte de
capetenie a sarbatorii. Tot asa nici noi nu putem tinea sarbatoarea, pe care o avem ca crestini, potrivit cu gandul lui Dumnezeu, fara starea
sufleteasca aratata prin buruienele amare sau prin painea intristarii, si fara sfintirea personala. intr-adevar, avem mare nevoie de simtiri si
framantari adanci ale inimii, pe care Duhul Sfant ar vrea sa le trezeasca in noi, zugravind Tnaintea inimilor noastre patimile lui Cristos, ce L-a
costat cand nea sters pacatele, ce a suferit pentru noi, cand valurile maniei drepte a lui Dumnezeu s-au napustit asupra Lui din pricina
faradelegilor noastre. Una este sa-ti stii cugetul, stropit cu séngele lui Cristos, si alta sa gusti duhovniceste cu inima, moartea lui Cristos si sa
ai intiparit in chip practic crucea Lui asupra intregii tale vieti si asupra intregii tale fiinte. Cum se face ca pacatuim cu atata usurinta, cu
gandul, cu vorba sau cu fapta? De unde vine atata usuratate, nesupunere si ambitie intre noi, atata lucrare care nu merge prea adanc si nici
nu-i trainica? Din pricina ca lipseste partea inchipuita prin , painea intristarii”, la praznicul nostru. Crestinismului nostru fi lipseste adancimea
si temeinicia adevarata. E prea multa vorba despre adevarurile credintei si prea putina viata, prea multa intelegere cu mintea, fara putere
launtrica. Se vesteste evanghelia harului, mantuirea prin credinta fara plata, dar se uita ca aceasta e doar inceputul, greul abia atunci incepe.
Suntem mantuiti tocmai ca sa ducem o viata sfanta.

Fireste ca trebuie sa ne pazim sa nu ne intoarcem sub lege, dar mai mult sa ne pazim de usuratate in viata. Cea dintai este un rau, dar a
doua e un rau si mai mare. Harul este leacul dumnezeiesc pentru cea dintai, adevarul pentru a doua. Cu parere de rau trebuie sa spunem, ca
nu se poate tagadui ca printre crestinii de astazi este multa usuratate in viata. Este, ca sa zicem asa, o puternica pornire de a desparti
pastele de sarbatoarea azimilor, de a se odihni cu cugetul impacat de mantuirea implinita si de a uita mielul fript, painea sfinteniei si painea
intristarii. Dumnezeu insusi le-a legat in chip nedespartit, si de aceia nimeni nu poate sa guste cum trebuie adevarul scump, ca ,pastele
noastre, Cristos, a fost injunghiat”, daca nu ,tinem sarbatoarea azimilor in curatie si adevar”. Daca Duhul Sfant ne da sa gustam si sa
cunoastem cate ceva din bunatatea mortii Domnului nostru Isus, ne calauzeste in acelasi timp sa cugetam asupra suferintelor Lui si sa ne
gandim in inima la tot ce a suferit El ca sa ne izbaveasca de urmarile groaznice si vesnice ale pacatului, de care ne lasam prinsi atat de lesne.
Dea Domnul, ca Duhul Lui sa ne faca sa intelegem mai bine intelesul adevarat al mielului fript, al azimilor si al painii intristarii. Este o mare
deosebire intre simtirile pricinuite de pacatele noastre si cele pricinuite de suferintele lui Cristos. E adevarat ca nu putem uita niciodata
pacatele noastre, prapastia din care am fost scosi. Dar una este sa staruim asupra prapastiei si alta sa staruim asupra harului care ne-a scos
din ea, si ce a costat pe Mantuitorul nostru sa ne scoata. De aceasta din urma trebuie sa ne aducem aminte necurmat. Uitam asa de repede!
Sa ne rugam ca Dumnezeu sa ne faca sa ne gandim mai adanc la suferintele lui Cristos si sa punem pecetea crucii Lui pe tot ce este protivnic
Lui in noi, Asta ne va desparti mai mult de lume si ne va face sa dorim mai multa sfintenie in inima si viata, sa fim mai mladiosi, supusi unii
altora, mai veghetori asupra noastra insine, asupra gandurilor, vorbelor si cailor noastre in viata. Crestinismul nostru ar fi cu totul altul atunci.

Pentru mai multe lamuriri asupra Pastelor si praznicului Azimilor, cititorul sa citeasca lamuririle in cap. 12 din Exod si cap. 9 din Numeri, mai
ales in cea din urma cu privire la legatura dintre Paste si Cina Domnului. Pastele priveau inainte spre moartea Domnului, Cina Domnului
priveste inapoi. Ce era cea dintai pentru israelit, e cea de a doua pentru Biserica Apostolica. Si crestinii din vremea lor praznuiau cina in
fiecare Duminica, ziua intai a saptamanii, nu odata pe luna sau odata la trei sau sase luni. E drept ca se spune: ,ori de cate ori faceti lucrul
acesta”, dar Faptele 20:7 arata ca se facea in fiecare Duminica. Cititorul sa se gandeasca si sa lucreze asa. (Vezi in privinta aceasta: ,Pentru
intelegerea Cinei” de acelasi autor. Se gaseste de vanzare in Strada Bursei No. 1 Bucuresti)

Ajungem acum la sarbatoarea saptamanilor care vine cea dintai dupa pasti, in randuiala sarbatorilor. Aici avem icoana frumoasa si
binecunoscuta a zilei pogorarii Duhului Sfant din Faptele 2. Pastele inchipuie moartea lui Cristos, sarbatoarea secerisului: inchipuia pe Cristos
fnviat. lar in sarbatoarea saptamanilor vedem pre-inchipuita pogorarea Duhului Sfant, la cincizeci de zile dupa inviere.

Se intelege ca nu e vorba intrucat a inteles Israel insemnatatea acestor sarbatori, ci cercetam insemnatatea pentru noi, dupa gandul lui
Dumnezeu. Bucuria noastra este sa privim toate aceste randuieli pre-inchipuitoare in lumina Noului Testament, si cand facem acest lucru, ne
umplem de uimire, descoperind desavarsirea, frumusetea si randuiala lor dumnezeiasca. Dar nu numai atat, ci vom mai vedea, (acesta-i un
lucru foarte insemnat) cum scrierile Vechiului si Noului Testament stau Tn cea mai stransa legatura, alcatuiesc impreund o unitate placuta, un
singur Duh le strabate de la inceput pana la sfarsii. Descoperirile acestea ne vor intari in incredintarea ca Sfanta Scripturd este insuflata de
Dumnezeu si ne vor inarma impotriva tuturor loviturilor celor necredinciosi. in felul acesta vom fi asezati, ca s& zicem asa, pe varful unui
munte, de unde vedem stralucind in toata lumina minunatiile cartii dumnezeiesti si de unde vom putea privi in jos, spre norii si negurile
parerilor si invataturilor necredincioase, care sunt prea departate de Tndltimea pe care ne-a asezat harul, si nu ne pot atinge.

Ceia ce ne izbeste la cea dintai privire in partea aceasta a capitolului, este deosebirea dintre sarbatoarea saptamanilor si sarbatoarea
azimilor. Intai citim despre niste , daruri de buna voie”. Aici avem o icoana a bisericii pregatite de Duhul Sfant si aduse lui Dumnezeu ca ,cel
dintai rod al fapturilor Lui!” (lacov 1:18).

Deoarece am mai vorbit despre aceasta in lamuririle noastre asupra cartii Levitic, ne marginim aici

numai la ceea ce deosebeste Deuteronomul. Poporul avea ,sa aduca daruri de bunavoie, dupa binecuvantarea pe care i-o va fi dat Domnul,
Dumnezeul Sau”. Despre acest lucru nu se vorbeste nimic la sarbatoarea Pastelor, fiindca pastele inchipuie pe Cristos ca pe Acela, care se



aduce pe Sine jertfa pentru noi. Acolo nu suntem noi cei ce aducem jertfa, ci doar ne aducem aminte de izbavirea noastra din pacat si de sub
puterea Satanei. Ne gandim la ce a costat izbavirea noastra pe Domnul si ne adancim in suferintele Lui mari si felurite inchipuite tnh mielul
fript. Ne aducem aminte ca pacatele noastre au fost asupra Lui. Gandul ca El a fost zdrobit pentru faradelegile noastre ne umple de durere si
intristare, adica adevarata cdinta crestind, si aceasta intristare nu este numai o simtire trecatoare, ci o stare trainica a crestinului fata de
crucea si suferintele Domnului nostru Isus Hristos.

in sarbatoarea saptamanilor ins& avem inainte puterea Duhului Sfant, cu feluritele lucrari ale starii Lui de fat& in noi si cu noi. El ne face in
stare sa aducem lui Dumnezeu trupurile noastre si tot ce avem, ca un dar de bunavoie, in masura in care ne-a binecuvantat. Nu mai e nevoie
sa spunem ca acest lucru nu poate fi facut decat de Duhul Sfant. El ne face in stare sa recunoastem drepturile pe care le are Dumnezeu
asupra noastra (aceste drepturi depind de masura binecuvantarilor, de care am avut parte) si ne face sa intelegem, ca tot ce avem si tot ce
suntem, e al lui Dumnezeu. Tot El ne mai face in stare sa ne dam de buna voie lui Dumnezeu, cu duh, suflet si trup, ca un dar de bunavoie,
nu siliti. in toate acestea nu se g&seste nici o urma de robie, céci acolo, ,unde este Duhul Domnului, este slobozenie”. Un suflet sub lege nu
poate pricepe taria si frumusetea acestui adevar. Sufletele sub lege n-au primit niciodata Duhul Sfant. De aceea si spune Apostolul,
galatenilor: ,latéa numai ce vreau sa stiu eu de la voi: Ati primit Duhul Sfant prin faptele legii sau prin auzirea credintei?... Cel ce va da Duhul
si face minuni printre voi le face oare prin faptele legii sau prin auzirea credintei?” (Galateni 3:2-5). Darul Duhului Sfant este urmarea mortii,

invierii, Tnaltarii si proslavirii Domnului Isus, deci El nu poate avea nimic a face cu ,faptele legii” in vreun fel oarecare.

Starea de fata a Duhului Sfant pe pamant si locuirea Lui in credinciosii adevarati, este un adevar insemnat al crestinismului, adevar,
necunoscut nici in vremurile Vechiului Testament si nici ucenicilor cand era Domnul pe pamant cu ei. El singur le-a spus cu putin Thainte de
plecarea Sa: ,Va este de folos sa Ma duc, caci, daca nu Ma duc Eu, Mangaietorul nu va veni la voi; dar daca Ma duc, vi-L voi trimite” (loan
16:7). Aceasta dovedeste limpede, ca chiar aceia care au trait pe pamant langa Domnul, aveau sa dobandeasca prin plecarea Lui si prin
sosirea Mangaietorului o stare si mai buna. Apoi mai citim: ,,Daca Ma iubiti, veti pazi poruncile Mele. Si Eu voi ruga pe Tatal, si El va va da un
alt Mangaietor, care sa ramana cu voi in veac; si anume, Duhul adevarului, pe care lumea nu-L poate primi, pentru ca nu-L vede si nu-L
cunoaste, dar voi il cunoasteti, c&ci ramane cu voi, si va fi in voi.” (loan 14:15-17). Nu ne ingaduie locul sa stiruim mai mult asupra acestui
lucru. De aceea trebuie sa ne marginim numai la aratarea catorva puncte foarte insemnate cu privire la sarbatoarea saptamanilor. Cum am
mai vazut, Duhul Sfant este izvorul viu si puterea unei vieti predate lui Dumnezeu si infatisata in ,darul de buna voie”. Jertfa lut Cristos este
temelia, iar starea de fata a Duhului Sfant este puterea acestei predari a crestinului cu duh, suflet si trup. ,Va indemn dar, fratilor, pentru
indurarea lui Dumnezeu, sa aduceti trupurile voastre ca o jertfa vie, sfanta, placuta lui Dumnezeu; aceasta va fi din partea voastra o dreapta
inchinare, adusa lui Dumnezeu” (Rom. 12:1).

Mai gasim fnsa in versetul 11 al capitolului nostru alt punct insemnat, ,,Sa te bucuri ihaintea Domnului, Dumnezeului tau”. O vorbire de felul
acesta nu o intalnim nici la sarbatoarea Pastelor si nici la sarbatoarea azimilor. El nu s-ar potrivi cu nici una din amandoua. De buna-seama ca
pastele alcatuiesc temelia oricarei bucurii, pe care o putem gusta; dar ele ne aduc aminte totdeauna de moartea lui Hristos, de suferintele si
durerile Lui, de tot ce a simtit El cand au navalit peste El valurile judecatii drepte a lui Dumnezeu. Inimile noastre ar trebui sa fie pline mai
ales cu aceste taine adanci ale suferintelor Lui, cand suntem adunati in jurul mesei Lui si cand vestim moartea Lui,

simtirile cerute de o astfel de lucrare sfanta nu pot sa fie vesele. Negresit ne putem bucura ca suferintele iubitului nostru Domn, acele ceasuri
de groaza, au trecut si ca nu se vor mai intoarce niciodata. Dar nu de aceasta trebuie sa ne aducem aminte la masa Domnului, ci de ce a
simtit El in ceasurile acelea pentru noi. Noi ,vestim moartea Lui”, si gandul la moartea Lui nu poate fi, sub lucrarea Duhului Sfant, decat
serios, oricat de binecuvantate ar fi urmarile ei pentru noi. Cuvintele Domnului sunt acestea: ,Faceti aceasta spre pomenirea Mea”. Deci, ne
aducem aminte de Hristos, care a suferii si @ murit pentru noi. Vestim moartea Lui. lar, daca aceasta se face prin puterea Duhului Sfant,
urmarea fireasca va fi o seriozitate sfanta si o simtire smerita. Se intelege insa ca unor astfel de simtiri trebuie sa le dea nastere Duhul Sfant.
Nu e de nici un folos sa cautam sa ne asezam intr-o asemenea stare de suflet prin silintele noastre evlavioase. Numai prin puterea Duhului
Sfant putem praznui cu vrednicie Cina Domnului. Numai El ne poate face in stare sa inlaturam orice usuratate, orice formalism si deprindere
seaca, orice plimbare a gandurilor prin alte parti si sa deosebim trupul si sangele Domnului in paine si in vin.

Trasatura de capetenie la sarbatoarea saptamanilor era insa bucuria. Aici nu se vorbeste de , buruienele amare”, sau de ,painea intristarii”,
pentru ca sarbatoarea aceasta infatiseaza trimiterea Duhului Sfant care, purcezand de la Tatal, a fost trimis de Capul proslavit din ceruri,
Cristos, ca sa umple inimile credinciosilor cu multumire, inchinare si bucurie, ba, sa-i lege in chip strans cu Capul lor proslavit si biruitor
asupra pacatului, mortii, iadului, Satanei si a intregii puteri a intunericului. Starea de fata a Duhului Sfant este insotita de slobozenie, lumina,
putere si bucurie, dupa cum citim in Faptele 13:52: ,Ucenicii erau plini de bucurie si de Duhul Sfant”. in fata inrauririi puternice a starii Lui de
fata nu pot sta indoiala, temerile si robia legii.

Dar trebuie sa facem o deosebire intre lucrarea Lui si locuirea Lui in noi. El este viu si El pecetluieste. Cea dintai ivire a unei incredintari de
vinovatie din inima unui pacatos este rodul lucrarii Duhului Sfant, si tot lucrarea Lui duce apoi la pocainta adevarata; dar lucrarea aceasta nu
naste in inima pacatosului bucurie, ci mai mult intristare adanca, buna si folositoare. Dar cand harul ne face in stare sa credem intr-un
Mantuitor inviat si proslavit, atunci Duhul Sfant vine si locuieste in noi, ca pecetea primirii noastre fnaintea lui Dumnezeu si ca arvuna a
mostenirii noastre. Aceasta ne umple de o bucurie nespusa si slavita, si plini in felul acesta, ajungem rauri de binecuvantare pentru altii.
,Cine crede in Mine, din inima lui vor curge rauri de apa vie, cum zice Scriptura”. Spunea cuvintele acestea despre Duhul, pe care aveau sa-I
primeasca cei care vor crede in El. Caci Duhul Sfant inca nu fusese dat, fiindca Isus nu fusese inca proslavit” (loan 7:38-39). Duhul este
izvorul puterii si bucuriei din inima credinciosului. El ne inzestreaza, ne umple ca pe niste vase si ne intrebuinteaza ca unelte in slujba pentru
sufletele sarace, insetate si ingrijorate din jurul nostru. El ne uneste cu Cristos, Omul proslavit in cer, ne tine in legatura stransa cu El si ne
face in stare sa fim, in masura noastra slaba, descoperirea a ceea ce este El. Din toata purtarea crestinului ar trebui sa se simta parfumul lui
Cristos. Vai de cine zice ca este crestin, dar traieste in iubire de sine, zgarcenie, lacomie, pofta lumeasca, pizma si mandrie, minte si
cleveteste Numele Sfant al lui Cristos si aduce ocara asupra crestinismului, atat de frumos inchipuit in sarbatoarea saptamanilor, care are ca
trasaturd de capetenie bucuria, ce izvoraste din bunatatea lui Dumnezeu si a cdrei inraurire binecuvantata se raspandeste pretutindeni, pana
la fiecare suflet insetat. ,Sa te bucuri Thaintea Domnului, Dumnezeului tau, in locul pe care-l va alege Domnul, Dumnezeul tau, ca sa
locuiasca Numele Lui acolo, tu, fiul tau si fiica ta, robul si roaba ta, Levitul care va fi in cetatile tale si strainul, orfanul si vaduva, care vor fi in
mijlocul tau” (versetul 11).



Cat de placut si frumos! Ce bine ar fi ca aceste adevaruri sa fie infaptuite mai deplin printre noi! O, de-ar trezi Duhul lui Dumnezeu in inimile
noastre o dorinta curata de a fi in toate asemenea lui Cristos! Sa imbrace El Cuvantul lui Dumnezeu, pe care-l avem in mainile si in casele
noastre, cu puterea Sa dumnezeiasca, pentru ca sa vorbeasca inimii si cugetului nostru si sa ne faca sa ne judecam pe noi si cdile noastre in
lumina Lui si sa asteptam ca niste martori credinciosi venirea Lui.

Ajungem acum la sarbatoarea placuta a corturilor, care desavarseste sirul adevarurilor, aratate in capitolul nostru. ,Sa praznuiesti
sarbatoarea corturilor sapte zile, dupa ce iti vei strange roadele din arie si din teasc. Sa te bucuri la sarbatoarea aceasta tu, fiul tau si fiica ta,
robul si roaba ta, si Levitul, strainul, orfanul si vaduva care vor fi in cetatile tale. Sa praznuiesti sarbatoarea sapte zile in cinstea Domnului,
Dumnezeului tau, in locul pe care-l va alege Domnul; caci Domnul, Dumnezeul tau, te va binecuvanta in toate roadele tale si in tot lucrul
mainilor tale, si de aceea sa fii vesel. De trei ori pe an, toti barbatii sa se infatiseze inaintea Domnului, Dumnezeului tau, Tn locul pe care-l va
alege El: la sarbatoarea azimilor, la sarbatoarea saptamanilor, si la sarbatoarea corturilor. Sa nu se infatiseze cu mainile goale inaintea
Domnului. Fiecare sa dea ce va putea, dupa binecuvantarea pe care i-o va da Domnul, Dumnezeul tau” (versetele 13-17).

in versetele acestea avem o imagine frumoasa si potrivita a viitorului lui Israel. Ce infatisa sarbatoarea corturilor inca nu s-a implinit. Pastele
si sarbatoarea saptamanilor s-au implinit in moartea lui Cristos si in pogorarea Duhului Sfant; dar sarbatoarea a treia arata vremurile de
innoire a tuturor lucrurilor, despre care a vorbit Dumnezeu din vechime, prin gura sfintilor sai prooroci.

Cititorul este rugat sa ia seama mai ales la timpul tinerii acestei sarbatori. Ea avea loc dupa seceris si dupa culesul viei. Sa cercetam ce
inchipuiau aceste doua lucruri, vom vedea ca intre amandoua este o deosebire mare prin faptul ca cel dintai vorbeste despre har, iar al doilea
despre judecata. La sfarsitul veacurilor va aduna Dumnezeu graul in granar si apoi se va fi calcat in picioare ,teascul cel mare al maniei lut
Dumnezeu”. in capitolul 14 din Apocalipsa gasim un loc insemnat, care st& in legatura cu cele aritate mai sus: ,,Apoi m-am uitat si iatd ca s-a
vazut un nor alb si pe nor sedea cineva care semana cu un Fiu al omului; pe cap avea o cununa de aur; iar in mana o secera ascutita. Si un
alt inger a iesit din Templu si striga cu glas tare Celui ce sedea pe nor: ,Pune mana pe secera ta si secera, pentru ca a venit ceasul sa seceri
si secerisul pamantului este gata”. Atunci Cel ce sedea pe nor Si-a aruncat secera pe pamant. Si pamantul a fost secerat”.

Acesta este secerisul. Apoi citim mai departe: ,Si din Templul, care este in cer, a iesit un alt inger, care avea stapanire asupra focului, a iesit
din altar si a strigat cu glas tare catre cel ce avea cosorul cel ascutit: ,Pune mana pe cosorul tau cel ascutit si culege strugurii viei
pamantului, caci strugurii pamantului sunt copti”. Si ingerul si-a aruncat cosorul pe pamant, a cules via pamantului, si a aruncat strugurii in
teascul cel mare al maniei lui Dumnezeu. Si teascul a fost calcat in picioare afara din cetate, si din teasc a iesit sange, pana la zabalele cailor,
pe o intindere de o mie sase sute de stadii.”, - o intindere, care raspunde intregii lungimi a Palestinei. Apocalipsa ne arata n imaginile
acestea, in felul ei deosebit, intdmplarile care vor avea foc inaintea sarbatorii corturilor. Cristos isi va aduna graul in granar si va veni apoi sa
judece crestinatatea. Toata Biblia, de la inceput pana la sfarsit, ne arata, ca lumea nu va fi intoarsa la Dumnezeu prin Evanghelie si ca starea
lucrurilor nu merge spre o imbunatatire, ci dimpotriva se inrdieste din ce in ce. Calcarea in picioare ,,a teascului maniei lui Dumnezeu” trebuie
sa aiba loc Tnaintea timpului frumos al sarbatorii corturilor.

Dar cu toate dovezile limpezi, care se gasesc in fiecare carte a Bibliei in sprijinul celor spuse mai sus, oamenii se bizuie pe nadejdea
amagitoare, ca lumea poale fi castigata pentru Evanghelie. Dar am pune atunci intrebarea: Ce inseamna ,strangerea graului si calcarea in
picioare a teascului”? Mai poate fi vorba aici de o lume intreaga intoarsa la Dumnezeu?

Poate ca ni se va raspunde, ca nu ne putem bizui pe icoane pre-inchipuitoare iudaice si apocaliptice. Asa ar fi daca n-am avea altceva decat
icoane pre-inchipuitoare. Dar cand razele luminii Cuvantului lui Dumnezeu lumineaza deodata aceste icoane si pilde si ne dezvaluie intelesul
lor adanc, aflam ca ele se potrivesc pe deplin cu glasul proorocilor, apostolilor, ba chiar cu invataturile Domnului. Toate vorbesc la fel, toate
marturisesc acelasi adevar maret, anume ca, la sfarsitul economiei acesteia, vom avea in locul unei lumi intoarse la Dumnezeu, pregatite
pentru o imparatie duhovniceasca de o mie de ani, o vie, incarcata cu struguri grozavi, copti pentru teascul maniei Dumnezeului celui
atotputernic.

inainte de a incheia aceasta parte, am vrea s& mai aducem aminte cititorului, ca trebuie s& 1&sdm sa inraureasca in chip binecuvantat asupra
vietii noastre de toate zilele adevarurile cuprinse in cele trei sarbatori ale capitolului nostru. Crestinismul are ca semne deosebite cele trei
mari fapte: Marturia, starea de fata a Duhului Sfant si nadejdea slavei. Crestinul asteapta venirea Domnului, fiind mantuit prin sangele lui
Cristos si pecetluit cu Duhul Sfant. Acestea nu sunt numai pareri, ci adevaruri dumnezeiesti, menite sa lucreze in inimile noastre ca o putere
vie. Vedem ce insemnatate practica aveau sarbatorile acelea pentru Israel. Lauda, multumirea si inchinarea se Tnhaltau spre Dumnezeu cand
poporul era adunat Tn jurul Domnului, Tn locul pe care i alesese El si raurile unei binefaceri intinse se revarsau spre toti cei nevoiasi. ,De trei
ori pe an, toti barbatii sa se infatiseze inaintea Domnului, Dumnezeului tau..... sa nu se infatiseze cu mainile goale inaintea Domnului. Fiecare
sa dea ce va putea dupa binecuvantarea pe care i-o va da Domnul, Dumnezeul tau”.

Ce cuvinte placute! Israelitul nu trebuia sa vina cu mana goala inaintea Domnului, ci cu inima plina de multumire si cu mainile incarcate, ca
sa bucure pe slujitorii si pe saracii Domnului. Dorinta lui Dumnezeu era sa vada pe poporul Sau adunat in jurul Sau, ca sa le umple inimile de
bucurie mare si sa-i faca in acelasi timp sa fie raurile, prin care sa se scurga binecuvantarile Lui pentru altii. Ei n-aveau sa ramana langa via si
langa smochinul, de care au avut parte, ci de trei ori pe an aveau sa se adune la locul hotarat ca sa-si inalte de acolo strigatele de , Aleluia”
catre Dumnezeu si sa faca daruri celor nevoiasi din darurile pe care le primisera de la El. Dumnezeu se bucura cand levitul, strainul, vaduva si
orfanul aveau parte de bucurie si dorea ca si poporul Sau sa fie partas la aceasta bucurie. Daca insa umbrele binecuvantarilor noastre erau in
legatura cu atatea aduceri de multumiri si atatea daruri de buna voie, binecuvantarile adevarate ar trebui sa fie mult mai puternice. Dar
vorba e sunt binecuvantarile acestea ale noastre? Le-am luat noi prin credinta? Aici e aici. Unde gasim ca cei ce se numesc crestini se bucura
de ceea ce inchipuiau pastele, si anume de siguranta izbavirii de judecata si de aceasta lume rea? Unde-i vedem bucurandu-se de ceia ce
inchipuie sarbatoarea saptamanilor, adica de locuirea Duhului Sfant in ei, pecetea, arvuna, ungerea si marturia? intrebati pe cei mai multi din
asa zisii crestini: , Ai primit Duhul Sfant” si veti vedea ce raspuns va dau. Ce raspuns dai tu, cititorule? Poti tu spune: ,Da, multumesc lui
Dumnezeu, stiu ca sunt spalat in sangele scump al lui Cristos si pecetluit cu Duhul Sfant”.

Cat priveste sarbatoarea corturilor, sunt foarte putini aceia, care-i inteleg insemnatatea. Fara indoiala ca implinirea ei inca n-a venit, dar
crestinul trebuie sa trdiasca in puterea lucrurilor pre-inchipuite. ,Credinta insa este o implinire a tot ce nadajduim, o incredintare cu privire la
lucrurile, pe care nu le vedem”, inraurirea curata a ,harului”, sub a carui stapanire ne gasim si a ,slavei” pe care o asteptam, ar trebui sa



stapaneasca viata noastra. Bineinteles ca, daca sufletele nu sunt intarite in har, ba inca nici nu stiu macar ca pacatele le sunt iertate, daca li
se spune ca siguranta mantuirii e ingamfarea, pe cand indoiala si temerea pot fi socotite ca smerenie si evlavie adevarata si ca nu putem fi
siguri de mantuirea noastra, decat in fata scaunului de judecata al lui Cristos, nu ne putem astepta ca astfel de suflete sa dea la iveala
roadele vietii crestine si sa cunoasca puterea nadejdii crestine. Cum ar fi putut sarbatori un israelit sarbatoarea azimilor, a saptamanilor sau a
corturilor, daca n-ar fi stiut hotarat ca e un copil al lui Avraam, un madular al adunarii Domnului si ca se gaseste cu adevarat in tara
Canaanului? Putem spune cu tarie ca unui iudeu nu i-ar fi trecut prin minte asa ceva.

Si totusi, sunt multi copii ai lui Dumnezeu care isi trec zilele in temeri, intuneric si nesiguranta. Toata slujba lor dumnezeiasca in loc sa fie
urmarea vietii vesnice pe care o au si de care se bucura, nu-i decat implinirea unei datorii legale si o pregatire pentru viata viitoare. lar
,nadejdea fericitd” pe care ne-a dat-o harul, ca sa ne invioreze inimile si sa ne desfaca de lucrurile din vremea de fata, le ramane cu totul
necunoscutd. O socotesc ca o visare si asteapta ziua judecatii in locul ,Luceafarului luminos”. Si in timp ce ar trebui sa se bucure ca au viata
vesnica, sfintenia dumnezeiasca si Duhul infierii, ei cer zilnic de la Dumnezeu iertarea pacatelor si Duhul Sfant si toate acestea in ciuda
vorbirii limpezi a Cuvantului lui Dumnezeu. Nu se poate ca oamenii sa vina fhaintea Domnului cu inimile pline de lauda pentru binecuvantari
pe care nu le au si nu le-au infaptuit, iIndemnam pe astfel de suflete sa cerceteze Scripturile si sa vada ca in Scriptura ni se dau instiintari
puternice, ni se da doua indemnuri patrunzatoare, si chemari miscatoare, e foarte adevarat si multumim Domnului pentru ele. Dar sa
inteleaga cititorul ca este cinstea celui mai slab prunc in Cristos sa stie ca pacatele 1i sunt toate iertate, ca este primit de Dumnezeu in
Cristosul inviat, pecetluit cu Duhul Sfant si mostenitor al slavei vesnice. Dea Domnul ca tot mai multi sa cunoasca si sa ia pentru ei aceste
binecuvantari!

Pe de altd parte ne temem, ca multi dintre noi, care se lauda ca ei cunosc aceste adevaruri minunate, nu raspund in viata lor de toate zilele la
aceasta marturisire Tnhalta. Si atunci nu ne purtam potrivit cu cele aratate in versetul 17 al capitolului nostru: ,Sa nu se infatiseze cu mainile
goale naintea Domnului, Dumnezeului tau. Flecare sa dea ce va putea, dupa binecuvantarea, pe care i-o va da Domnul, Dumnezeul tau”.
Gandindu-ne ca n-avem sa facem nimic pentru mantuirea noastra si ca n-avem sa dam nimic pentru ea, uitam foarte usor, ca sunt multe
lucruri, pe care le putem face pentru Domnul, pentru lucratorii si pentru saracii Lui. Daca in timpul nestiintei si a starii noastre sub lege, am
dat pe un temei gresit si cu scop gresit, n-ar trebui sa dam mai putin acuma, cand, prin har, am cunoscut ca suntem mantuiti si binecuvantati
cu toate binecuvantarile duhovnicesti in Cristos cel inviat si proslavit.

Cuvintele acestea ne dau o invatatura dubla, intai vedem ca dreptatea si adevarul nepartinitor este totdeauna semnul deosebit al stapanirii
lui Dumnezeu. Orice pricina este judecata asa cum se cuvine si, pe temeiul faptelor, in legatura cu ea. Pe de alta parte insa, vedem ce pret
are judecata omului, lasat singur. Nu mai poti avea incredere in el nici macar o clipa. Caci omul e in stare sa schimbe dreptul, sa primeasca
daruri sau sa se uite la fata omului, altfel n-ar fi fost nevoie sa se dea indemnul sa se fereasca de asa ceva. Daca Dumnezeu porunceste
omului sa nu fure, inseamna ca pornirea aceasta se gaseste in firea omeneasca.

Deci stapanirea omeneasca si judecata omeneasca sunt in primejdie sa faca cele mal mari greseli, pentru ca atat stapanitorii, cat si
judecatorii din pofta de castig sau din alta pricina, fie sa partineasca pe un om rau, fiindca e bogat, si sa osandeasca pe un nevinovat, fiindca
e sarac daca nu se gasesc sub inraurirea dea dreptul a temeiurilor dumnezeiesti, ci raman singuri.

E de prisos sa aducem ca dovezi pentru cele spuse, pe Pilat, Irod sau Felix. Locul aratat ne spune indeajuns, ce este omul, chiar cand e
imbracat cu putere de stapanire si cand sta pe scaunul de domnie sau pe scaunul de judecata.

Poate unora li se va parea prea de tot felul acesta de vorbire. Dar n-au decat sa-si aduca aminte de faptul, ca inima omeneasca este locul de
incoltire al tuturor pacatelor, izvorul tuturor nemerniciilor si rautatilor urate, care s-au faptuit vreodata pe pamant. Dovada puternica ne-o dau
poruncile si opririle scrise pe foile Cuvantului lui Dumnezeu. Dar ar putea spune cineva: ,Ce avem noi a face cu multe din legile si
asezamintele din timpul lui Moise? De ce se gasesc astfel de lucruri in Biblie? Pot ele sa fie insuflate de Dumnezeu”? Da, sunt insuflate si sunt
scrise in Biblie, pentru ca, privind Tn ele ca intr-o oglinda dumnezeiasca, sa vedem din ce suntem facuti si ce suntem in stare sa facem. E bun
si folositor, ca gasim in unele locuri ale cartii noastre aratandu-se, ca firea omeneasca, (deci si noi) e in stare sa faca lucruri, care ne coboara
mai prejos de vite. Ce bine ar fi pentru aceia, care traiesc in multumire de sine si bunatate inchipuita, sa invete aceasta lectie umilitoare

Pe de alta parte, cat de inalte si frumoase erau sfaturile date lui Israel! Ei nu trebuiau sa schimbe dreptul, ci sa-I lase sa-si urmeze cursul, fara
sa se uite la om. Omul sarac, imbracat in haine proaste, avea sa primeasca aceeasi dreptate ca si bogatul, in haina lui stralucitoare.
Hotararea judecatorului n-avea sa fie inraurita de partinire si nici haina lui n-avea sa fie intinata cu pata rusinoasa a mituirii.

0, ce va fi, cAnd aceastd fapturad apasata care suspina, va fi stapanita de legile dreptatii dumnezeiesti, cAnd ,imparatul va impérati cu
dreptate si voivozii vor carmui cu nepartinire” (Isaia 32:1). Atunci nu va fi nici mituire, nici partinire, nici schimbarea dreptului. ,Dumnezeule,
da judecatile Tale imparatului, si da dreptatea Ta fiului imparatului! Si el va judeca pe poporul Tau cu dreptate, si pe nenorocitii Tai cu
nepartinire. Muntii vor aduce pace poporului, si dealurile de asemenea, ca urmare, a dreptatii Tale. El va face dreptate nenorocitilor
poporului, va scapa pe copiii saracului, si va zdrobi pe asupritor. Asa ca se vor teme de Tine, cat va fi soarele, si cat se va arata luna, din
neam in neam, va fi ca o ploaie, care cade pe un pamant cosit, ca o ploaie repede, care udd campia. in zilele lui va inflori cel neprih&nit, si va
fi belsug de pace pana nu va mai fi luna. El va stapani de la o mare la alta, si de la Rau pana la marginile pamantului. Locuitorii pustiei isi vor
pleca genunchiul thaintea lui, si vrdjmasii vor Unge tarana. impé&ratii Tarsisului si ai ostroavelor vor plati biruri, impératii Sebei si Sabei vor
aduce daruri. Da, toti imparatii se vor inchina inaintea lui, toate neamurile ii vor sluji. Caci el va izbavi pe saracul care striga, si pe
nenorocitul, care n-are ajutor. Va avea mila de cel nenorocit si de cel lipsit, si va scapa viata saracilor; ii va izbavi de apasare si de sila, si
sangele lor va fi scump Thaintea lui. Ei vor trai, si-i vor da aur din Seba; se vor ruga neincetat pentru el, si-l vor binecuvanta in fiecare zi. Va fi
belsug de grane in tara, pana in varful muntilor, si spicele lor se vor clatina ca si copacii din Liban; oamenii vor inflori in cetati ca iarba
pamantului. Numele lui va dainui pe vecie: cat soarele i va tinea numele. Cu el se vor binecuvanta unii pe altii, si toate neamurile il vor numi
fericit. Binecuvantat sa fie Domnul, Dumnezeul lui Israel, singurul care face minuni! Binecuvantat sa fie in veci slavitul Lui Nume! Tot
pamantul sa se umple de slava Lui! Amin! Amin! Sfarsitul rugaciunilor lui David, fiul lui Isai” (Psalmul 72).

Inimile noastre asteapta cu dor acea vreme minunata, cand pamantul va fi plin de cunostinta Domnului, cum acopera apele fundul marii,
cand Domnul Isus va primi puterea si stapanirea Sa mare si cand biserica din ceruri isi va rasfrange pe pamant slava ei, cand cele
douasprezece semintii se vor odihni in tara lor, fiecare la umbra viei si a smochinului sau, si cand toate neamurile vor fi fericite sub toiagul de



pace si binecuvantare al Fiului lui David. Va mai trece putin si toate se vor implini potrivit hotararilor vesnice si fagaduintelor neschimbate ale
lui Dumnezeu. Pana atunci, draga cititorule crestin, sa rugam pe Domnul sa ne ajute, ca sa traim in mijlocul unei lumi nelegiuite, asteptand
cu credinta si fara curmare acea vreme binecuvantata, ca niste straini si calatori, care n-avem partea noastra de mostenire aici pe pamant, ci
strigam: ,Vino, Doamne, Isuse!”

in versetele de la urma ale capitolului 16 se spune lui Israel s& se fereascé sa imprumute obiceiurile religioase ale popoarelor Canaanului. ,S&
nu-ti asezi nici un idol de lemn langa altarul pe care-l vei ridica Domnului, Dumnezeului tau. Sa nu ridici nici stalpi idolesti care sunt urati de
Domnul, Dumnezeul tau”. Ei trebuiau sa se fereasca de orice i-ar fi putut departa de un Dumnezeu viu si adevarat si de orice i-ar fi pus in
legatura cu nelegiuirea intunecata si urata a neamurilor. Altarul Domnului trebuia bine despartit locurile umbrite, in care erau cinstiti
dumnezeii mincinosi si unde se intdmplau lucruri, care nu se pot numi. E bine sa stie cititorul, ca Duhul Sfant foloseste in Noul Testament
pentru insemnarea altarului un cuvant, care nu se intrebuinta cand era vorba de altarele pagane si care era necunoscut scriitorilor lumesti.
Cuvantul intrebuintat pentru altarul pagan este vomen, cel pentru altarul lui Dumnezeu este tysiasterion. Cel dintai se intalneste numai o
datd (Fapte 17:23), al doilea de doudzeci si trei de ori. inchinarea in fata singurului Dumnezeu adevérat e aparatd si feritd in chip atat de
gelos de atingerea necurata cu nelegiuirea pagana. Duhul Sfant nu intrebuinteaza cuvantul pagan privitor la altarul Dumnezeului celui viu si
adevarat, desi era mai scurt si mai cunoscut.

Dar numai despartirea din afara nu era de ajuns. Chiar daca Israel ar fi inlaturat idolii si stalpii idolesti si ar fi pastrat invatatura despre
unitatea Dumnezeirii, s-ar fi putut totusi, ca in slujba dumnezeiasca sa-i lipseasca predarea adevarata a inimii. De aceea citim: ,Sa n-aduci
jertfa Domnului Dumnezeului tau, vreun bou, sau vreun miel care sa aiba vreun cusur sau vreo meteahna trupeasca; caci ar fi o uraciune
inaintea Domnului, Dumnezeului tau”. Numai ce era cu totul desavarsit era potrivit pentru altar si rdspundea inimii lui Dumnezeu. Aducerea
unei jertfe cu cusur dovedea lipsa de pricepere pentru lucrurile vrednice de El, precum si lipsa unei inimi, intregi pentru El. lar incercarea, de
a aduce o astfel de jertfa era la fel cu hula impotriva lui Dumnezeu, caci insemna sa spuna: Pentru Dumnezeu e bun orice.

Duhul lui Dumnezeu se ridica impotriva unei astfel de purtari, in cuvinte pline de indarjire, prin gura proorocului Maleahi. ,,Prin faptul ca
aduceti pe altarul Meu bucate necurate!” Si daca ziceti: ,,Cu ce Te-am spurcat?” Prin faptul ca ati zis: ,Masa Domnului este de dispretuit!”
Cand aduceti ca jertfa o vita oarba, nu este rau lucrul acesta? Cand aduceti una schioapa sau beteaga, nu este rau lucrul acesta oare? la
adu-o dregatorului tau! Te va primi el bine pentru ea, va tine el seama de ea? zice Domnul ostirilor. Si acum, va rog, rugati-va lui Dumnezeu
sa aiba mila de noi. Va va primi El cu bunavointa, cand mainile voastre fac astfel de lucruri? zice Domnul ostirilor. ,,Cine din voi va inchide
portile ca sa nu aprindeti degeaba focul pe altarul Meu? N-am nici o placere de voi, zice Domnul ostirilor, si darurile de mancare din mana
voastra nu-Mi sunt placute! Caci de la rasaritul soarelui pana la asfintit, Numele Meu este mare intre neamuri, si pretutindeni se arde tamaie
n cinstea Numelui Meu si se aduc daruri de mancare curate, cici mare este Numele Meu intre neamuri, zice Domnul ostirilor. ,Dar voi il
pangariti, prin faptul ca ziceti: ,Masa Domnului este spurcata, si ce aduce ea este o0 mancare de dispretuit!” Voi ziceti: ,Ce mai osteneala!” si
o dispretuiti, zice Domnul ostirilor si aduceti ce este furat, schiop sau beteag: ,laté darurile de mancare pe care le aduceti! Pot Eu sa le
primesc din mainile voastre? zice Domnul. ,Nu! blestemat sa fie inselatorul, care are in turma lui o vitd de parte barbateasca, si totusi
juruieste si jertfeste Domnului o vitd beteaga! Caci Eu sunt un imp&rat mare, zice Domnul ostirilor, si Numele Meu este infricosat printre
neamuri” (Maleahi 1:7-14).

Din vorbele proorocului se poate prinde si un indemn puternic catre biserica marturisitoare, catre scriitorul si cititorul acestor randuri. Putem
noi sa spunem cu privire la slujba noastra dumnezeiasca din casa si din public, ca o facem din inima, cu adevarata temere de Dumnezeu si cu
curatie? Nu se gaseste oare si la noi ceva, ce aminteste de jertfirea unui dobitoc olog, orb sau bolnav? Nu se vede oare si in rugaciunile
noastre mult duh de forma si de obisnuinta? Si cata nepasare si uscaciune nu se arata printre noi chiar la masa Domnului? De cate ori nu se
intdmpla sa fim cu trupul acolo, iar inimile ne sunt pline cu totul de altceva si gandurile ne ratacesc cine stie pe unde. De cate ori nu spun
buzele noastre vorbe, care nu arata adevarata stare a sufletului nostru? De cate ori nu trec cantarile noastre dincolo de simtirile si vietuirea
adevarata? Si ce formalism sec nu se arata cand avem prilejul sa ne aruncam darurile in cutia cu bani a Domnului? Cat de putin tinem atunci
socoteala de regula apostolica: ,sa dea cu inima larga”, sau de felul de a da al vaduvei sarace, care nu avea decat doi banuti, si, in loc sa-si
opreasca unul pentru nevoile vietii, i-a aruncat pe amandoi: tot ce avea, de buna voie, in cutie. Noi cheltuim poate in cursul saptamanii multi
bani pentru interesele noastre, pentru lucruri de prisos si suntem foarte sfiosi Duminica dimineata, cand se apropie de noi cererile lucrului
Domnului sau ale saracilor.

Sa ne gandim deci, cititorule crestin, ca nu mai suntem ai nostri, ci suntem rascumparati cu un pret scump! Nu datoram Aceluia, care S-a dat
pe Sine pentru noi, numai partea noastra cea mai buna, ci tot ce suntem si ce avem. Nu trebuie oare sa recunoastem acest lucru din toata
inima? Sa aratam atunci si in viata. Sa aratam prin viata si purtarea noastra, ai cui suntem si cui slujim, capul, inima, mainile, picioarele, ba
chiar intregul om, sa fie inchinat in slujba Aceluia, care ne-a izbavit de focul iadului.

Despre adevarul mare cuprins in versetele 2-7 ale capitolului nostru, am mai vorbit in alt loc. El este acesta: sa nu judecam niciodata, pana
nu avem destule dovezi si martori. Nepasarea acestei reguli are totdeauna urmari grele. N-ar trebui sa ne facem niciodata o judecata si nici
s-0 rostim, decat pe spusa a doi sau a trei martori. Oricata incredere ne-ar insufla un martor, el nu poate fi o temelie indestulatoare pentru
rostirea unei judecati. Se poate sa fim incredintati inlduntrul nostru de adevarul unui lucru, pentru ca este intarit de cineva, in care avem
toata increderea; se mai poate ca acel martor sa fie curat la suflet si iubitor de adevar si n-ar face cu nici un pret o marturie mincinoasa
impotriva cuiva; totusi, trebuie sa tinem la regula dumnezeiasca: ,sa fie omorat pe marturia a doi sau trei martori”.

Ar fi bine, daca regula aceasta ar fi mai mult tinuta in socoteala in adunarea lui Dumnezeu. Ea ar aduce mari foloase cu privire la randuiala
din casa lui Dumnezeu, precum si la oarecari intamplari, in care e vorba de numele bun, sau de felul de a fi al cuiva. O adunare ar trebui sa
staruiasca totdeauna pentru aducerea de dovezi indestulatoare, Thainte de a lua o hotarare. Daca nu sunt dovezi indestulatoare, ar trebui cu
totii sa rabde si sa se increada in Dumnezeu. De buna seama ca El va da ce va trebui.

Dar acest termen insemnat n-are tarie numai cu privire la adunare. El este bun pentru toti. Cu totii suntem prea porniti, sa scoatem incheieri
grabite, sa tinem socoteala de anumite lucruri, sa ne sprijinim pe banuieli si sa fim stapaniti de ganduri facute dinainte. Trebuie sa veghem
tare mult la toate acestea cand vine prilejul si trebuie sa judecam ceva. Trebuie sa nu uitam acest lucru mai ales cand e vorba de oameni,
deoarece putem foarte usor sa facem nedreptate prietenului, fratelui sau vecinului nostru, amagiti de un gand gresit sau de o invinovatire



nefntemeiatd. Trebuie sa ne ferim, s& nu ajungem unealta unei invinuiri fard temei, prin care poate fi atins numele bun al cuiva. Asa ceva e
socotit ca pacat in fata lui Dumnezeu si ar trebui sa ne ferim, oriunde s-ar ivi un astfel de prilej. Daca cineva aduce o invinuire asupra cuiva,
fara ca acela s& fie de fats, n-ar trebui sa primim nici dovada si nici spusa lui. in felul acesta s-ar inldtura multd vorbarie urats, care nu numai
ca strica, dar nici nu trebuie ingaduita.

Pe de altad parte Scriptura ne da mai mult decét o pilda, cdnd un om nevinovat a fost osandit sub cuvant ca s-a lucrat potrivit cu Deuteronom
17:6-7. Asa s-a intdmplat de pildd cu Nabot (1 imparati 21), cu Stefan (Faptele 6 si 7) si mai ales cu Cel singur desavarsit din cei ce au pasit
vreodata pe acest pamant. Omul se pricepe foarte bine sa para ca tine cu strasnicie la Cuvantul lui Dumnezeu, cand aceasta e in folosul
planurilor lui rele. El stie sa intrebuinteze vorbele Scripturii pentru apararea celei mai vadite nedreptati si a celei mai badarane nerusinari.
Nabot, israelitul credincios, si-a pierdut partea de mostenire si viata prin marturia a doi mincinosi, cari cumparati din indemnul unei femei
fara mila si nelegiuite au marturisit ca el ar fi hulit pe Dumnezeu. Stefan, barbat plin de Duhul Sfant, a fost omorat cu pietre pentru hula, pe
temeiul unor martori mincinosi, pe care ii pusesera povatuitori religiosi ai poporului, ca sa para ca se bizuie pe Cuvantul lui Dumnezeu.

Lucrurile acestea, care arata ce este omul si ce Tnseamna religiozitatea omeneasca, nu ating totusi, regula frumoasa din capitolul nostru. O
religie fara cuget si fara teama de Dumnezeu e cel mai rau lucru de sub cer. Nimic nu poate injosi, inrai si impietri mai mult pe om decat o
astfel de religie si una din trasaturile ei de capetenie este, ca omul, care se gaseste sub inraurirea ei, nu se rusineaza sa foloseasca vorbele
Sfintei Scripturi, ca sa acopere cu ele cea mai grozava rautate. Dar Scriptura palmuieste in fata pe cine o stalceste astfel.

Versetele urmatoare ne dau o indrumare trebuincioasa pentru zilele de nazuire spre neatarnare si spre implinirea voii noastre. Aici vedem ce
trebuia facut in toate greutatile, care s-ar fi ridicat in adunarea lui Israel. Greutatile acestea trebuiau inlaturate in fata lui Dumnezeu, in locul
ales de El si prin cuvantul Lui. in felul acesta se punea o stavila puternica voii omului si oricarei ingdmfari. Toate certurile trebuiau potolite
dupa judecata lui Dumnezeu, rostita prin preotul sau judecatorul randuit de Dumnezeu. Cu un cuvant, Dumnezeu avea sa hotarasca in totul.
Nu trebuia sa se rascoale in adunare unul impotriva altuia. Fiecare trebuia sa-si aduca plangerea in fata unei judecati dumnezeiesti si sa se
supuna hotararilor ei, oricum ar fi fost ea. Nu putea sa se indrepte spre o judecata mai inalta, caci asa ceva nici nu se gasea. Preotul sau
judecatorul vorbea din partea lui Dumnezeu.

Orice cititor va ntelege, ca nici un iudeu nu s-ar fi gandit vreodata sa vina cu o plangere in fata unul judecator pagan. Aceasta ar fi fost o
batjocorire a lui Dumnezeu, care locuia intre ei, ca sa dezlege orice greutate s-ar fi ivit. El cunostea foarte bine imboldurile, inceputul si
sfarsitul oricarei neintelegeri oricat de incurcata si grea de dezlegat ar fi fost. Toti trebuiau sa priveasca spre El si sa vina cu nevoile lor in
locul, pe care-l alesese El, si nu aiurea. Orice israelit credincios era strain de gandul, ca doua madulare ale adunarii lui Israel, care erau in
cearta, ar fi putut sa mearga la un judecator pagan, caci prin aceasta s-ar fi socotii neindestulatoare randuielile dumnezeiesti, statornicite
pentru adunare.

Si noi, crestinii, gasim aici o invatatura. Cum s-ar cadea sa ne randuim drepturile noastre? Sa ne indreptam spre o judecata lumeasca? Nu s-a
fngrijit Dumnezeu cum sa se dezlege astfel de treburi in Biserica sau adunarea lui Dumnezeu? Sa citim ce scrie in privinta aceasta apostolul
catre Corinteni. ,Cum! Cand vreunul din voi are vreo neintelegere cu altul, indrazneste sa se judece cu el la cei nelegiuiti si nu la sfinti? Nu
stiti ca sfintii vor judeca lumea? Si daca lumea va fi judecata de voi, sunteti voi nevrednici sa judecati lucruri de foarte mica insemnatate? Nu
stiti ca noi vom judeca pe ingeri?

Cu cat mai mult lucrurile vietii acesteia? Deci, cand aveti neintelegeri pentru lucrurile vietii acesteia, voi puneti judecatori pe aceia pe care
Biserica nu-i baga in seama? Spre rusinea voastra zic lucrul acesta. Astfel, nu este intre voi nici macar un singur om intelept, care sa fie in
stare sa judece intre frate si frate? Dar un frate se duce la judecata cu alt frate, si inca Tnaintea necredinciosilor! Chiar faptul ca aveti judecati
intre voi, este un cusur pe care-l aveti. Pentru ce nu suferiti mai bine sa fiti nedreptatiti? De ce nu rabdati mai bine paguba? Dar voi singuri
sunteti aceia care nedreptatiti si pagubiti, si inca pe frati! Nu stiti ca cei nedrepti nu vor mosteni imparatia lui Dumnezeu?” (1 Cor. 6:1-9). Aici
avem indrumarea lui Dumnezeu, data pentru biserica lui Dumnezeu din toate vremurile, caci nu trebuie sa pierdem din vedere, ca Biblia este
cartea scrisa pentru orice parte a istoriei bisericii, cata vreme va fi pe pamant. Adevarurile aratate in 1 Cor. 6:1-9 nu pot sa fnceteze niciodata
sa aiba putere pentru biserica lui Dumnezeu. Niciodata nu se poate ca o greseala din veacul intai sa fie buna in veacul al douazecilea. E
adevarat ca unitatea bisericii si multe din darurile ei nu se mai vad si ca ea s-a abatut de la starea ei adevarata, dar adevarurile Cuvantului lui
Dumnezeu nu-si pot pierde puterea, dupa cum sangele lui Hristos nu-si poate pierde pretul, nici preotia lui Cristos nu-si poate inceta lucrarea.

in zilele de la inceput nu era nici o greutate s& faci deosebire intre biserica si lume, intre ,sfinti” si necredinciosi”, intre ,cei dinduntru” si ,cei
de afara”. Linia de despartire era fara gres. Oricine privea lumea de atunci din punct de vedere religios, vedea trei cete deosebite: paganism,
iudaism si crestinism; Neamuri, ludei si Biserica lui Dumnezeu; templul pagéan, sinagoga si adunarea lui Dumnezeu. Nu era nici-un amestec.
Adunarea lui Dumnezeu se deosebea in totul de lume. Crestinismul se vedea bine. Nu era nici national, nici regional nici parohial, ci personal,
practic, viu. Nu era un crestinism de nume, ci o credinta vie care se arata cu putere in viata. Azi insa lucrurile s-au schimbat cu totul. Biserica
si lumea sunt asa de amestecate, ca cei mai multi crestini de nume greu ar pricepe ce vrea sa spuna locul din 1 Corinteni 6. Daca le-am vorbi
despre ,sfinti” mergand la judecata ,inaintea necredinciosilor”, li s-ar parea ca o limba straina. Cuvantul ,,sfant” ar fi inteles de multi ca un
nume de batjocura sau ca potrivit numai pentru anumite persoane care au trait odata si care au fost hotarate asa de oameni. Dar Cuvantul lui
Dumnezeu nu s-a schimbat si nici gandurile Lui despre biserica sau despre lume si despre legatura dintre ele. Nu stie El care sunt ,sfintii” si
cine sunt ,necredinciosii”? A Tncetat oare azi sa fie o greseala pentru un frate sau o sora sa se judece cu un frate sau cu o sora Thaintea
necredinciosilor? Cu un cuvant, si-a pierdut Scriptura puterea? Daca s-a schimbat biserica, s-a schimbat oare si Cuvantul lui Dumnezeu? A
ajuns el slova moarta, pentru ca s-au schimbat imprejurarile? Nu. Scriptura nu poate fi desfiintata.

Si astazi unde sunt ,doi sau trei” adunati in Numele Domnului Isus, oricat de slabi, daca sunt smeriti si atarna de Dumnezeu, se va gasi
destula putere duhovniceasca pentru ca sa judece in orice neintelegere care s-ar ridica intre frati, asa ca sa nu mai fie nevoie sa se duca la
judecatorie. Fara indoiala ca oamenii din lume vor zambi la un astfel de gand, dar noi trebuie sa ne tinem de Scripturd. Un frate nu trebuie sa
mearga la judecata cu fratele sau fnaintea necredinciosilor. Oricat de mari ar fi greutatile, Domnul are destule mijloace si destula intelepciune
pentru dezlegarea lor. Numai sa ne incredem in El si sa ne bizuim pe El. Biserica s-a departat de Cuvantul lui Dumnezeu, si nu mai e una in
chip vazut, si nici nu va mai fi pana la venirea Domnului. Dar stim si azi din Cuvantul scris care si cum trebuie sa fie adevarata Biserica si pe
ce temelie trebuie sa se adune Datoria noastra este sa ne tinem de adevarul Scripturii.



Apoi mai trebuie sa spunem ca, cu toate lipsurile si greselile din partea noastra, avem in Cristos, capul bisericii, toate comorile intelepciunii,
harului si puterii, pregatite pentru biserica si pentru toti aceia, care stiu sa le foloseasca in credinta. De aceea nu trebuie sa asteptam ca
trupul sa fie adus din nou in starea lui adevarata de la inceput ca sa lucram dupa Scriptura. Dimpotriva avem datoria sa cunoastem, care-i
starea adevarata a trupului dupa Scriptura, sa ne asezam pe taramul ei si sa lucram potrivit ei. Urmarea va fi o schimbare minunata in
parerile si gandurile ce le avem despre noi si despre tot ce ne inconjoara. Toate par schimbate si le privim intr-o lumina noua. Biblia ni se
pare o carte noua si unele parti ale ei, pe care le citim de ani de zile fara placere si fara folos, stralucesc intr-o lumina dumnezeiasca si ne
umplu cu uimire, iubire si inchinare. Scapati de atmosfera intunecata, care invaluie toata biserica marturisitoare, putem sa privim in jur si sa
vedem toate in lumina cereasca a Scripturii. Parca ne-am intors din nou la Dumnezeu. intelegem mult mai bine Scriptura, deoarece am gasit
cheia dumnezeiasca, s-o descuiem. Vedem ca Cristos este centrul si purtatorul tuturor planurilor si hotdrarilor lui Dumnezeu si ne gasim
astfel pe taramul minunat al harului si slavei, pe care o desfasoara Duhul Sfant in fata privirilor noastre in Cuvantul scump al lui Dumnezeu.

Ne mai ramane sa aruncam o privire asupra partii din urma a capitolului nostru, care vorbeste mai dinainte despre clipa, cand va cere Israel
un Tmparat. E vrednic de luat aminte ca imparatii lui Israel au facut tocmai cele trei lucruri, pe care n-ar fi trebuit sa le faca si le-a facut chiar
cel mai intelept dintre ei. ,Dupa douazeci de ani, Solomon zidise cele doua case, Casa Domnului si casa Tmparatului. Atunci, fiindca Hiram,
imparatul Tirului daduse lui Solomon lemne de cedru si lemne de chiparos, si aur cat a voit, imparatul Solomon a dat lui Hiram douazeci de
cetati in tara Galileii” (1 impéarati 9:10-11).

Solomon este pentru noi un om Tnzestrat cu intelepciune, mai mult decat toti oamenii, si inconjurat de binecuvantari, cinste, slava fara
seaman. Paharul lui era plin de da peste el. Nu ducea lipsa de nici una din placerile si bucuriile pe care le poate da pamantul. Dar nu numai
atata. Rugaciunea lui, rostita cu prilejul sfintirii templului, ne-ar indreptati s& ne punem cele mai stralucite nadejdi in el. Dar a cazut in toate
amanuntele in privinta carora legea lui Dumnezeu vorbise destul de limpede. | s-a spus sa nu-si inmulteasca prea mult aurul si argintul si
totusi a facut-o. A fost oprit sa mearga in Egipt ca sa-si inmulteasca numarul cailor, si tocmai din Egipt si-a adus cai. | s-a spus sa nu-si
mareasca numarul femeilor si totusi avea o mie - si ele ii plecau inima! lata ce este inima! Cat de putinad incredere poti avea in el. ,Caci orice
faptura este ca iarba si toata slava ei ca floarea ierbii. larba se usuca si floarea cade jos”. ,Nu va mai incredeti dar in om, in ale carui nari nu
este decat suflare: Caci ce pret ore el?”

Dar care era pricina adevarata a caderii triste si umilitoare a lui Solomon? Raspunsul il gasim in versetele de la urma ale capitolului nostru.

Daca Solomon ar fi tinut seama de toate aceste cuvinte scumpe, acela, care i-a scris viata, ar fi avut si-l infatiseze cu totul altfel. Dar el n-a
tinut seama. Nu auzim ca ar fi pus sa-si faca o copie a legii, si, chiar daca a facut-o, n-a tinut seama de ea, ci a facut tocmai ce oprea legea.
Cu un cuvant, parasirea legii a fost pricina caderii, care a venit curand dupa domnia stralucita a lui Solomon. Acelasi lucru se poate spune si
azi. Parasirea Cuvantului lui Dumnezeu a fost izvorul caderilor si tuturor pacatelor, tuturor ratacirilor si tuturor sectelor sau dezbinarilor care
au fost in lume.

Si putem spune cu incredere ca singurul leac pentru toata starea de azi a lucrurilor este intoarcerea fiecaruia si fiecareia in parte la Cuvantul
lui Dumnezeu. Fiecare sa-si cerceteze departarea, atat a lui personal, cat si a tuturor crestinilor ca intreg, de la invatatura Noului Testament,
de la poruncile Domnului Isus. Sa ne smerim sub mana tare a lui Dumnezeu, pentru pacatul nostru al tuturor, si sa ne intoarcem la El,
judecandu-ne pe noi insine, si El ne va ridica si ne va calauzi pe cararea ascultarii.

Preotii si Levitii sunt pusi si in acest capitol, ca si in alte locuri din Deuteronom, la un loc. Am mai atras atentia cititorului, ca si aceasta este o
trasatura deosebita a certii noastre. in celelalte trei carti din urma, lucrurile stau altfel. Pricina deosebirii poate fi faptul, c& Dumnezeu are de
gand sa scoata in fata mai mult adunarea lui Israel, pe cand de preoti si de slujba lor se pomeneste mai rar. Gandul mare, care strabate
Deuteronomul, este acesta: Israel in legatura de-a dreptul cu Dumnezeu.

in capitolul nostru vedem deci pe preoti si pe leviti pusi la un loc si infatisati ca slujitorii lui Dumnezeu, atarnand cu totul de El si fiind una cu
altarul Lui si cu slujba Lui. Lucrul acesta este interesant si ne deschide un camp intins de adevaruri practice si insemnate pentru adunarea lui
Dumnezeu.

O privire aruncata in istoria lui Israel ne face sa intelegem, ca atunci cand totul era intr-o stare buna, altarul lui Dumnezeu era luat in seama
cum se cuvenea, iar preotii si levitii aveau de toate. Cand Domnul isi primea partea Lui, si-o primeau si slujitorii Lui. Daca era parasit si uitat
El, erau si ei. Amandoi erau legati in chip nedespartit. Poporul avea sa-si aduca jertfele lui Dumnezeu si El le impartea cu slujitorii Sai. Preotii
si Levitii nu trebuiau sa le ceara de la popor, ca acesta avea datoria sa-si aduca darurile la altar si Dumnezeu ingaduia slujitorilor sa se
hraneasca din rodul predarii poporului fnaintea Lui.

Acesta a fost din vechime gandul lui Dumnezeu cu privire la slujitorii Lui. Ei aveau sa trdiasca din jertfele, pe care le aducea de bunavoie lui
Dumnezeu toata adunarea. Dar in zilele rele ale fiilor lui Eli gasim o abatere trista de la aceasta randuiala frumoasa, ,Si iata care era felul de
purtare al acestor preoti fata de popor. Cand aducea cineva o jertfa, venea sluga preotului in clipa cand se fierbea carnea. Tinea in mana o
furculita cu trei coarne, o vara in cazan, in caldare, in tigaie sau in oal3; si tot ce apuca cu furculita, lua preotul pentru el. Asa faceau ei
tuturor acelora din Israel care veneau la Silo. Chiar inainte de a arde grasimea, venea sluga preotului si zicea celui ce aducea jertfe: ,Da
pentru preot carne de fript; el nu va lua de la fine carne fiarta, ci vrea came cruda”. Si daca omul zicea; ,Dupa ce se va arde grasimea, vei
lua ce-ti va placea”, sluga raspundea: ,Nu, da-mi acum, caci altfel iau cu sila”. Tinerii acestia se faceau vinovati inaintea Domnului de un
foarte mare pacat, pentru ca nesocoteau darurile Domnului” (1 Samuel 2:13-17). Lucrul, pe care ni-l arata locul acesta, este groaznic si
sfarsitul a fost judecata lui Dumnezeu asupra intregii case a lui Eli. Nici nu se putea altfel. Daca slujitorii altarului se faceau vinovati de o
astfel de nedreptate si nelegiuire, judecata trebuia sa-si urmeze cursul.

Dar starea dreapta a lucrurilor, asa cum e aratata in capitolul nostru, era cu totul deosebita de rautatea feciorilor lui Eli. Cum am mai spus,
Dumnezeu vroia sa se inconjoare cu jertfele aduse de bunavoie de poporul Sau si sa hraneasca din ele si pe slujitorii altarului Sau. Partea lor
atarna deci totdeauna de felul cum era pretuit Dumnezeu si altarul Lui. Ei erau strans legati cu inchinarea si cu slujpa Dumnezeului lui Israel.

Un prilej de inviorare si imbarbatare adevarata gasim in privinta-aceasta in zilele frumoase ale imparatului Ezechia, deci dintr-o vreme cand
s-a randuit din nou slujba dumnezeirii in ludea si inimile erau fericite si predate cu credinciosie Domnului.” Ezechia a asezat din nou cetele



preotilor si Levitilor, dupa sirul lor, fiecare dupa slujbele sale, preoti si Leviti, pentru arderile de tot si jertfele de multamire, pentru slujba,
pentru cantari si laude, la portile taberei Domnului. Iimparatul a dat o parte din averile lui pentru arderi de tot, pentru arderile de tot de
dimineata si de seara, si pentru arderile de tot din zilele de Sabat, de luna noua si de sarbatori, cum este scris in legea Domnului. Si a
poruncit poporului, locuitorilor lerusalimului, sa dea preotilor si Levitilor partea cuvenita lor, ca sa tina cu scumpatate legea Domnului. Cand a
iesit porunca aceasta, copiii lui Israel au dat din belsug cele dintai roade de grau, de must, de untdelemn, de miere, si din toate roadele de pe
camp; au adus din belsug si zeciuiala din toate. Totodata, copiii lui Israel si luda, care locuiau in cetatile lui luda, au dat zeciuiala din boi si oi,
si zeciuiala din lucrurile sfinte care erau inchinate Domnului, Dumnezeului lor, si au facut mai multe gramezi. Au inceput sa faca gramezile in
luna a treia, si au ispravit in luna a saptea. Ezechia si capeteniile au venit sa vada gramezile, si au binecuvantat pe Domnul si pe poporul Sau
Israel. Si Ezechia a intrebat pe preoti si pe Leviti de gramezile acestea. Atunci marele preot Azaria, din casa lui Tadoc, ia raspuns: ,De cand
au Tnceput sa se aduca darurile in Casa Domnului, noi am mancat, ne-am saturat, si a mai rdmas mult, caci Domnul a binecuvantat pe
poporul Sau, si iatd ce mare gramada a mai ramas” (2 Cronici 31:2-10). Raul adanc si plin al predarii inconjura altarul lui Dumnezeu si aducea
atata hrana, ca mai ramaneau gramezi mari, dupa ce se acopereau toate nevoile slujitorilor lui Dumnezeu precum si inimile acelora, care,
chemati de Ei se inchinasera, potrivit hotararii Lui, slujbei altarului si templului Lui.

Deosebit de frumoase sunt cuvintele: ,sa tina cu scumpatate legea Domnului”. Aceasta era temelia pe care se sprijinea Ezechia, temelia tare
a Intregii lui purtari de la inceput pana la sfarsit. E drept ca nu mai era unitatea vazuta a poporului Israel si starea de lucruri era plina de
deznadejde 1n zilele lui Ezechia, dar Cuvantul Domnului era tot atat de adevarat, ca si in zilele lui David sau losua. Ezechia a simtit foarte
bine, ca trebuie sa puna in legatura vorbele din Deuteronom 18:1-8 cu zilele lui si ca atat el, cat si poporul sunt raspunzatori, sa le
implineasca dupa putinta lor. Preotii si levitii trebuiau oare sa rabde, pentru cd nu mai era unitatea nationala? De buna seama ca nu. Ei
trebuiau sa ramana sau sa cada odata cu Cuvantul, inchinarea si lucrul Domnului. Chiar daca s-ar fi schimbat imprejurarile si Israelul s-ar fi
gasit intr-o stare, care i-ar fi facut cu neputinta implinirea randuielilor levitice, nu se putea gasi niciodata intr-o stare, in care n-ar fi avut
prilejul sa-si arate predarea inimii cu privire la slujba, altar si legea Domnului.

Vedem deci in intreaga istorie a lui Israel, cum am mai spus, ca atunci, cand totul mergea bine, nu era uitat nici altarul Domnului si nici
slujitorii Lui. Dar daca inimile erau nepasatoare si reci, daca stapaneau iubirea de sine si urmarirea intereselor personale, se lasa in parasire
si lucrul Domnului si lucratorii Lui. O pilda despre aceasta ne da si cap. 13 al cartii Neemia. Odata, cand Neemia, acest slujitor credincios al lui
Dumnezeu, s-a intors la lerusalim dupa o lipsa scurta, a gasit, spre adanca lui durere, ca in timpul acesta scurt s-au petrecut lucruri rele si se
lasasera in parasire si levitii. ,Am auzit de asemenea ca partile Levitilor nu li se dadusera si ca Levitii si cantaretii, insarcinati cu slujba,
fugisera fiecare din tinutul lui”. In acele zile triste nu mai erau ,gramezi” facute din cele dintai roade, si de bund seama c& nu-i vine usor unui
om sa cante si sa lucreze, cand n-are ce manca. Lucrul acesta nu era potrivit nici cu legea lui Dumnezeu si nici cu iubirea inimii Lui. Pentru
popor era o rusine mare ca slujitorii lui Dumnezeu erau nevoiti sa paraseasca lucrul Domnului, ca sa scape de foame.

Neemia a mustrat cu asprime poporul, dupa cum citim: ,,Am mustrat pe dregatori si am zis: ,Pentru ce a fost parasita Casa lui Dumnezeu?” Si
am stréans pe Leviti si pe cantareti si i-am pus iarasi in slujba lor. Atunci tot luda a adus in camari zeciuiala din grau, din must si din
untdelemn. Am dat camarile in grija... caci le mergea numele ca sunt credinciosi. Ei au fost insarcinati sa faca impartirile cuvenite fratilor”
(Neemia 13:10-13). Era nevoie sa se incredinteze impartirea intre fratii lor a rodului scump al predarii norodului, unor oameni incercati si
credinciosi, in stare sa chiverniseasca bine averea Domnului, potrivit Cuvantului Sau si sa acopere nevoile lucratorilor lui fara partinire.

Aceasta era buna randuiala a Dumnezeului lui Israel, pe care au tinut-o izraelitii credinciosi ca Ezechia si Neemia. Raul bogat al
binecuvantarilor se revarsa de la Dumnezeu spre poporul Sau si se intorcea de la popor inapoi la Dumnezeu, iar slujitorii Lui puteau sa si
acopere toate nevoile din el. Faptul ca levitii erau nevoiti sa se intoarca la ogoarele lor era o necinstire a lui Dumnezeu. El dovedea ca se
dadu-se uitarii Casa lui Dumnezeu si slujitorii Lui nu puteau sa traiasca in ea,

Dar ce poate oare sa invete biserica sau adunarea lui Dumnezeu de aici? Raspunsul la intrebarea aceasta il gasim in 1Corinteni 9, unde
apostolul vorbeste despre lucrul atat de insemnat al sprijinirii slujitorilor crestini. ,Cine merge la razboi pe cheltuiala sa? Cine sadeste o vie, si
nu mananca din rodul ei? Cine paste turma, si nu mananca din laptele turmei? Lucrurile acestea le spun dupa felul oamenilor? Nu le spune si
Legea? in adevar, in Legea lui Moise este scris: ,Sa nu legi gura boului care treierd graul!” Pe boi ii are in vedere Dumnezeu aici? Sau
vorbeste El inadins pentru noi? Da, pentru noi a fost scris astfel; caci cine ara, trebuie sa are cu nadejde, si cine treiera graul, trebuie sa-I
treiere cu nadejdea ca va avea parte de el. Daca am semanat printre voi bunurile duhovnicesti, mare lucru este daca vom secera bunurile
voastre vremelnice? Daca se bucura altii de acest drept asupra voastrd, nu ni se cade cu mult mai mult noua? Dar noi nu ne-am folosit de
dreptul acesta; ci rabdam totul, ca sa nu punem vreo piedica Evangheliei lui Hristos. Nu stiti ca cei ce indeplinesc slujbele sfinte, sunt hraniti
din lucrurile de la Templu, si ca cei ce slujesc altarului, au parte de la altar? Tot asa, Domnul a randuit ca cei ce propovaduiesc Evanghelia, sa
traiasca din Evanghelie. Dar eu nu m-am folosit de nici unul din aceste drepturi. Si nu va scriu aceste lucruri ca sa cer sa se faca asa cu mine;
caci as vrea mai bine sa mor decat sa-mi ia cineva pricina mea de lauda. Daca vestesc Evanghelia, nu este pentru mine o pricina de lauda,
caci trebuie s-0 vestesc; si vai de mine daca nu vestesc Evanghelia! Daca fac lucrul acesta de buna voie, am o rasplata. Chiar daca-l fac de
sila, este o ispravnicie care mi-a fost incredintata. Care este atunci rasplata mea? Este sa vestesc fara plata Evanghelia, pe care o vestesc, si
sa nu ma folosesc de dreptul meu in Evanghelie.”(1 Corinteni 9:7-18). Pavel statorniceste cu toata hotararea si limpezimea legea
dumnezeiasca privitoare la acest lucru: ,Tot asa, Domnul a randuit ca cei ce propovaduiesc Evanghelia, sa traiasca din Evanghelie”. Dupa
cum preotii si levitii traiau in vechime din jertfele aduse de popor, tot asa au dreptul la sprijin si in zilele noastre aceia, cari sunt intr-adevar
chemati de Dumnezeu, inzestrati de Hristos si intariti de Duhul Sfant, ca sa propovaduiasca Evanghelia. Asta nu inseamna ca ei ar trebui sa
faca o invoiala cu privire la suma de platii cu aceia, carora le slujesc cu darul lor. Un astfel de gand e strain Noului Testament. Lucratorul
trebuie sa se bizuie numai pe Domnul cu privire la nevoile sale. Preactii si levitii isi aveau partea in Domnul si de la El. El era partea lor de
mostenire. De buna-seama ca El astepta ca poporul sa-i slujeasca in ce privea pe lucratori. Pentru aceasta le spunea, cat aveau sa dea, si-i
binecuvanta daca il ascultau. Datul era cinstea lor inalta, dar si o datorie lamurita. Daca n-ar fi vrut s-o implineasca sau ar fi facut-o numai in
parte, urmarea ar fi fost seceta si nerodirea ogoarelor si a viilor lor (Hagai 1:5-11).

Dar preotii si levitii trebuiau sa priveasca numai spre Dumnezeu. Ei nu puteau sa se judece cu cineva din pricina zeciuielii, daca acesta n-o
dadea. Ei trebuiau sa priveasca spre Dumnezeul lui Israel, care-i chemase la lucrul Sau. Asa e si cu lucratorii Domnului de astazi. Ei trebuie sa
priveasca numai spre El. Trebuie sa fie incredintati ca El i-a chemai la lucrul Sau si i-a pregatit, Tnainte da asi parasi munca pentru castigarea
painii de toate zilele si a se da cu totul propovaduirii Cuvantului. Privirile lor trebuie sa se departeze de la oameni si de la toate izvoarele



firesti de ajutorare si de la orice sprijin omenesc, si sa se indrepte spre Dumnezeul cel viu. Am vazut de multe ori urmarile cele mai triste la
aceia, care impinsi de un imbold gresit, s-au inselat in privinta aceasta, si, fara sa fie chemati si imputerniciti de Domnul, si-au parasit
ocupatia, ca sa ,trdiasca prin credinta” cum spuneau ei, si sa lucreze pentru Domnul. Cand au dat de greutati, urmarea de neinlaturat a fost
0 cadere rusinoasa.

Suntem de parere ca foarte, foarte rar, e bine sa parasesti cu totul castigarea painii de toate zilele ca toti crestinii ca sa lucrezi numai pentru
Domnul. Cel ce vrea sa faca asa, trebuie sa vada limpede si neindoios ca Domnul il vrea asa, si sa poata spune: ,Nu pot altfel. Dumnezeu
sa-mi ajute. Amin”. Dar trebuie sa fie bine incredintat ca Dumnezeu il va sprijini in lucrul, pentru careia e chemat si ca va purta grija de toate
nevoile Lui, ,potrivit bogatiei Sale in slava in Isus Cristos”.

Pe de alta parte insa, vedem in locul pomenit mai sus ca apostolul, dupa ce isi dovedeste drepturile bine intemeiate la ajutor, se leapada cu
totul de ele, spunand: ,Cat despre mine, nu m-am folosit de nici unul din aceste drepturi”. El lucra cu mainile sale si se ostenea zi si noapte,
ca sa nu fie o povara pentru cineva. El putea sa spuna: ,,N-am ravnit nici la argintul, nici la aurul, nici la hainele cuiva. Singuri stiti, ca mainile
acestea au lucrat pentru trebuintele mele si ale celor ce erau cu mine”. El calatoria, propovaduia, trecea din casa in casa, era apostolul
harnic, evanghelistul mare, pastorul credincios, purta grija de toate adunarile si n-avea oare dreptul sa fie sprijinit? De buna-seama ca da.
Adunarile ar fi trebuit sa se ingrijeasca singure cu bucurie de toate nevoile lui. Dar el n-a cerut niciodata acest lucru. Dimpotriva, s-a lipsit de
toate si a mai sprijinit pe altii cu munca manilor sale, si lucrul acesta 1l facea ca sa fie o pilda pentru altii, cum a spus-o prezbiterilor din Efes:
»,V-am aratat, ca lucrand astfel, trebuie sa ajutati pe cei slabi sa nu cada si sa va aduceti aminte de cuvintele Domnului Isus, care insusi a zis:
,Este mai multa fericire sa dai, decat sa primesti” (Fapte 20).

E minunat, cand privesti pe acest slujitor iubit si pretuit al lui Cristos, care cu un camp de lucru intins de la lerusalim pana-n lliric, lucrand
foarte mult ca evanghelist, pastor si invatator, mai gasea vreme sa lucreze ca sa-si acopere nevoile sale si ale altora cu munca manilor sale.
Cu adevarat ca se gasea intr-o stare morala inalta. El nu propovaduia niciodata pentru plata. Si nimeni nu-i putea spune: ,Propovaduieste,
pentru ca e platit”.

Cu toate astea, el primea cu multumire darurile acelora, care stiau sa dea cum se cuvine. De cateva ori ii trimisesera filipenii cate ceva
pentru nevoile lui. Si bine au facut, caci niciodata nu li se va uita acest lucru. Milioane de oameni au citit de atunci povestirea placuta a
darniciei lor si s-au inviorat prin mireasma jertfei lor. Lucrul acesta este scris in ceruri, unde nu se uita niciodata. Ba este sapat in chiar inima
lui Cristos. ,,Am avut o mare bucurie in Domnul, ca, in sfarsit, ati putut sa va innoiti iarasi simtamintele voastre fata de mine. Va gandeati voi
la asa ceva, dar va lipsea prilejul. Nu zic lucrul acesta avand in vedere nevoile mele; caci m-am deprins sa fiu multumit cu starea in care ma
gasesc. Stiu sa traiesc smerit, si stiu sa traiesc in belsug. in totul si pretutindeni m-am deprins sa fiu satul si flamand, s& fiu in belsug si sa fiu
in lipsa. Pot totul in Hristos, care ma intareste. Dar bine ati facut ca ati luat parte la stramtorarea mea. Stiti voi insiva, filipenilor, ca, la
inceputul Evangheliei, cand am plecat din Macedonia, nici o Biserica n-a avut legatura cu mine in ce priveste , darea” si ,primirea” afara de
voi. Caci mi-ati trimis in Tesalonic o data, si chiar de doua ori, ceva pentru nevoile mele. Nu ca umblu dupa daruri. Dimpotriva, umblu dupa
castigul care prisoseste in folosul vostru. Am de toate, si sunt in belsug. Sunt bogat de cand am primit prin Epafrodit ce mi-ati trimis... un
miros de buna mireasma, o jertfa bine primita si placuta lui Dumnezeu. Si Dumnezeul meu sa ingrijeasca de toate trebuintele voastre, dupa
bogatia Sa, in slava, in Isus Hristos” (Filipeni 4:10-19). A inviora inima unui slujitor atat de iubit al lui Cristos, la sfarsitul drumului sau si in
singuratatea inchisorii din Roma, era o cinste rara, si de buna seama ca bucuria Filipenilor, cand au primit multumirea apostolului, a fost
mare. Cat de scump era gandul ca slujba lor s-a ridicat si la inima lui Dumnezeu. Cata deosebire intre ei, care aveau grija de nevoile
apostolului si intre Corinteni, care puneau la indoiala slujba lui, sau intre Galateni, care fi intristau inima! Starea bisericii din Corint nu
ingaduia apostolului sa ia ceva de la ei. Acolo erau numai cativa, care ii racoreau inima cu slujba lor si slujba aceasta este istorisita in foile
Scripturii si Tsi va primi odata rasplata frumoasa in imparatie: ,Ma bucur de venirea lui Stefana, lui Fortunat si lui Ahaic; ei au umplut golul
pricinuit de lipsa voastra, caci mi-au racorit duhul meu si al vostru. Sa stiti dar sa pretuiti astfel de oameni” (1 Corinteni 16:17, 18). Vedem
deci, ca atat sub lege, cat si sub Evanghelie, se potriveste cu voia descoperita si cu inima lui Dumnezeu, sa recunoastem si sa sprijinim pe
unii, pe care i-a chemai El in slujba Sa. lar toti cei ce iubesc pe Domnul, vor avea o bucurie mare slujindu-i in persoana lucratorilor Lui. El
fnsusi a primit pe pamant slujba acelora, care il iubeau si care gustasera din rodul slujbei Lui scumpe (Luca 8:2-3). Fericite femei! Ce bucurie
sa-ti fie ingaduit sa ajuti pe Domnul slavei in zilele Lui de nevoie omeneasca! Numele lor stau in Cuvantul lui Dumnezeu, scrise de Dumnezeu
Duhul Sfant, ca sa fie citite de milioane de oameni, pana in vesnicie. Ce bine au facut aceste femei ca nu si-au cheltuit averea pe nimicuri si
n-au lasat-o sa se rugineasca pe sufletele lor cum se intdampla totdeauna cu banii neintrebuintati pentru Domnul!

Pe de alta parte vrem sa mai amintim inca o data cat de trebuincios este pentru toti aceia, care lucreaza la lucrul Domnului, fie ca o fac in
adunari sau in afara, sa fie slobozi de orice inraurire omeneasca, de orice privire indreptata spre oameni. Daca adunarea n-are grija de ei, ea
va suferi prin aceasta o paguba mare. Daca insa lucratorii pot sa-si castige cele trebuincioase traiului cu mainile lor, fara ca prin aceasta sa
fie pagubita slujba lor pentru Cristos, e cu atat mai bine. Fara indoiala ca aceasta este calea cea mai buna. Nu-i lucru mai frumos, decat sa
vezi pe un slujitor adevarat al lui Cristos, lucrand pentru sine si pentru familia sa si tinandu-se in acelasi timp cu credinciosie de lucrul
Domnului, fie ca evanghelist, fie ca pastor sufletesc, fie ca invatator. Cu toate acestea nu se pot uni totdeauna aceste doua lucruri si n-am
dori sa statornicim prin aceasta o regula sau sa ingreunam inima vreunui lucrator adevarat. Fiecare raspunde de sine singur fhaintea
Domnului. Dar nu e nimic mai grozav decat sa vezi pe cineva apucandu-se de lucrul Domnului, fara sa aiba vreun dar, ci numai ca sa-si
gaseasca un mijloc de trai. ,Dupa ce vei intra in tara pe care ti-o da Domnul, Dumnezeul tau, sa nu te inveti sa faci dupa uraciunile
neamurilor acelora. Sa nu fie la tine nimeni care sa-si treaca pe fiul sau pe fiica lui prin foc, nimeni care sa aiba mestesugul de ghicitor, de
cititor in stele, de vestitor al viitorului, de vrajitor, de descantator, nimeni care sa intrebe pe cei ce cheama duhurile sau dau cu ghiocul,
nimeni care sa intrebe pe morti. Caci oricine face aceste lucruri este o uraciune thaintea Domnului si din pricina acestor lucruri va izgoni
Domnul, Dumnezeul tau, pe aceste neamuri dinaintea ta. Tu sa te tii in totul totului tot, numai de Domnul Dumnezeul tau. Caci neamurile
acelea pe care le vei izgoni, asculta de cei ce citesc in stele si de ghicitori; dar tie, Domnul, Dumnezeul tau, nu-ti ingaduie lucrul acesta”
(versetele 9-14). S-ar putea pune intrebarea, ce invatatura ar putea scoate crestinii marturisitori din aceasta parte. Dar nu sunt oare intre
dansii unii, care iau parte cu placere la sedintele prezicatorilor, vrajitorilor si a altora ca acestia? Nu sunt oare de aceia, care se indeletnicesc
cu spiritismul? Daca e asa, partea din capitolul nostru le vorbeste si lor caci credem, ca toate acestea sunt o lucrare a vrajmasului, oricat de
aspru si tare ar parea acest cuvant. Suntem incredintati, ca toti aceia, care se indeletnicesc cu asa ceva, intreband sufletele celor morti, se
dau singuri in mainile vrajmasului, ca sa fie inselati si amagiti de minciunile Lui. Au oare nevoie de spiritism cei ce au descoperirea deplina a
lui Dumnezeu? Si la ce pot sa se mai astepte, daca sunt nemultumiti cu Cuvantul lui Dumnezeu si se indreapta spre duhurile prietenilor morti



sau ale altora ca sa fie orbiti si amagiti de duhurile rele, care se arata ca fiind duhurile celor morti si le ingira minciunile cele mai grosolane si
lucrurile cele mai copilaresti?

Nu staruim mai mult asupra acestui lucru. Tinem numai sa sfatuim pe cititor sa se fereasca de a lua parte la astfel de lucruri, caci sunt foarte
primejdioase, intrebarea, daca sufletele celor morti se pot intoarce in lumea aceasta, o lasam neatinsa. Fara indoiald ca Dumnezeu poate sa
ingaduie acest lucru, daca-l crede nimerit. Dar nu-i de datoria noastra sa dezlegam aceasta intrebare. Lucrul cel mai insemnat pentru noi
este, sa fie de ajuns pentru inimile noastre descoperirea dumnezeiasca. N-avem nevoie sa intrebam duhurile celor morti. Bogatul din pilda
spunea ca, daca s-ar intoarce Lazar pe pamant si ar vorbi celor 5 frati ai lui, ar inrauri puternic. ,Bogatul a zis: ,Rogu-te dar, parinte Avraame,
sa trimeti pe Lazar in casa tatdlui meu; caci am cinci frati, si sa le adevereasca aceste lucruri, ca sa nu vina si ei in acest loc de chin”. Avraam
a raspuns , Au pe Moise si pe prooroci; sa asculte de ei”. ,Nu, parinte Avraame”, a zis el; ,ci daca se va duce la ei cineva din morti, se vor
pocai”. Si Avraam i-a raspuns: ,Daca nu asculta pe Moise si pe prooroci, nu vor crede nici chiar daca ar invia cineva din morti” (Luca
16:27-31). Cine nu vrea sa asculte si sa creada in Cuvantul lui Dumnezeu si in spusele lui despre starea omului din timpul de fata si despre
menirea lui vesnica, nu va fi incredintat, nici chiar daca s-ar intoarce mii de morti si i-ar povesti ce au vazut, ce au auzit si ce au simtit. Faptul
acesta n-ar avea asupra lui o inraurire izbavitoare si nici trainica. Adevarat ca ar starni o valva mare, ca s-ar vorbi catva timp numai de el si
s-ar umplea ziarele, dar numai atat. Oamenii ar raméanea ca si inainte in prostia si nepasarea lor. Daca nu asculta de Moise si de prooroci, -
noi putem sa addogam: de Cristos si de sfintii sai apostoli, - nu vor fi incredintati nici daca ar invia cineva dintre cei morti. Cine nu se supune
Sfintei Scripturi, nu se va lasa incredintat nici de altceva. Credinciosul adevarat insa gaseste in Scriptura tot ce-i trebuie, asa ca nu simte
nevoie sa Intrebe spiritismul sau vrajitorii. ,Daca vi se zice insa: ,intrebati pe cei ce cheama mortii si pe cei ce spun viitorul, care soptesc si
bolborosesc, raspundeti ,Nu va intreba oare un popor pe Dumnezeul sau? Va intreba el pe cei morti pentru cei vii? La lege si la marturie”!
Caci daca nu vor vorbi asa, nu vor mai rasari zorile pentru poporul acesta” (Isaia 8:19-20).

lata izvorul dumnezeiesc pentru poporul lui Dumnezeu din toate vremurile si toate locurile si pe el il pune si Moise Tnaintea adunarii in partea
de la urma a capitolului nostru. ,,Domnul Dumnezeul tau, iti va ridica din mijlocul tau, dintre fratii tai un prooroc ca mine: sa ascultati de el!
Astfel el va raspunde la cererea pe care ai facut-o Domnului, Dumnezeului tau, la Horeb, in ziua adunarii poporului, cand ziceai: ,,Sa nu mai
aud glasul Domnului, Dumnezeului meu, si sa nu mai vad acest foc mare, ca sa nu mor.” Atunci Domnul mi-a zis: ,,Ce au zis ei, este bine. Le
voi ridica din mijlocul fratilor lor un prooroc ca tine, voi pune cuvintele Mele in gura lui, si el le va spune tot ce-i voi porunci Eu. Si daca cineva
nu va asculta de cuvintele Mele, pe care le va spune el in Numele Meu, Eu ii voi cere socoteala. Dar proorocul care va avea indrazneala sa
spuna in Numele Meu un cuvant pe care nu-i voi porunci sa-l spuna, sau care va vorbi in numele altor dumnezei, proorocul acela sa fie
pedepsit cu moartea.” Poate ca vei zice in inima ta: ,Cum vom cunoaste cuvantul pe care nu-l va spune Domnul?” Cand ceea ce va spune
proorocul acela in Numele Domnului nu va avea loc si nu se va intampla, va fi un cuvant pe care nu l-a spus Domnul. Proorocul acela I-a spus
din indrazneala: sa n-ai teama de el” (versetele 15-22). ,Pocaiti-va dar, si intoarceti-va la Dumnezeu, pentru ca sa vi se stearga pacatele, ca
sa vina de la Domnul vremurile de Tnviorare, si sa trimita pe Cel ce a fost randuit mai dinainte pentru voi: pe Isus Cristos, pe care cerul
trebuia sa-L primeasca, pana la vremile asezarii din nou a tuturor lucrurilor; despre aceste vremuri a vorbit Dumnezeu prin gura tuturor
sfintilor Sai prooroci din vechime. in adevar, Moise a zis parintilor nostri: ,Domnul, Dumnezeul nostru, va va ridica dintre fratii vostri un
prooroc ca mine; pe El sa-l ascultati in tot ce va va spune. Si oricine nu va asculta de Proorocul acela, va fi nimicit cu desavarsire din mijlocul
norodului” (Faptele 3:19-23). O privire aruncata asupra Faptelor 3 ne arata cine este proorocul amintit pentru intdia data in aceste versete.
Este Domnul si Mantuitorul nostru slavit Isus Cristos.

Cat de scump este harul de a putea sa ascultam de glasul unui astfel de prooroc! Prin gura omului Cristos vorbeste Dumnezeu, nu intr-un,
trasnet si foc aprins, ci in acel ton lin si bland al iubirii si al milei, care se coboara in inima zdrobita si in duhul intristat, cu putere linistitoare,
ca stropii de roua ai cerului pe campul insetat. Dar sa nu uitam niciodata ca acest glas ne rasuna din Sfintele Scripturi, din aceasta
descoperire scumpa, asupra careia ni se atrage cu putere luarea aminte in Deuteronom. Glasul Scripturii este glasul lui Cristos si glasul lui
Cristos este glasul lui Dumnezeu.

De altceva n-avem nevoie. Daca cineva ar indrazni sa aduca o descoperire noua, o invatatura, care nu se gaseste in Sfanta Scriptura, trebuie
sa-l cercetam dupa Cuvantul lui Dumnezeu si sa dam la o parte tot ce nu se potriveste cu el. ,Nu te teme de el”. Proorocii mincinosi vin de
obicei cu infatisare mare, cu vorbe sunatoare si cu o fata ce pare sfanta. Apoi cauta sa se inconjoare cu stapanire si inseala pe cei nestiutori.
Dar nu pot sa tina piept puterii Cuvantului lui Dumnezeu, care cerceteaza si patrunde totul. De multe ori este de ajuns un singur loc din
Sfanta Scriptura, ca sa le dezvalui ingamfarea si sa le iei de sub picioare pamantul descoperirilor lor. Cei ce cunosc glasul Proorocului
adevarat, nu vor asculta de altul. Toti acei ce au auzit glasul Pastorului celui bun, nu vor merge dupa un strain. Cititorule, vezi sa asculti
numai de glasul lui Isus.

,Dupa ce Domnul, Dumnezeul tau, va nimici toate neamurile acelea a caror tara ti-o da Domnul Dumnezeul tau, dupa ce le vei izgoni si vei
locui in cetatile si in casele lor, sa desparti trei cetati in mijlocul tarii pe care ti-o da in stapanire Domnul, Dumnezeul tau. Sa faci drumuri, si
sa imparti in trei parti tinutul tarii pe care ti-o va da ca mostenire Domnul, Dumnezeul tau. Sa faci asa, pentru ca orice ucigas sa poata fugi in
cetatile acestea” (versetele 1-3). in cele dintai versete ale capitolului nostru se vede o legaturd potrivita intre ,bunatate si asprime”. Pe
deoparte intalnim ,,nimicirea Canaanitilor” din pricina nelegiuirii lor, care atinsese culmea si nu mai putea fi rabdata; iar pe de alta vedem o
desfasurare miscatoare a ,bunatatii dumnezeiesti” in masurile, care s-au luat pentru bietul ucigas fara voie, ca sa i se faca si lui cu putinta in
ziua necazului sa-si ascunda viata de razbunatorul sangelui. Atat stapanirea cat si bunatatea lui Dumnezeu sunt desavarsite. Sunt imprejurari
cand bunatatea n-ar fi decat ingaduirea nelegiuirii si razvratirii deschise. Toti cei ce isi inchipuie, ca pot inainta in pacat, bizuindu-se pe
bunatatea lui Dumnezeu, vor trebui sa-si vada mai curand sau mai tarziu ratacirea.

Apostolul zice: ,Uita-te dar cu bagare de seama la bunatatea si la asprimea Iui Dumnezeu”. Judecata lui Dumnezeu va ajunge negresit pe toti
raufacatorii, care dispretuiesc bunatatea si indelunga Lui rabdare. El este incet la manie si mare in bunatate. El suferise sute de ani pe cele
sapte popoare ale Canaanului, pana ce nelegiuirea lor a atins cerul si tara nu i-a mai putut tinea. Multa vreme a suferit El nelegiuirea
strigatoare la cer a Sodomei si a Gomorei si chiar atunci, cand a sunat ceasul judecatii, ar fi crutat orasele, daca ar fi fost in ele macar zece
oameni buni. insa nu s-au gasit, si ziua groaznica a razbunarii, si a sters acele orase de pe fata paAmantului.

Asa se va intdmpla curand cu crestinatatea vinovata. Si ea ,va fi taiata” (Romani 11:22). Va sosi ziua rafuielii, si vai ce zi va fi aceea! Inima
tremura la astfel de ganduri.



Dar cat de frumos straluceste bunatatea dumnezeiasca la inceputul capitolului nostru. Uitati-va la osteneala plina de indurare pe care si-o da
Dumnezeu, ca sa pregateasca un loc de scapare ucigasului fara voie si anume, cat se poate mai la indemana lui. Cele trei ceteti aveau sa fie
in mijlocul tarii, nu Tn locuri departate si grele de ajuns. Dar nu numai atata. Se mai spune: ,,Sa faci drumuri si sa Tmparti in trei parti tinutul
tarii”. Trebuia sa se faca tot, ce ar fi putut usura fuga ucigasului fara voie. Domnul in indurarea Lui se gandea la simtirile celui stramtorat,
care-si cautase adapost prinzand aceasta nadejde. Locul de scapare avea sa fie aproape, ca si neprihanirea lui Dumnezeu, care a fost adusa
aproape de bietul pacatos pierdut si lipsit de ajutor, atat de aproape, incat ii este data oricui, ,care nu lucreaza, ci crede in Acela, care
socoteste pe nelegiuit neprihanit”.

Deosebit de frumos suna cuvintele: ,,Sa faci drumuri”. Cat de mult se potriveste aceasta cu Dumnezeul nostru, totdeauna plin de indurare,
,Dumnezeul si Tatal Domnului nostru Isus Cristos”. Si totusi, Dumnezeul, care luase masurile acestea de aparare pentru ucigasul fara voie,
era acelas, care nimicise popoarele Canaanului prin judecata sa dreapta. , Uita-te dar cu bagare de seama la bunatatea si la asprimea lui
Dumnezeu”.

in versetele acestea avem zugravirea amanuntitd vina omului, pentru care se luasera acele masuri dumnezeiesti. Dacd nu rdspundea acestei
zugraviri, locul de scapare nu era pentru el. Altfel insa putea sa fie incredintat ca un Dumnezeu bogat in indurare s-a gandit la el si i-a
pregatit un loc de scapare, asa de sigur cum numai mana lui Dumnezeu il poate pregati. Ajuns intre zidurile acelui loc de scapare, putea sa
rasufle slobod si sa se bucure de o odihna netulburata. Sabia de razbunare nu-I putea ajunge acolo. Nici un par din capul lui nu avea voie sa
fie atins. Era la adapost. Nu avea sa traga nadejde ca va fi sapat, ci era sigur de scapare. Era in cetate si atat era de ajuns, inainte de a
ajunge acolo, va fi avut lupte grele in suflet, multe indoieli si temeri. Fugea doar ca sa-si scape viata. Dar de indata ce trecuse portile
aparatoare, era sigur si se stia scapat. Nu ne-am putea inchipui pe ucigasul fara voie oprindu-se pe drum si culegénd flori. ,,Flori! ar fi zis el,
asta-mi trebuie acum, sa culeg flori? Viata imi e in joc. Fug sa-mi scap viata. Ce s-ar intampla daca ar veni razbunatorul sangelui si m-ar gasi
culegand flori? Nu, nu; cetatea este tinta mea acum. Nimic nu ma poate opri in loc. Vreau sa scap”. Dar odata in cetate, era scapat, si stia ca
e scapat. Prin ce? Prin simtirile sale? Prin incercarile sale? Nu, ci numai prin Cuvantul tui Dumnezeu. Fara indoiala ca avea simtiri si incercari
si acestea erau si mai scumpe pentru el, in urma luptelor prin care trecuse. Dar nu ele alcatuiau temelia odihnei si pacii lui. Se stia sigur din
pricina Cuvantului lui Dumnezeu. Harul lui Dumnezeu il izbavise si Cuvantul lui Dumnezeu ii dadea siguranta deplina.

Nu cred ca un ucigas fara voie ar fi vorbit in [duntrul zidurilor cetatii de scapare, cum vorbesc astazi multi credinciosi cu privire la siguranta
mantuirii lor. El nici nu s-ar fi gandit sa puna la indoiala siguranta izbavirii Sale. Daca I-ar fi intrebat cineva: Esti sigur de izbavirea ta? El ar fi
intrebat la randu-i cu mirare: Sigur? Dar s-ar putea oare altfel? Nu ma gdsesc eu in cetatea de scapare? Nu si a dat oare. Domnul, Dumnezeul
nostru, Cuvantul Sau chezasie, pentru ca ,oricine va fugi acolo, sa-si scape viata?” Da, slava Domnului, sunt pe deplin sigur. Pot sa stau in
liniste deplina pe acest loc binecuvantat si sa laud pe Dumnezeul nostru pentru bunatatea mare, cu care mi-a pregatit un loc de scapare”.

Poate oare si cititorul sa vorbeasca la fel cu privire la siguranta lui in Cristos? Este el scapat, si stie el acest lucru? Daca nu, Duhul Domnului
sa trezeasca in inima lui cu putere vie imprejurarea cu ucigasul fara voie intre zidurile cetatii de scapare. Dea Domnul ca el sa cunoasca
mangaierea tare, care este partea sigura si hotarata de Dumnezeu a acelora, care au apucat ,nadejdea care le era pusa nainte” (Evrei 6:18).

Cercetand insa mai departe capitolul nostru, gasim ca nu-i vorba numai de siguranta ucigasului fara voie cand se pomeneste despre cetatile
de scapare, ci se avea in vedere si slava lui Dumnezeu, curatenia tarii si cinstea stapanirii Sale morale. Daca lucrurile acestea ar fi fost atinse,
si siguranta ar fi stat in cumpana. Acest adevar insemnat se intalneste in tot cursul istoriei stapanirii morale a lui Dumnezeu in legatura cu
omul. Binecuvantarea omului si slava lui Dumnezeu sunt strans legate intre ele si amandoua sunt asezate pe aceeasi temelie: pe Cristos si pe
lucrarea scumpa a Lui.

In aceste versete vedem c& cinstea lui Dumnezeu si drepturile stipanirii sale morale trebuiau p&strate atat in harul fatad de ucigasul fara voie,
cat si in judecata fata de ucigasul vinovat. Pentru acela, care omorase un om fara sa vrea, era mila, dar ucigasul cu voie era vinovat si era
lovit de oséanda aspra a unei dreptati neinduplecate. Nu trebuie sa pierdem niciodata din vedere adevarul insemnat al stapanirii morale a lui
Dumnezeu. il intalnim pretutindeni si recunoasterea mai deplind a lui ne-ar izbavi de toate parerile gresite pe care le-am avea despre
Dumnezeu. Sa privim de pilda cuvintele: ,Sa n-ai mila de el”. Cine le-a rostit? Domnul. Cine le-a scris? Duhul Sfant. Ce arata ele? O judecata
aspra asupra nelegiuirii. Fiecare ar trebui sa se fereasca sa se joace cu astfel de lucruri, iar credinciosii sa fuga de toate inchipuirile proaste
asupra lucrurilor, care trec dincolo de puterea lor de intelegere. O simtire gresita e de obicei in legatura cu necredinta cea mai tare, care
pune la indoiala hotararile stapanirii morale a lui Dumnezeu. Acest lucru este foarte insemnat. Raufacatorul trebuie sa se astepte la judecata
sigura a unui Dumnezeu, care uraste pacatul. Daca un ucigas cu voia vinovat ar fi voit sa se foloseasca de masura pe care o luase Dumnezeu
pentru ucigasul fara voie si deci nevinovat, ar fi fost prins de mana dreptatii si omorat fara mila. Asa a fost stapanirea morala a lui Dumnezeu
in vechime, la Israel si tot asa se va descoperi intr-o zi, care se apropie cu graba. Astazi Dumnezeu se poarta cu lumea cu indurare indelung
rabdatoare. E inca ziua mantuirii, ziua primirii. Dar ziua razbunarii este aproape. Bine ar fi, ca fiecare, in ioc sa puna la indoiala dreptatea lui
Dumnezeu cu privire la raufacatori, sa-si caute scaparea la Mantuitorul, care a murit pe cruce, ca sa ne izbaveasca de chinurile vesnice ale
iadului (Cu privire la alte amanunte asupra cetatilor de scapare, indreptam pe cititor sa citeasca ,,Ganduri asupra cartii Numeri” se afla la
tipografia ,Nationala”, str. Bursei 1, Bucuresti).

in versetul 14 gasim o dovada frumoasa despre grija lui Dumnezeu pentru poporul Sdu precum si interesul plin de indurare, pe care-l are
pentru orice-l priveste in chip mijlocit sau nemijlocit. ,,Sa nu muti hotarele aproapelui tau, puse de stramosii tadi, in mostenirea pe care vei
avea-o in tara pe care ti-o da in stapanire Domnul, Dumnezeul tau”(Deuteronom 19:4).

Daca privim locui acesta in intelesul lui dupa slova, ne arata inima iubitoare a lui Dumnezeu si cum se ingrijea El de toate imprejurarile
poporului Sau iubit. Nu numai ca daduse lui Israel tara, ci aratase fiecarei semintii si fiecarui neam partea sa, bine hotarata, asa ca nu puteau
sa se intample incurcaturi si nu era nici o pricind, care sa dea nastere la neintelegeri cu privire la hotar sau avere. Fiecare era, ca sa zicem
asa, un arendas al Dumnezeului lui Israel, care cunostea amanuntit partea fiecaruia, al carui ochi veghea asupra ei si a carui mana o apara de
orice navalitor. Fiecare putea deci sa locuiasca in pace langa via si langa smochinul sau si sa se bucure de partea, hotarata lui de Dumnezeul
lui Avraam, Isaac si lacov.

Dar locul acesta mai are si un inteles duhovnicesc. Na sunt oare pentru biserica lui Dumnezeu si pentru fiecare madular in parte pietre de
hotar, duhovnicesti, care inseamna foarte limpede hotarele mostenirii noastre ceresti si care au fost asezate de mult de apostolii Domnului si



Mantuitorului nostru Isus Cristos? De buna seama ca da. lar ochiul lui Dumnezeu vegheaza asupra lor si El nu va ldsa nepedepsita o mutare a
lor. Dar nu mai staruim aici asupra intrebarii, care sunt acele pietre de hotar, deoarece am incercat sa facem acest lucru in volumul intai din
,Ganduri asupra Deuteronomului”. Fiecare crestin sa fie numai hotarat in ce priveste raspunsul sau fata de aceia, care muta pietrele de hotar
ale bisericii lui Dumnezeu, aparandu-se cu vorbele: naintare si crestere, si in loc sa ne dea invatatura scumpa a lui Hristos si a apostolilor sai,
ne vin cu asa zisa lumina a stiintei si cu izvoarele de ajutor ale filosofiei. N-avem nevoie de ei. Noi avem pe Cristos si Cuvantul Lui. Ce i s-ar
mai putea adauga? Mai avem oare nevoie de fhaintarea si de cresterea omeneasca, daca avem ceea ce ,a fost de la inceput?” Ce poate face
stiinta sau filosofia pentru aceia, care au ,adevarul intreg?” Fara indoiala ca ar trebui sa inaintam in cunoasterea lui Cristos si sa nazuim sa
ne intruchipam tot mai mult viata lui Hristos in viata noastra zilnica, dar pentru aceasta nu ne poate folosi nimic stiinta si filosofia.

Din versetele de la urma ale capitolului nostru vedem cum uraste Dumnezeu pe martorii mincinosi. Desi nu suntem sub lege, totusi, lucrul
acesta ne arata cat de urat este in fata lui Dumnezeu si astazi un martor mincinos. Ba, cu cat patrundem mai adanc in harul, in care stam, cu
atat ne vom feri mai mult de marturia mincinoasa, de ocara si de vorba rea.

Am mai vorbit despre aceasta. Putem vedea ce insemnat este acest adevar din faptul ca nu numai Moise staruieste asupra lui mereu, ci si
Domnul Isus si Duhul Sfant prin apostolul Pavel. Un martor nu-i de ajuns: trebuie doi sau trei. Noi, in intelepciunea noastra, ne-am putea
inchipui ca un martor vrednic de incredere e de ajuns. Dar sa nu uitam ca Dumnezeu e mai intelept decat noi, si ca datoria si scaparea
noastra este sa ne tinem in totul de Cuvantul Lui care nu poate gresi.

Capitolul acesta minunat ne infatiseaza pe Domnul ca razboinic, luptand impotriva vrajmasilor lui Israel. Multi nu pot pricepe, cum se poate,
ca o Fiinta atat de buna sa se arate in acest fel. Dar greutatea este numai din pricina ca nu se face deosebirea intre feluritele economii (Vezi
nota despre ,,economii” In Ganduri asupra Leviticului). Pentru Dumnezeul lui Avraam, Isaac si lacov e tot atat de potrivit sa se lupte cu
vrajmasii sai, pe cat de potrivit este pentru Dumnezeu si Tatal Domnului nostru Isus Cristos, sa-i ierte. Si intrucat felul de a se purta al lui
Dumnezeu este pilda, dupa care trebuia sa-si randuiasca purtarea poporul Sau, de aceea era potrivit pentru Israel sa-si nimiceasca vrajmasii,

dupa cum pentru noi e potrivit sa-i iubim, sa ne rugam pentru ei si sa le facem bine.

Daca s-ar lua mai mult in seama acest adevar, s-ar inlatura multe neintelegeri si ciorovaieli zadarnice. Fara indoiala ca pentru Biserica lui
Dumnezeu e rau sa pund mana pe sabie, ca sa faca razboi. Oricine citeste Noul Testament, fara o judecata facuta dinainte, va intelege acest
lucru foarte usor. Domnul a spus lui Petru: ,Vara-ti sabia in teaca, caci toti cei ce scot sabia, vor pieri de sabie”. lar in alt loc din Evanghelie
citim: ,Isus a zis lui Petru: ,,Baga-ti sabia in teaca. Nu voi bea oare paharul, pe care Mi I-a dat Tatal sa-l beau?” Mai tarziu, Isus. spune lui Pilat:
Jimpar&tia Mea nu este din lumea aceasta. Daca impar&tia Mea ar fi din lumea aceasta, slujitorii Mei s-ar fi luptat”, lucrul acesta ar fi fost
atunci la locul lui - ... dar acum, imparatia Mea nu este de aici - si de aceea ar fi fost gresit din partea slujitorilor, sa fi incercat sa scape pe
Domnul lor cu sila.

Toate acestea sunt atat de limpezi, ca nu trebuie decat sa intrebam: ,,Cum citesti?” lubitul nostru Domn nu s-a luptat, ci s-a supus cu rabdare
tuturor batjocurilor si tuturor schingiuirilor, si facand acest lucru, ne-a lasat o pilda, ca sa mergem pe urmele Lui. Ce bine ar fi daca ne-am
pune totdeauna intrebarea: ,Ce-ar face Isus in locul meu?” Atunci n-am fi niciodatd n indoiala cu privire la intrebarea aceasta ca si la mii de
alte intrebari.

Tot atat de limpede este in privinta aceasta si invatatura Duhului Sfant: ,Prea iubitilor, nu va razbunati singuri, ci lasati sa se razbune mania
lui Dumnezeu; caci este scris: ,,Razbunarea este a Mea; Eu voi rasplati”, zice Domnul. Dimpotriva: daca ii este foame vrajmasului tau, da-i sa
manance; daca-i este sete, da-i sa bea, caci daca vei face astfel, vei gramadi carbuni aprinsi pe capul lui.” Nu te lasa biruit de rau, ci biruieste
raul prin bine” (Rom. 12:19-21).

Acestea sunt indrumarile potrivite pentru biserica lui Dumnezeu, adevarurile acelei imparatii ceresti, din care fac parte toti crestinii adevarati.
Dar aveau ele tarie si in vechime, la poporul Israel? De buna-seama ca nu. Sa ne inchipuim numai ca losua s-ar fi purtat cu Canaanitii potrivit
celor spuse in Romani 12:1. O astfel de purtare ar fi fost tot atat de gresita atunci cum ar fi azi, daca am lucra dupa indrumarile din
Deuteronom 20. De ce aceasta deosebire? Fiindca, in zilele lui losua, Dumnezeu lucra dupa dreptate, pe cand astdazi lucreaza in har
nemarginit.

Cat priveste lumea, nu ne putem astepta ca ea c& lucreze pe temeiul harului. incercarea de a amesteca temeiurile harului cu legile
popoarelor, sau duhul Noului Testament cu sistemele politice ale lumii, ar aduce fara indoiald incurcatura in societatea omeneasca. Si tocmai
in aceasta privinta au gresit multi oameni cumsecade si cu ganduri bune, incercand sa faca pe neamurile lumii sa primeasca un temei, care
ar fi avut ca urmare nimicirea vietii lor nationale. Caci n-a sosit inca vremea, cand popoarele sa nu se lupte intre ele si sa faca din sabii
pluguri de arat si din sulita, seceri. Ca va veni, cand acest pamant, care suspinad, va fi plin de cunoasterea lui Dumnezeu, cum e plind marea
de apa. Dar, daca am cere astazi popoarelor sa se poarte dupa temeiurile harului, sa nu mai faca razboi, ar fi ca si cum le-am spune: incetati
de a mai tradi! Noi, ca crestini, nu suntem chemati sa facem randuiala in lume, ci sa trecem prin ea ca niste straini si calatori. Domnul Isus n-a
venit in lume ca s-o puna in randuiala, ci ca sa caute si s& scape ce era pierdut. in curdnd va veni din nou si atunci va face dreptate si
randuiala. El isi va primi puterea si stapanirea, va judeca lumea, va inlatura toate relele din imparatia Sa si va nimici pe toti cei ce fac raul.
Atunci Tmparatiile pamantului acestuia vor ajunge Imparatiile Lui. Dar, pana atunci, trebuie sa asteptam, si sa lasam lumea sa-si vada de
mersul ei.

Israel Tnsa a fost chemat sa poarte razboaiele Domnului. Odata cu intrarea lui in tara Canaanului a Tnceput razboiul cu locuitorii osanditi ai
acestei tari, si anume un razboi fara crutare. ,Dar in cetatile popoarelor acestora, a caror tara ti-o da ca mostenire Domnul, Dumnezeului tau,
sa nu lasi cu viata nimic care sufla”. Aceasta era porunca hotarata si [amurita a Domnului. Sdmanta lui Avraam n-avea numai sa stapaneasca
tara Canaanului, ci trebuia sa fie si unealta lui Dumnezeu pentru implinirea judecatii drepte asupra locuitorilor vinovati, ale caror pacate se
ridicasera pana la cer. Pentru Israel era o cinste mare aceasta, si nu s-a dovedit vrednic de ea, deoarece n-a implinit pe de-a-ntregul porunca
data. Au lasat sa traiasca pe multi dintre aceia, pe care ar fi trebuit sa-i omoare si tocmai cei pe care i-au crutat, au ajuns uneltele stricaciunii
lor de mai tarziu, intrucat prin ei au fost indrumati sa savarseasca aceleasi pacate, care starnisera judecata dumnezeiasca.

Sa cercetam insusirile cerute unui razboinic al Domnului. Vom gasi in partea aceasta invataturi scumpe cu privire la lupta duhovniceasca, la
care suntem chemati. inainte de a porni la lupt&, preotul si mai marele ostirii trebuia s& vorbeasca poporului. RAnduiala aceasta este foarte



frumoasa. Preotul avea s& aduca aminte poporului de binecuvéantarile sale inalte, iar mai marii sa-i sa vorbeasca despre raspunderea lui
sfanta. Randuiala dumnezeiasca este aici aceasta: intai binecuvantarile si apoi raspunderea. ,Preotul sa vina si sa vorbeasca poporului: ,La
apropierea luptei, preotul sa vina si sa vorbeasca poporului. Sa le spuna: , Asculta, Israele! Voi astazi sunteti aproape de lupta impotriva
vrajmasilor vostri. Sa nu vi se tulbure inima, fiti fara teama, nu va inspaimantati, nu va ingroziti inaintea lor. Caci Domnul, Dumnezeul vostru,

<

merge cu Vvoi, ca sa bata pe vrajmasii vostri, ca sa va mantuiasca” (Deuteronom 20:2-4).

Ce cuvinte pline de imbarbatare! Bine socotite, ca sa izgoneasca toata frica si lipsa de curaj si sa umple inima cea mai fricoasa cu barbatie si
incredere. Preotul infatisa harul lui Dumnezeu. Prin slujba lui curgea belsug de mangaiere bogata din inima Iui Dumnezeu catre fiecare
razboinic. Cuvintele lui placute erau spuse, ca sa oteleasca la lupta bratul cel mai slab. El Ti incredinta ca Dumnezeu va fi cu ei: Asa dar, nu
mai era nici o ndoiald, nici o conditie nu mai era ,dacad” si ,insa”. Domnul era cu ei si atat era de ajuns. Chiar daca vrajmasii lor ar fi fost
multi, sau putini, tari sau slabi, n-avea a face. in fata Domnului ostirilor, a Domnului ostirii lui Israel, vrajmasii erau ca pleava in fata vantului.

Dar si mai marele ostirii trebuia ascultat, ca si preotul. Oricine vroia sa lupte in randurile izraelitilor, avea nevoie de doua lucruri: de o inima
sloboda de lucrurile firesti si pamantesti, si de o incredere puternica in Dumnezeu. ,Nici un ostas nu se incurca in treburile vietii, daca vrea sa
placa celui ce I-a scris la oaste”. Dar intre a se tinea de treburile vietii si a se incurca cu ele, este o deosebire. Un israelit putea sa aiba o casa,
o vie si o femeie si totusi sa fie un razboinic bun. Lucrurile acestea nu erau o piedica, dar ajungeau o piedica, daca le avea in niste
imprejurari, care puteau sa-i incurce inima.

Lucrul acesta trebuie luat in seama. Noi suntem chemati, in calitate de crestini, sa ducem o lupta duhovniceasca neincetata pentru ca sa ne
cucerim fiecare palma de loc din locurile ceresti. Ce erau Canaanitii pentru Israel, sunt pentru noi puterile duhovnicesti ale raului din locurile
ceresti. Noi nu trebuie sa luptam pentru dobandirea vietii vesnice, caci pe aceasta o avem inainte de luptd, ca pe un dar slobod din partea lui
Dumnezeu. Nici nu suntem chemati sa luptam pentru mantuirea noastra, caci suntem mantuiti inainte de inceperea luptei. Trebuie sa
intelegem insa, cu cine si pentru ce luptam. Rostul luptei noastre este sa ne infaptuim mersul nostru ceresc si sa-l pastram zi cu zi in mijlocul
imprejurarilor vietii omenesti. Vrajmasii nostri sunt, dupa cum am mai spus, puterile duhovnicesti rele, carora li-i ingaduit in timpurile de fata
sa stea in locurile ceresti. ,Caci noi n-avem de luptat impotriva carnii si sangelui”, cum a luptat Israel in Canaan, ,ci impotriva capeteniilor,
fmpotriva domniilor, Tmpotriva stapanitorilor intunerecului acestui veac, impotriva duhurilor rautatii din locurile ceresti” (Efeseni 6:12).

Ce trebuie deci sa facem, ca sa ducem aceasta lupta? Trebuie oare sa ne parasim indeletnicirea noastra pamanteasca? Sa rupem legaturile
intemeiate pe fire si intarite de Dumnezeu si sa fim sihastri, pustnici? Deloc! Daca un crestin ar face acest lucru, ar da dovada, ca nu-si
pricepe chemarea de ,,ostean al lui Cristos”. Datoria noastra este sa lucram cu mainile noastre, ca sa avem ce sa dam celui nevoias. Si nu
numai atata, dar gasim in Noul Testament indrumarile cele mai amanuntite cu privire la feluritele noastre legaturi, pe care insusi Dumnezeu
le-a asezat si pe care a pus pecetea invoirii Sale. indeletnicirea noastra pamanteasca si legaturile noastre pdmantesti nu sunt o piedica
pentru lupta duhovniceasca plina de izbanda.

Ce-i trebuie oare unul rézboinic crestin? intai: inima s& nu-i incurce in aceste lucruri firesti si pamantesti, si al doilea: sa fie plin de incredere
in Dumnezeu; pentru aceasta fi trebuie toata armatura lui Dumnezeu. ,De aceea, luati toata armatura lui Dumnezeu, ca sa va puteti impotrivi
in ziua cea rea, si sa ramaneti in picioare, dupa ce veti fi biruit totul. Stati gata dar, avand mijlocul incins cu adevarul, imbracati cu platosa
neprihanirii, avand picioarele incaltate cu ravna Evangheliei pacii. Pe deasupra tuturor acestora luati scutul credintei, cu care veti putea
stinge toate sagetile arzatoare ale celui rau. Luati si coiful mantuirii si sabia Duhului, care este Cuvantul lui Dumnezeu. Faceti in toata vremea
prin Duhul, tot felul de rugaciuni si cereri. Vegheati la aceasta, cu toata staruinta, si rugaciune pentru toti sfintii” (Efeseni 6:13-18).

Duhul Sfant ne arata in Efeseni 6:13-18, ce ne trebuie pentru o lupta plina de izbanda. ,, Adevarul” trebuie sa stapaneasca omul nostru
launtric; viata noastra sa se deosebeasca prin ,sfintenie” practica adevarata; obiceiurile si drumurile noastre sa aiba intiparite pe ele ,pacea”
evangheliei; sa fim acoperiti cu scutul ,,credintei” salasul mintii, capul, sa fie aparat de siguranta deplina a ,,mantuirii” si, in sfarsit, inima sa
fie sprijinita si intarita prin rugaciunea staruitoare si indrumata sa faca mijlocire pentru toti sfintii, mai ales pentru lucratorii si lucrul
Domnului. lata ce se cere ca Israelul duhovnicesc al lui Dumnezeu sa biruie puterile duhovnicesti ale rautatii din lucrurile ceresti.

Sfarsitul capitolului nostru cuprinde adevarurile, care trebuiau sa calduzeasca pe Israel in razboi. Ei aveau sa faca deosebire intre orasele mai
departate si intre orasele celor sapte neamuri oséndite. Pe cele dintai trebuiau sa le imbie cu pacea, iar cu cele de la urma n-aveau sa stea
de loc de vorba.

Israel n-avea sa omoare si sa nimiceasca fara nici o socoteala. Daca vreun oras era gata sa primeasca pacea, trebuia sa plateasca bir
poporului Israel. Daca nu primea pacea, avea sa fie crutat, tot ce putea fi folosit in vreun fel oarecare.

Sunt lucruri firesti si pamantesti, care pot fi folosite pentru Dumnezeu fiind sfintite prin Cuvantul lui Dumnezeu si prin rugaciune. Suntem
indemnati, sa ne facem prieteni cu mamona al nelegiuirii pentru ca, atunci cand ne va veni sfarsitul, sa fim primiti in corturile vesnice.
Aceasta vrea sa spuna, ca un crestin trebuie sa foloseasca bine si cu credinta bunurile lumii acesteia, pe care le are si sa le puna in slujba lui
Cristos pentru binele s&racilor si pentru lucrul Domnului. in felul acesta, bogatiile acelea vor aduce rod bogat pentru imp&rétia Domnului
nostru Isus Cristos, in loc sa se strice in mainile lui sau sa se aseze ca o rugina in sufletul lui. Cuvintele din Luca 16:9: ,Ca sa va primeasca in
corturile vesnice”, inseamna doar ca ce am cheltuit pentru Cristos va fi rasplatit in ziua aceea. Chiar un pahar cu apa rece dat in Numele Lui
isi va avea rasplata in imparatia Lut vecinica. O, de am cheltui cat mai mult pentru El.

Multi gésesc, in locul pomenit mai sus (Luca 16:9), greutati, dar invatatura cuprinsa in el este pe atat de limpede pe cat e de practica. in 1
Timotei 6, gasim o indrumare asemanatoare: ,indeamna pe bogatii lumii acesteia sa nu se ingdmfe si sa nu-si puna nadejdea in bogatii
nestatornice, ci s&-si puna nadejdea in Dumnezeu, care ne da toate lucrurile din belsug, ca sa ne bucurdm de ele. indeamna-i sa faca bine, sa
fie bogati in fapte bune, sa fie darnici, cu inima larga, asa ca sa-si stranga pentru viitor o comoara asezata pe o temelie tare, pentru ca sa
capete adevarata viata (Viata adevarata este o viata pentru Cristos, o viata in lumina vesniciei, o folosire a tot ce avem, spre slava lui
Dumnezeu si in vederea locuintelor vesnice. Aceasta, si numai aceasta, este adevarata viata.). Si lucrul cel mai mic, pe care I-am dat pentru
Cristos, va fi amintit Tn ziua aceia. Desi imboldul nostru n-ar trebui sa fie acest gand, el ne poate totusi imbarbata, sa punem in slujba
Domnului si Mantuitorului nostru tot ce avem.



versetele de la sfarsitul capitolului nostru ne aratd cum Dumnezeu are grija si de lucrurile cele mai mici si ia seama ca nimic sa nu se piarda.

"Nimic sa nu se piarda”, este Cuvantul Domnului pentru noi. Ar trebui sa ne ferim de orice risipa si sa nu aruncam nimic din ce ar putea fi de
folos pentru oameni. Cei ce sunt in slujba altora, ar trebui sa ia bine seama la indemnul acesta. E grozav sa vezi cateodata cum se risipeste si
se iroseste mancarea omeneasca. Multe sunt aruncate la cos care ar putea fi un foarte bun praznic pentru o familie nevoiasa. Daca o sluga
crestina va citi aceste randuri, o rugam sau il rugam sa nu risipeasca nimic. Ochiul Domnului este asupra noastra. Sa cautam sa-i fim placuti
in toate.

Cele dintai 9 versete ale capitolului 21 trebuie sa le cercetam cu toata luarea aminte, caci sunt foarte interesante. S-a facut un pacat, s-a
gasit un om omorat in tara, insa nimeni nu stie ceva despre aceasta intamplare, nici daca e vorba de o ucidere de sine sau de omor savarsit
de altul si nici cine a savarsit fapta. Nu se poate sti, si totusi e un fapt, care nu poate fi tagaduit. O vina de sange intineaza tara Domnului si
omul nu stie ce sa faca in fata ei. Ce e de facut? Slava lui Dumnezeu si curatenia tarii Lui trebuiesc pastrata. El cunoaste totul si El singur stie
ce e de facut. Si cu adevarat, felul Lui de a lucra este plin de invatatura.

Mai intai, vin la locul intamplarii batranii si judecatorii. Drepturile adevarului si ale dreptatii trebuiesc luate in socoteala. Dreptatea si judeca
trebuiesc pastrate. Pacatul trebuie judecat thainte de a se putea ierta pacatele, sau de a fi socotit nevinovat un pacatos. Dreptatea lui
Dumnezeu trebuie impdcata Tn totul, scaunul Lui de domnie trebuie razbunat si Numele Lui proslavit, Tnainte de a vorbi glasul indurarii. Slava
Domnului ca e asa! Ce adevar minunat pentru toti aceia care se recunosc ca pacatosi! Dumnezeu a fost proslavit cu privire la pacat si poate
sa ierte si sa puna intr-o stare dupa voia Sa pe pacatos, neatingandu-se de dreptate.

in locul acesta ni se infatiseaza deci fara indoiald marele adevar de temelie al mantuirii, dar el are in vedere mai ales viitorul lui Israel.
Moartea lui Cristos se arata aici in amandoua laturile el si anume ea arata vina omului si harul lui Dumnezeu. Pacea dintai o vedem la cel
omorat, care a fost gasit pe camp, iar pe al doilea la viteaua, care a fost ucisa in parau. Batranii si judecatorii afla intai orasul din care e de
felul sau cel omorat, si nimic nu e in stare sa scape acel oras, decat sangele unei jertfe fara cusur. Sadngele Aceluia, care a fost omorat in
orasul vinovat, lerusalim, sangele lui Isus.

Cititorul va baga de seama, ca din clipa cand s-au Tmplinit cerintele dreptatii prin moartea jertfei, vine pe locul intamplarii inca cineva: preotii,
fiii lui Levi, trebuie sa se apropie: ei infatiseaza harul, care lucreaza pe temeiul dreptatii. Preotii sunt aducatorii harului, dupa cum judecatorii
sunt pazitorii dreptatii. De abia, dupa ce s-a varsat sangele, pot sa se apropie slujitorii harului. ,Atunci sa se apropie preotii, fiii lui Levi; caci
pe ei i-a ales Domnul, Dumnezeul tau, ca sa-i slujeasca si sa binecuvinteze Numele Domnului si ei trebuie sa hotarasca in orice cearta si in
orice ranire. ,Toate trebuiesc randuite potrivit temeiului minunat si vesnic al harului, care domneste prin dreptate.

Se apropie vremea cand Dumnezeu va lucra astfel cu Israel. Cercetand oranduirile acestei carti, nu trebuie sa pierdem din vedere intelesul lor
cel mai apropiat. Fara indoiald, ca aceste randuieli cuprind Tnvataturi scumpe si pentru noi, dar nu putem intelege si pretul acestei invataturi
decat cand cunoastem intelesul dintai si adevarat al randuielilor acestora. Cat de scump si plin de mangaiere este, de pilda, faptul, ca in orice
cearta si in orice ranire trebuie sa se lucreze cum spune slujitorul harului scump, atat pentru Israel cand se va pocai in viitor, cat si astazi,
pentru orice suflet, care se pocaieste!

Toti batranii din cetatea cea mai apropiata de trupul mort sa-si spele mainile pe viteaua, careia iau taiat capul in vale. (Ce frumos infatiseaza
aceasta ,vale” ce a fost toata lumea, dar mai ales tara lui Israel pentru Domnul si Mantuitorul nostru! Cu adevarat, ea a fost pentru El un loc
de njosire adanca, un pamant care n-a fost niciodata arat si nici semanat. Dar prin moartea, pe care a suferit-o acolo, El a pregatit
pamantului acesta si tara lui Israel pentru un seceris bogat de binecuvantare pentru imparatia de o mie de ani, spre lauda iubirii Lui
izbavitoare. De pe scaunul de domnie al slavei Sale din ceruri, El poate acuma sa-si arunce in urma privirea (si impreuna cu El si noi in duh)
asupra acelui loc pustiu si Tntunecat, pe care a fost savarsita lucrarea, care alcatuieste temelia nezguduita a slavei lui Dumnezeu, a
binecuvantarii Bisericii, a intoarcerii depline a lui Israel, a bucuriei multor neamuri si, in sfarsit, a izbavirii minunate a acestei zidiri care
suspina.). ,imi spal mainile in nevinovatie, si asa inconjor altarul Tdu, Doamne” (Psalmul 26:6). Numai acolo, unde sangele ispasirii a ispasit
pentru totdeauna pacatul nostru, ne putem spala mainile. ,Si, luand cuvantul, sa zica: ,,Mainile noastre n-au varsat sangele acesta si ochii
nostri nu l-au vazut varsandu-se, iarta, Doamne, pe poporul Tau Israel, pe care L-ai rdscumparat; nu pune sangele nevinovat in socoteala
poporului Tau, Israel. Si sangele acela nu-i va fi pus in socoteala.”

,Tata, iarta-le, caci nu stiu ce fac”. ,Dumnezeu v-a trimes intai voua pe robul Sau, atunci cand L-a inviat, ca sa va binecuvinteze si sa
departeze pe fiecare dintre voi de la rautati”. Asa dar intreg Israelul va fi mantuit si binecuvantat odata potrivit planurilor vesnice ale lui
Dumnezeu si in puterea fagaduintei si a juramantului, pe care la jurat lui Avraam, si care a fost intarit pe vecie prin sangele scump al lui
Cristos.

Versetele 10-17 privesc mai ales pe Israel si anume legaturile lui cu Dumnezeu. Nu vom vorbi mai mult despre acest adevar, Cititorul va gasi
in prooroci multe locuri, in legatura cu cele spuse si in care Duhul Sfant se indreapta spre cugetul poporului in chipul cel mai miscator, si-i
aduce aminte de legatura minunata, in care l-a pus Domnul cu Sine si in privinta careia Israel a gresit atat de trist. Israel s-a purtat cu Domnul
ca o femeie necredincioasa barbatului el, si din aceasta pricina a fost pus deoparte. Dar se apropie vremea, cand acest popor lepadat de
multa vreme, dar neuitat, nu numai ca va fi adus inapoi in tard, dar va primi si binecuvantari, minunatii si o slava pe care nu le-a cunoscut
niciodata. Nu trebuie sa pierdem niciodata din vedere acest adevar. El strabate ca un fir stralucitor de aur toti proorocii, de la Isaia pana la
Maleahi, iar Noul Testament duce mai departe acest fir placut. lata de pilda un loc din o suta. ,De dragostea Sionului nu voi tacea, de
dragostea lerusalimului nu voi Tnceta, pana nu se va arata mantuirea lui, lumina soarelui si izbavirea lui, ca o faclie, care s-aprinde. Atunci
neamurile vor vedea mantuirea ta, si toti imparatii slava ta si-ti vor pune un nume nou, pe care-l va hotari gura Domnului. Vei fi o cununa
stralucitoare in mana Domnului, o legatura imparateasca in mana Dumnezeului tau. Nu te vor mai numi Parasita, si nu-ti vor mai numi
pamantul un pustiu, ci te vor numi: ,Pldcerea Mea este in ea”, si tara ta o vor numi ,M&ritata” caci Domnul isi pune plicerea in tine, si tara ta
se va marita iarasi. Cum se uneste un tanar cu o fecioara, asa se vor uni fiii tai cu tine si cum se bucura mirele de mireasa lui, asa se va
bucura Dumnezeul tau de tine” ,Pe zidurile tale, lerusalime, am pus niste strajeri, care nu vor tacea niciodata, nici zi, nici noapte! Voi care
aduceti aminte Domnului de el, nu va odihniti de loc! Si nu-I dati régaz, pana nu va aseza din nou lerusalimul, si-l va face o lauda pe pamant.
Domnul a jurat pe dreapta Lui si pe bratul Lui cel puternic, zicand: ,,Nu voi mai da graul tau hrana vrajmasilor tai, si fiii strainului nu vor mai
bea vinul tau, pentru care tu te-ai ostenit. Ci cei ce vor strange graul, aceia il vor manca si vor lduda pe Domnul, si cei ce vor face vinul, aceia



il vor bea in curtile locasului Meu cel sfant.” ,Treceti, treceti pe porti! Pregatiti o cale poporului! Croiti, croiti drum, dati pietrele la o parte!
Ridicati un steag peste popoare! lata ce vesteste Domnul pana la marginile pamantului: ,Spuneti fiicei Sionului: ,lata, Mantuitorul tau vine;
iata, plata este cu El, si rasplatirile merg Tnaintea Lui.” Ei vor fi numiti: ,,Popor sfant, Rascumparati ai Domnului.” lar pe tine, te vor numi:
,Cetate cautata si neparasita” (Isaia 62). A Tncerca sa iei acest loc pentru biserica crestina, fie pe pamant fie in ceruri, inseamna a suci
Cuvantul lui Dumnezeu si a da o talcuire cu totul impotriva Scripturii. Locul acesta are in vedere numai Sionul dupa slova, lerusalimul
adevarat si tara dupa slova a lui Israel. Locul bisericii pe pamant este al unei fecioare, nu al unei femei maritate. Nunta ei va avea loc in
ceruri (Apoc. 19:7-8). Locul de mai sus nu se potriveste deloc la biserica. Partea urmatoare ne arata pe Israel din alt punct de vedere. Citim
acolo despre ,un fiu neascultator si indaratnic”, imaginea potrivita a unui neam cazut de la credinta, care nu mai are iertare. ,Daca un om
are un fiu neascultator si indaratnic, care n-asculta nici de glasul tatalui sau, nici de glasul mamei lui, si nu-i asculta nici chiar dupa ce l-au
pedepsit, tatal si mama sa-l ia, si sa-1 duca la batranii cetatii lui si la poarta locului in care locuieste. Sa spuna batranilor cetatii lui: ,lata, fiul
nostru este neascultator si indaratnic, n-asculta de glasul nostru, si este lacom si betiv.” Si toti oamenii din cetatea lui sa-l ucida cu pietre, si
sa moara. Astfel sa curati raul din mijlocul tau, pentru ca tot Israelul s-auda si sa se teama.” (verset 18-21). Atragem aici luarea aminte a
cititorului asupra deosebirii interesante dintre felul de a lucra al legii si al stapanirii dumnezeiesti, cu privire la fiul incapatanat si asupra pildei
despre fiul cel pierdut din Luca 15. Nu este oare minunat, ca unul si acelasi Dumnezeu vorbeste in Deuteronom 21 si in Luca 157 Cat de
deosebita este vorbirea! Cat de deosebit felul de a lucra! Legea cere ca tatal sa prinda pe fiul sau si sa-l dea pe seama batranilor cetatii, ca
sa fie omorat cu pietre. Harul insa face pe tata sa iasa Tnaintea fiului care se intoarce, il imbratiseaza si-l saruta. Il imbraca n haina cea mai
aleasa, 1i pune un inel in deget si-l incalta cu ghete. Pune sa se taie vitelul cel ingrasat si toata casa e plina de bucurie si veselie.

Ce deosebire! in Deuteronom 21 vedem mana lui Dumnezeu implinind asupra fiului indaratnic judecata printr-o stdpanire dreapts, iar in Luca
15 vedem intr-o gingasie miscatoare inima lui Dumnezeu fata de bietul om gata sa se pocaiasca, dandu-i incredintarea ca El insusi are cea
mai mare bucurie pentru intoarcerea lui. Pe cel incapatanat il lovesc pietrele judecatii. Cel gata sa se pocaiasca, daca se intoarce, primeste
sarutarea dragostei.

Sa ne mai aruncam o privire asupra versetelor de la urma ale capitolului nostru, despre care vorbeste apostolul in capitolul 3 al epistolei catre
Galateni. ,Cristos ne-a rascumparat din blestemul legii, facandu-se blestem pentru noi - fiindca este scris: , Blestemat e oricine este atarnat
pe lemn”.

Vorbirea aceasta este deosebit de interesanta si de scumpa, nu numai ca ne face sa intelegem harul scump al Domnului si Mantuitorului
nostru, care s-a facut blestem pentru noi, ca sa vina asupra noastra, a pacatosilor dintre neamuri, binecuvantarea lui Avraam, ci si pentru ca
ne arata, cum Duhul Sfant isi pune pecetea asupra scrierilor lui Moise si mai ales asupra cartii Deuteronom. Unul si acelasi Duh strabate toate
scrierile Vechiului si Noului Testament.

Desi acest capitol n-are nevoie de multe lamuriri, cuprinde totusi pentru noi doua invataturi foarte insemnate si practice. Randuielile si
legiuirile Tnsirate aici ne dau intai o dovada puternica despre stricaciunea inimii omenesti. Ele ne arata ce-i omul in stare sa faca, daca
ramane pe seama sa. Citind aceasta parte, poate ca ne-am simti ispititi de intelepciunea noastra inchipuita sa intrebam: Pentru ce s-au scris
astfel de cuvinte? Oare chiar Duhul Sfant le-a insuflat? Ce pret au ele pentru noi?

Raspunsul nostru este: Toate aceste locuri, pe care ne-am astepta foarte putin sa le gasim in Scriptura, ne invata, in felul lor, care este starea
noastra morala din fire si in ce adancimi de stricaciune suntem in stare sa cadem. Nu este oare o astfel de invatatura destul de insemnata?
Nu-i bine sa avem o oglinda, care ne arata intocmai toate trasaturile starii noastre morale? Se vorbeste astazi mult despre vrednicia firii
omenesti si multora le va veni greu, sa recunoasca singuri ca sunt in stare sa savarseasca pacate ca cele pomenite in capitolele acestea sau
in alte locuri ale Scripturii. De buna seama insa ca Dumnezeu nu ne-ar spune sa ne ferim de cutare sau cutare pacat, daca n-am fi in stare
sa-l savarsim. Nu-i nevoie sa spui unui inger: ,,Sa nu furi”. Omul insa are o fire de talhar si de aceea are nevoie de porunca aceasta. Tot asa
este cu orice lucru oprit. Oprirea este o dovada, ca in om este pornirea de a savarsi lucrul oprit.

Dar poate ca se va raspunde ca acele nelegiuiri grozave, pomenite in Scripturd, s-au intamplat in istoria omenirii, dar ca nu trebuie sa vedem
pe toti oamenii in stare s& le s&varseascd. insd aceasta este o greseald mare. Sa ascultdm ce spune Duhul Sfant in leremia 17:9: ,Inima este
nespus de inselatoare si de deznadajduit de rea; cine poate s-o cunoasca?” De a cui inima e vorba aici? E a unui raufacator mare sau a unui
salbatic nemilos? Nu, ci de inima omeneasca peste tot, de inima scriitorului si a cititorului acestor randuri. Tot asa spune si Domnul Isus:
,Caci din inima ies gandurile rele, uciderile, preacurviile, curviile, furtisagurile, marturiile mincinoase, hulele” (Matei 15:19). Vorbeste oare
Domnul aici despre lepadatura societatii omenesti? O nu, ci despre mine si despre tine, cititorule.

Daca Dumnezeu si-ar trage de la noi numai pentru o clipa mana harului Sau, care ne tine si ne pazeste, am fi in stare sa savarsim cele mai
grozave nelegiuiri si putem sa adaogam cu inima plina de multumire: Mana Lui plina de indurare este aceia, care ne tine in fiecare clipa, ca
sa nu cadem cu trupul si cu sufletul.

Dar, cum am mai spus, capitolul acesta mai cuprinde o invatatura. El ne aratd, intr-un fel anumit, cum Dumnezeu se ingrijea de tot ce era in
legatura cu poporul Sau. Nu scapa nimic din vedere si nimic nu i se parea neinsemnat. Nici 0 mama nu s-ar putea Tngriji mai mult de copiii ei,
decat s-a Ingrijit A toate Creatorul si Stapanitorul lumii de lucrurile cele mai mici din istoria zilnica a poporului Sdu. El veghea asupra lor zi si
noapte, cand erau treji si cand dormeau, cand erau acasa sau in calatorie. El se ingrijea de toate, de imbracamintea lor, de hrana lor, de
purtarea dintre ei, de cladirea caselor lor, de aratul si semanatul ogoarelor lor, de purtarea din adancul vietii lor personale, si anume cu o
grija, care ne umple de uimire, dragoste si inchinare. De aici vedem, c& pentru Dumnezeul nostru nu-i nimic prea neinsemnat, cand e vorba
de poporul Siu. El se gandeste cu dragoste parinteasca la lucrurile cele mai mici. El, Cel Prea inalt, El, care tine toatd lumea, se coboara ca s&
ia hotarari cu privire la un cuib de pasari. Si totusi, pentru ce ne-am mira de acest lucru, cand stim ca pentru El este tot una, sa hraneasca
zilnic milioane de oameni, sau numai o vrabie?

Totusi mai era un fapt insemnat, care trebuia tinut in seama de fiecare madular al adunarii lui Israel si aceasta era starea de fata a lui
Dumnezeu in mijlocul lor. Incredintarea aceasta trebuia s& stdpaneasca toata purtarea lor. ,Caci Domnul, Dumnezeul tau, merge in mijlocul
taberei tale, ca sa te ocroteasca si sa-ti dea in mana pe vrajmasii tai dinaintea ta; tabara ta va trebui deci sa fie sfanta, pentru, ca Domnul sa
nu vada la tine nimic necurat si sa nu se abata de la line” (Deuteronom 23:14).



Ce cinste mare era pentru Israel sa stie ca Domnul era in mijlocul lor. Ce imbold spre curatenia vietii si spre cercetarea cinstita a tuturor
apucaturilor lor personale si casnice! Daca Domnul era Tn mijlocul lor, ca sa le dea biruinta asupra vrajmasilor, era si ca sa le ceara o viata
sfanta. Ei nu trebuiau sa uite niciodata persoana aleasa, care era in mijlocul lor. Putea oare sa supere pe cineva gandul starii Lui de fata?
Numai pe aceia, care nu iubeau sfintenia, curatenia si randuiala morald. Orice israelit credincios trebuia sa se bucure la gandul ca, Tn mijlocul
lor, era Unul, care nu putea suferi lucrurile nestiute, nepotrivite si necurate.

Cititorului crestin nu-i va veni greu sa prinda puterea si folosul acestui adevar sfant. Toti credinciosii adevarati au cinstea sa aiba, locuind in
mijlocul lor si in 1&untrul lor, pe Dumnezeu, Duhul Sfant. in 1Corinteni 6:19 citim: ,,Nu stiti c& trupul vostru este Templul Duhului Sfant, care
locuieste in voi si pe care L-ati primit de la Dumnezeu?” Lucrul acesta este personal. Fiecare credincios este un templu al Duhului Sfant si
indemnul din Efeseni 4:30 se intemeiaza pe acest adevar minunat si scump: ,Sa nu intristati pe Duhul Sfant al lui Dumnezeu, prin care ati
fost pecetluiti pentru ziua rascumpararii”.

Cat de insemnat este sa ne gandim neincetat la acest fapt. Ce imbold puternic sa ne ingrijim cu tot-dinadinsul de curatenia inimii si de
sfintenia vietii! Ce frau puternic este gandul, ca Duhul Sfant locuieste in trupul nostru ca fiind templul lui, frau care stapaneste orice pornire
gresita a gandurilor sau simturilor, orice fel de vorbire nevrednica si orice purtare nepotrivita! Cu adevarat, multe vorbe necugetate si multe
fapte proaste nu s-ar intampla printre noi, daca ne-am da totdeauna seama de acest fapt.

Dar Duhul Sfant nu locuieste numai in fiecare credincios, ci si in mijlocul Bisericii. ,,Nu stiti ca voi sunteti Templul lui Dumnezeu si ca Duhul lui
Dumnezeu locuieste in voi?” (1Corinteni 3:16). Pe acest fapt isi intemeiaza apostolul indemnul sau din 1 Tesaloniceni 5:19: ,Nu stingeti
Duhul!” Cat de desavarsit de dumnezeiasca este Scriptura! Cat de minunat este ea alcatuita! Duhul Sfant locuieste in noi si de aceia nu
trebuie sa-L intristam. El locuieste in Biserica sau adunare si De aceea suntem indemnati, sa nu-L stingem, ci sa-I dam locul adevarat si sa-L
lasam sa lucreze nestingherit.

Dorim acum sa mai indreptam luarea aminte a cititorului asupra catorva locuri din capitolele noastre, locuri care ne arata intelepciunea si
bunatatea, precum si sfintenia si dreptatea cailor si lucrarilor lui Dumnezeu fata de poporul Sau din vechime. ,Daca vezi ratacindu-se boul
sau oaia fratelui tau, sa nu le ocolesti, ci sa le aduci la fratele tau. Daca fratele tau nu locuieste langa tine, si nu-I cunosti, sa iei dobitocul la
tine acasa, si sa ramana la tine pana ce-l cere fratele tau; si atunci sa i-l dai. Tot asa sa faci si cu magarul lui, tot asa sa faci si cu haina lui, si
tot asa sa faci cu orice lucru pierdut de el si gasit de tine: sa nu le ocolesti. Daca vezi magarul fratelui tau sau boul lui cazut pe drum, sa nu-I
ocolesti, ci sa-l ajuti sa se ridice” (Deuteronom 22:1-4).

Aici intalnim iarasi cele doua invataturi, despre care am vorbit mai sus. Ce zugravire adanc umilitoare a inimii omenesti ne dau cuvintele: ,,Sa
nu le ocolesti”. Noi suntem in stare sa ocolim din iubire de sine josnica dreptul pe care-l are fratele nostru la mila si ajutorul nostru, sa fugim
de Indatorirea sfanta de a-i apara interesele si anume cu dezvinovatirea, ca nu le-am cunoscut. Asa este omul.

Cat de placut straluceste insa din locul acesta felul de a fi al Dumnezeului nostru! Nimeni n-are voie sa tina ca zalog vita sau magarul fratelui
sau pentru o paguba ce i-ar fi facut-o, ci sa-l duca la casa lui, sa-l ingrijeasca si sa-l inapoieze stapanului, fara sa ceara despagubire. Tot asa
trebuia sa faca si cu haina fratelui si cu tot ce ar fi pierdut el. Cat de frumoase sunt toate acestea! Aici tragem in piept aerul starii de fata a lui
Dumnezeu, atmosfera bunatatii si dragostei dumnezeiesti. Ce cinste Tnalta si sfanta este pentru un popor sa aiba astfel de drepturi si legiuiri
alese si ,sa fie stapanit si calauzit de ele in viata si in felul lui de a fi.

Aceiasi dragoste o intalnim in locul urmator: ,,Cand zidesti o casa noua» si i-ti faci un parapet imprejurul acoperisului, ca sa nu aduci vina de
sange asupra casei tale, daca s-ar intampla sa cada cineva de pe ea” (Deuteronom 22:8). Domnul voia ca poporul Sau sa se gandeasca
totdeauna la binele altora. Ei aveau deci sa se gandeasca si la siguranta altora, nu numai la folosul lor, cand ridicau o casa. Nu poate oare
crestinul sa invete ceva de aici? Cat de porniti suntem si noi sa ne gandim numai la interesele, placerile si foloasele noastre? Cat de rar ne
gandim si la altii! Facem totul numai pentru noi pentru ca ,,Eul” este tinta si imboldul tuturor treburilor noastre. Si nu poate fi altfel, decat
daca inima sta sub puterea calduzitoare a imboldurilor date numai de crestinism. Trebuie sa traim in aerul curat si ceresc al unei fapturi noi,
care este semnul deosebit al omenirii cazute. Orice om neintors la Domnul, oricine ar fi el, este stapanit de ,,Eul” sau intr-un fel sau altul.
,Eul” este tinta, samburele si imboldul tuturor lucrarilor sale.

E drept ca un om poate sa fie mai indatoritor, mai iubitor, mai lipsit de interes, mai placut decat altul, dar e cu neputinta ca ,,omul firesc” sa
fie cdlauzit de imbolduri duhovnicesti sau de lucruri ceresti. Cu parere de rau si cu rusine trebuie sa marturisim noi, care ne ldudam ca
suntem oameni ceresti si duhovnicesti, ca suntem prea porniti sa traim numai pentru noi si sa cautam numai interesele si placerile noastre.
Suntem n picioare si treji cand e in joc ,Eul” nostru in vreun fel oarecare.

Toate acestea sunt triste si umilitoare. N-ar fi asa dacad am privi mai mult la Hristos, ca la pilda noastra in toate. indeletnicirea inimii cu
Cristos este taina oricarui crestinism adevarat si practic. Numai regulile si randuielile nu ne fac niciodata asemenea lui Cristos, in ce priveste
simtire si felul nostru de a lucra. Numai cand lasam pe Duhul Lut sa lucreze in noi, cand mergem pe urmele Lui si ne indeletnicim cu lucrurile
minunate din viata vom ajunge mai asemenea Lui. ,Noi toti privim cu fata descoperita, ca intr-o oglinda, slava Domnului si suntem schimbati
in acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul Domnului” (2Cor. 3:18).

Cititorul este rugat acum sa priveasca spre urmatoarele invataturi, pline de indemn pentru orice lucrator crestin: ,Sa nu semeni in via ta doua
feluri de seminte, ca nu cumva sa intinezi si rodul semintei pe care ai semé&nat-o si rodul viei” (Cap. 22:9). Ce adevar insemnat! in vremea de
astdzi se seamand multd ,s&mantd amestecatd”. in biserica marturisitoare se amestecd foarte mult propovaduirea cuvantului cu
Jintelepciune si inselare desarta”, cu ,asa numita stiinta si arta” si cu ,lucrurile incepatoare ale lumii”. Foarte putin semana cuvantul
nestricat al lui Dumnezeu, ,sdmanta nestricacioasa, a scumpei Evanghelii a lui Cristos, in zilele noastre pe campul intins al crestinismului si
foarte mic este numarul acelora, carora le ajunge Biblia, ca sa scoata din ea material pentru slujba lor, iar aceia, care prin harul lui Dumnezeu
sunt destul de credinciosi si fac acest lucru, sunt socotiti ca niste oameni stramti la inima, care privesc lucrurile numai dintr-o parte. Ei fac

parte, cum se spune, din scoala veche si au ramas cu mult in urma vremii.

Dar rugam pe Dumnezeu din toata inima sa binecuvanteze pe acesti oameni ,stramti la inima si minte”, care fac parte din buna si vechea
scoala apostolica. Noi fi iubim pentru ca sunt strémti la inima si raman in urma necredintei si a intunericului din vremea de fata. Suntem



incredintati ca orice slujitor adevarat al lui Cristos trebuie sa fie stapanit numai de un gand si acest gand este Cristos. El trebuie sa faca parte
din scoala cea mai veche, din scoala lui Hristos. El trebuie sa fie tot atat de stramt la inima, ca si adevarul lui Dumnezeu si nu trebuie sa se
abata de la adevar cu nici-un pas. Nu putem sa nu spunem ca vinovati - iTn mare parte, de cresterea repede a necredintei - sunt straduintele
propovaduitorilor crestinismului, de a tinea pas cu literatura zilei.

Ei s-au depértat de Scripturile sfinte si au ciutat s&-si impodobeasca slujba cu ce le-a pus la indemana filozofia, stiinta si literatura. in felul
acesta au tnraurit mai mult asupra mintii, decat asupra inimii si a cugetului ascultatorilor. Invataturile curate si scumpe ale Sfintei Scripturi,
laptele curat al cuvantului evangheliei despre harul lui Dumnezeu si despre slava lui Cristos au fost socotite neindestulatoare, ca sa atraga
adunari mari si sa le tina gramada. Dupa cum Israelul din vechime a nesocotit mana, i-a fost greata de ea si a numit-o ,,hrana ticaloasa”, tot
asa s-a saturat si biserica marturisitoare de Tnvatatura curata a acelui crestinism minunat, care se vede in foile Noului Testament si a
suspinat dupa hrana pentru minte si pentru puterea de inchipuire. invatatura crucii, cu care se lauda apostolul, si-a pierdut pentru ea
farmecul, si oricine mai tine cu credinta sa vesteasca aceasta invatatura poate sa-i iasa din minte gandul ca va fi iubit si placut.

ins& toti slujitorii adevarati si credinciosi ai lui Cristos sa tind nezguduiti si cu tarie statornica la adevarul ardtat mai sus si s& nu semene doua
feluri de samanta! Sa nu se abata in slujba lor de la pilda cuvintelor sanatoase si sa Tmparta cum trebuie cuvantul adevarului, ca sa nu fie
nevoiti sa se rusineze, ci sa-si primeasca rasplata deplina in ziua, cand va fi incercata lucrarea fiecaruia (2 Timotei 1:13; 2:15). Fara indoiala
ca samanta curata a Cuvantului lui Dumnezeu este singurul material bun de folosit pentru lucratorul duhovnicesc Nu dispretuim invatatura, ci
o cinstim cum se cuvine, la locul ei. Negresit faptele stiintei si izvoarele de ajutor ale filozofiei pot fi intrebuintate cu folos in desfasurarea si
I&murirea adevarurilor Sfintei Scripturi. insusi Domnul nostru si apostolii Lui s-au folosit in vorbirile lor catre lume de faptele istoriei si firii
inconjuratoare, si care om s-ar indoi, de pilda, de pretul si insemnatatea cunoasterii temeinice a limbii ebraice si grecesti, atat pentru
cercetarea personald, cat si pentru vestirea si lamurirea Cuvantului lui Dumnezeu.

Dar cu toate astea ramane neatins adevarul mare si de neaparata nevoie pentru credinciosi si mai ales pentru lucratorii Domnului, ca Duhul
Sfant este singura putere si Sfanta Scriptura este singurul material al oricarei slujbe, fie ca e vorba de lucrul evangheliei, sau de adunarea
copiilor lui Dumnezeu. Daca s-ar intelege mai bine acel adevar si s-ar urma mai cu credinta, am vedea in curand cu totul alta stare de lucruri
n via lui Cristos.

Un israelit n-avea voie sa are in acelasi timp cu un bou si cu un magar, nici n-avea voie sa se imbrace ca materii felurite, cu 1ana si in in
acelasi timp. intelesul duhovnicesc al acestor dou lucruri este usor de vazut si insemnat. Crestinul n-are voie s& se intovaraseasca cu
necredinciosul pentru-un lucru oarecare, fie ca e vorba de ceva casnic, religios sau de afaceri, nici sa se lase calauzit de temeiuri amestecate.
Ci temeiurile Tnalte si curate ale Cuvantului lui Dumnezeu trebuie sa-i alcatuiasca felul de a fi si sa-i stapaneasca viata.

Desi acest capitol n-are nevoie de multe lamuriri, cuprinde totusi pentru noi doua nvataturi foarte insemnate si practice. Randuielile si
legiuirile Tnsirate aici ne dau intai o dovada puternica despre stricaciunea inimii omenesti. Ele ne arata ce-i omul in stare sa faca, daca
ramane pe seama sa. Citind aceasta parte, poate ca ne-am simti ispititi de intelepciunea noastra inchipuita sa intrebam: Pentru ce s-au scris
astfel de cuvinte? Oare chiar Duhul Sfant le-a insuflat? Ce pret au ele pentru noi?

Raspunsul nostru este: Toate aceste locuri, pe care ne-am astepta foarte putin sa le gasim in Scriptura, ne invata, in felul lor, care este starea
noastra morala din fire si in ce adancimi de stricaciune suntem in stare sa cadem. Nu este oare o astfel de invatatura destul de insemnata?
Nu-i bine sa avem o oglinda, care ne arata intocmai toate trasaturile starii noastre morale? Se vorbeste astazi mult despre vrednicia firii
omenesti si multora le va veni greu, sa recunoasca singuri ca sunt in stare sa savarseasca pacate ca cele pomenite in capitolele acestea sau
in alte locuri ale Scripturii. De buna seama insa ca Dumnezeu nu ne-ar spune sa ne ferim de cutare sau cutare pacat, daca n-am fi in stare
sa-l savarsim. Nu-i nevoie sa spui unui inger: ,,Sa nu furi”. Omul insa are o fire de talhar si de aceea are nevoie de porunca aceasta. Tot asa
este cu orice lucru oprit. Oprirea este o dovada, ca in om este pornirea de a savarsi lucrul oprit.

Dar poate ca se va raspunde ca acele nelegiuiri grozave, pomenite in Scriptura, s-au intamplat in istoria omenirii, dar ca nu trebuie sa vedem
pe toti oamenii in stare s& le sdvarseascd. insd aceasta este o greseald mare. Sa ascultdm ce spune Duhul Sfant in leremia 17:9: ,Inima este
nespus de inselatoare si de deznadajduit de rea; cine poate s-o cunoasca?” De a cui inima e vorba aici? E a unui raufacator mare sau a unui
sdlbatic nemilos? Nu, ci de inima omeneasca peste tot, de inima scriitorului si a cititorului acestor randuri. Tot asa spune si Domnul Isus:
»,Caci din inima ies gandurile rele, uciderile, preacurviile, curviile, furtisagurile, marturiile mincinoase, hulele” (Matei 15:19). Vorbeste oare
Domnul aici despre lepadatura societatii omenesti? O nu, ci despre mine si despre tine, cititorule.

Daca Dumnezeu si-ar trage de la noi numai pentru o clipa mana harului Sau, care ne tine si ne pazeste, am fi in stare sa savarsim cele mai
grozave nelegiuiri si putem sa addogam cu inima plind de multumire: Mana Lui plina de indurare este aceia, care ne tine in fiecare clipa, ca
sa nu cadem cu trupul si cu sufletul.

Dar, cum am mai spus, capitolul acesta mai cuprinde o invatatura. Ele ne arata, intr-un fel anumit, cum Dumnezeu se ingrijea de tot ce era in
legatura cu poporul Sau. Nu scapa nimic din vedere si nimic nu i se parea neinsemnat. Nici 0 mama nu s-ar putea ingriji mai mult de copiii ei,
decat s-a Tngrijit A toate Creatorul si Stapanitorul lumii de lucrurile cele mai mici din istoria zilnica a poporului Sdu. El veghea asupra lor zi si
noapte, cand erau treji si cand dormeau, cand erau acasa sau in calatorie. El se ingrijea de toate, de imbracamintea lor, de hrana lor, de
purtarea dintre ei, de cladirea caselor lor, de aratul si semanatul ogoarelor lor, de purtarea din adancul vietii lor personale, si anume cu o
grija, care ne umple de uimire, dragoste si inchinare. De aici vedem, ca pentru Dumnezeul nostru nu-i nimic prea neinsemnat, cand e vorba
de poporul Sau. El se gandeste cu dragoste parinteasca la lucrurile cele mai mici. El, Cel Prea inalt, El, care tine toatd lumea, se coboara ca s&
ia hotarari cu privire la un cuib de pasari. Si totusi, pentru ce ne-am mira de acest lucru, cand stim ca pentru El este tot una, sa hraneasca
zilnic milioane de oameni, sau numai o vrabie?

Totusi mai era un fapt insemnat, care trebuia tinut in seama de fiecare madular al adunarii lui Israel si aceasta era starea de fata a lui
Dumnezeu in mijlocul lor. incredintarea aceasta trebuia sa stapaneasca toatd purtarea lor.

Ce cinste mare era pentru Israel sa stie ca Domnul era in mijlocul lor. Ce imbold spre curatenia vietii si spre cercetarea cinstita a tuturor
apucaturilor lor personale si casnice! Daca Domnul era in mijlocul lor, ca sa le dea biruinta asupra vrajmasilor, era si ca sa le ceara o viata



sfantd. Ei nu trebuiau sa uite niciodata persoana aleasa, care era in mijlocul lor. Putea oare sa supere pe cineva gandul starii Lui de fata?
Numai pe aceia, care nu iubeau sfintenia, curatenia si randuiala morala. Orice israelit credincios trebuia sa se bucure la gandul ca, in mijlocul
lor, era Unul, care nu putea suferi lucrurile nestiute, nepotrivite si necurate.

Cititorului crestin nu-i va veni greu sa prinda puterea si folosul acestui adevar sfant. Toti credinciosii adevarati au cinstea sa aiba, locuind in
mijlocul lor si in launtrul lor, pe Dumnezeu, Duhul Sfant. In 1Corinteni 6:19 citim: ,Nu stiti c& trupul vostru este Templul Duhului Sfant, care
locuieste in voi si pe care L-ati primit de la Dumnezeu?” Lucrul acesta este personal. Fiecare credincios este un templu al Duhului Sfant si
indemnul din Efeseni 4:30 se intemeiaza pe acest adevar minunat si scump: ,Sa nu intristati pe Duhul Sfant al lui Dumnezeu, prin care ati
fost pecetluiti pentru ziua rascumpararii”.

Cat de insemnat este sa ne gandim neincetat la acest fapt. Ce imbold puternic sa ne ingrijim cu tot-dinadinsul de curatenia inimii si de
sfintenia vietii! Ce frau puternic este gandul, ca Duhul Sfant locuieste in trupul nostru ca fiind templul lui, frau care stapaneste orice pornire
gresita a gandurilor sau simturilor, orice fel de vorbire nevrednica si orice purtare nepotrivita! Cu adevarat, multe vorbe necugetate si multe
fapte proaste nu s-ar intdampla printre noi, daca ne-am da totdeauna seama de acest fapt.

Dar Duhul Sfant nu locuieste numai in fiecare credincios, ci si in mijlocul Bisericii. ,,Nu stiti ca voi sunteti Templul lui Dumnezeu si ca Duhul lui
Dumnezeu locuieste Tn voi?” (1Corinteni 3:16). Pe acest fapt isi intemeiaza apostolul indemnul sau din 1Tesaloniceni 5:19: ,Nu stingeti
Duhul!” Cat de desavarsit de dumnezeiasca este Scriptura! Cat de minunat este ea alcatuita! Duhul Sfant locuieste n noi si de aceia nu
trebuie sa-L intristam. El locuieste in Biserica sau adunare si De aceea suntem indemnati, sa nu-L stingem, ci sa-I dam locul adevarat si sa-L
ldsam sa lucreze nestingherit.

Dorim acum sa mai indreptam luarea aminte a cititorului asupra catorva locuri din capitolele noastre, locuri care ne arata intelepciunea si
bunatatea, precum si sfintenia si dreptatea cailor si lucrarilor lui Dumnezeu fata de poporul Sau din vechime.

Cat de placut straluceste insa din locul acesta felul de a fi al Dumnezeului nostru! Nimeni n-are voie sa tina ca zadlog vita sau magarul fratelui
sau pentru o paguba ce i-ar fi facut-o, ci sa-I duca la casa lui, sa-l ingrijeasca si sa-l inapoieze stapanului, fara sa ceara despagubire. Tot asa
trebuia sa faca si cu haina fratelui si cu tot ce ar fi pierdut el. Cat de frumoase sunt toate acestea! Aici tragem in piept aerul starii de fata a lui
Dumnezeu, atmosfera bunatatii si dragostei dumnezeiesti. Ce cinste inalta si sfanta este pentru un popor sa aiba astfel de drepturi si legiuiri
alese si ,sa fie stapanit si calauzit de ele in viata si in felul lui de a fi.

Domnul voia ca poporul Sau sa se gandeasca totdeauna la binele altora. Ei aveau deci sa se gandeasca si la siguranta altora, nu numai la
folosul lor, cand ridicau o casa. Nu poate oare crestinul sa invete ceva de aici? Cat de porniti suntem si noi sa ne gandim numai la interesele,
placerile si foloasele noastre? Cat de rar ne gandim si la altii! Facem totul numai pentru noi pentru ca ,Eul” este tinta si imboldul tuturor
treburilor noastre. Si nu poate fi altfel, decat daca inima sta sub puterea calduzitoare a imboldurilor date numai de crestinism. Trebuie sa
traim n aerul curat si ceresc al unei fapturi noi, care este semnul deosebit al omenirii cazute. Orice om neintors la Domnul, oricine ar fi el,
este stapanit de ,Eul” sau intr-un fel sau altul. , Eul” este tinta, samburele si imboldul tuturor lucrarilor sale.

E drept ca un om poate sa fie mai indatoritor, mai iubitor, mai lipsit de interes, mai placut decat altul, dar e cu neputinta ca ,omul firesc” sa
fie calauzit de imbolduri duhovnicesti sau de lucruri ceresti. Cu parere de rau si cu rusine trebuie sa marturisim noi, care ne laudam ca
suntem oameni ceresti si duhovnicesti, ca suntem prea porniti sa traim numai pentru noi si sa cautam numai interesele si placerile noastre.
Suntem in picioare si treji cand e in joc ,,Eul” nostru in vreun fel oarecare.

Toate acestea sunt triste si umilitoare. N-ar fi asa dacd am privi mai mult la Hristos, ca la pilda noastra in toate. indeletnicirea inimii cu
Cristos este taina oricarui crestinism adevarat si practic. Numai regulile si randuielile nu ne fac niciodata asemenea lui Cristos, in ce priveste
simtire si felul nostru de a lucra. Numai cand lasam pe Duhul Lut sa lucreze in noi, cand mergem pe urmele Lui si ne indeletnicim cu lucrurile
minunate din viata I-i vom ajunge mai asemenea Lui. ,Noi toti privim cu fata descoperita, ca intr-o oglinda, slava Domnului si suntem
schimbati in acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul Domnului” (2Cor. 3:18).

in vremea de astazi se seam&na multd ,sdmantd amestecatd”. in biserica mérturisitoare se amestecd foarte mult propovaduirea cuvantului
cu ,intelepciune si inselare desarta”, cu ,,asa numita stiinta si arta” si cu ,lucrurile incepatoare ale lumii”. Foarte putin semana cuvantul
nestricat al lui Dumnezeu, ,samanta nestricacioasa, a scumpei Evanghelii a lui Cristos, in zilele noastre pe campul intins al crestinismului si
foarte mic este numarul acelora, carora le ajunge Biblia, ca sa scoata din ea material pentru slujba lor, iar aceia, care prin harul lui Dumnezeu
sunt destul de credinciosi si fac acest lucru, sunt socotiti ca niste oameni stramti la inima, care privesc lucrurile numai dintr-o parte. Ei fac

parte, cum se spune, din scoala veche si au ramas cu mult in urma vremii.

Dar rugam pe Dumnezeu din toata inima sa binecuvanteze pe acesti oameni ,stramti la inima si minte”, care fac parte din buna si vechea
scoala apostolica. Noi fi iubim pentru ca sunt stréamti la inima si raman in urma necredintei si a intunericului din vremea de fata. Suntem
incredintati ca orice slujitor adevarat al lui Cristos trebuie sa fie stapanit numai de un gand si acest gand este Cristos. El trebuie sa faca parte
din scoala cea mai veche, din scoala lui Hristos. El trebuie sa fie tot atat de stramt la inima, ca si adevarul lui Dumnezeu si nu trebuie sa se
abata de la adevar cu nici-un pas. Nu putem sa nu spunem ca vinovati - iTn mare parte, de cresterea repede a necredintei - sunt straduintele
propovaduitorilor crestinismului, de a tinea pas cu literatura zilei.

Ei s-au depértat de Scripturile sfinte si au ciutat s&-si impodobeasca slujba cu ce le-a pus la indemana filozofia, stiinta si literatura. in felul
acesta au Tnraurit mai mult asupra mintii, decat asupra inimii si a cugetului ascultatorilor. Invataturile curate si scumpe ale Sfintei Scripturi,
laptele curat al cuvantului evangheliei despre harul lui Dumnezeu si despre slava lui Cristos au fost socotite neindestulatoare, ca sa atraga
adunari mari si sa le tina gramada. Dupa cum Israelul din vechime a nesocotit mana, i-a fost greata de ea si a numit-o ,hrana ticaloasa”, tot
asa s-a saturat si biserica marturisitoare de Tnvatatura curata a acelui crestinism minunat, care se vede in foile Noului Testament si a
suspinat dupa hrana pentru minte si pentru puterea de inchipuire. invatatura crucii, cu care se lauda apostolul, si-a pierdut pentru ea
farmecul, si oricine mai tine cu credinta sa vesteasca aceasta invatatura poate sa-i iasa din minte gandul ca va fi iubit si placut.



Insa toti slujitorii adevarati si credinciosi ai lui Cristos sa tind nezguduiti si cu tarie statornica la adevarul aratat mai sus si s& nu semene doua
feluri de samanta! Sa nu se abata in slujba lor de la pilda cuvintelor sanatoase si sa iTmparta cum trebuie cuvantul adevarului, ca sa nu fie
nevoiti sa se rusineze, ci sa-si primeasca rasplata deplina in ziua, cand va fi incercata lucrarea fiecaruia (2 Timotei 1:13; 2:15). Fara indoiala
ca samanta curata a Cuvantului lui Dumnezeu este singurul material bun de folosit pentru lucratorul duhovnicesc Nu dispretuim fnvatatura, ci
o cinstim cum se cuvine, la locul ei. Negresit faptele stiintei si izvoarele de ajutor ale filozofiei pot fi intrebuintate cu folos in desfasurarea si
I&murirea adevarurilor Sfintei Scripturi. insusi Domnul nostru si apostolii Lui s-au folosit in vorbirile lor catre lume de faptele istoriei si firii
inconjuratoare, si care om s-ar indoi, de pilda, de pretul si insemnatatea cunoasterii temeinice a limbii ebraice si grecesti, atat pentru
cercetarea personald, cat si pentru vestirea si lamurirea Cuvantului lui Dumnezeu.

Dar cu toate astea ramane neatins adevarul mare si de neaparata nevoie pentru credinciosi si mai ales pentru lucratorii Domnului, ca Duhul
Sfant este singura putere si Sfanta Scriptura este singurul material al oricarei slujbe, fie ca e vorba de lucrul evangheliei, sau de adunarea
copiilor lui Dumnezeu. Daca s-ar intelege mai bine acel adevar si s-ar urma mai cu credinta, am vedea in curand cu totul alta stare de lucruri
in via lui Cristos.

Un israelit n-avea voie sa are in acelasi timp cu un bou si cu un magar, nici n-avea voie sa se imbrace ca materii felurite, cu lana si in in
acelasi timp. intelesul duhovnicesc al acestor dou# lucruri este usor de vazut si insemnat. Crestinul n-are voie s& se intovardseasca cu
necredinciosul pentru-un lucru oarecare, fie ca e vorba de ceva casnic, religios sau de afaceri, nici sa se lase calauzit de temeiuri amestecate.
Ci temeiurile inalte si curate ale Cuvantului lui Dumnezeu trebuie sa-i alcatuiasca felul de a fi si sa-i stapaneasca viata.

Desi acest capitol n-are nevoie de multe lamuriri, cuprinde totusi pentru noi doua invataturi foarte insemnate si practice. Randuielile si
legiuirile Tnsirate aici ne dau intai o dovada puternica despre stricaciunea inimii omenesti. Ele ne arata ce-i omul in stare sa faca, daca
ramane pe seama sa. Citind aceasta parte, poate ca ne-am simti ispititi de intelepciunea noastra inchipuita sa intrebam: Pentru ce s-au scris
astfel de cuvinte? Oare chiar Duhul Sfant le-a insuflat? Ce pret au ele pentru noi?

Raspunsul nostru este: Toate aceste locuri, pe care ne-am astepta foarte putin sa le gasim in Scriptura, ne invata, in felul lor, care este starea
noastra morala din fire si in ce adancimi de stricaciune suntem in stare sa cadem. Nu este oare o astfel de invatatura destul de insemnata?
Nu-i bine sa avem o oglinda, care ne arata intocmai toate trasaturile starii noastre morale? Se vorbeste astazi mult despre vrednicia firii
omenesti si multora le va veni greu, sa recunoasca singuri ca sunt in stare sa savarseasca pacate ca cele pomenite in capitolele acestea sau
in alte locuri ale Scripturii. De buna seama insa ca Dumnezeu nu ne-ar spune sa ne ferim de cutare sau cutare pacat, daca n-am fi in stare
sa-l savarsim. Nu-i nevoie sa spui unui inger: ,,Sa nu furi”. Omul insa are o fire de talhar si de aceea are nevoie de porunca aceasta. Tot asa
este cu orice lucru oprit. Oprirea este o dovada, ca in om este pornirea de a savarsi lucrul oprit.

Dar poate ca se va raspunde ca acele nelegiuiri grozave, pomenite in Scripturd, s-au intamplat in istoria omenirii, dar ca nu trebuie sa vedem
pe toti oamenii in stare s& le sdvarseascd. insd aceasta este o greseald mare. Sa ascultdm ce spune Duhul Sfant in leremia 17:9: ,Inima este
nespus de inselatoare si de deznadajduit de rea; cine poate s-o cunoasca?” De a cui inima e vorba aici? E a unui raufacator mare sau a unui
salbatic nemilos? Nu, ci de inima omeneasca peste tot, de inima scriitorului si a cititorului acestor randuri. Tot asa spune si Domnul Isus:
,Caci din inima ies gandurile rele, uciderile, preacurviile, curviile, furtisagurile, marturiile mincinoase, hulele” (Matei 15:19). Vorbeste oare
Domnul aici despre lepadatura societatii omenesti? O nu, ci despre mine si despre tine, cititorule.

Daca Dumnezeu si-ar trage de la noi numai pentru o clipa mana harului Sau, care ne tine si ne pazeste, am fi in stare sa savarsim cele mai
grozave nelegiuiri si putem sa addogam cu inima plina de multumire: Mana Lui plina de indurare este aceia, care ne tine in fiecare clipa, ca
sa nu cadem cu trupul si cu sufletul.

Dar, cum am mai spus, capitolul acesta mai cuprinde o invatatura. Ele ne aratd, intr-un fel anumit, cum Dumnezeu se ingrijea de tot ce era in
legatura cu poporul Sau. Nu scapa nimic din vedere si nimic nu i se parea neinsemnat. Nici o0 mama nu s-ar putea ingriji mai mult de copiii ei,
decat s-a Ingrijit A toate Creatorul si Stapanitorul lumii de lucrurile cele mai mici din istoria zilnica a poporului Sdu. El veghea asupra lor zi si
noapte, cand erau treji si cand dormeau, cand erau acasa sau in calatorie. El se ingrijea de toate, de imbracamintea lor, de hrana lor, de
purtarea dintre ei, de cladirea caselor lor, de aratul si semanatul ogoarelor lor, de purtarea din adancul vietii lor personale, si anume cu o
grija, care ne umple de uimire, dragoste si inchinare. De aici vedem, ca pentru Dumnezeul nostru nu-i nimic prea nefnsemnat, cand e vorba
de poporul Sau. El se gandeste cu dragoste parinteasca la lucrurile cele mai mici. El, Cel Prea inalt, El, care tine toatd lumea, se coboara ca s&
ia hotarari cu privire la un cuib de pasari. Si totusi, pentru ce ne-am mira de acest lucru, cand stim ca pentru El este tot una, sa hraneasca
zilnic milioane de oameni, sau numai o vrabie?

Totusi mai era un fapt insemnat, care trebuia tinut in seama de fiecare madular al adunarii lui Israel si aceasta era starea de fata a lui
Dumnezeu in mijlocul lor. incredintarea aceasta trebuia sa stdpaneasca toatd purtarea lor.

Ce cinste mare era pentru Israel sa stie ca Domnul era inh mijlocul lor. Ce imbold spre curatenia vietii si spre cercetarea cinstita a tuturor
apucaturilor lor personale si casnice! Daca Domnul era in mijlocul lor, ca sa le dea biruinta asupra vrajmasilor, era si ca sa le ceara o viata
sfanta. Ei nu trebuiau sa uite niciodata persoana aleasa, care era in mijlocul lor. Putea oare sa supere pe cineva gandul starii Lui de fata?
Numai pe aceia, care nu iubeau sfintenia, curatenia si randuiala morala. Orice israelit credincios trebuia sa se bucure la gandul ca, in mijlocul
lor, era Unul, care nu putea suferi lucrurile nestiute, nepotrivite si necurate.

Cititorului crestin nu-i va veni greu sa prinda puterea si folosul acestui adevar sfant. Toti credinciosii adevarati au cinstea sa aiba, locuind in
mijlocul lor si in 1auntrul lor, pe Dumnezeu, Duhul Sfant. in 1Corinteni 6:19 citim: ,,Nu stiti c& trupul vostru este Templul Duhului Sfant, care
locuieste in voi si pe care L-ati primit de la Dumnezeu?” Lucrul acesta este personal. Fiecare credincios este un templu al Duhului Sfant si
indemnul din Efeseni 4:30 se intemeiaza pe acest adevar minunat si scump: ,,Sa nu intristati pe Duhul Sfant al lui Dumnezeu, prin care ati
fost pecetluiti pentru ziua rascumpararii”.

Cat de insemnat este sa ne gandim neincetat la acest fapt. Ce imbold puternic sa ne ingrijim cu tot-dinadinsul de curatenia inimii si de
sfintenia vietii! Ce frau puternic este gandul, ca Duhul Sfant locuieste in trupul nostru ca fiind templul lui, frau care stapaneste orice pornire
gresita a gandurilor sau simturilor, orice fel de vorbire nevrednica si orice purtare nepotrivita! Cu adevarat, multe vorbe necugetate si multe



fapte proaste nu s-ar intampla printre noi, daca ne-am da totdeauna seama de acest fapt.

Dar Duhul Sfant nu locuieste numai in fiecare credincios, ci si in mijlocul Bisericii. ,,Nu stiti ca voi sunteti Templul lui Dumnezeu si ca Duhul lui
Dumnezeu locuieste in voi?” (1Corinteni 3:16). Pe acest fapt isi intemeiaza apostolul indemnul sau din 1Tesaloniceni 5:19: ,Nu stingeti
Duhul!” Cat de desavarsit de dumnezeiasca este Scriptura! Cat de minunat este ea alcatuita! Duhul Sfant locuieste in noi si de aceia nu
trebuie sa-L intristam. El locuieste in Biserica sau adunare si De aceea suntem indemnati, sa nu-L stingem, ci sa-1 dam locul adevarat si sa-L
lasam sa lucreze nestingherit.

Dorim acum sa mai indreptam luarea aminte a cititorului asupra catorva locuri din capitolele noastre, locuri care ne arata intelepciunea si
bunatatea, precum si sfintenia si dreptatea cailor si lucrarilor lui Dumnezeu fata de poporul Sau din vechime.

Cat de placut straluceste insa din locul acesta felul de a fi al Dumnezeului nostru! Nimeni n-are voie sa tina ca zalog vita sau magarul fratelui
sau pentru o paguba ce i-ar fi facut-o, ci sa-l duca la casa lui, sa-I ingrijeasca si sa-l inapoieze stapanului, fara sa ceara despagubire. Tot asa
trebuia sa faca si cu haina fratelui si cu tot ce ar fi pierdut el. Cat de frumoase sunt toate acestea! Aici tragem in piept aerul starii de fata a lui
Dumnezeu, atmosfera bunatatii si dragostei dumnezeiesti. Ce cinste inalta si sfanta este pentru un popor sa aiba astfel de drepturi si legiuiri
alese si ,sa fie stapanit si calauzit de ele in viata si in felul lui de a fi.

Domnul voia ca poporul Sau sa se gandeasca totdeauna la binele altora. Ei aveau deci sa se gandeasca si la siguranta altora, nu numai la
folosul lor, cand ridicau o casa. Nu poate oare crestinul sa Tnvete ceva de aici? Cat de porniti suntem si noi sa ne gandim numai la interesele,
placerile si foloasele noastre? Cat de rar ne gandim si la altii! Facem totul numai pentru noi pentru ca ,Eul” este tinta si imboldul tuturor
treburilor noastre. Si nu poate fi altfel, decat daca inima sta sub puterea calauzitoare a imboldurilor date numai de crestinism. Trebuie sa
traim Tn aerul curat si ceresc al unei fapturi noi, care este semnul deosebit al omenirii cazute. Orice om neintors la Domnul, oricine ar fi el,
este stapanit de ,,Eul” sau intr-un fel sau altul. ,,Eul” este tinta, sémburele si imboldul tuturor lucrarilor sale.

E drept ca un om poate sa fie mai indatoritor, mai iubitor, mai lipsit de interes, mai placut decat altul, dar e cu neputinta ca ,,omul firesc” sa
fie cdlauzit de imbolduri duhovnicesti sau de lucruri ceresti. Cu parere de rau si cu rusine trebuie sa marturisim noi, care ne ldudam ca
suntem oameni ceresti si duhovnicesti, ca suntem prea porniti sa traim numai pentru noi si sa cautam numai interesele si placerile noastre.
Suntem n picioare si treji cand e in joc ,Eul” nostru in vreun fel oarecare.

Toate acestea sunt triste si umilitoare. N-ar fi asa dacd am privi mai mult la Hristos, ca la pilda noastra in toate. indeletnicirea inimii cu
Cristos este taina oricarui crestinism adevarat si practic. Numai regulile si randuielile nu ne fac niciodata asemenea lui Cristos, in ce priveste
simtire si felul nostru de a lucra. Numai cand lasam pe Duhul Lut sa lucreze in noi, cand mergem pe urmele Lui si ne indeletnicim cu lucrurile
minunate din viata |- vom ajunge mai asemenea Lui. ,Noi toti privim cu fata descoperita, ca intr-o oglinda, slava Domnului si suntem
schimbati in acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul Domnului” (2Cor. 3:18).

in vremea de astazi se seamana multd ,.sdmantd amestecatd”. in biserica marturisitoare se amesteca foarte mult propovaduirea cuvantului
cu ,intelepciune si inselare desarta”, cu ,,asa numita stiinta si arta” si cu ,lucrurile incepatoare ale lumii”. Foarte putin semana cuvantul
nestricat al lui Dumnezeu, ,sémanta nestricacioasa, a scumpei Evanghelii a lui Cristos, in zilele noastre pe campul intins al crestinismului si
foarte mic este numarul acelora, carora le ajunge Biblia, ca sa scoata din ea material pentru slujba lor, iar aceia, care prin harul lui Dumnezeu
sunt destul de credinciosi si fac acest lucru, sunt socotiti ca niste oameni stramti la inima, care privesc lucrurile numai dintr-o parte. Ei fac

parte, cum se spune, din scoala veche si au ramas cu mult in urma vremii.

Dar rugam pe Dumnezeu din toata inima sa binecuvanteze pe acesti oameni ,stramti la inima si minte”, care fac parte din buna si vechea
scoala apostolica. Noi fi iubim pentru ca sunt stramti la inima si raman in urma necredintei si a intunericului din vremea de fata. Suntem
incredintati ca orice slujitor adevarat al lui Cristos trebuie sa fie stapanit numai de un gand si acest gand este Cristos. El trebuie sa faca parte
din scoala cea mai veche, din scoala lui Hristos. El trebuie sa fie tot atat de stramt la inima, ca si adevarul lui Dumnezeu si nu trebuie sa se
abata de la adevar cu nici-un pas. Nu putem sa nu spunem ca vinovati - in mare parte, de cresterea repede a necredintei - sunt straduintele
propovaduitorilor crestinismului, de a tinea pas cu literatura zilei.

Ei s-au depértat de Scripturile sfinte si au ciutat s-si impodobeasca slujba cu ce le-a pus la indemana filozofia, stiinta si literatura. in felul
acesta au tnraurit mai mult asupra mintii, decat asupra inimii si a cugetului ascultatorilor. Invataturile curate si scumpe ale Sfintei Scripturi,
laptele curat al cuvantului evangheliei despre harul lui Dumnezeu si despre slava lui Cristos au fost socotite neindestulatoare, ca sa atraga
adunari mari si sa le tina gramada. Dupa cum Israelul din vechime a nesocotit mana, i-a fost greata de ea si a numit-o ,,hrana ticaloasa”, tot
asa s-a saturat si biserica marturisitoare de Tnvatatura curata a acelui crestinism minunat, care se vede in foile Noului Testament si a
suspinat dupa hrana pentru minte si pentru puterea de inchipuire. Tnvatatura crucii, cu care se lauda apostolul, si-a pierdut pentru ea
farmecul, si oricine mai tine cu credinta sa vesteasca aceasta invatatura poate sa-i iasa din minte gandul ca va fi iubit si placut.

Insa toti slujitorii adevarati si credinciosi ai lui Cristos sa tind nezguduiti si cu tarie statornica la adevarul aratat mai sus si s& nu semene doua
feluri de samanta! Sa nu se abata in slujba lor de la pilda cuvintelor sanatoase si sa Tmparta cum trebuie cuvantul adevarului, ca sa nu fie
nevoiti sa se rusineze, ci sa-si primeasca rasplata deplina in ziua, cand va fi incercata lucrarea fiecaruia (2 Timotei 1:13; 2:15). Fara indoiala
ca samanta curata a Cuvantului lui Dumnezeu este singurul material bun de folosit pentru lucratorul duhovnicesc Nu dispretuim fnvatatura, ci
o cinstim cum se cuvine, la locul ei. Negresit faptele stiintei si izvoarele de ajutor ale filozofiei pot fi intrebuintate cu folos in desfasurarea si
I&murirea adevarurilor Sfintei Scripturi. insusi Domnul nostru si apostolii Lui s-au folosit in vorbirile lor catre lume de faptele istoriei si firii
inconjuratoare, si care om s-ar indoi, de pilda, de pretul si insemnatatea cunoasterii temeinice a limbii ebraice si grecesti, atat pentru
cercetarea personald, cat si pentru vestirea si lamurirea Cuvantului lui Dumnezeu.

Dar cu toate astea ramane neatins adevarul mare si de neaparata nevoie pentru credinciosi si mai ales pentru lucratorii Domnului, ca Duhul
Sfant este singura putere si Sfanta Scriptura este singurul material al oricarei slujbe, fie ca e vorba de lucrul evangheliei, sau de adunarea
copiilor lui Dumnezeu. Daca s-ar intelege mai bine acel adevar si s-ar urma mai cu credinta, am vedea in curand cu totul alta stare de lucruri
in via lui Cristos.



Un israelit n-avea voie sa are in acelasi timp cu un bou si cu un magar, nici n-avea voie sa se imbrace ca materii felurite, cu lana si in in
acelasi timp. intelesul duhovnicesc al acestor dou lucruri este usor de vazut si insemnat. Crestinul n-are voie s se intovardseasca cu
necredinciosul pentru-un lucru oarecare, fie ca e vorba de ceva casnic, religios sau de afaceri, nici sa se lase calauzit de temeiuri amestecate.
Ci temeiurile Tnalte si curate ale Cuvantului lui Dumnezeu trebuie sa-i alcatuiasca felul de a fi si sa-i stapaneasca viata.

Desi acest capitol n-are nevoie de multe lamuriri, cuprinde totusi pentru noi doua invataturi foarte insemnate si practice. Randuielile si
legiuirile Tnsirate aici ne dau intai o dovada puternica despre stricaciunea inimii omenesti. Ele ne arata ce-i omul in stare sa faca, daca
ramane pe seama sa. Citind aceasta parte, poate ca ne-am simti ispititi de intelepciunea noastra inchipuita sa intrebam: Pentru ce s-au scris
astfel de cuvinte? Oare chiar Duhul Sfant le-a insuflat? Ce pret au ele pentru noi?

Raspunsul nostru este: Toate aceste locuri, pe care ne-am astepta foarte putin sa le gasim in Scriptura, ne invata, in felul lor, care este starea
noastra morala din fire si in ce adancimi de stricaciune suntem in stare sa cadem. Nu este oare o astfel de invatatura destul de insemnata?
Nu-i bine sa avem o oglinda, care ne arata intocmai toate trasaturile starii noastre morale? Se vorbeste astazi mult despre vrednicia firii
omenesti si multora le va veni greu, sa recunoasca singuri ca sunt in stare sa savarseasca pacate ca cele pomenite in capitolele acestea sau
in alte locuri ale Scripturii. De buna seama Tnsa ca Dumnezeu nu ne-ar spune sa ne ferim de cutare sau cutare pacat, daca n-am fi in stare
sa-1 savarsim. Nu-i nevoie sa spui unui inger: ,Sa nu furi”. Omul insa are o fire de talhar si de aceea are nevoie de porunca aceasta. Tot asa
este cu orice lucru oprit. Oprirea este o dovada, ca in om este pornirea de a savarsi lucrul oprit.

Dar poate ca se va raspunde ca acele nelegiuiri grozave, pomenite in Scripturd, s-au intamplat in istoria omenirii, dar ca nu trebuie sa vedem
pe toti oamenii in stare sa le sdvarseasca. insa aceasta este o greseald mare. Sa ascultam ce spune Duhul Sfant in leremia 17:9: ,Inima este
nespus de Thselatoare si de deznadajduit de rea; cine poate s-o cunoasca?” De a cui inima e vorba aici? E a unui raufacator mare sau a unui
salbatic nemilos? Nu, ci de inima omeneasca peste tot, de inima scriitorului si a cititorului acestor randuri. Tot asa spune si Domnul Isus:
,Caci din inima ies gandurile rele, uciderile, preacurviile, curviile, furtisagurile, marturiile mincinoase, hulele” (Matei 15:19). Vorbeste oare
Domnul aici despre lepadatura societatii omenesti? O nu, ci despre mine si despre tine, cititorule.

Daca Dumnezeu si-ar trage de la noi numai pentru o clipa mana harului Sau, care ne tine si ne pazeste, am fi in stare sa savarsim cele mai
grozave nelegiuiri si putem sa adaogam cu inima plina de multumire: Mana Lui plina de indurare este aceia, care ne tine in fiecare clipa, ca
sa nu cadem cu trupul si cu sufletul.

Dar, cum am mai spus, capitolul acesta mai cuprinde o invatatura. Ele ne arata, intr-un fel anumit, cum Dumnezeu se ingrijea de tot ce era in
legatura cu poporul Sau. Nu scapa nimic din vedere si nimic nu i se parea neinsemnat. Nici o mama nu s-ar putea Tngriji mai mult de copiii ei,
decat s-a ingrijit A toate Creatorul si Stapanitorul lumii de lucrurile cele mai mici din istoria zilnica a poporului Sau. El veghea asupra lor zi si
noapte, cand erau treji si cand dormeau, cand erau acasa sau in cadlatorie. El se ingrijea de toate, de imbracamintea lor, de hrana lor, de
purtarea dintre ei, de cladirea caselor lor, de aratul si semanatul ogoarelor lor, de purtarea din adancul vietii lor personale, si anume cu o
grija, care ne umple de uimire, dragoste si inchinare. De aici vedem, ca pentru Dumnezeul nostru nu-i nimic prea neinsemnat, cand e vorba
de poporul Sau. El se gandeste cu dragoste parinteasca la lucrurile cele mai mici. El, Cel Prea inalt, El, care tine toatd lumea, se coboara ca sa
ia hotarari cu privire la un cuib de pasari. Si totusi, pentru ce ne-am mira de acest lucru, cand stim ca pentru El este tot una, sa hraneasca
zilnic milioane de oameni, sau numai o vrabie?

Totusi mai era un fapt insemnat, care trebuia tinut in seama de fiecare madular al adunarii lui Israel si aceasta era starea de fata a lui
Dumnezeu in mijlocul lor. incredintarea aceasta trebuia sa stipaneasca toatd purtarea lor.

Ce cinste mare era pentru Israel sa stie ca Domnul era in mijlocul lor. Ce imbold spre curatenia vietii si spre cercetarea cinstita a tuturor
apucaturilor lor personale si casnice! Daca Domnul era Tn mijlocul lor, ca sa le dea biruinta asupra vrajmasilor, era si ca sa le ceara o viata
sfanta. Ei nu trebuiau sa uite niciodata persoana aleasa, care era in mijlocul lor. Putea oare sa supere pe cineva gandul starii Lui de fata?
Numai pe aceia, care nu iubeau sfintenia, curatenia si randuiala morala. Orice israelit credincios trebuia sa se bucure la gandul ca, in mijlocul
lor, era Unul, care nu putea suferi lucrurile nestiute, nepotrivite si necurate.

Cititorului crestin nu-i va veni greu sa prinda puterea si folosul acestui adevar sfant. Toti credinciosii adevarati au cinstea sa aiba, locuind in
mijlocul lor si in 1&untrul lor, pe Dumnezeu, Duhul Sfant. in 1Corinteni 6:19 citim: ,,Nu stiti c& trupul vostru este Templul Duhului Sfant, care
locuieste in voi si pe care L-ati primit de la Dumnezeu?” Lucrul acesta este personal. Fiecare credincios este un templu al Duhului Sfant si
indemnul din Efeseni 4:30 se intemeiaza pe acest adevar minunat si scump: ,,Sa nu intristati pe Duhul Sfant al lui Dumnezeu, prin care ati
fost pecetluiti pentru ziua rascumpararii”.

Cat de insemnat este sa ne gandim neincetat la acest fapt. Ce imbold puternic sa ne ingrijim cu tot-dinadinsul de curatenia inimii si de
sfintenia vietii! Ce frau puternic este gandul, ca Duhul Sfant locuieste in trupul nostru ca fiind templul lui, frau care stapaneste orice pornire
gresita a gandurilor sau simturilor, orice fel de vorbire nevrednica si orice purtare nepotrivita! Cu adevarat, multe vorbe necugetate si multe
fapte proaste nu s-ar intdmpla printre noi, daca ne-am da totdeauna seama de acest fapt.

Dar Duhul Sfant nu locuieste numai in fiecare credincios, ci si Tn mijlocul Bisericii. ,,Nu stiti ca voi sunteti Templul lui Dumnezeu si ca Duhul lui
Dumnezeu locuieste Tn voi?” (1Corinteni 3:16). Pe acest fapt isi intemeiaza apostolul indemnul sau din 1Tesaloniceni 5:19: ,Nu stingeti
Duhul!” Cat de desavarsit de dumnezeiasca este Scriptura! Cat de minunat este ea alcatuita! Duhul Sfant locuieste in noi si de aceia nu
trebuie sa-L intristam. El locuieste in Biserica sau adunare si De aceea suntem indemnati, sa nu-L stingem, ci sa-1 dam locul adevarat si sa-L
lasam sa lucreze nestingherit.

Dorim acum sa mai indreptam luarea aminte a cititorului asupra catorva locuri din capitolele noastre, locuri care ne arata intelepciunea si
bunatatea, precum si sfintenia si dreptatea cailor si lucrarilor lui Dumnezeu fata de poporul Sau din vechime.

Cat de placut straluceste insa din locul acesta felul de a fi al Dumnezeului nostru! Nimeni n-are voie sa tina ca zalog vita sau magarul fratelui
sau pentru o paguba ce i-ar fi facut-o, ci sa-l duca la casa lui, sa-l ingrijeasca si sa-l inapoieze stapanului, fara sa ceara despagubire. Tot asa
trebuia sa faca si cu haina fratelui si cu tot ce ar fi pierdut el. Cat de frumoase sunt toate acestea! Aici tragem in piept aerul starii de fata a lui



Dumnezeu, atmosfera bunatatii si dragostei dumnezeiesti. Ce cinste inalta si sfanta este pentru un popor sa aiba astfel de drepturi si legiuiri
alese si ,sa fie stapanit si calauzit de ele in viata si in felul lui de a fi.

Domnul voia ca poporul Sau sa se gandeasca totdeauna la binele altora. Ei aveau deci sa se gandeasca si la siguranta altora, nu numai la
folosul lor, cand ridicau o casa. Nu poate oare crestinul sa invete ceva de aici? Cat de porniti suntem si noi sa ne gandim numai la interesele,
placerile si foloasele noastre? Cat de rar ne gandim si la altii! Facem totul numai pentru noi pentru ca ,Eul” este tinta si imboldul tuturor
treburilor noastre. Si nu poate fi altfel, decat daca inima sta sub puterea calduzitoare a imboldurilor date numai de crestinism. Trebuie sa
traim Tn aerul curat si ceresc al unei fapturi noi, care este semnul deosebit al omenirii cazute. Orice om neintors la Domnul, oricine ar fi el,
este stapanit de ,Eul” sau intr-un fel sau altul. , Eul” este tinta, sémburele si imboldul tuturor lucrarilor sale.

E drept ca un om poate sa fie mai indatoritor, mai iubitor, mai lipsit de interes, mai placut decat altul, dar e cu neputinta ca ,omul firesc” sa
fie calauzit de imbolduri duhovnicesti sau de lucruri ceresti. Cu parere de rau si cu rusine trebuie sa marturisim noi, care ne laudam ca
suntem oameni ceresti si duhovnicesti, ca suntem prea porniti sa traim numai pentru noi si sa cautam numai interesele si placerile noastre.
Suntem in picioare si treji cand e in joc ,,Eul” nostru in vreun fel oarecare.

Toate acestea sunt triste si umilitoare. N-ar fi asa dacd am privi mai mult la Hristos, ca la pilda noastra in toate. indeletnicirea inimii cu
Cristos este taina oricarui crestinism adevarat si practic. Numai regulile si randuielile nu ne fac niciodata asemenea lui Cristos, in ce priveste
simtire si felul nostru de a lucra. Numai cand lasam pe Duhul Lut sa lucreze in noi, cand mergem pe urmele Lui si ne indeletnicim cu lucrurile
minunate din viata I-1 vom ajunge mai asemenea Lui. ,,Noi toti privim cu fata descoperita, ca intr-o oglinda, slava Domnului si suntem
schimbati Tn acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul Domnului” (2Cor. 3:18).

in vremea de astazi se seamana multd ,samantd amestecat”. In biserica méarturisitoare se amesteca foarte mult propovaduirea cuvantului
cu ,intelepciune si inselare desarta”, cu ,,asa numita stiinta si arta” si cu ,lucrurile incepatoare ale lumii”. Foarte putin semana cuvantul
nestricat al lui Dumnezeu, ,sdmanta nestricacioasa, a scumpei Evanghelii a lui Cristos, in zilele noastre pe campul intins al crestinismului si
foarte mic este numarul acelora, carora le ajunge Biblia, ca sa scoata din ea material pentru slujba lor, iar aceia, care prin harul lui Dumnezeu
sunt destul de credinciosi si fac acest lucru, sunt socotiti ca niste oameni stramti la inima, care privesc lucrurile numai dintr-o parte. Ei fac
parte, cum se spune, din scoala veche si au ramas cu mult in urma vremii.

Dar rugam pe Dumnezeu din toata inima sa binecuvanteze pe acesti oameni ,stramti la inima si minte”, care fac parte din buna si vechea
scoala apostolica. Noi ii iubim pentru ca sunt stramti la inima si ra@man in urma necredintei si a intunericului din vremea de fata. Suntem
incredintati ca orice slujitor adevarat al lui Cristos trebuie sa fie stapanit numai de un gand si acest gand este Cristos. El trebuie sa faca parte
din scoala cea mai veche, din scoala lui Hristos. El trebuie sa fie tot atat de stramt la inimad, ca si adevarul lui Dumnezeu si nu trebuie sa se
abata de la adevar cu nici-un pas. Nu putem sa nu spunem ca vinovati - Tn mare parte, de cresterea repede a necredintei - sunt straduintele
propovaduitorilor crestinismului, de a tinea pas cu literatura zilei.

Ei s-au departat de Scripturile sfinte si au cautat sd-si impodobeasca slujba cu ce le-a pus la indemana filozofia, stiinta si literatura. in felul
acesta au Inraurit mai mult asupra mintii, decat asupra inimii si a cugetului ascultatorilor. Invataturile curate si scumpe ale Sfintei Scripturi,
laptele curat al cuvantului evangheliei despre harul lui Dumnezeu si despre slava lui Cristos au fost socotite neindestulatoare, ca sa atraga
adunari mari si sa le tina gramada. Dupa cum Israelul din vechime a nesocotit mana, i-a fost greata de ea si a numit-o ,hrana ticaloasa”, tot
asa s-a saturat si biserica marturisitoare de tnvatatura curata a acelui crestinism minunat, care se vede in foile Noului Testament si a
suspinat dupa hrana pentru minte si pentru puterea de inchipuire. invatatura crucii, cu care se lauda apostolul, si-a pierdut pentru ea
farmecul, si oricine mai tine cu credinta sa vesteasca aceasta invatatura poate sa-i iasa din minte gandul ca va fi iubit si placut.

Ins& toti slujitorii adevarati si credinciosi ai lui Cristos sa tind nezguduiti si cu tarie statornica la adevarul ardtat mai sus si sa nu semene doua
feluri de samanta! Sa nu se abata in slujba lor de la pilda cuvintelor sanatoase si sa imparta cum trebuie cuvantul adevarului, ca sa nu fie
nevoiti sa se rusineze, ci sa-si primeasca rasplata deplina in ziua, cand va fi incercata lucrarea fiecaruia (2 Timotei 1:13; 2:15). Fara indoiala
ca samanta curata a Cuvantului lui Dumnezeu este singurul material bun de folosit pentru lucratorul duhovnicesc Nu dispretuim invatatura, ci
o cinstim cum se cuvine, la locul ei. Negresit faptele stiintei si izvoarele de ajutor ale filozofiei pot fi intrebuintate cu folos in desfasurarea si
I&murirea adevarurilor Sfintei Scripturi. insusi Domnul nostru si apostolii Lui s-au folosit in vorbirile lor catre lume de faptele istoriei si firii
inconjuratoare, si care om s-ar indoi, de pilda, de pretul si insemnatatea cunoasterii temeinice a limbii ebraice si grecesti, atat pentru
cercetarea personald, cat si pentru vestirea si lamurirea Cuvantului lui Dumnezeu.

Dar cu toate astea ramane neatins adevarul mare si de neaparata nevoie pentru credinciosi si mai ales pentru lucratorii Domnului, ca Duhul
Sfant este singura putere si Sfanta Scriptura este singurul material al oricarei slujbe, fie ca e vorba de lucrul evangheliei, sau de adunarea
copiilor lui Dumnezeu. Daca s-ar intelege mai bine acel adevar si s-ar urma mai cu credinta, am vedea in curand cu totul alta stare de lucruri
n via lui Cristos.

Un israelit n-avea voie sa are in acelasi timp cu un bou si cu un magar, nici n-avea voie sa se imbrace ca materii felurite, cu lana si in in
acelasi timp. Intelesul duhovnicesc al acestor doua lucruri este usor de vazut si insemnat. Crestinul n-are voie s& se intovaraseasca cu
necredinciosul pentru-un lucru oarecare, fie ca e vorba de ceva casnic, religios sau de afaceri, nici sa se lase calauzit de temeiuri amestecate.
Ci temeiurile Tnalte si curate ale Cuvantului lui Dumnezeu trebuie sa-i alcatuiasca felul de a fi si sa-i stapaneasca viata.

Aducerea celor dintai roade, cuprinde cateva invataturi foarte insemnate si practice. Bineinteles, ca Israel nu putea sa aduca roadele
fagaduintei, pana ce Domnul nu-l dusese in tara fagaduintei. ,Marturisesc in fata Domnului, Dumnezeului tau, ca am intrat in tara pe care
Domnul a jurat parintilor nostri ca ne-o va da”.

Starea inchinatorului este intemeiata pe acest fapt. El nu spune: ,Voi intra”, sau ,,nadadjduiesc sau doresc sa intru”, ci ,am intrat in tara pe
care Dumnezeu a jurat parintilor nostri”. Asa trebuie sa fie totdeauna. Trebuie sa stim ca suntem mantuiti, inainte de a putea aduce roadele
unei mantuiri cunoscute. Se poate ca noi sa dorim cu tot dinadinsul mantuirea si sa ne straduim din toata inima sa avem parte de ea, dar
aceste osteneli sunt cu totul altceva, decat roadele unei mantuiri cunoscute si primite. israelitul nu aducea cosul cu cele dintéai roade, ca sa
ajunga astfel in tard, ci pentru ca era in ea. El spunea, ca sa zicem asa: ,Marturisesc, ca am intrat in tara si iata aici rodul acestei stari”. Aici



nu putea deci sa fie vorba de o intrebare, nici de o indoiala si nici de o nadejde.

Versetele acestea arata frumos ce e adevarata inchinare: ,Tatal meu era un arameu pribeag”. lata obarsia inchinatorului iudeu. Firea n-avea
cu ce s& se laude aici. Dar in ce stare 1l gdsise harul? in robia Egiptului. in mijlocul caramidériilor si sub biciul aspru al vatafilor egipteni. Dar
pe urma? ,Noi am strigat catre Domnul”. lata tot ce au putut sa faca. Acest strigat al neputintei si al nevoii a patruns pana la scaunul de
domnie si la inima lui Dumnezeu si L-a coborat in mijlocul caramidariilor Egiptului. latad cuvintele miscatoare, pe care le-a rostit El lui Moise:
»Am vazut asuprirea poporului Meu, care este in Egipt si am auzit strigatele pe care le scoate din pricina asupritorilor lui, caci i cunosc
durerile. M-am pogorat ca sa-l izbavesc din mana Egiptenilor, si sa-1 scot din tara aceasta si sa-I duc intr-o tara buna si intinsa, unde curge
lapte si miere... lata ca strigatele izraelitilor au ajuns pana la Mine si am vazut chinul cu care 1i chinuiesc Egiptenii” (Exod 5:7-9). Raspunsul
fara inconjur al lui Dumnezeu era: ,,M-am pogorat ca sa-l izbavesc”. Da, El s-a coborat, in harul Sau fara plata si fara margini, ca sa
izb&veascd pe poporul Sau si nici o putere omeneasca sau diavoleasca n-ar fi fost in stare sa tind pe izraeliti pe loc, peste vremea hotarata. in
capitolul nostru gasim marea urmare a amestecului lui Dumnezeu, urmare aratata prin glasul inchinatorului si in cosul lui plin. ,,Marturisesc...
ca am intrat in tara pe care Domnul a jurat pariatilor nostri ca ne-o va da... Acum, iata aduc cele dintai roade din roadele pamantului, pe care
ni l-ai dai Tu, Doamne”. Dumnezeu mplinise totul potrivit credinciosiei Cuvantului Sau si potrivit dragostei inimii Lui. Nu lipsea nici o iotd si
nici o frantura de slova. ,Am venit” si ,am adus rod”. Rodul cui? Al Egiptului? Nu, ci ,al tarii, pe care ni-ai dat-o Tu, Doamne”. Buzele
inchinatorului vesteau desavarsirea lucrarilor lui Dumnezeu si cosul lui cuprindea rodul tarii lui Dumnezeu. Nimic nu putea fi mai lamurit si
mai adevarat. Nu mai era loc pentru indoiald sau pentru vreo nesiguranta. inchinatorul n-avea decat sa vesteasca lucrarea Domnului si sa
arate rodul. Toate erau de la Dumnezeu, de la Tnceput pana la sfarsit. El Ti scosese din Egipt si-i adusese in Canaan. El le umpluse cosurile cu
roadele gustoase ale tarii Lui si inimile cu lauda Lui.

Si acum, cititorule, oare nu insemna aceasta vorbire, mandrie si ingamfare din partea unui israelit? Era oare drept si smerit din partea lui sa
spuna: ,Am venit in tara” N-ar fi fost mai potrivita pentru el o nadejde nehotarata ca va ajunge odata, mai curand sau mai tarziu, acolo, si
n-ar fi fost oare indoiala si nesiguranta cu privire la starea si la partea lui mai aducatoare de cinste pentru Dumnezeul lui Israel? Poate ca vei
raspunde: ,Asta nu se poate asemana cu starea noastra ca crestini”. De ce nu? Daca un israelit putea sa spuna atunci: ,Am intrat in tara, pe
care Dumnezeu a jurat parintilor nostri ca ne-o va da”, oare un credincios adevarat de astazi n-ar putea sa spuna: ,Am venit la Isus?” Fara
indoiald ca atunci era ceva vazut, iar astazi e lucru de credinta. Dar este oare pentru aceasta venirea lui Isus mai putin adevarata decat
venirea israelitului in tara? Nu spune oare apostolul catre Evreii ,V-ati apropiat de muntele Sionului”, si apoi ,Fiindca am primit dar o
imparatie, ce nu se poate clatina, sa ne aratam multamitori si sa aducem astfel lui Dumnezeu o inchinare placuta, cu evlavie si cu frica de
El”. Daca nu suntem siguri ca ne-am ,apropiat de Muntele Sion”, sau ca ,,am primit o imparatie ce nu se poate clatina”, nu putem cu nici un
chip sa ne inchinam lui Dumnezeu sau sa-i slujim in chip placut Lui. Numai cand ne dam seama de starea noastra si de partea noastra in
Cristos, poate sa se ridice acea inchinare adevarata catre scaunul de domnie al lui Dumnezeu; sus, si putem Tmplini o slujba buna in voia
Domnului aici jos.

Caci ce este o inchinare adevarata? Este sa marturisim in fata lui Dumnezeu ce este El si ce a facut. Inima este plina cu El, se bucura de El si
de toate caile si lucrarile Lui. Dar cum putem sa ne inchinam Lui, daca nu-L cunoastem si nu credem in ce a facut? ,,Caci cine se apropie de
Dumnezeu, trebuie sa creada, ca El este si ca rasplateste pe cei ce-L cauta”. Cunoasterea lui Dumnezeu este viata vesnica. Nu ne putem
inchina lui Dumnezeu, daca nu-L cunoastem, si nu-L putem cunoaste, fara sa avem viata vesnica. Atenienii ridicasera un altar ,Dumnezeului
necunoscut”. Pavel le-a spus ca se inchinau la ce nu stiau si le vesteste apoi pe Dumnezeul cel adevarat descoperit in persoana si in viata
Omului Hristos Isus.

Este foarte sa fim bine lamuriti asupra acestui punct. Trebuie sa cunosc pe Dumnezeu nainte ca sa ma inchin Lui. Pot sa caut pe Dumnezeu,
dar e cu totul altceva sa cauti pe un Dumnezeu pe care nu L-ai gasit inca, si sa te bucuri si sa te inchini unui Dumnezeu pe care L-ai gasit.
Dumnezeu s-a descoperit, El ne-a daruit in Isus Cristos lumina cunostintei slavei Lui. El s-a apropiat de noi in persoana Fiului binecuvantat, ca
sa-L cunoastem si sa-L iubim, sa ne bucuram de El si sa ne putem increde in El cu toate slabiciunile si nevoile noastre. Nu mai trebuie sa-L
cautam in intunerecul firii inconjuratoare dintre norii unei religii gresite, cu miile ei de forme. Dumnezeu ni s-a descoperit printr-o descoperire
asa de limpede, ca nici prostii nu pot gresi. Crestinul poate sa spuna: ,Stiu in cine am crezut”. Aceasta este temelia oricarei adevarate
inchinari. Un om poate sa aiba multa evlavie a firii pamantesti si sa implineasca foarte multe forme religioase, fara ca sa cunoasca macar cat
de putin din inchinarea adevarata. Aceasta vine numai si numai din cunoasterea lui Dumnezeu.

Dupa ce am aratat ca inchinarea era lucrul cel dintai pentru orice israelit, care se gasea ,in tara”, ajungem acum la alta urmare foarte
practica a acestei luari in stapanire. E binefacerea.

Cat de frumoasa este randuiala aceasta! Ea seamana intocmai cu ceea ce intélnim in Evrei 13: ,Prin El, sa aducem totdeauna lui Dumnezeu o
jertfa de lauda, adica, rodul buzelor care marturisesc Numele Lui”. Aceasta este Inchinarea. ,,Si nu dati uitarii binefacerea si darnicia; caci lui
Dumnezeu jertfe ca acestea i plac”. Aici avem binefacerea. Aceste doua lucruri s-ar putea numi latura cea de sus si cea de jos a unui crestin:
Lauda adusa lui Dumnezeu si ajutorul dat oamenilor. Ce semne scumpe! Ce bine ar fi daca le-am infaptui mai mult. Un lucru este sigur, ca
amandoua vor merge totdeauna impreuna. Un om, care are inima cu adevarat plina cu lauda si multumire catre Dumnezeu, are si o0 inima
simtitoare si 0 mana deschisa pentru nevoile omenesti de tot felul. Poate ca nu este bogat in bunuri pamantesti si trebuie sa spuna ca Petru:
LAur si argint n-am”, dar voi avea compatimire, o privire prietenoasa ori un cuvant mangaietor si lucrurile acestea vorbesc mai puternic unei
inimi, decat deschiderea pungii si sunetul aurului. Domnul si invatatorul nostru, Pilda noastra mare, ,,umbla facand bine si vindecand”, dar nu
citim niciodata ca El ar fi dat cuiva bani. Ba credem ca nici n-a avut vreodata bani la El. Cand a trebuit sa raspunda Irodianilor cu privire la
plata birului, a trebuit sdi roage, sai dea un ban; iar cand i s-a cerut sa plateasca birul templului, a trimes pe Petru la mare, ca sa capete ce-i
trebuia. Pe cat se vede, nu umbla niciodata cu bani la El; iar in numarul darurilor, pe care le-a dat slujitorilor Sai, nu e pomenit banul. Cu toate
acestea umbla si facea bine. Si noi ar trebui sa ne straduim sa facem la fel, in masura noastra mica.

Cititorul sa ia aminte la randuiala dumnezeiasca, asa cum e aratata in Evrei 13 si cum e lamurita in Deuteronom 26; inchinarea are locul intai
si cel mai de frunte. Noi putem sa credem, ca lucrul cel mai inalt este sa faci bine, sa fii folositor societatii omenesti si altele. Dar suntem
gresiti. ,Cine aduce lauda lui Dumnezeu, Ma proslaveste”. Dumnezeu locuieste in cantarile de lauda ale poporului Sdu. Bucuria Lui este sa fie
inconjurat de oameni, ale caror inimi sunt pline de cunoasterea bunatatii, maririi si a slavei Lui, pentru care sa-i aduca totdeauna lauda.
Psalmistul zice: ,Voi binecuvanta pe Domnul in orice vreme, lauda Lui va fi totdeauna in gura mea” (Psalmul 34:1). Nu spune ca numai



cateodata, sau cand totul Tn jurul nostru e vesel si senin, cand corabia vietii noastre aluneca usor peste valuri, ci ,in orice vreme” si
Jtotdeauna”. Raul multamirii catre Dumnezeu ar trebui sa curga fara incetare, ca sa nu mai ramana loc pentru cartiri sau plangeri, pentru
lipsa de curaj si nemultumire, pentru suparare si frica. Ar trebui sa avem totdeauna duhul inchinarii. Orice rasuflare ar trebui sa fie ca un
aleluia. Nu-i departe vremea cand se va implini acest lucru. Lauda noastra va rasuna prin toate veacurile vesniciei. Cand binefacerea si
ajutorarea va inceta, cand nimeni nu va mai avea nevoie de ajutorul si compatimirea noastra, cand ne vom fi luat ramas bun pentru
totdeauna de la durerea si suferintele mortii si stricaciunii, vom slavi totusi fara incetare pe Domnul, in sfantul Sau locas de sus. ,,Nu dati
uitarii binefacerea si darnicia”. Felul, cum e dat acest indemn, e interesant. El nu spune: ,Nu uitati s& aduceti jertfe de lauda”. in mijlocul
bucuriei si fericirii depline a starii si partii noastre in Cristos, suntem in primejdie sa uitam, ca suntem inconjurati de lipsa si nevoi, de
incercari si greutati si de aceea apostolul adaoga acel indemn bun si folositor. Israelitul duhovnicesc n-ar trebui numai sa se bucure de tot
binele, pe care i I-a dat Dumnezeul Sau, ci sa-si aduca aminte si de levit, de strain, de vaduva si de orfan, adica de acela care n-avea
mostenire pamanteasca si care se daduse cu totul slujbei Domnului si de aceia care n-aveau un aparator firesc si nici un sprijin pamantesc.
Asa ar trebui sa fie totdeauna. Raul bogat al harului curge din inima lui Dumnezeu, ne umple inimile pana da peste ele, si ne improspateaza si
bucura astfel toata lucrarea. Daca am gusta mai mult in viata noastra tot ce ni-i daruit in Dumnezeu, orice miscare, orice lucrare si orice
cuvant al nostru, chiar orice privire ar inrauri in chip binefacator asupra celor dimprejur. Crestinul, asa cum e in gandul lui Dumnezeu, e un
om, a carui mana e ridicata ca sa aduca lauda lui Dumnezeu, pe cand cealalta mana e plina cu roadele unei binefaceri adevarate, ca sa
intampine nevoile omenesti. Cititorule, asa sa fim si noi!

Sa mai aruncam o privire asupra punctului al treilea din acest minunat capitol

Aici avem sfintenie personala, sfintenie practica si despartire deplina de tot ce nu se potrivea cu starea sfanta si legatura in care se gasea
Israel prin harul nemarginit si prin mila lui Dumnezeu. intristarea, necuratenia Si faptele moarte nu trebuiau sa se gaseasca printre ei. Nici noi
n-avem nici loc, nici vreme pentru astfel de lucruri. Ele nu fac parte din taramul binecuvantat, in care avem cinstea sa traim. Noi avem de
facut trei lucruri: ,sa aducem lui Dumnezeu jertfa de lauda, sa facem bine in mijlocul unei lumi sarace si sa ne tinem neintinati de ea” (lacov
1:24).

Fie deci ca ne vorbeste Moise in Deuteronom 26, sau Pavel in Evrei 13, sau lacov in epistola lui sdnatoasa si practica, este acelasi Duh, care
ne vorbeste si sunt totdeauna aceleasi datorii, pe care trebuie sa le invatam, datorii nepretuite si foarte insemnate, mai ales in zilele noastre,
in care invatatura harului se intelege atat de mult cu mintea si se leaga cu tot felul de lucruri ale lumii si ale iubirii de sine.

Cu adevarat ne trebuie o lucrare mai puternica si mai practica. Slujbei noastre ii lipseste de multe ori partea prooroceasca si pastorire de
suflete. Prin parte prooroceasca intelegem acel fel de a vorbi, care atinge cugetul si-l aduce in fata lui Dumnezeu. Mai ales de aceasta slujba
avem nevoie Tnainte de orice. Slujba dintre noi se indreapta prea mult spre minte si prea putin catre inima si catre cuget. invatatorul vorbeste
mintii, proorocul cugetului (Unii cred ca numai acela este prooroc, care spune lucruri ce au sa se intample in viitor; dar o astfel de marginire a
Tntelesului acestui cuvant este gresita. 1 Corinteni 14:28-32 d& cuvintelor ,prooroc” si ,prooroci” un inteles cu mult mai larg. invatatorul si
proorocul sunt foarte strans si foarte frumos legati intre ei. Cel dintai desfasura adevarurile Cuvantului lui Dumnezeu, cel de al doilea le
indreapta spre cuget. Si mai putem sa adaogam ca pastorul cerceteaza sa vada intrucat slujpa amandurora a inraurit asupra vietii si inimii
fiecarui credincios in parte. De buna-seama ca privim lucrurile indeobste, deoarece se poate intdmpla ca toate aceste trei parti sa fie unite in
slujba aceluiasi om. Cu toate acestea ele sunt deosebite intre ele. Acolo insa, unde lipseste darul de prooroc si de pastor, invatatorii ar trebui
sa caute cu tot dinadinsul spre Domnul si sa-i ceara putere ca sa poata atinge cugetul si inima credinciosilor. Laudat fie Domnul, ca El are
pentru slujitorii Sai toate darurile trebuitoare, toata puterea si tot harul! Tot ce ne trebuie este sa asteptam, cu toata inima, de la El ce ne
trebuie. El ne va da harul trebuitor si insusirea trebuitoare oricarei slujbe, pentru care am fi chemati in Biserica sau adunarea Lui.

S-ar parea c3, intre inceputul si sfarsitul capitolului 27, ar fi o deosebire battoare la ochi. in cele dintai treisprezece versete, vedem pe Israel
intrand in tara fagaduintei, in acea tara frumoasa si roditoare, in care curgea lapte si miere, si ridicand pe muntele Ebal un altar, ca sa aduca
pe el jertfe de ardere de tot si jertfe de multumire. Nu citim aici nimic despre jertfele de ispasire si de pacat. Legea trebuia scrisa cat se poate
de deslusit pe pietrele date cu var si poporul trebuia sa aduca pe altar acele jertfe cu bun miros ca o aratare a inchinarii si a legaturii sfinte cu
Dumnezeu. Aici nu e vorba de pacatosul sau calcatorul legii, care vine cu o jertfa de ispasire la altarul de arama, ci mai mult de un popor,
izbavit cu desavarsire, binecuvantat si primit de Dumnezeu, bucurandu-se in totul de legatura cu Dumnezeu si partea lui de mostenire.

De buna seama ca erau pacatosi si calcatori ai legii si aveau nevoie de altarul de arama. Lucrul acesta este destul de limpede. Dar e tot atat
de limpede, ca in aceasta parte nu se vorbeste de asa ceva, si cititorul va intelege pricina. Cand vedem pe Israel intrand in stapanirea partii
sale de mostenire, avand legaturile cunoscute ale legamantului, in timp ce voia descoperita a Dumnezeului legamantului sau e scrisa inaintea
lui si el insusi este Tnconjurat de binecuvantarile bogate ale tarii, intelegem, ca orice intrebare cu privire la pacat si la calcarea de lege era
pusa Tn randuiala si ca pentru un popor atat de fericit si binecuvantat nu mai ramanea de facut decat sa inconjoare altarul Dumnezeului lor si
sa-i aduca jertfele cu miros placut, jertfe bine primite de El si potrivite pentru ei.

Cu un cuvant, toata privelistea desfasurata in cea dintai jumatate a capitolului nostru, este de toata frumusetea. Israel ia pe Dumnezeu ca al
sau si Dumnezeu ia pe Israel ca poporul Sau, ridicat deasupra tuturor neamurilor in slava, in nume si in podoaba. El este un popor sfant
pentru Domnul, Dumnezeul sau, si are pe deplin in stapanire tara minunata si poruncile minunate ale lui Dumnezeu. Ce mai putea sa ramana
pentru ei de facut, decat sa aduca jertfe de lauda si de multumire, cu inchinare si legatura sfanta?

Dar jumatatea a doua a capitolului ne arata cu totul altceva. Moise hotaraste sase semintii, care aveau sa stea pe muntele Garizim, ca sa
binecuvanteze poporul, si sase pe muntele Ebal, ca sa blesteme. Dar vai! Daca cercetam istoria adevarata, nu auzim nici o vorba despre
binecuvantare, ci numai despre cele douasprezece blesteme grozave, dintre care fiecare e incheiat de adunare printr-un ,amin” puternic.

Ce schimbare trista! Ce deosebire! Lucrul acesta ne aminteste de ceea ce am vazut cand am cercetat Exod 19 si ne da cea mai buna lamurire
a cuvintelor apostolului din Galateni 3:10: ,,Caci toti cei ce se bizuiesc pe faptele cerute de Lege”, toti cei ce sunt pe taramul Legii, ,sunt sub
blestem, pentru ca este scris: (aici aduce locul din Deuteronom 27:26): ,Blestemat este oricine nu tine toate lucrurile scrise in cartea Legii, si
nu le face”.



Cuvintele acestea cuprind adevarata stare a lucrurilor. Israel se gasea, cu privire la starea sa, de fapt pe taramul legii, si de aceea sfarsitul
capitolului ne arata urmarea trista si umilitoare a starii adevarate a lui Israel fata de Dumnezeu, desi inceputul este o zugravire placuta a
gandurilor lui Dumnezeu despre Israel. De pe muntele Garizim nu se aude nici un sunet, nici un cuvant de binecuvantare, dar in schimb
urechile norodului sunt izbite de blestem peste blestem.

S-ar fi putut oare sa fie altfel? Poate omul sa-I puna la indoialad cat o vrea: adevarul vesnic este ca nu poate veni decat blestem peste toti cei
»Ce se bizuiesc pe faptele cerute de Lege. Nu se spune numai: ,Blestemat este oricine nu tine toate lucrurile scrise in cartea Legii si nu le
face”, desi era pe deplin adevarat; ci Duhul Sfant spune ca toti, fie ei ludei, pagani sau crestini cu numele, cati se gasesc pe taramul faptelor
legii, n-au sa se astepte la altceva, decat la blestem.

De aceea nu-i va veni greu cititorului, sa inteleaga tacerea adanca ce domneste pe muntele Garizim in cele aratate in Deuteronom. 27. Caci
daca s-ar fi auzit de acolo macar o singura binecuvantare, aceasta ar fi stat impotriva intregii invataturi a Sfintei Scripturi cu privire la lege.

Am staruit de ajuns asupra legii in volumul intdi. Asa ca nu mai staruim si aici. Totusi nu putem sa nu ne aratam uimirea cand vedem cum
unii staruiesc in parerea ca crestinii sunt sub lege, ca sa capete viata vesnica, sau sfintenia vietii sau mantuirea sau orice altceva. Cum poate
sta in picioare o astfel de parere in fata cuvintelor hotaratoare din Romani 6: ,Voi nu sunteti sub lege, ci sub har”.

inainte de a incepe cercetarea mai amanuntitd a acestui capitol, am vrea sa atragem luarea aminte a cititorului c& acest capitol nu trebuie de
loc amestecat cu cel dinainte. Unii, ca sa lamureasca lipsa binecuvantarilor in capitolul 27, le-au cdutat in cap. 28. Dar aceasta este o
greseala mare, foarte primejdioasa pentru intelegerea acestor doua capitole. Amandoua capitolele sunt cu totul deosebite intre ele, atat in ce
priveste temelia lor, cat si rostul si implinirea practicd. in capitolul 27 e vorba de starea morald a omului, ca fiind un pacatos cu desavarsire
stricat, care nu e in stare s& dea ochi cu Dumnezeu pe taramul legii. in capitolul 28 insa e vorba de Israel, ca fiind un popor sub stapanirea lui
Dumnezeu. O alaturare a acestor doua capitole va face pe cititor sa vada repede deosebirea. Ce legatura ar fi de pilda intre cele 6
binecuvantari ale capitolului nostru si intre cele 12 blesteme ale capitolului din urma? Niciuna. Nu putem sa facem nici o legatura intre aceste
doua capitole, pe cand si un copil ar putea vedea legatura launtrica dintre binecuvantarile si blestemele capitolului 28.

Vom aduce cateva locuri ca sa dovedim cele spuse aici. Nu se vede oare limpede, ca binecuvantarile acestea nu sunt la fel ca cele rostite de
cele sase semintii de pe muntele Garizim? Aici ni se arata vrednicia, propasirea si marirea nationala a lui Israel, intemeiate pe ascultarea
tuturor poruncilor din aceasta carte. Dupa planul vesnic al lui Dumnezeu, Israel ar fi trebuit sa fie in fruntea tuturor neamurilor, si acest plan
de buna-seama ca se va implini odata, desi Israel a gresit in chipul cel mai trist in implinirea acelei ascultari desavarsite, care avea sa fie
temelia intaietatii si slavei lui nationale.

Nu trebuie sa pierdem niciodata din vedere acest adevar. Unii au incercat sa treaca binecuvantarile lui Israel asupra Bisericii. Aceasta insa
este o greseala primejdioasa. E drept, ca in Galateni. 3 citim: ,....pentru ca binecuvantarea vestita lui Avraam sa vina peste neamuri, in Isus
Cristos”. Dar ce se spune mai departe? ,Asa ca noi sa primim” - binecuvantari in cetate si binecuvantari la camp? sau binecuvantari in
cosnita si in postava noastra? - nu, ci ,ca, prin credinta, noi sa primim Duhul, care ne fusese fagaduit”. Tot asa vedem din aceiasi epistola ca
izraelitului intors la Dumnezeu i se va ingadui, sa socoteasca drept copii ai sai pe toti aceia, care s-au nascut duhovniceste in timpul
economiei crestine. ,Dar lerusalimul cel de sus este slobod si el este mama noastra, fiindca este scris: ,,Bucura-ie, stearpo, care nu nasti de
loc. Izbucneste in strigate de bucurie si striga, tu, care n-ai simtit durerile nasterii! Caci copiii celei parasite de barbat vor fi in numar mai
mare decat copiii celei cu barbat” (Galateni 4:27).

ins& oricat de adevarate sunt aceste lucruri, n-avem totusi nici o pricind sa trecem fagaduintele lui Israel asupra credinciosilor Noului
Testament. Dumnezeu a spus, printr-un juramant, ca va binecuvanta samanta lui Avraam, prietenul Sau, si anume cu binecuvantarile
pamantesti, in tara Canaanului. Binecuvantarile lui Israel sunt deci pamantesti, iar ale Bisericii sunt ceresti: ,Binecuvantat sa fie Dumnezeu,
Tatal Domnului nostru Isus Hristos, care ne-a Binecuvantat cu tot felul de binecuvantari duhovnicesti in locurile ceresti”. Israel este poporul
lui Dumnezeu pamantesc, iar Trupul lui Cristos este poporul ceresc.

inainte de a incheia aceasta parte, am vrea sa mai indreptdm luarea aminte a cititorului asupra unul punct foarte insemnat, in legatura cu
versetul 13 al capitolului nostru. ,Domnul te va face sa fii cap, nu coada; totdeauna vei fi sus si niciodata nu vei fi jos, daca vei asculta
poruncile Domnului, Dumnezeului iau, pe care ti le dau astazi, daca le vei pazi si le vei implini” (Deuteronom 28:13).

Fara indoiala ca aceste vorbe privesc pe Israel ca popor. Israel este hotarat sa fie capul tuturor neamurilor pamantului. Acesta este planul
neschimbat si vesnic al lui Dumnezeu. Chiar daca poporul este acuma cazut si imprastiat, chiar daca pare ca s-a pierdut printre neamuri,
chiar daca sufera inca urmarile groaznice ale neascultarii sale si daca doarme in tarana pamantului, cum citim Tn Daniel 12, totusi el se va
trezi ca neam si va avea o slava mai mare decat a lui Solomon.

Toate acestea sunt intarite de o multime de locuri din cartile lui Moise, din Psalmi, Prooroci si din Noul Testament. lar daca privim istoria lui
Israel, vom gasi cateva pilde de persoane, care, prin harul lui Dumnezeu, au fost in stare sa-si insuseasca acea fagaduinta scumpa din
versetul 13 si anume in vremurile cele mai intunecate si mai apasate, cand Israel era coada si nu cap. Aceste pilde ne pun totodata fnainte un
adevar foarte insemnat si practic.

Sa ne indreptam putin la cartea atat de putin inteleasa si pretuita, dar interesanta, a Esterei, carte, care umple un loc deosebit si cuprinde
pentru noi o Tnvatatura, pe care poate ca n-o gasim in nici o altd carte. Ea face parte dintr-o vreme, cand Israel adevarat ca nu era capul, ci
coada. Totusi ea ne arata pilda ziditoare si invioratoare a unui copil al lui Avraam, care, prin purtarea sa, si-a dobandit locul cel mai inalt si o
biruinta stralucita asupra celor mai inversunati vrajmasi ai lui Israel.

in zilele Esterei starea lui Israel a fost asa cd Dumnezeu nu putea s mai recunoasca in fata lumii pe poporul S&u. De aceea numele poporului
nu se pomeneste nici macar odata in intreaga carte. Neamurile sau paganii stapaneau peste Israel si legatura dintre Dumnezeu si Israel nu
mai putea fi recunoscuta in fata lumii. Dar inima lui Dumnezeu nu putea sa uite niciodata pe poporul Sau si putem sa adaugam ca inima unui
israelit credincios nu putea sa uite nici pe Dumnezeu si nici legea Lui. lata doua fapte, cari sunt semnul deosebit al acestei carti. Dumnezeu
lucra pentru Israel, ca sa zicem asa, pe ascuns, si Mardoheu lucra pentru Dumnezeu slobod si pe fata. Mai este vrednic de luat aminte faptul,



ca nici cel mai bun prieten al lui Israel si nici cel mai rau vrajmas nu e pomenit in aceasta carte decat o data si totusi intreaga carie este plina
cu faptele améandurora. Pe cand pe deoparte degetul lui Dumnezeu se arata in chip minunat in tot sirul de intamplari, se arata pe de alta
parte si vrajmasia amara a lui Amalec prin sfatul grozav al mandrului Agaghitean.

Cat de scumpa si cat de Tnsemnata este credinciosia personala intr-o clipa, cand totul e in cadere si in daramaturi! Mardoheu a stat cu tarie
de partea adevarului lui Dumnezeu si n-a vrut cu nici-un chip sa recunoasca pe Amalec. El a cautat sa scape viata lui Ahasveros si s-a plecat
in fata stapanirii imparatului pagan, ca infatisator al puterii lui Dumnezeu, dar nu vroia sa se plece in fata lui Haman. Purtarea lui a fost
calauzita si indreptatita de Cuvantul lui Dumnezeu, caci in Deuteronom 25:17-19 citim: ,Adu-fi aminte de ce v-a facut Amalec pe drum, la
iesirea noastra din Egipt, cum te-a intalnit pe drum, si, fara nici o teama de Dumnezeu, s-a aruncat asupra ta pe dinapoi, asupra tuturor celor
ce se tarau la coada, cand erai obosit si sleit de puteri. Cand iti va da Domnul, Dumnezeul tau, odihna, dupa ce te va izbavi de toti vrajmasii
care te inconjoara, in tara, in care Domnul, Dumnezeul tau, ti-o da ca mostenire si spre stapanire, sa stergi pomenirea lui Amalec de sub
ceruri: sa nu uiti lucrul acesta”.

Era destul de limpede pentru o ureche taiata imprejur si pentru o inima ascultatoare. Tot atat de limpede este vorbirea din Exod 17:14-16
»,Domnul a zis lui Moise: ,Scrie lucrul acesta in carte, ca sa se pastreze aducerea aminte si spune lui losua ca voi sterge pomenirea lui Amalec
de sub ceruri, Moise a zidit un altar si i-a pus numele ,Domnul, steagul meu”. El a zis: ,Pentru ca si-a ridicat mana Tmpotriva scaunului de
domnie al Domnului, Domnul va purta razboi impotriva lui Amalec, din neam in neam”.

Locurile acestea arata dreptatea purtarii lui Mardoheu fata de Agaghitean. Putea oare un israelit credincios sa se plece in fata madularului
unei case, cu care se razboia Dumnezeu? Cu neputinta! El putea sa se intristeze si sa planga pentru poporul sdu si sa posteasca in sac si cu
cenusa pe cap, dar nu putea si nu trebuia sa se plece Tnaintea unuia din neamul lui Amalec. E drept ca in felul acesta putea fi invinuit ca e
mandru si incapatanat, dar de aceasta nu-i pasa. S-ar fi parut poate o nebunie sa nu dea cinstea cuvenita celui mai inalt slujbas din
imparatie, dar acest slujbas era din neamul lui Amalec; si atata era de ajuns pentru Mardoheu. Nebunia lui paruta era ascultare, si tocmai
acest fapt face istoria aceasta atat de interesanta si insemnata pentru noi. Lui Mardoheu fi era de ajuns Cuvantul Domnului: ,Adu-ti aminte de
ce ti-a facut Amalec.... sa nu uiti lucrul acesta”. Cata vreme avea putere acest cuvant? ,,Din neam in neam”. Razbunarea lui Israel impotriva
lui Amalec n-avea sa inceteze, decat atunci cand numele si pomenirea lui va fi stearsa de sub ceruri. Cum putea dar un israelit credincios sa
se plece thaintea unuia din neamul lui Amalec? Cu neputinta. Ar fi putut s-o faca losua? Nu. A facut-u Samuel? Nu. ,Samuel a tadiat pe Agag in
bucati, inaintea Domnului, la Ghilgal”. Asadar nici Mardoheu nu se putea pleca Thaintea lui, chiar daca vedea ridicata o spanzuratoare pentru
sine. Puteau sa-l spanzure, dar nu-i puteau face niciodata sa se plece inaintea lui Amalec. Si care a fost urmarea? O biruintd minunata. Fiind
cel mai aproape de scaunul de domnie, Amalec se incalzea la razele bunavointei imparatului. LAudandu-se cu bogatiile, cu averile si cu
marirea sa, era gata sa striveasca samanta lui Avraam. Bietul Mardoheu era insa la pamant, in sac si cu cenusa pe cap. Ce putea sa faca?
Nimic alta decat sa asculte de Dumnezeu. El n-avea nici sabie si nici sulita, dar avea in schimb Cuvantul lui Dumnezeu si numai ascultand de
acest Cuvant, a castigat impotriva lui Amalec o biruinta, care in felul ei era tot atat de hotaratoare si stralucita, ca si biruinta lui losua din
Exod 17, o biruinta, pe care Saul, la vremea sa, n-a fost in stare s-o castige, desi avea la indemana ostile celor doudsprezece semintii ale lui
Israel, Haman avea de gand sa spanzure pe Mardoheu, dar in schimb a fost silit sa poarte pe Israelitul urat in stralucire si marire
imparateasca pe ulite, ca o sluga de rand. ,,Si Haman a raspuns imparatului: ,Omului pe care vrea imparatul sa-| cinsteasca, trebuie sa i se
aduca haina Tmparateascad, aceea cu care se imbraca imparatul, si calul pe care calareste Imparatul, si sa i se puna cununa imparateasca pe
cap. Sa se dea haina si calul uneia din capeteniile de seama ale imparatului, apoi sa imbrace cu haina pe omul acela pe care vrea sa-|
cinsteasca imparatul, sa-I plimbe calare pe cal prin locul deschis al cetatii, si sa strige fnaintea lui: ,,Asa se face omului pe care vrea imparatul
sa-l cinsteasca!” imparatul a zis lui Haman: ,la indata haina si calul, cum ai zis, si fa asa iudeului Mardoheu, care sade la poarta imparatului.
Nu lasa nefacut nimic din ce ai spus”. Si Haman a luat haina si calul, a imbracat pe Mardoheu, |-a plimbat calare pe cal prin locul deschis al
cetatii, si a strigat Tnaintea lui:.Asa se face omului pe care vrea Tmparatul sa-l cinsteasca!” Mardoheu s-a intors la poarta imparatului, si
Haman s-a dus in graba acasa, mahnit si cu capul acoperit” ( Estera 6:7-12).

De buna-seama ca aici Israel a fost cap si Amalec coada, nu Israel ca popor intreg, ci in persoana lui Mardoheu. Dar acesta nu era decat
inceputul infrangerii lui Amalec si a ridicarii lui Israel. Haman a fost spanzurat pe aceiasi franghie, pe care o pregatise pentru Mardoheu.
Mardoheu a iesit de la imparat cu o haina imparateasca albastra si alba, cu o mare cununa de aur, si cu o mantie de in subtire si de purpura.
Cetatea Suza striga si se bucura (Estera 8:15).

Dar aceasta nu era totul. Urmarea biruintei minunate a lui Mardoheu s-a simtit pretutindeni, peste intinsul celor 127 tinuturi ale imparatiei.
.in fiecare tinut si in fiecare cetate, pretutindeni, unde ajungea porunca imparatului si hotararea lui, a fost intre ludei veselie si bucurie,
ospete si zile de sarbatoare. Si multi oameni dintre popoarele tarii s-au facut iudei, caci ii apucase frica de iudei”. ,Caci ludeul Mardoheu era
cel dintai dupa imparatul Ahasveros. El era cu vaza intre ludei si iubit de multimea fratilor sai, caci a cautat binele poporului sau si a vorbit
pentru fericirea intregului sau neam” (Estera 8:17; 10:3).

Nu sunt oare acestea dovezi izbitoare despre insemnatatea nespusa a credinciosiei personale? N-ar trebui oare sa ne imboldeasca, sa stam
cu orice pret pentru adevarul lui Dumnezeu? Sa privim urmarile minunate ale faptei unui singur om, a carui purtare de buna-seama ca va fi
fost osandita de multi. Dar Dumnezeu a recunoscut-o si a ingaduit lui Mardoheu sa castige o biruinta, ale carei roade minunate au fost culese
de fratii sai de aproape si de departe. Un alt loc, care lamureste cele spuse de noi, este capitolul 3 si 4 din proorocul Daniel. Si acestea ne
arata urmarile binecuvantate ale credinciosiei personale fatda de Dumnezeul adevarat si anume intr-o vreme, cand marirea lui Israel pierise si
cand lerusalimul si templul erau daramate. Cei trei barbati credinciosi, Sadrac, Mesac si Abednego n-au vrut sa se inchine chipului de aur al
lui Nebucadnetar, chiar cand acesta s-a maniat si toata lumea din imparatie era impotriva lor. Ba, au primit mal bine sa fie aruncati in
cuptorul de foc, decat sa nu asculte de porunca Dumnezeului lor. Puteau sa-si piarda viata dar nu voiau sa se lepede de adevarul lui
Dumnezeu.

Urmarea a fost si aici o biruinta stralucita. Ei au trecut prin cuptorul cu foc Tmpreuna cu Fiul lui Dumnezeu si au iesit afara ca niste martori si
slujitori ai Dumnezeului Celui Preainalt. Toate acestea au fost urmarea ascultarii. Ce paguba ar fi suferit daca ar fi mers impreuna cu
multimea si s-ar fi inchinat in fata idolului, ca sa scape de cuptorul de foc. Dar li s-a dat puterea, sa tina cu tarie la marturisirea unui singur
Dumnezeu adevarat, si la un adevar, calcat in picioare chiar in timpul domniei stralucite a lui Solomon. lar marturia credinciosiei lor ne-a fost
pastrata de Duhul Sfant, ca sa ne imbarbateze, sa umblam si noi cu pas hotarat pe cararea credinciosiei, in fata unei lumi, care uraste pe



Dumnezeu si care a lepadat pe Cristos si in fata unei crestinatati, care nu pastreaza adevarul.

O inraurire asemanatoare trebuie sa aiba si citirea cap. 6 din proorocul Daniel. Si acest capitol cuprinde o invatatura binecuvantata pentru
zilele noastre de marturisire usoara si doar cu gura a adevarurilor crestinesti, cand crestinii nu vor sa urmeze cu toata inima si cu hotarare pe
un Hristos lepadat de lume si nu vor sa asculte fara zabovire de poruncile Lui. Cat de invioratoare se arata credinciosia lui Daniel in fata unei
astfel de nepasarii El a tinut cu barbatie la obiceiul sau, de a se ruga de trei ori pe zi la Dumnezeul sau, cu ferestrele deschise spre lerusalim,
desi stia ca facand astfel va cadea in groapa leilor. Ar fi putut foarte usor sa-si inchida ferestrele, sa traga perdelele sau sa se duca intr-o
odaie ascunsa, sau ar fi putut sa astepte pana la miezul noptii, cand nu I-ar fi vazut nici-un ochi si nu I-ar fi auzit nici o ureche. Dar nu, acest
slujitor iubit al lui Dumnezeu nu voia sa-si ascunda lumina sub banita. Era vorba de ceva foarte insemnat. Daniel nu voia numai sa se roage
Dumnezeului celui viu si adevarat, ci se ruga si cu ferestrele deschise spre lerusalim. De ce? Pentru ca lerusalimul era centrul pamantesc,
ales de Dumnezeu, pentru poporul Sau. Dar lerusalimul era daramat, de buna-seama ca privind lucrurile omeneste, se ispravise cu
lerusalimul. Dar pentru credinta si privind lucrurile din punct de vedere dumnezeiesc, lerusalimul era si ramanea centrul ales de Dumnezeu
pentru poporul Sau. Ba chiar daramaturile lui erau scumpe lui Dumnezeu. De aceea Daniel lucra in deplina potrivire cu gandurile si cu
Cuvantul lui Dumnezeu, cand isi deschidea ferestrele si se ruga cu fata indreptata spre lerusalim. El facea ce spune Cuvantul lui Dumnezeu,
in 2 Cronici 6:38: ,,... daca se vor intoarce la Tine din toata inima lor si din tot sufletul lor in tara robiei lor, unde au fost dusi robi, daca-ti vor
face rugaciuni, cu privirile intoarse spre tara lor, pe care ai dat-o parintilor lor, spre cetatea pe care ai ales-o si spre casa pe care am zidit-o
Numelui Tau".

lata de ce asculta Daniel, fara sa tina seama de parerile sau amenintarile omenesti, nici chiar in fata unei morti chinuite. Primea mai usor sa
fie aruncai intr-o groapa cu lei, decat sa paraseasca adevarul lui Dumnezeu; primea mai lesne sa mearga cu un cuget bun in cer, decat sa
ramana pe pamant cu un cuget rau.

Si urmarea a fost iarasi o biruinta stralucita: ,Daniel a fost scos din groapa si nu s-a gasit nici o rana pe el, pentru ca avusese incredere in
Dumnezeul Sau”.

Ce slujitor binecuvantat si ce martor ales! Cu adevarat, ca in acest prilej si el a fost capul, iar vrajmasii lui coada. Prin ce? Numai prin
ascultarea de Cuvantul lui Dumnezeu. Nu putem apdsa indeajuns acest fapt atat de insemnat pentru zilele noastre, si nu putem arata prea de
multe ori astfel de dovezi stralucite de credinciosie personala, dovezi date intr-o vreme, cand slava lui Israel era in tarana. Nu este oare
nespus de inviorator si datator de imbarbatare sa gasim in vremurile cele mai intunecate ale istoriei lui Israel dovezi de credinciosie
personala si de credinta puternica? Ele sa ne imboldeasca sa stam hotarati pentru adevar in vremea de fata, cand starea bisericii
marturisitoare inraureste asupra noastra atat de rau! Suntem in primejdie sa lasam sa cada steagul credinciosiei personale din pricina starii
din jurul nostru si sa coboram masura dumnezeiascad; dar este o greseala primejdioasa pricinuita de vrajmasul lui Cristos si al lucrului Sau.
Nu, cititorule, sa ne aducem aminte ca marea noastra datorie este sa ascultam. Daca Mardoheu, Sadrac, Mesac, Abednego si Daniel au lucrat
astfel, de ce nu si noi?

Tinand socoteald ca acest capitol e cu totul deosebit de cel dinainte, nu mai are nevoie de o lamurire mai amanuntita. El se imparte in chip
firesc si usor de cunoscut in doud parti. in cea dintai avem ardtarea amanuntitd a urmarilor ascultarii (versetele 1-15), in a doua o zugravire
puternica a urmarilor grozave ale neascultarii (versetele 16-68). Partea a doua este de trei ori mai mare decat cealalta. Binecuvantarile
cuprind numai 15 versete, blestemele insa 53. Ce puternic vorbeste acest lucru inimii noastre! Tot capitolul este o lamurire puternica a cailor
stapanirii morale a lui Dumnezeu si o intarire miscatoare a faptului, ca ,Dumnezeul nostru este un foc mistuitor”. Istoria minunata a lui Israel
sta in fata neamurilor pamantului ca o marturie ca Dumnezeu trebuie sa pedepseasca neascultarea si anume intai la ai Sai. Si daca n-a crutat
pe poporul Sau, care va fi oare sfarsitul celor ce nu-l cunosc? ,Cei rai se intorc la locuinta mortilor: toate neamurile care uita pe Dumnezeu”.
,Grozav lucru este sa cazi in mainile Dumnezeului celui viu” (Psalmul 9:17; Evrei 10:31). Culmea prostiei este, cand un om incearca sa scape
de puterea unor astfel de locuri. Nu va izbuti niciodata. O asemadnare a capitolului acestuia cu istoria de fapt a lui Israel va arata ca, pe cat e
de sigur ca Dumnezeu sta pe scaunul de domnie al slavei in ceruri, pe atat e de sigur ca raufacatorii isi vor primi pedeapsa, atat aici cat si in
vesnicie. Nici nu se poate altfel. O stapanire, care ar vrea si ar putea sa lase raul nejudecat si nepedepsit, n-ar fi o stapanire deplina, n-ar fi o
stapanire a lui Dumnezeu. De buna-seama ca Dumnezeu este bun, milos, indurator, indelung rabdator si credincios, dar El este si sfant, drept
si adevarat. El ,pentru ca a randuit o zi, in care va judeca lumea dupa dreptate, prin Omul, pe care L-a randuit pentru aceasta si despre care
a dat tuturor oamenilor o dovada netagaduita prin faptul ca L-a inviat din morti” (Faptele 17:31).

Acest capitol incheie a doua parte mare a cartii noastre. El cuprinde o foarte puternica chemare catre cugetul adunarii si este, ca sa zicem
asa, o strangere la un loc si o urmare a tuturor indemnurilor dinainte.

Jlata cuvintele legamantului, pe care a poruncit lui Moise Domnul sa-I incheie cu copiii lui Israel in tara Moabului, afara de legamantul! pe
care-l incheiase cu ei la Horeb”. Am mai pomenit de acest loc, ca o dovada pentru deosebirea dintre cartea aceasta si celelalte carti ale lui
Moise. Dar ne mai cere luarea aminte si din alt punct de vedere. El vorbeste despre un legamant deosebit, care s-a facut cu copiii lui Israel in
tara Moabului si in puterea caruia aveau sa fie dusi in tard. Acest legamant era tot atat de deosebit de legamantul incheiat pe muntele Sinai,
pe cat se deosebea de cel facut odinioara cu Avraam, Isaac si lacov. Cu un cuvant aici nu gasim nici legea curata si nici harul curat, ci mai
mult stapanirea morald a lui Dumnezeu insotita de mila nemarginita.

Se vede foarte bine ca Israel nu putea sa intre in tard pe temeiul legdmantului incheiat pe muntele Sinai, deoarece il calcase prin ridicarea
vitelului de aur. Pierdusera toate drepturile asupra tarii si scapasera de o nimicire deplind numai printr-o indurare nemarginita, si anume prin
mijlocirea si rugaciunea staruitoare a lui Moise. Tot atat de limpede mai e si faptul, ca n-au intrat in tara pe temeiul legamantului facut cu
Avraam, caci ar fi ramas in tara. Nici intinderea si nici vremea stapanirii lor nu se potrivea cu legamantul facut cu parintii lor. Ci numai pe
temeiul ,legamantului din tara Moabului” au ajuns in stapanirea, marginita ca timp si intindere, a tarii. Si fiindca au gresit cu desavarsire si
sub acest legamant, ca si sub acel de pe muntele Horeb, deci au gresit atat sub stapanirea lui Dumnezeu cat si sub lege, au fost izgoniti din
tara, potrivit cailor de stapanire ale lui Dumnezeu si au fost imprastiati peste tot pamantul.

Totusi samanta lui Avraam, prietenul lui Dumnezeu, va stapani odata tara Canaanului, potrivit cuprinsului minunat al legamantului de la
inceput. ,,Caci lui Dumnezeu nu-i pare rau de darurile si de chemarea facuta”. Darurile si chemarea nu trebuiesc amestecate niciodata cu
stapanirea morald a lui Dumnezeu si cu legea, iar muntele Sionului nu trebuie socotit niciodata asemenea muntelui Horeb sau a tarii



Moabului. Legdmantul nou si vesnic al harului, intarit prin sangele scump al Mielului, va fi implinit intocmai, in ciuda tuturor puterilor
pamantului si iadului. ,,Caci ca o mustrare a zis Dumnezeu lui Israel: ,lata, vin zile, zice Domnul, cand voi face cu casa lui Israel si cu casa lui
luda un legamant nou; nu ca legamantul, pe care I-am facut cu parintii lor Tn ziua cand i-am apucat de mana, ca sa-i scot din tara Egiptului.
Pentru ca n-au ramas in legadmantul Meu, si nici Mie nu Mi-a pasat de ei, zice Domnul. Dar iata legdmantul, pe care-l voi face cu casa lui
Israel, dupa acele zile, zice Domnul: voi pune legile Mele in mintea lor si le voi scrie in inima lor; Eu voi fi Dumnezeul lor, si ei vor fi poporul
Meu. Si nu vor mai invata fiecare pe vecinul sau pe fratele sau, zicand: ,Cunoaste pe Domnul!”. Caci toti Ma vor cunoaste, de la cel mai mic
pana la cel mai mare dintre ei” Pentru ca le voi ierta nelegiuirile, si nu-Mi voi mai aduce aminte de pacatele si faradelegile lor. Prin faptul ca
zice: ,Un nou legamant, a marturisit ca cel dintai este vechi; lar ce este vechi, ce a imbatranit, este aproape de pieire” (Evrei 8:8-13). Cititorul
sa se fereasca sa nu creada ca locul acesta are in vedere biserica. Am spus-o de multe ori. Cine amesteca pe Israel cu biserica nu poate sa
priceapa bine Cuvantul lui Dumnezeu. Amandoua sunt bine deosebite intre ele. Cand Dumnezeu vorbeste de Israel, lerusalim si Sion, e o
mare incurcatura sa crezi ca aceste nume intruchipeaza biserica lui Dumnezeu. Un astfel de amestec face sa nu se mai inteleaga Scriptura,
stricd adevarul si vatama sufletele credinciosilor si le Tmpiedica sa Thainteze. Apostolul spune ih Romani 9 ca legamintele tin de Israel; daca
incercam sa le luam de la cei din Vechiul Testament si sa le punem pe seama bisericii lui Dumnezeu sau trupului lui Cristos, facem rau.
Biserica n-are a face cu caile lui Dumnezeu fata de Israel nici cu pamantul. Locul ei, partea ei sunt ceresti. Ea este intemeiata in vremea
aceasta cand Hristos este lepadat, de lume, ca sa fie unita cu El acolo unde este ascuns El acum in ceruri si sa aiba parte de slava Lui cand va
veni El. Daca cititorul intelege in totul acest mare si slavit adevar, il va ajuta mult sa puna fiecare lucru la locul lui.

.Moise a chemat pe tot Israelul si le-a zis:”Ati vazut tot ce a facut Domnul sub ochii vostri, in tara Egiptului lui Faraon, tuturor supusilor lui, si
intregii lui tari: marile incercari pe care ti le-a vazut ochii, minunile si semnele acelea mari. Dar Domnul nu v-a dat minte sa pricepeti, nici
ochi sa vedeti, nici urechi sa auziti, pana in ziua de azi” (versetele 2-4).

lata niste vorbe insemnate. Semnele si minunile uimitoare pot sa se intample in fata noastra si sa ne fie totusi inima neatinsa. Poate ca ele
inrauresc in chip trecator asupra sufletului si asupra simtirilor noastre, dar, daca nu este adus cugetul in lumina starii de fata a lui Dumnezeu
si daca inima nu este adusa prin puterea Duhului Sfant sub Tnraurirea adevarului, nu vor fi roade trainice. Nicodim a scos din minunile, pe
care le facuse Domnul, incheierea, ca El trebuie sa fie un invatator venit de la Dumnezeu. Dar nu era de ajuns atata. A trebuit sa cunoasca si
intelesul adanc si minunat al acelor cuvinte insemnate: , Trebuie sa va nasteti din nou”. Fara indoiala, ca o credinta intemeiata pe minuni face
pe om raspunzator, dar il lasa nemantuit si nebinecuvantat. in loan 2:23-24 citim: ,Multi au crezut in Numele Lui; cici vedeau minunile pe
care le facea. Dar Isus nu se incredea in ei”. Credinta aceasta nu era lucratd de Dumnezeu. Trebuie o viata noud, o fire noua, si acestea nu le
dau semnele si minunile. Trebuie sa ne nastem din nou prin Cuvantul si prin Duhul lui Dumnezeu. Viata noua e data de samanta nestricata a
Cuvantului lui Dumnezeu, care este sadita in inima prin puterea Duhului Sfant. Dar credinta aceasta nu este o credinta cu capul, intemeiata
pe minuni, ci o credinta din inima in Fiul lui Dumnezeu, lucru, care nu poate fi cunoscut nici sub lege si nici sub stapanirea morala a lui
Dumnezeu. ,Darul fara plata al lui Dumnezeu este viata vesnica in Isus Cristos, Domnul nostru” (Romani 6:23).

. Totusi, El zice: ,Eu v-am calduzit patruzeci de ani in pustie, hainele nu vi s-au fnvechit pe voi, si incéltamintea nu vi s-a invechit in picior:
paine n-ati mancat, si n-ati baut nici vin, nici bautura tare, ca sa cunoasteti ca Eu sunt Domnul, Dumnezeul vostru.” (Deuteronom 29:5-6).
Mana plina de indurare a lui Dumnezeu fi hranise si-i imbracase in acest timp. ,,Au mancat cu totii painea celor mari” (Psalm 78:25). N-aveau
nevoie de vin, nici de bauturi tari sau de ceva etalari. ,Pentru ca beau dint-o stanca duhovniceasca ce venea dupa ei; si stanca aceasta era
Cristos” (1 Corinteni 10:4). Acest rau curat ii racorea in pustiul uscat si zi cu zi ii hrdnea mana din cer. Singurul lucru, care le mai trebuia, era
putinta sa guste ce le pregatise Dumnezeu.

Dar vai! in privinta aceasta ei au gresit in chipul cel mai trist, cum gresim si noi foarte des. Se saturasera de hrana cereascé si pofteau alte
lucruri. Ce trist ca si noi le semanam in aceasta privinta si ce umilitor e ca nu stim sa pretuim fndeajuns pe Acela, pe care Dumnezeu ni L-a
dat ca fiind viata noastra, partea noastra, tinta noastra, in sfarsit totul pentru noi. Cat de trist e ca inimile noastre poftesc desertaciunile si
prostiile lumii acesteia sarmane, bogatiile, slava si placerile ei si in sfarsit lucrurile trecatoare, care chiar daca n-ar fi trecatoare, nu s-ar putea
asemana niciodata cu ,bogatia nepatrunsa a lui Cristos”. Dumnezeu, in marea Sa bunatate, ,potrivit cu bogatia slavei Sale, sa ne faca sa ne
intarim puternic, prin Duhul Lui, in omul dinlduntru, asa incat Hristos sa locuiasca in inimile noastre prin credinta, pentru ca avand radacina si
temelia pusa in dragoste, sa putem pricepe Tmpreuna cu toti sfintii care este largimea, lungimea, adancimea dragostei lui Cristos; si sa
cunoastem aceasta dragoste, care intrece orice cunostinta, ca sa ajungem plini de toata plinatatea lui Dumnezeu” (Efeseni 3:16-19).

LAti ajuns in locul acesta; Sihon, imparatul Hesbonului, si Og, imparatul Basanului, ne-au iesit inainte, ca sa ne bata, si i-am batut. Le-am luat
tara, si am dat-o in stapanire Rubenitilor, Gaditilor si la jumatate din semintia Manasitilor” (versetele 7-8). Cine ar avea indrazneala sa
asemene aceasta luare in stapanire cu o alta luare in stapanire cu sila a vreunei teri din partea unui popor de pe pamant, asa cum s-a
fntdmplat de multe ori? Israel s-a purtat cu Sihon si Og potrivit poruncii lui Dumnezeu. Aceasta schimba totul. Dumnezeu si porunca Lui
dezleaga pe deplin orice intrebare si orice greutate.

,Sa paziti dar cuvintele legamantului acestuia (din tara lui Moab) si sa le impliniti, ca sa izbutiti in tot ce veti face”. O ascultare din inima de
Cuvantul lui Dumnezeu ramane taina oricarei propasiri adevarate. Bine inteles ca pentru crestin nu-i vorba de lucruri pamantesti si pipaite, ci
de lucruri ceresti si duhovnicesti. E prost sa te gandesti la o propasire sau la altfel de inaintare in viata dumnezeiasca, fara o ascultare
hotarata de poruncile Domnului si Mantuitorului nostru Isus Cristos. ,,Daca ramaneti in Mine si daca raman in voi Cuvintele Mele, cereti orice
vreti vrea si vi se va da. Daca aduceti multa roada, prin aceasta Tatal Meu va fi proslavit; si voi veti fi astfel ucenicii Mei, Cum M-a iubit pe
Mine Tatal, asa v-am iubit si Eu pe voi. Ramaneti in dragostea Mea. Daca paziti poruncile Mele, veti ramanea in dragostea Mea, dupa cum si
Eu am pazit poruncile Tatalui Meu si raman in dragostea Lui” (loan 15:7-10). lata aici o crestere cu adevarat crestineasca.

Versetele acestea au in vedere pe toti laolalta si pe fiecare ins in parte. Lucrul acesta trebuie luat in seama, mai ales ca noi suntem prea
porniti sa privim adevarul ca avand putere pentru altii ca sa scapam astfel de indatoririle noastre personale. Nu e nevoie sa mai spunem, ca e
spre paguba sufletului nostru. Fiecare dintre noi e singur raspunzator sa asculte fara sovaire de poruncile Domnului, daca vrea sa se bucure
cu adevarat de legatura cu El, cum spune Moise poporului: ,,ca sa te faca azi poporul Lui si Ei sa fie Dumnezeul tau”.

Nimic nu poate fi mai scump, dar nici mai lamurit. Suntem datori sa pastram Cuvantul scump al lui Dumnezeu in inima, sa-l [dsam sa
fnrdureasca asupra cugetului nostru si sa-1 implinim in viata de toate zilele. latd cum ne putem bucura de legatura cu Tatal nostru si cu



Domnul si Mantuitorul nostru. Daca cineva crede ca sta in legatura cu El si in acelasi timp nu tine seama de poruncile Domnului, se Tnseala
amar. ,Daca paziti poruncile Mele, veti romane in dragostea Mea” ,Nu orisicine-mi zice: ,Doamne, Doamne va intra in imparatia cerurilor, ci
numai cine face voia Tatalui Meu, care este in ceruri”. ,,Caci oricine face voia Tatalui Meu, care este in ceruri, acela imi este frate, sora si
mama”. ,Taierea imprejur nu este nimic si netaierea Tmprejur nu este nimic, ci pazirea poruncilor lui Dumnezeu este totul” (loan 15:10; Matei

7:21; 12:50; 1 Corinteni 7:19).

lata cuvinte foarte potrivite pentru zilele noastre. Caci cautand sa fugim de ,legalism”, suntem in primejdie sa lasam loc unei vieti fara frau.
Este drept ca prin harul lui Dumnezeu am ajuns in starea sfanta de copii ai Lui - acest lucru nimiceste de la radacina buruiana stricatoare a
legalismului - dar aceasta stare isi are si indatoririle si rdspunderile ei si recunoasterea lor cu scumpatate e leacul sigur impotriva oricarei
usuratati In viatd, daca suntem izbaviti de faptele legii - slava Domnului, caci suntem izbaviti daca suntem crestini adevarati - nu inseamna
sa nu fim buni de nimic si sa ne placem noua insine, ci sa facem ,fapte vii” spre slava Aceluia al carui Nume il purtam, ai cui suntem si de
cere suntem datori sa ascultam si sa-i slujim. Asa sa facem, cititorule!

Moise urmeaza inainte cu indrumarile: ,,Sa nu fie intre voi nici barbat, nici femeie, nici familie, nici semintie, a caror inima sa se abata azi de
la Domnul, Dumnezeul nostru, ca sa se duca sa slujeasca dumnezeilor neamurilor acelora. Sa nu fie printre voi nici o radacina, care sa aduce
otrava si pelin” (versetul 18). Apostolul pomeneste cuvintele acestea in epistola catre Evrei: ,Luati seama, ca nimeni sa nu ramana lipsit de
harul lui Dumnezeu, pentru ca nu cumva sa dea lastari vreo radacina otravitoare, sa va aduca tulburare si multi sa fie atinsi de ea”. Ce
cuvinte patrunzatoare! Ele ne pun inainte raspunderea mare a tuturor crestinilor. Cu totii suntem chemati sa avem o grija sfanta unii pentru
altii, grija insa, care e putin inteleasa si cunoscuta. Nu toti suntem chemati sa invete si sa propovaduiasca, dar toti trebuie sa arate dragoste
unii fata de altii. In biserica lui Dumnezeu se simte ins& o lipsa mare de pastori credinciosi. Duhul Sfant este intristat adanc din pricina
dezbinarilor din mijlocul nostru si a duhului nostru lumesc si a necredinciosiei. De aceea nu trebuie sa ne miram de aceasta saracie
duhovniceasca.

Dar Domnul este plin de mila si indurare fata de noi, chiar in fata caderii si saraciei noastre duhovnicesti. Numai daca ne smerim cu adevarat
sub mana Lui puternica, El ne va ridica si ne va face in stare sa pastram dragostea intre noi si sa slujim unii altora in chip binecuvantat si sa
cautam fnaintarea duhovniceasca unii altora. Asta nu inseamna ca am trebui sa ne pandim unii pe altii. Pandirea si spionarea sunt impotriva
dragostei si grijii fratesti. Dar lepadam aceste lucruri urate. totusi trebuie sa cautam sa avem o grija credincioasa unii pentru altii si sa
cdutdm s& Impiedecam, cu veghere sfanta si cu mila plina de dragoste, rasarirea printre noi a oricirei rad&cini amare. in felul acesta, s-ar
acoperi lipsa de pastori sufletesti printre noi; bineinteles ca ne gandim la pastorii sufletesti adevarati, inzestrati de Hristos cu acest dar
deosebit, si s-ar implini mai bine indemnul din Evrei 12:15, indreptat nu catre pastori, ci catre toti crestinii. ,O! de am avea mai multa grija
unii pentru altii, de am veghea unii asupra altora si de am cauta binele fiecarui suflet.”

Mai este oare nevoie de aratat, cat de trebuincioasa e o astfel de slujba credincioasa de pastor? Cat de primejdioase sunt aceste radacini
amare! Cat de departe se intind uneori ramurile lor stricatoare si cata paguba nu aduc ele! Multi ajung necurati din pricina lor, multe legaturi
de prietenie se rup si multe inimi sunt zdrobite din pricina lor. Negresit ca raul s-ar Tnabusi inainte de a iesi la iveala si s-ar inlatura astfel o
paguba nespusa si multa durere, daca ar fi cat de putina luare aminte intre noi si daca s-ar da macar un singur sfat, izvorat din dragoste. Sa
punem cu totii aceste lucruri la inima si sa cerem staruitor ca sa fim mai in stare sa impiedecam incoltirea unor astfel de radacini amare si sa
ne ferim de u-marile lor stricatoare.

Cuvintele urmatoare ne arata sfarsitul aceluia, care pricinuieste incoltirea unei radacini amare. ,Nimeni, dupa ce a auzit cuvintele
legamantului acestuia incheiat cu juramant, sa nu se laude in inima lui si sa zica: ,Voi avea pacea, chiar daca as urma dupa pornirile inimii
mele si chiar daca as adauga betia la sete” (versetul 19). Ce amagire primejdioasa! A striga pace, pace, cand nu-i pace, ci dimpotriva,
amenintd mania si judecata in locul pacii pe care si-o inchipuia. ,Pe acela Domnul nu-I va ierta. Ci atunci mania si gelozia Domnului se vor
aprinde impotriva omului aceluia, toate blestemele scrise in cartea aceasta vor veni peste el, si Domnul i va sterge numele de sub ceruri”
(versetul 20). Ce amenintare grozava pentru toti aceia care sunt o radacind amara in mijlocul poporului lui Dumnezeu precum si pentru toti
aceia, care 1i ajuta in lucrarile lor urate! ,,Domnul il va desparti, spre pieirea lui, din toate semintiile lui Israel si-i va face dupa toate
blestemele legamantului scris in aceasta carte a legii. Varsta de oameni care va veni, copiii vostri care se vor naste dupa voi si strainul care
va veni dintr-o tara departata, la vederea urgiilor si bolilor cu care va lovi Domnul tara aceasta, la vederea pucioasei, sarii, si arderii intregului
tinut, unde nu va fi nici sdmanta, nici rod, nici o iarba care sa creasca, intocmai ca la surparea Sodomei, Gomorei, Admei si Teboimului, pe
care le-a nimicit Domnul, in mania si urgia Lui, toate neamurile vor zice: ,,Pentru ce a facut Domnul astfel tarii acesteia? Pentru ce aceasta
manie aprinsa, aceasta mare urgie?” Si li se va raspunde: ,Pentru ca au parasit legamantul incheiat cu ei de Domnul, Dumnezeul parintilor lor
cand i-a scos din tara Egiptului; pentru ca s-au dus sa slujeasca altor dumnezei si sa se inchine inaintea lor, dumnezei pe care ei nu-i
cunosteau si pe care nu li-i ddduse Domnul. De aceea S-a aprins Domnul de manie impotriva acestei tari, si a adus peste ea toate blestemele
scrise in cartea aceasta. Domnul i-a smuls din tara lor cu manie, cu urgie, cu o mare iutime, si i-a aruncat intr-o alta tara, cum se vede azi”
(verset 21-28).

Toate cuvintele acestea ne vorbesc cu putere si sunt foarte insemnate. Ele sunt o lamurire puternica a cuvintelor apostolului: , Grozav lucru
este sa cazi in mainile Dumnezeului celui viu”. ,Caci Dumnezeul nostru este ,,un foc mistuitor” (Evrei 10:31; 12: 29). lata indemnuri pentru
biserica marturisitoare. Cate lucruri nu poate sa invete ea din caile lui Dumnezeu cu poporul Sau Israel! Lucrul acesta il vedem limpede din
Romani 11, unde apostolul se indreapta catre crestini, indemnandu-i sa vegheze, dupa ce a vorbit despre ramurile necredincioase ale
maslinului. ,lar daca unele din ramuri au fost tdiate, si daca tu, care erai dintr-un maslin salbatic, ai fost altoit in locul lor, si ai fost facut
partas radacinii si grasimii maslinului, nu te fali fata de ramuri. Daca te falesti, sa stii ca nu tu tii radacina, ci radacina te tine pe tine. Dar vei
zice: ,Ramurile au fost taiate, ca sa fiu altoit eu.” Adevarat: au fost taiate din pricina necredintei lor, si tu stai in picioare prin credinta: Nu te
ingamfa dar, ci teme-te! Caci daca n-a crutat Dumnezeu ramurile firesti, nu te va cruta nici pe tine. Uita-te dar la bunatatea si asprimea lui
Dumnezeu: asprime fata de cei ce au cazut, si bunatate fata de tine daca nu incetezi sa ramai in bunatatea aceasta; altminteri, vei fi taiat si
tu” (Romani 11:17-22).

Daca citim istoria bisericii Tn lumina Sfintei Scripturi, vedem, la cea dintai privire, ca biserica n-a ramas in , bunatatea lui Dumnezeu”. Ea s-a
indepartai si nu poate sa se astepte la altceva, decat la méania lui Dumnezeu. Cat priveste insa asa zisii crestinatatea mare de nume, ea va fi
Lvarsata”, ,tdiata” si va cadea prada unor rataciri mari, ,,Din aceasta pricina, Dumnezeu le trimite o lucrare de ratacire, ca sa creada o



minciuna: pentru ca toti cei ce n-au crezut adevarul, ci au gasit placere Tn nelegiuire, sa fie osanditi” (2Tesaloniceni 2:11-12). Ce cuvinte
groaznice! De ar rasuna ele in mii de urechi ale acelora, care mor zi cu zi, saptamana cu saptamana si an cu an, multumindu-se sa fie crestini
doar cu numele, multamindu-se cu o infatisare de iubire de Dumnezeu, si lepadand in acelasi timp ceea ce face puterea ei si iubind mai mult
placerea decat pe Dumnezeu. Ce groaznic ne infatiseaza cuvintele acestea asa numitele popoare crestine! Cat de grozava este starea si
soarta de la sfarsit a milioanelor de oameni, care aluneca spre prapastie, manati de pofta oarba si nepasatoare a placerilor, alergand spre o
nadejde falsa.

inainte de a incheia aceastd parte, trebuie s& ne mai aruncdm o privire asupra versetului de la urma al capitolului nostru, care se intelege si
se intrebuinteaza de multe ori gresit. ,Lucrurile ascunse sunt ale Domnului, Dumnezeului nostru, iar lucrurile descoperite sunt ale noastre si
ale copiilor nostri pe vecie ca sa Tmplinim toate cuvintele legii acesteia” (versetul 29). Locul acesta s-a intrebuintat de multe ori pentru
impiedecarea inaintarii sufletelor in cunoasterea lucrurilor ,,adanci ale lui Dumnezeu”. Dar intelesul lui este acesta: ,Lucrurile descoperite”
sunt tot ce am cercetat in capitolul dinainte al cartii acesteia, pe cand ,lucrurile ascunse” privesc mijloacele harului, pe care Dumnezeu le-a
pastrat ca sa le descopere pentru poporul Sau, cand va fi gresit cu desavarsire in ,implinirea tuturor cuvintelor legii acesteia”. ,Lucrurile
descoperite” sunt ce ar fi trebuit sa faca Israel, dar n-a facut; iar ,lucrurile ascunse” sunt ce vrea sa faca Dumnezeu, cu toate ca Israel a
gresit in chip trist si rusinos. Ele sunt aratate in capitolele urmatoare. Acestea suni hotararile harului dumnezeiesc si masurile luate de mila
nemarginita a lui Dumnezeu si se vor desfasura cand Israel isi va recunoaste greseala deplina fata de amandoua legamintele (cel din tara
Moabului si de pe muntele Horeb).

Locul acesta, cand e bine inteles, ne imbarbateaza sa cercetam lucrurile, care erau ascunse pentru Israel in sesurile Moabului, dar care ni
s-au descoperit limpede si pe deplin, pentru folosul, mangaierea si zidirea noastra. Duhul Sfant s-a pogorat in ziua Rusaliilor, ca sa
calauzeasca pe ucenici in tot adevarul. Sfanta Scriptura este desavarsita si planurile si hotararile lui Dumnezeu au fost descoperite in
intregime. Taina bisericii incheie tot sirul adevarurilor dumnezeiesti. Apostolul loan putea sa spuna tuturor copiilor lui Dumnezeu: ,,Dar voi ati
primit ungerea din partea Celui ce este sfant si stiti orice lucru”

1Corinteni 2:9 este iarasi un loc din Scriptura intrebuintat gresit. ,Dar, dupa cum este scris: ,Lucruri, pe care ochiul nu le-a vazut, urechea nu
le-a auzit si la inima omului nu s-au suit, asa sunt lucrurile pe care le-a pregatit Dumnezeu pentru cei ce-L iubesc.”. Aici de obicei oamenii se
opresc si trag incheierea ca nu putem cunoaste lucrurile minunate pe care ni le-a pregatit Dumnezeu. Dar versetul urmator dovedeste cat de
gresita e o asemenea incheiere. ,Noua fnsa, Dumnezeu ni le-a descoperit prin Duhul Sau. Caci Duhul cerceteaza totul, chiar si lucrurile adanci
ale lui Dumnezeu. in adevar, cine dintre oameni cunoaste lucrurile omului, afard de duhul omului, care este in el? Tot asa: himeni nu
cunoaste lucrurile lui Dumnezeu, afara de Duhul lui Dumnezeu. Si noi n-am primit duhul lumii, ci Duhul care vine de la Dumnezeu, ca sa
putem cunoaste lucrurile, pe care ni le-a dat Dumnezeu prin harul Sau” (1 Corinteni 2:10-12). Asa ca, locul acesta ca si Deuteronomul 29:29
ne invata tocmai dimpotriva. Ce insemnat este sa citim versetele in legatura lor din Biblie! Staruim asupra acestor lucruri, fiindca multi copii
ai lui Dumnezeu sunt impiedecati sa thainteze in cunoasterea lucrarilor dumnezeiesti. Vrajmasul cauta totdeauna sa-i tina in intuneric, cand ei
ar trebui sa umble Tn lumina deplina a descoperirii dumnezeiesti. El cauta sa-i tind in starea de prunci, care se hranesc cu lapte, cand ei ar
trebui sa fie ,oameni mari”, hranindu-se cu ,mancarea tare” pusa la indemana Bisericii lui Dumnezeu. Cat de putin ne dam seama ca Duhul
lui Dumnezeu este mahnit si Cristos este necinstit prin faptul acesta.

Cat de putini dintre noi cunosc ,lucrurile pe care ni le-a dat Dumnezeu prin harul Sau!” Ce stearsa epistola a lui Cristos suntem noi, cititorule!
Gandeste-te bine la aceste lucruri naintea lui Dumnezeu! Sa cercetam radacina raului, s-o judecam, s-o punem deoparte si sa aratam cine si
ai cui suntem.

Capitolul acesta este in legatura cu viitorul lui Israel, si ne arata cateva ,lucruri ascunse”, despre ari am vorbit la sfarsitul capitolului dinainte,
cateva din mijloacele harului stranse in inima lui Dumnezeu pentru Israel, cand aceasta va fi imprastiat pana la marginile pamantului din
pricina necredinciosiei sale sub lege.

Cele dintai trei versete sunt miscatoare si nespus de frumoase. ,,Cand se vor intampla toate aceste lucruri, binecuvantarea si blestemul pe
care le pun inaintea ta, daca le vei pune la inima in mijlocul tuturor neamurilor intre care te va risipi Domnul, Dumnezeul tau, daca te vei
intoarce la Domnul, Dumnezeul tau, si daca vei asculta de glasul Lui din toata inima ta si din tot sufletul tau, tu si copiii tai, potrivit cu tot ce-ti
poruncesc azi, atunci Domnul, Dumnezeul tau, va educe Thapoi pe robii tai si va avea mila de tine, te va strange iarasi din mijlocul tuturor
popoarelor la care te va imprastia Domnul, Dumnezeul tau (versetele 1-3). Aici nu mai este vorba de tinerea legii, ci de ceva cu mult mal
intins si mai adanc: despre intoarcerea inimii si a intregului suflet la Domnul, intr-o vreme cand ascultarea amanuntita de lege a ajuns cu
neputinta. O inima zdrobita si franta se intoarce la Dumnezeu si Dumnezeu, in marea si nesfarsita Lui Tndurare, o primeste. lata
binecuvantarea adevarata, cand insusi Dumnezeu, netinand socoteala de loc si de timp, primeste un suflet gata sa se pocaiasca.

Cititorul trebuie sa inteleaga, ca in acest capitol nu poate fi vorba de tinerea legii sau de o mantuire prin puterile omenesti. versetul dintai
lamureste limpede ca norodul e socotii ca gasindu-se intr-o stare, in care nu mai e cu putinta implinirea celor cerute de lege. Dar pe toata
fata pamantului nu-i nici un petec de loc, pe care inima sa nu se posta intoarce la El. Chiar daca mainile n-ar fi in stare sa aduca o jertfa pe
altar, sau picioarele n-ar putea sa mearga la locul inchinarii, totusi inima poate ajunge la Dumnezeu. Da, biata Inima plecata, sfaramata si
zdrobita se poate apropia de-a dreptul de Dumnezeu si Dumnezeu, in marea Lui indurare si adanca Lui mila, poete sa primeasca o astfel de
inima, poate s-o ridice si s-o umple pana va da peste ea, de mangaierile bogate ale iubirii Sale si de bucuria deplind a mantuirii Lui.

Dar sa ascultam mai departe ce se spune despre ,lucrurile ascunse ale Domnului”, care intrec orice minte omeneasca si sunt mai scumpe
decat orice. ,,Atunci Domnul, Dumnezeul Sau, va aduce Tnapoi pe robii tai si va avea mila de line, te va strange iarasi din mijlocul tuturor
popoarelor, la care te va imprastia Domnul, Dumnezeul tau. Chiar daca ai fi risipit pana la cealaltd margine a cerului, si de acolo te va strange
Domnul, Dumnezeul tau, si acolo Se va duce sa te caute” (versetele 4-5).

Ce cuvinte scumpe! Dar aici se gaseste ceva mai inalt si mai adanc. Dumnezeu nu vrea numai sa-i stranga si sa-i inmulteasca, nu numai sa-Si
descopere puterea Sa fata de ei, ci sa faca cu ei o lucrare puternica a harului, cu mult mai scumpa decat orice fericire din afara, oricat, de
mult ar fi de dorit asa ceva. ,Domnul, Dumnezeul tau, iti va taia Tmprejur inima ta” - miezul intregii fiinte morale si izvorul tuturor inrauririlor
ei - ,si inima semintiei tale si vei iubi pe Domnul, Dumnezeul tau, din toata inima ta si din tot sufletul tau, ca sa traiesti. Domnul, Dumnezeul
tau, va face ca toate aceste blesteme sa cada peste vrajmasii tai, peste cei ce te vor urf si te vor prigoni”. lata un cuvant tnsemnat pentru



toate popoarele, care au asuprit vreodata pe Evrei. ,Si tu te vei intoarce la Domnul, vei asculta glasul Lui si vei Tmplini toate aceste porunci
pe care ti le dau astazi”.

Nimic mai frumos decat lucrurile acestea. Un popor strans de la marginile pamantului, inmultit, binecuvantat si cu inima taiata imprejur,
predat cu toiul lui Dumnezeu, ascultand de bunavoie de poruncile Lui scumpe. ,Daca vei asculta de glasul Domnului, Dumnezeului tau,
pazind poruncile si randuielile Lui scrise in cartea aceasta a legii, daca te vei intoarce la Domnul, Dumnezeul tau,., din toata inima ta si din toi
sufletul tau. Porunca aceasta pe care ti-o dau eu azi, nu este mai presus de puterile tale, nici departe de tine. Nu este in cer, ca sa zici: ,,Cine
se va sui pentru noi in cer si sa ne-o aduca, pentru ca s-o auzim si s-o implinim”. Nu este nici dincolo de mare, ca sa zici: ,Cine va trece
pentru noi dincolo de mare si sa ne-o aducad, pentru ca s-o auzim si s-o implinim”. Dimpotriva, este foarte aproape de tine, in gura ta si in
inima ta, ca s-o implinesti” (versetele 9-14).

Versetele acestea ne dau cheia ,lucrurilor ascunse ale Domnului”, si pun temelia mare a dreptatii lui Dumnezeu fata in fata cu dreptatea legii
in orice chip s-ar arata ea. Potrivit adevarului, care se desfasoara aici, n-are a face unde se gaseste cineva, caci ,porunca... este foarte
aproape de tine”. Ce alte cuvinte ar putea arata o apropiere mai mare, decat ,in gara fa si ia initia ta?” Daca ar fi vorba de ceva in afara de
puterea noastra de intelegere, ne-am putea plange ca nu suntem ia stare sa-l ajungem. Dar nu; in privinta acestui lucru insemnat nu trebuie
sa miscam nici piciorul si nici mana. Inima si gura sunt acelea, care trebuie sa lucreze.

,Fratilor, dorinta inimii mele si rugaciunea mea catre Dumnezeu pentru Israeliti, este sa fie mantuiti. Le marturisesc ca ei au ravna pentru
Dumnezeu, dar fara pricepere: pentru ca, intrucat n-au cunoscut neprihanirea, pe care o da Dumnezeu, au cautat sa-si puna inainte o
neprihanire a lor insisi, si nu s-au supus astfel neprihanirii, pe care o da Dumnezeu. Caci Cristos este sfarsitul Legii, pentru ca oricine crede in
El, s& poatd capata neprihanirea. in adevar, Moise scrie cd omul care implineste neprih&nirea pe cere o da Legea, va trai prin ea. Pe cand iata
cum vorbeste neprihanirea, pe care o da credinta: ,.Sa nu zici in inima ta: ,Cine se va sui in cer?” (Sa pogoare adica pe Cristos din cer). Sau:
,Cine se va pogori in Adanc?” (Sa scoale adica pe Cristos din morti). Ce zice ea deci? ,,Cuvantul este aproape de tine: in gura ta si in inima
ta”. Si cuvantul acesta este cuvantul credintei, pe care-l propovaduim noi. Daca marturisesti deci cu gura ta pe Isus ca Domn, si daca crezi in
inima ta ca Dumnezeu La inviat din morti, vei fi mantuit. Caci prin credinta din inima se capata neprihanirea, si prin marturisirea cu gura se
ajunge la mantuire, dupa cum zice Scriptura: ,Oricine crede in El, nu va fi dat de rusine” (Romani 10:1-11).

Sa privim acest cuvant frumos: ,Oricine”! Fara indoiala ca el cuprinde intéi pe ludeul, care, fiind izgonit din tara lui, se gaseste in astfel de
imprejurari, ca nu poate implini ascultarea fata de lege, dar harul bogat al lui Dumnezeu si mantuirea Lui il poate gasi chiar si acolo in
adancul nevoii sale. Daca nu poate indeplini legea, e insa in stare sa marturiseasca pe Domnul Isus si sa creada ca Dumnezeu L-a inviat din
morti. Aceasta este mantuirea.

Dar cand Scriptura spune: ,,Oricine” nu se poate ca aceasta mantuire sa cuprinda numai pe ludei; ba» nici nu mai poate fi vorba de vreo
marginire. De aceea apostolul spune mai departe: ,Intr-adevar, nu este deosebire intre ludeu si Grec”. in lege se ficea deosebirea cea mai
mare cu putintd intre amandoi. insusi legiuitorul trisese hotarul cel mai l&murit intre ei. Dar acest hotar a fost inlaturat din dou pricini si
anume pentru ,ca toti au pacatuit si sunt lipsiti de slava pe care o da Dumnezeu” (Rom. 3:23), si pentru ca, acelasi Domn este nespus de
bogat pentru toti cei ce-L cheama; ,caci oricine va chema Numele Domnului, va fi mantuit”.

Cat de lamurit si binecuvantat! Ce har minunai straluceste din vorbele: ,,a chema” - ,a crede” - ,,a marturisi!”. Fara indoiala ca ele inseamna
ca sufletul doreste si cauta cu adevarat mantuirea inimii, suspina dupa ea. Dumnezeu vrea lucruri adevarate, nu o credinta de forma si cu
capul. Este nevoie de o credinta dumnezeiasca, lucrata in inima de Duhul Sfant, o credinta vie, care leaga sufletul printr-o legatura vie cu
Cristos.

Apoi vine marturisirea Domnului Isus cu gura, Cineva ar putea sa spuna: ,.Eu cred in inima mea” dar rostul meu nu este sa-mi arat
pretutindeni incredintarea mea cu gura. Eu imi pastrez religia pentru mine si o socot ca ceva intre sufletul meu si Dumnezeu. Nu cred ca e
bine, sa pun naintea tuturor incredintarea mea religioasa. Multi spun vorbe late Thaintea altora, iar in viata sunt departe de ce spun. Eu nu
vreau sa fiu ca ei. Eu vreau fapte nu vorbe”.

O astfel de vorbire este sucita din temelie. E neaparata nevoie de o marturisire cu gura. Multi ar dori sa fie mantuiti prin Cristos, dar se
ingrozesc de ocara venita din pricina marturisirii Numelui Lui. Ar dori sd mearga in cer, dupa ce vor muri, dar nu vor sa fie una cu un Cristos
lepadat de lume. Dumnezeu nu recunoaste pe unii ca acestia. El asteapta din partea credinciosului o marturisire limpede a lui Cristos fata de
o lume vrajmaséa. Acelasi lucru il asteaptd Domnul Isus. El spune ca pe acela, care-L va marturisi ihaintea oamenilor, il va marturisi si El in
fata ingerilor lui Dumnezeu si ca de oricine se va lepada de El in fata oamenilor, se va lepada si El inaintea ingerilor lui Dumnezeu. Talharul
de pe cruce a aratat cele doua trasaturi mari ale credintei adevarate si mantuitoare. El a crezut cu inima si a marturisit cu gura si anume in
niste Imprejurari cand marturia lui era impotriva lumii intregi, in privinta persoanei lui Cristos. O! de s-ar gasi mai multi ucenici de acestia! Se
simte nevoia unei marturii hotarate pentru Cristos.

in sfarsit Moise se indreapta deosebit de miscator catre inima si cugetul poporului.

Llata iti pun azi inainte viata si binele, moartea si raul”. Asa e totdeauna sub stapanirea lui Dumnezeu. Aceste doua lucruri sunt nedespartite.
Scris este ca Dumnezeu ,va rasplati fiecaruia dupa faptele lui. Si anume va da viata vesnica celor ce, prin staruinta in bine, cauta slava,
cinstea, nemurirea; si va da manie si urgie celor ce, din duh galceava, se impotrivesc adevarului si asculta de nelegiuire. Necaz si stramtorare
va veni peste orice suflet omenesc, care face raul: intai peste ludeu, apoi peste Grec. Slava, cinste si pace va veni insa peste oricine face
binele: intai peste ludeu, apoi peste Grec. Caci inaintea lui Dumnezeu nu se are in vedere fata omului” (Rom. 2:6-11).

Apostolul nu vorbeste aici de puterea de a Implini aceste lucruri, ci arata numai faptul, bun pentru toate vremurile si toate economiile, fie ca e
vorba de stapanirea morald a lui Dumnezeu, de lege sau de crestinism, anume ca Dumnezeu ,va rasplati fiecaruia dupa faptele sale”. Lucrul
acesta este vrednic de luat in seama. Poate ca s-ar pune intrebarea: ,Nu sunt oare crestinii sub har?” Da, slava Domnului! Dar aceasta nu
slabeste catusi de putin adevarul aratat mai sus al stapanirii morale a lui Dumnezeu. Dimpotriva, prin aceasta el este intarit si mai mult. S-ar
mai pune apoi intrebarea: ,Poate oare un om neintors la Dumnezeu sa faca ceva bun?” Raspundem: ,intrebarea aceasta n-are a face cu locul
de mai sus. Oricine este invatat de Dumnezeu are incredintarea, ca in lumea aceasta nu se face nimic ,bun” fara harul lui Dumnezeu, si ca



omul lasat pe seama sa face totdeauna numai raul. Dar aceasta nu atinge adevarul despre care vorbim, anume ca viata si binele, moartea si
raul sunt strans legate intre ele. »lata, iti pun azi Tnainte viata si binele, moartea si raul. Caci iti poruncesc azi sa iubesti pe Domnul,
Dumnezeul tau, sa umbli pe caile Lui, si sa pazesti poruncile Lui, legile Lui si randuielile Lui, ca sa traiesti si sa te inmultesti, si ca Domnul,
Dumnezeul tau sa ie binecuvinteze in tara pe care o vei lua in stapanire. Dar daca inima ta se va abate, daca nu vei asculta si te vei lasa
amagit sa te inchini inaintea altor dumnezei si sa U slujesti, va spun astazi ca veti pieri, si nu veti avea zile multe in tara pe care o veti lua in
stapanire, dupa ce veti trece lordanul. lau astazi cerul si pamantul martori impotriva voastre ca ti-am pus fnainte viata si moartea,
binecuvantarea si blestemul. Alege viata, ca sa traiesti, tu si sdmanta te, iubind pe Domnul, Dumnezeul tau, ascultand de glasul Lui, si
lipindu-se de El; caci de aceasta atarna viata (a si lungimea zilelor taie, si numai asa vei putea locui in tara pe care a jurat Domnul ca o va da
parintilor tai, lui Avraam, Isaac si lacov” (versetele 15-20).

Nimic mei puternic decéat cele din urma indemnuri ale lui Moise caire adunarea lui Israel, indemnuri care se potrivesc pe deplin cu felul
Deuteronomului, cici aceastd certe are ca semn deosebit indemnurile cele mai patrunzitoare, care au atins vreodatd o ureche muritoare. in
cartile dinainte nu gasim astfel de indemnuri miscatoare. Fiecare certe are, cum am mai spus, un loc deosebit si rostul s! felul ei anumit.
Deuteronomul se deosebeste de la inceput pana la sfarsit prin indemnuri puternice la o ascultare de bunavoie, temeinica si predata
Domnului, intemeiata pe o legatura cu Dumnezeu cunoscuta si pe binecuvantari gustate.

Inima lui Moise se ingrijeste cu gingasie de popor. Pare ca nu mai oboseste, dandu-i mereu indemnuri noi. Stia el cat de trebuitoare erau.
Prevedeau primejdiile care amenintau poporul si cauta, ca un pastor credincios, sa-i pregateasca pentru ceea ce era sa li se intample. Nu poti
citi cele din urma cuvinte ale lui, fara sa fii atins de ionul lor maret si miscator. Ele ne aduc aminte de cuvintele miscatoare de despartire, pe
care le-a trimes apostolul Pavel prezbiterilor din Efes. Acesti doi slujitori iubiti si cinstiti ai lui Dumnezeu dau dovada cat de mult isi intelegeau
starea lor si pe a ascultatorilor. Simteau insemnatatea neobisnuita a lucrurilor de fata si nevoia arzatoare ca sa se poarte cum trebuie
sufletele si cugetele lor. Aceasta lamureste strasnicia indemnurilor lor. Toti acei ce cunosc starea si menirea copiilor lui Dumnezeu, intr-o
lume ca aceea de azi, trebuie sa fie staruitori. 0 intelegere adevarata data de Dumnezeu, a acestor lucruri, trebuie sa dea o tarie sfanta inimii
si putere si agerime deosebita” cand e vorba de marturia Domnului.

»Moise s-a dus si a mai spus urmatoarele cuvinte intregului Israel: ,Astazi”, le-a zis el, ,,eu sunt in varsta de o sutd douazeci de ani: nu voi
mai putea merge in fruntea voastra si Domnul mi-a zis: ,, Tu sa nu treci lordanul”. Cat de puternic este aici gandul lui Moise la adanca lui
batranete si la felul in care s-a purtat Dumnezeu cu el! Prin aceasta el voia sa dea cuvintelor sale o putere si o inraurire si mai mare. De
aceea n-a vorbit de albul parului sdu si de pedeapsa lui Dumnezeu, ca sa indrepte luarea aminte a norodului asupra lui, sau asupra
imprejurarilor sale, ci numai ca sa inraureasca prin orice mijloc asupra celor mai adanci izvoare ale fiintei lor morale, inima.

,Domnul, Dumnezeul tau, va merge El insusi inaintea ta, va nimici neamurile acestea dinaintea ta si vei pune stapanire pe ele. losua va
merge fhaintea ta, cum a spus Domnul. Domnul va face neamurilor acestora cum i-a facut lui Sihon si Og, imparatii Amoritilor si tarii lor, pe
care la nimicit. Domnul vi le va da in mana si le veti face dupa poruncile pe care vi le-am dat”. De pe buzele lui Moise nu iese, cu acest prilej,
nici o vorba de plangere, nici o urma de cartire. Felul in care vorbeste despre acela, care avea sa-i la locul, nu arata nici o urma de pizma sau
de gelozie. Orice gand iubitor de sine era inabusit de tinta inalta, de a imbarbata poporul, ca sa mearga cu pas hotarat pe drumul ascultarii,
care va fi totdeauna drumul biruintei, al binecuvantarii si al p&cii, ,.intariti-va si imb&rbatati-va! Nu va temeti si nu va inspdimantati deci, cici
Domnul, Dumnezeul tau, va merge El insusi cu tine, nu te va parasi si nu te va lasa”. Aceste cuvinte sunt scumpe si invioratoare si foarte
potrivite ca sa ridice inima deasupra tuturor inrauririlor pline de deznadejde. Adevarata taind a puterii de fnaintare sta in incredintarea ca
Domnul e de fata si in aducerea aminte de caile Lui pline de indurare din trecut Aceiasi mana tare, care nimicise pe Sihon si pe Og dinaintea
lui Israel, putea sa imprastie dinaintea lor pe toti imparatii Canaanului. Amortii nu erau mai putin grozavi decat Canaanitii, dar Domnul era
mai puternic decat toti. ,Dumnezeule, am auzit cu urechile noastre si parintii nostri ne-au povestit lucrurile, pe care le-ai facut pe vremea lor,
in zilele de odinioara. Cu mana Ta ai izgonit neamuri, ca sa i sadesti pe ei, ai lovit popoare, ca sa-i intinzi pe ei” (Psalm. 44. 1, 2). Ce raspuns
la toate greutatile si simtirile bolnavicioase! Ce prostie sa masori pe Dumnezeu dupa dreptarul masurii si judecatii omenesti! Moise stia ceva
despre strasnicia carmuirii morale a lui Dumnezeu, cand vorbea astfel lui Israel; dar stia ceva si despre binecuvantarea de a-L avea ca scut in
ziua luptei, un adapost si tarie in orice clipa de primejdie si nevoie. ,,Moise a chemai pe losua, si i-a zis in fata intregului Israel: ,intareste-te si
imbarbateaza-te. Caci tu vei intra cu poporul acesta in tara pe care Domnul a jurat parintilor lor ca le-o va da, si tu ii vei pune in stapanirea ei.
Domnul insusi va merge inaintea ta, El insusi va fi cu tine, nu te va parasi si nu te va lasa; nu te teme, si nu te inspaiméanta” (versetele 7-8).

losua era chemat sa aiba un loc de frunte in mijlocul adunarii si de aceea avea nevoie de o imbarbatare deosebita. Dar sa bagam de seama,
ca vorbele spuse lui (versetele 7 si 8) nu cuprindeau alte adevaruri decat cele spuse intregii adunari. Moise il incredinteaza ca Dumnezeu si
puterea Lui va fi cu el si atata era de ajuns pentru losua ca si pentru madularul cel mai neinsemnat al adunarii. N-are nici o insemnatate felul
greutatilor si primejdiilor dinaintea noastra. Dumnezeu este deajuns pentru orice imprejurare. Daca avem numai simtamantul starii Lui de
fata si Cuvantul Sau, pentru lucrul la care suntem prinsi, putem sa mergem voiosi inainte, cu toate inrauririle vrajmase si cu toate greutatile.
.Moise a scris legea aceasta, si a incredintai o preotilor, fiii lui Levi, care duceau chivotul legdmantului Domnului si tuturor batranilor lui
Israel. Moise ie-a dat porunca aceasta: ,La fiecare sapte ani, pe vremea anului iertarii la sarbatoarea corturilor, cand iot Israelul va veni sa se
infatiseze Thaintea Domnului, Dumnezeului tau, in locul pe care-l va alege El, sa citesti legea aceasta Thaintea intregului Israel, in auzul lor. Sa
strangi poporul, barbatii, femeile, copiii si strainul, care va fi in cetatile tale, ca sa auda, si sa invete sa se teama de Domnul, Dumnezeul
vostru, sa pazeasca si sa implineasca toate cuvintele legii acesteia. Pentru ca si copiii lor, care n-o vor cunoaste, s-o auda si sa invete sa se
teama de Domnul, Dumnezeul vostru, in tot timpul cat veti trai in tara pe care o veti lua in stapanire, dupa ce veti trece lordanul” (versetele
9-13).

in versetele acestea sunt dou# lucruri, care cer deosebita noastra luare aminte si anume intai faptul, ce Dumnezeu d& cea mai mare
insemnatate adunarilor publice ale poporului Sau, care aveau rostul sa-i dea prilej sa auda Cuvantul lui Dumnezeu. intreg Israelul, cu barbati,
femei si copii, cu strainul din mijlocul lor, era indemnat sa se adune, pentru ca toti sa invete voia Lui sfanta si datoriile lor. Fiecare madular al
adunarii trebuia sa vina in atingere personala cu voia descoperita a Domnului, pentru ca fiecare sa-si cunoasca marea sa raspundere.

Al doilea lucru tnsemnat este ca si copiii trebuiau adunati Thaintea Domnului, ca sa auda Cuvantul Lui. Amandoua aceste lucruri sunt pline de
invatatura pentru toate madularele bisericii lui Dumnezeu, cu atat mai mult cu cat tocmai in privinta aceasta se simt in zilele noastre lipsuri
mari. S-ar putea deseori ca Cuvantul lui Dumnezeu n-are destula putere de atragere, ca sa ne poata aduna la un loc. De multe ori avem



dorinte nesanatoase dupa alte lucruri. Se crede ca trebuiesc: vorbire omeneasca, muzica si fot felul de lucruri care inrauresc asupra simtirilor
religioase, ca sa adune pe oameni. Orice, afara de Cuvantul scump al lui Dumnezeu.

Poate ca se va raspunde, ca intre noi si Israel este o deosebire mare, deoarece fiecare din noi are Cuvantul lui Dumnezeu in casa lui si-l poate
citi; de aceea nu se mai simte atata nevoie de citire si cercetare publica a Cuvantului ca atunci. Dar un astfel de raspuns, privit in lumina
adevarului, nu sta in picioare. Toti aceia, ceri pretuiesc si iubesc personal Cuvantul lui Dumnezeu si-l citesc si-l cerceteaza in cercul familiei
lor, vor avea mare placere si pentru cercetarea Lui in public. Unii ca acestia socotesc o cinste deosebita sa se adune impreuna cu altii in jurul
Sfintei Scripturi, ca sa scoata din ea, izvorul de apa vie, binecuvantare si inviorare pentru toti.

Dar trebuie sa recunoastem cu parere de rau, ca Cuvantul lui Dumnezeu nu mal este atat de pretuit si de iubit nici in cercul casnic si nici in
adunari, cum ar trebui. In timp ce acasa citim cu nesat gazete si altele de acestea, in adunari lumea vrea muzica si cantare si slujpbe mari.
Putini sunt aceia, carora le plac adunarile, in care nu se face alia decat se cerceteaza Sfanta Scriptura. Dorinta de atatare a. simtirilor
religioase creste din ce in ce, pe cand acea de cercetare linistita a Sfintei Scripturi scade.

Slava Domnului, ca mai sunt inca pe ici si colo din aceia care iubesc cu adevarat Cuvantul lui Dumnezeu, si se bucura sa se adune imprejurul
Lui, ca sa cerceteze adevarurile Lui scumpe. Domnul sa inmulteasca numarul lor. Si noi sa fim, pana la sfarsit, din numarul lor!

in versetele 14-18 din capitolul nostru, Dumnezeu vorbeste in chip miscator cu slujitorul S&u iubit despre moartea lui si despre viitorul
intunecat al lui Israel. ,Domnul a zis lui Moise: ,lata ca se apropie clipa cand vei muri. Cheama pe losua, si infatisati-va tn cortul intalnirii. Eu i
voi da poruncile Mele. Moise si losua s-au dus si s-au infatisat in cortul intalnirii. Si Domnul S-a aratat in cort, intr-un stalp de nor: si stalpul de
nor s-a oprit la usa cortului. Domnul a zis lui Moise: ,lata, tu vei adormi impreuna cu parintii tai. Si poporul acesta se va scula si va curvi dupa
dumnezeii straini ai tarii in care intrd. Pe Mine M3 va péarasi, si va cilca legamantul Meu, pe care I-am incheiat cu el. In ziua aceea, M4 voi
aprinde de manie impotriva lui. li voi parasi, si-Mi voi ascunde Fata de ei. El va fi prapadit, si-i vor ajunge o multime de rele si necazuri; si
atunci va zice: ,Oare nu m-au ajuns aceste rele din pricina ca Dumnezeul meu nu este in mijlocul meu?” Si Eu imi voi ascunde fata in ziua
aceea, din pricina tot raului pe care-l va face, intorcandu-se spre alti dumnezei” (versetele 14-18). ,Cei ce umbla dupa alti Dumnezei isi vor
inmulti durerile”. Israel a simtit adevarul acestor cuvinte si-i va simti si mai bine. Istoria lui trecuta, imprastierea din vremea de fata si mai
ales necazul mare, care-l asteapta la sfarsitul vremii de acum, toate lamuresc si intaresc adevarul, ca drumul cel mai sigur de a ne inmulti
durerile, este al departarii de Domnul si al increderii in ajutoare pamantesti. Aceasta este una din multele invataturi pe care le putem invata
din istoria minunata a semintei lui Avraam.

Miscatoare sunt si cuvintele, pe care le citim in versetele urmatoare: ,,Acum, scrieti-va cantarea aceasta, invata pe copiii lui Israel s-o cante,
punele-o in gura si cantarea aceasta sa-Mi fie martora impotriva copiilor lui Israel. Caci voi duce pe poporul acesta in [ara pe care am jurat
parintilor lui ca i-o voi da, tara unde curge lapte si miere; el va manca, se va satura si se va ingrasa; apoi se va intoarce la alti dumnezei si le
va sluji, iar pe Mine Ma va nesocoti si va cdlca legamantul Meu. Cand va fi lovit atunci cu o multime de rele si necazuri, cantarea aceasta,
care nu va fi uitata si pe care uitarea n-o va sterge din gura urmasilor, va sta ca martora impotriva acestui popor. Caci Eu i cunosc pornirile,
care se aratd si azi, inainte chiar ca s&-I fi dus in tara pe care am jurat c& i-o voi da” (versetele 19-21). in loc ca ei, copiii lui Israel, s& fie in
fata tuturor neamurilor o marturie pentru Dumnezeu, cantarea lui Moise a fost o marturie impotriva lor. Ei erau Chemati sa fie martorii Lui si
sa vesteasca Numele si lauda Lui in tara, in care voia sa-i duca Dumnezeu, in credinciosia si harul Sdu nemarginit. Dar vai! Au gresit cu
desavarsire in privinta aceasta si de aceea a fost nevoie sa se scrie, cu prilejul acestui fapt umilitor, o cantare, care, pe deoparte scotea la
iveala slava lui Dumnezeu, iar pe de alta zugravea greselile lui Israel savarsite pe fiecare treapta a istoriei lor.

.In ziua aceia, Moise a scris cntarea aceasta si a invatat pe copiii lui Israel s-o cante. Domnul a poruncit lui losua, fiul lui Nun si a zis:
JIntéreste-te si imbarbateaza-te, cici tu vei duce pe copiii lui Israel in tara pe cane am jurat c& le-o voi da si Eu insumi voi fi cu tine”. losua nu
trebuia sa-si piarda nadejdea din pricina necredinciosiei, aratata mai dinainte, a lui Israel. Ca si marele sau inaintas, el trebuia sa fie tare in
credinta si sa dea slava lui Dumnezeu; bizuindu-se pe bratul Domnului, sd mearga inainte cu incredere vie in Dumnezeul legamantului. Nu
trebuia sa se inspdaimante de vrajmasii sai, ci sa pastreze incredintarea datatoare de imbarbatare, ca Dumnezeul lui Avraam va Tmplini
neaparat fagaduinta data si va proslavi Numele Sau, prin aducerea inapoi si binecuvantarea vesnica a poporului Sau ales, oricat de mult ar fi
gresit el in ce priveste ascultarea si oricat si-ar fi atras judecata prin asta.

Toate acestea se arata cu vioiciune si putere in cantarea lui Moise si losua avea sa-si implineasca slujba, crezand in ele. El nu trebuia sa-si
indrepte privirile asupra cailor lui Israel, ci asupra tariei legamantului incheiat cu Avraam. Datoria lui era sa duca pe Israel, peste lordan, in
partea frumoasa de mostenire hotarata lor potrivii plenului lui Dumnezeu. Daca losua ar fi privii spre Israel, ar fi trebuit sa-si lase
deznadajduit sabia in teaca. Dar nu: el trebuia sa se intareasca in Domnul, Dumnezeul sau, si sa-si implineasca slujba in puterea unei
credinta, care asteapta, ca si cand ar vedea ce nu se vede. Credinta ,scumpa, care da slava lui Dumnezeu si ridica sufletul mai presus de
orice greutati! Numai ea ne poate face sa stam impotriva greutatilor si inrauririlor vrajmase, care ne inconjoara si sa ne ispravim cu bucurie
drumul pamantesc. ,Cand va fi lovit atunci cu o multime de rele si necazuri, cantarea aceasta, care nu va fi uitata si pe care uitarea n-o va
sterge din gura urmasilor, va sta ca martora impotriva acestui popor. Caci Eu fi cunosc pornirile, care se arata si azi, inainte chiar ca sa-I fi
dus in tara pe care am jurat ca i-o voi da. in ziua aceea, Moise a scris cantarea aceasta, si a invatat pe copiii lui Israel, s-o cante. Domnul a
poruncit lui losua, fiul lui Nun, si a zis: ,intareste-te si imbarbateaza te, caci iu vei duce pe copiii lui Israel in tara pe care am jurat ca le-o voi
da; si Eu Tnsumi voi fi cu tine” Dupa ce a ispravit Moise Tn totul de scris intr-o carte cuvintele legii acesteia, a dat urmatoarea porunca
Lovitilor, care duceau chivotul legamantului Domnului: ,Luati cartea aceasta a legii, si puneti o langa chivotul legamantului Domnului,
Dumnezeului vostru, ca sa fie acolo ca martora impotriva ta. Caci eu iti cunosc duhul tau de razvratire si incapatanarea ta cea mare. Daca va
razvratiti voi impotriva Domnului cat trdiesc eu inca in mijlocul vostru, cu cat mai razvratiti veti fi dupa moartea mea! Strangeti inaintea mea
pe toti batranii semintiilor voastre si pe capeteniile ostirii voastre; voi spune cuvintele acestea in fata lor, si voi lua martor impotriva lor cerul
si pamantul. Caci stiu ca dupa moartea mea va veti strica, si va veti abate de la calea pe care v-am aratat-o; si in cele din urma va va ajunge
nenorocirea, daca veti face ce este rau Thaintea Domnului, pana acolo incat sa L maniati prin lucrul manilor voastre”. Moise a rostit toate
cuvintele cantarii acesteia, in teta intregii adunari a lui Israel” (versetele 21-30).

Versetele acestea ne aduc aminte de cuvintele de despartire ale apostolului Pavel catre prezbiterii din Efes: ,Stiu bine ca, dupa plecarea
mea, se vor vari intre voi lupi rapitori, care nu vor cruta turma; si se vor scula si din mijlocul vostru oameni, care vor invata lucruri



stricacioase, ca sa traga pe ucenici de partea lor. De aceea vegheati si aduceti-vd aminte, ca timp de trei ani, zi si noapte, n-am incetat sa
sfatuiesc cu lacrimi pe fiecare din voi. Si acum, fratilor, va incredintez in mana lui Dumnezeu si a Cuvantului privitor la harul Sau, care va
poate intari sufleteste si va poate da mostenirea impreuna cu toti cei sfintiti” (Fapt. 20. 29-32).

Omul este acelasi totdeauna si in toate locurile. Istoria lui este intinata de la inceput pana la sfarsit. Dar cata mangaiere si cata usurare are
inima., cand se gandeste ca Dumnezeu ramane totdeauna acelasi si Cuvantul Sau ,, ddinuieste in veci in ceruri” (Psalm 119. 89). El era ascuns
alaturi de chivotul legamantului si se pastra acolo neatins, cu toate pacatele si prostiile grozave ale poporului. Adevarul acesta da totdeauna
pace inimii, chiar in fata greselilor omenesti si in fata stricaciunii si caderii a tot ce a fost incredintat manilor omenesti” ,,Cuvantul lui
Dumnezeu dainuieste in veci”, si, in timp ce pe deoparte el marturiseste cu tarie si credinciosie impotriva omului, pe de alta da incredintarea
scumpa si linistitoare, ca Dumnezeu sta mai presus de toate pacatele si prostiile oamenilor, ca mijloacele Lui sunt nesecate si ca se apropie
clipa, cand slava Lui va straluci in toata puterea ei si va umplea tot pamantul.

»,Moise a rostit toate cuvintele cantarii acesteia, in fata intregii adunari a lui Israel”. Avem aici una din partile cele mai inseninate si mai
cuprinzatoare ale Cuvantului lui Dumnezeu, care cere din partea noastra o cercetare amanuntita. Ea cuprinde istoria cailor si lucrarilor lui
Dumnezeu cu Israel de la inceput pana la sfarsit si ne da o zugravire mareata a pacatelor grozave ale acestui popor si a judecatilor
dumnezeiesti venite asupra lui. Dar, slava Domnului ca incepe si se sfarseste cu Dumnezeu. Baca n-ar fi asa, am avea in fata numai istoria
trista a cailor omului si am fi doborati de mahnire. Asa insa putem urindri in liniste istoria omului si putem vedea cum totul piere in mainile
lui, ce opintiri face vrajmasul ca sa se impotriveasca Implinirii planurilor si hotararilor lui Dumnezeu si in sfarsit cum faptura a gresit in toate
privintele si a cazut astfel prada celei mai triste stricaciuni. Aceasta ne arata ca Dumnezeu ramane totdeauna Dumnezeu. El va avea la urma
biruinta, si atunci totul va fi in randuiala. Atunci El va fi ,totul si in totul” si in tot tinutul binecuvantarii Lui nu se va gasi nimic rau, nici un
vrajmas, iar Domnul nostru Isus Cristos va fi, ca sa zicem asa” soarele acestei lumi noi pentru totdeauna.

Sa venim acum la cantare. ,Luati aminte ceruri si voi vorbi; Asculta, pamantule, cuvintele gurii mele. Ca ploaia sa curga invataturile gurii
mele, ca picaturile de ploaie pe iarba. Caci voi vesti Numele Domnului. Dati slava Dumnezeului nostru!”

Aici avem temelia tare si nezguduita a tuturor lucrurilor. Vie, ce va vrea, Numele Dumnezeului nostru va ramanea in veac. Nici o putere din
cer sau de pe pamant nu e in stare sa opreasca planurile dumnezeiesti, sau sa ITmpiedece raspandirea slavei dumnezeiesti. Numele
Dumnezeului nostru, al Dumnezeului si Tatalui Domnului nostru Isus Cristos, este adapostul si scaparea noastra in mijlocul acestei lumi
pacatoase si intunecate si in fata izbanzilor parute ele vrajmasului. Chemarea acestui Nume face bine sufletului, ca roua racoritoare sau ca
ploaia invioratoare campiei insetate.

,El este stanca: lucrarile Lui sunt desdvarsite” (verset 4). El este ,Stanca”, nu o stanca. Caci nu este si nu poate fi o alta stanca in afara de El.
Tot ce vine din mana Lui n-are nici cea mai mica greseala. Totul poarta pecetea desavarsirii intregi. Lucrul acesta se va descoperi in curand in
fata tuturor fapturilor, dar credinta il stie de pe acum si gaseste astfel in el un izvor de mangaiere scumpa. , Caci toate caile Lui sunt drepte.
.El este un Dumnezeu credincios si fara nelegiuire, drept si curat”. Necredinciosii vor rade batjocurilor si, bizuindu-se pe intelepciunea lor
fnchipuitd, vor gasi lipsuri in lucrdrile dumnezeiesti; dar prostia lor se va descoperi in curand fnaintea tuturor. ,Dumnezeu sa fie gasit ca cel
ce spune adevarul, chiar daca toti oamenii ar fi gasiti mincinosi, dupa cum este scris: ,,Ca sa fie gasite drepte Cuvintele Tale, ca sa iesi
biruitor, cand vei fi judecat” (Rom. 3. 4). Vai de aceia, care indraznesc sa puna in cumpana desavarsirea Cuvintelor si lucrarilor Dumnezeului
singur intelept si atotputernic! Avem a face cu un Dumnezeu, care ramane totdeauna credincios si care nu se poate tagadui pe Sine, ale carui
cai sunt desavarsite, si, cand vrajmasul va fi facut tot ce a putut si va fi ajuns la culmea planurilor sale rele, El va fi proslavit si va aduce
binecuvantari vesnice pentru toti.

E drept ca Dumnezeu trebuie sa treaca uneori ca judecator peste caile omului si sa intrebuinteze cu asprime nuiaua pedepsei impotriva
poporului Sau. E cu neputinta ca El sa rabde raul in mijlocul acelora, care poartda Numele Lui cel sfant. Aceasta se vede in deosebi in cantarea
de fatd. in ea se descopera fara crutare si se osandesc caile lui Israel. Nimic nu e trecut cu vederea. Totul este cercetat cu amanuntime
sfanta si cu credinciosie. lata ce citim: ,,Ei s-au stricat; netrebnicia copiilor Lui este rusinea lor! Neam indaratnic si stricat! Pe Domnul il
rasplatiti astfel T Popor nechibzuit si fara intelepciune! Nu este El oare Tatal tau, care fe-a facui, te-a intocmit si fi-a dat flinte?”

Cuvintele acestea sunt cea dintdi mustrare in acest cantec. Dar de abia ne-au atins urechea si iatd ca auzim si o marturie minunata despre
bunatatea, credinciosia si mila lui Dumnezeu, a Dumnezeului Celui Prea inalt: ,Adu-ti aminte de zilele din vechime, socoteste anii, varsta de
oameni dupa varsta de oameni, intreaba pe tatal tau si te va invata, pe batranii tai si Ti vor spune. Cand Cel Prea inalt a dat mostenire
neamurilor, cand a despartit pe copiii oamenilor, a pus hotare popoarelor dupa numarul copiilor lui Israel”.

Ce fapt minunai ni se desfasoara aici! Dar ce putin e inteles si tinut in seama de neamurile paméantului! Cat de putin se gandeste lumea ca
Cel Prea inalt a pus la inceput hotare popoarelor, gandindu-se in deosebi la ,copiii lui Israel”. Daca cercetam geografia si istoria din punct de
vedere dumnezeiesc, gasim ca tara Canaanului si samanta lui lacov alcatuiesc centrul lor. Da, aceasta mica fasie de pamant, asezat pe
tarmul rasaritean al Marii Mediteraneene, cu o suprafata de vreo 500 mile patrate, este samburele geografiei lui Dumnezeu; iar cele
douasprezece semintii ale lui Israel sunt samburele istoriei lui Dumnezeu. Cat de putin s-au gandit geografii si istoricii la acest fapt! Ei au
zugravit tari si au insemnat istoria unor popoare, care intrec cu mult Palestina in intinderea si insemnatatea politica, dar nu-s nimica, in
judecata lui Dumnezeu, fata de acea tara mica, pe care El o numeste a ,Sa” si pe care vrea s-o0 dea, dupa planul Sau, semintiei lut Avraam,
prietenul Sau, ca mostenire vesnica (Cat de adevarat este cuvantul: ,Gandurile Mele nu sunt gandurile voastre si caile voastre nu sunt caile
Mele”, zice Domnul” (Isaia 55. 8). Omului i se par insemnate tinuturile intinse, bogatiile, ostile bine randuite, liotele puternice, etc. Dumnezeu
insa nu tine seama de asemenea bucurii. Ele nu pretuiesc pentru El mai mult decat praful usor de pe talgerul cantarului. ,,Nu stiti? N-ati auzit?
Nu vi s-a facut cunoscut de la inceput? Nu v-ati gandit niciodata la intemeierea pamantului?” El sade deasupra cercului pamantului, si
locuitorii lui sunt ca niste lacuste Tnaintea Lui; El intinde cerurile ca o mahrama subtire, si le Iateste ca un cort, ca sa locuiasca in el. El preface
intr-o nimica pe voivozi, si face o nimica din judecatorii pamantului” (Isaia 40. 21-22). Cat de Tnsemnata este insa aceasta Palestina! Ce
planuri se vor implini Tnca acolo! Nu-i pe fata pamantului alt petec de pamant mai insemnat si mai interesant pentru inima lui Dumnezeu,
decat tara Canaanului si orasul lerusalim. Scriptura e plina de dovezi, care arata ca se apropie vremea cand anumite intamplari vor face ce
n-a putut sa faca Scriptura, adica sa incredinteze pe oameni, ca tara lui Israel e tinta planurilor lui Dumnezeu cu privire la pamantul acesta.
Toate celelalte popoare isi datoreaza insemnatatea, interesul si Jocul, pe care-l au pe foile Sfintei Scripturi, numai faptului, ca au stat intr-un



fel sau altul in legatura cu tara si poporul lui Israel. Istoricii nu se gandesc la acest lucru. Nici insa ar trebui s-o facem.).

.Moise a scris legea aceasta, si a incredintat-o preotilor, fiii lui Levi, care duceau chivotul legamantului Domnului, si tuturor batranilor lut
Israel. Moise le-a dat porunca aceasta: ,La fiecare sapte ani, pe vremea anului iertarii, la sarbatoarea corturilor, cand iot Israelul va veni sase
infatiseze inaintea Domnului, Dumnezeului tau, in locul pe care-l va alege El, sa citesti legea aceasta inaintea intregului Israel, in auzul lor. Sa
strangi poporul, barbatii, femeile, copiii si strainul care va fi in cetatile talc, ca sa auda, si sa invete sa se teama de Domnul, Dumnezeul
vostru, 1n tot timpul cat veti trai in tara pe care o veti lua in stapéanire, dupa ce veti trece lordanul”, Domnul a zis lui Moise: ,lata ca se apropie
clipa cand vei muri. Cheama pe losua, si infatisati-va in cortul intalnirii. Eu i voi da poruncile Mele”. Moise si losua s-au dus si s-au infatisat in
cortul intalnirii” (versetele 9-14).

Cuprinsul minunat al versetelor 9-14 e in legatura mai ales cu Israel. Fara indoiala insa ca si biserica poate scoate din ele invatatura si folos.
Dar daca am vrea sa le luam ca spuse pentru biserica, am face o greseala indoita: am rapi bisericii locul ei ceresc si am pune-o pe un taram
pamantesc; afara de aceasta am rapi poporului Israel partea, pe care i-a hotarat-o Dumnezeu. Biserica lui Dumnezeu sau trupul lui Hristos
n-are a face nimic cu randuielile popoarelor si cu impartirea tinuturilor lor. Dupa gandurile lui Dumnezeu, ea este strdina pe pamant. Partea
el, nadejdea el, patria ei, mostenirea ei este cereasca. Chemarea ei, viata ei, tinta ei si tot felul ei de a fi sunt de asemenea ceresti, sau cel
putin ar trebui sa fie. Biserica n-are a face cu politica lumii acesteia» Cetatenia ei este in ceruri, de unde asteapta sa vina pe Mantuitorul
(Filipeni 3). lar daca se amesteca in treburile politice ale lumii acesteia, se arata necredincioasa Domnului ei, nevrednica de chemarea si
adevarurile ei calauzitoare. Cinstea ei inalta si sfanta este sa fie unita cu Cristosul inviat si proslavit. Ea are tot atatea legaturi cu sistemele de
acuma sau cu mersul istoriei lumii, ca si Capul el Cristos din ceruri. insusi Domnul spune despre ai Sai: ,Ei nu sunt din lume, dupd cum nici Eu
nu sunt din lume”.

Lucrul acesta este hotarator si ne arata locul si drumul nostru pe pamant. ,Cum a fost El, asa suntem si noi in lume”. Cuvintele acestea
cuprind un adevar indoit: primirea noastra inaintea lui Dumnezeu si despartirea de lume. Noi suntem in lume, dar nu suntem din lume.
Trebuie sa trecem prin ea ca niste straini, asteptand venirea Domnului nostru, rasarirea Luceafarului luminos. Dar nu trebuie sa ne
amestecam in treburi politice. Suntem chemati si ni se da de mai multe ori indemnul, sa ascultam de ,stapanirile” care sunt, sa ne rugam
pentru toti stapanitorii, sa platim birul si sa nu rdamanem niméanui datori, sa fim fara prihana si curati, niste ,copii ai lui Dumnezeu, fara vina,
in mijlocul unui neam ticalos si stricat”, si sa stralucim ,ca niste lumini in lame. tinand sus Cuvantul vietii” (Filipeni 2). Din toate acestea
putem vedea cat de insemnat este sa Impartim cum trebuie Cuvantul adevarului.

Cu versetul 15 vine o intorsatura in cantarea lui Moise. Pana aici avusesem in fata noastra pe Dumnezeu si lucrarile, planurile, hotararile,
gandurile, interesul Lui deosebit pentru poporul Israel si felul gingas de a se purta cu el. Toate acestea sunt pline de binecuvantare. Daca
avem Tnainte pe Dumnezeu si caile Lui, nu mai este nici o piedeca pentru bucuria inimilor noastre. Toate suni desavarsite, desavarsite
dumnezeieste, si cercetarea lor ne umple de uimire si multamire.

Dar mai este o lature omeneasca, si, cand o privim, gasim numai greseli si dezamagiri. Astfel citim in versetul 15 din capitolul nostru: ,Israel
s-a ingrasat si a azvarlit din picior”. Cat de viu ne arata aceste cuvinte scurte istoria launtrica a lui Israel! - ,te-ai ingrasat, te-ai ingrosat si
te-ai latit! - Si a parasit pe Dumnezeu, Ziditorul lui, a nesocotit Stanca mantuirii lui, L-au intaratat la gelozie prin dumnezei straini, L-au
maniat prin uraciuni. Au adus jertfe dracilor, unor idoli care nu suni dumnezei, unor dumnezei pe care nu-i cunosteau, dumnezei noi, veniti,
de curand, de care nu se temusera parintii vostri. Ai parasit Stanca cea care te-a nascut si ai uitat pe Dumnezeul care te-a intocmit”
(versetele 15-18).

Cat de puternic ne vorbesc aceste cuvinte si noua. Cu totii suntem in primejdie, s& mergem pe cararea sucita aratata in ele. Folosim darurile
in asa fel, ca ne lepadam de daruitor. Cu un cuvant, si noi ne ingrasam, ca si Israel, si azvarlim cu picioarele. Uitdm pe Dumnezeu. Pierdem
simtamantul scump ca El este de fata si de ajuns si ne indreptam spre alte lucruri, dupa cum Israel s-a indreptat spre dumnezeii mincinosi.
De cate ori nu uitam si noi Stanca aceea care ne-a intocmit, pe Dumnezeul care ne-a nascut si pe Domnul, care ne-a mantuit! Si suntem cu
atat mai vinovati cu cat binecuvantarile noastre sunt mai inalte decat ale lui Israel. Noi ne gasim intr-o stare, pe care Israel n-o cunostea.
Binecuvantarile noastre sunt foarte alese. Cinstea noastra este sa avem legatura stransa cu Tatal si cu Fiul Sau Isus Cristos. Asupra noastra
lucreaza acea iubire desavarsita, care nu s-a odihnit pana ce nu nea adus in starea, n care se poate spune despre noi: ,,Cum a fost El
(Cristos), asa suntem si noi in lume!” Nu numai ca iubirea lui Dumnezeu fata de noi s-a descoperit in moartea Fiului Sau, si in darul Duhului
Sau, dar ea a fost desavarsita fata de noi, caci n-a pus in aceiasi stare, in care se gaseste Domnul, pe scaunul de domnie al lui Dumnezeu.
Toate acestea sunt minunate, intrec orice cunostinta. Si totusi ce gata suntem sa uitam pe cel ce nea iubit si nea intocmit si ne-a
binecuvantat! Cat de adesea ne abatem de la El in duhul mintii noastre si in dragostea inimii noastre! Nu e vorba de ce & facut biserica in
intregimea ei, ci de ce sunt pornite totdeauna inimile noastre sa faca. Suntem porniti sa uitam pe Dumnezeu. Vrem sa stim ce simte inima lui
Dumnezeu? Sa ascultam la cuvintele arzatoare spuse Israelului Sau abatut. ,Domnul a vazui lucrul acesta, si S-a maniat, S-a suparat pe fiii si
pe fiicele Lui. El a zis: ,imi voi ascunde Fata de ei, si voi vedea care le va fi sfarsitul, coci sunt un neam stricai, sunt niste copii necredinciosi.
Mi-au intaratat gelozia prin ceea ce nu este Dumnezeu, M-au maniat prin idolii lor deserti; si Eu {i voi intarata la gelozie printr-un popor care
nu este un popor. li voi mania printr-un neam fara pricepere. Cad focul maniei Mele s-a aprins si va arde pana in fundul locuintei mortilor, va
nimici pamantul si roadele lui, va arde temeliile muntilor. Voi ingramadi toate nenorocirile peste ei, imi vot arunca toate sagetile impotriva
lor. Vor fi topiti de foame, stinsi de friguri si de boli cumplite; voi trimete in ei dintii fiarelor salbatice si otrava serpilor. Afara, vor peri de
sabie, si inlduntru vor peri de groaza: si tanarul si fata, si copilul de tata ca si batranul” (versetele 19-25).

Versetele acestea ne dau o insirare a cailor de stapanire ale lui Dumnezeu, care ne aduce aminte de cuvintele apostolului din Evrei 10. 31: ,E
grozav lucru sa cazi in mainile Dumnezeului celui viu”. Istoria lui Israel dovedeste, in chipul cel mal patrunzator, cd ,Dumnezeul nostru este
un foc mistuitor”. Nici un popor de pe pamant n-a suferit vreodata o pedeapsa ca cea prin care a trecut Israel. Domnul le ,,duce aminte acest
lucru prin vorbele: ,,Eu v-am ales numai pe voi dintre toate familiile pamantului: de aceea va voi si pedepsi pentru toate nelegiuirile” (Amos
3:2). Nici un alt neam n-a fost chemai vreodata se aiba asa legaturi cu Dumnezeu. Cinstea aceasta a fost data unui neam, dar tocmai ea 1l
incarca cu o raspundere mare. Daca Israel era chemai sa fie poporul lui Dumnezeu, avea si raspunderea sa se poarte vrednic de aceasta
cinste, caci altfel avea sa primeasca pedepsele cele mai aspre, care n*ar fi lovit pe nici un alt popor de sub soare.



Din istoria cailor lui Dumnezeu cu poporul Sau, noi crestinii adevarati avem cinstea si in acelas timp datoria sfanta sa invatam din ele, cat de
trebuitor este pentru noi sa traim smeriti si credinciosi in starea noastra Tnalta si sfanta. E drept, ca avem viata vesnica si suntem partasi ai
harului, care ,stapaneste prin neprihanire ca sa dea viata vesnica prin Isus Cristos”. Suntem madulare ale trupului lui Hristos, temple ale
Duhului Sfant si mostenitori ai slavei vesnice. Dar ne dau oare toate acestea vreo pricind sa nu luam seama la glasul care ne indeamna si
rasuna din istoria lui Israel? Ar trebui oare sa traim iara grija si sa dispretuim sfaturile, pe care le gasim in istoria poporului pamantesc al lui
Dumnezeu? Suntem datori sa ludm bine aminte la tot ce a scris Duhul Sfant, ca sa ne invete. Cu cat sunt mai inalte binecuvantarile noastre,
si cu cat mai puternica e legatura noastra cu Dumnezeu, cu atat se cuvine sa fim mai credinciosi si sa ne purtam astfel, incat sa placem
Aceluia, care ne-a chemai la o cinste atat de inalta.

in versetul 26 gasim ceva foarte interesant in legatura cu istoria cailor lui Dumnezeu cu Israel. ,Voiam sa zic: ,li voi lua cu o suflare, le voi
sterge pomenirea dintre oameni”. Dar de ce n-a facut Dumnezeu acelasi lucru? Raspunsul la aceasta intrebare arata un adevar foarte
fnsemnat pentru Israel, adevar, care sta la temelia tuturor binecuvantarilor lor viitoare.

Fara indoiala ca Israel facea sa-i fie stearsa ,, pomenirea dintre oameni”. Dar cu privire la poporul Sau, Dumnezeu isi are gandurile si planurile
Sale; si nu numai atat, dar El tine seama si de gandurile neamurilor despre Israel. Lucrul acesta se vadeste in versetul 27. Dumnezeu se
coboara atat de jos, Tncat arata pricina pentru care nu vrea sa stearga orice urma a acestui popor pacatos si razvratit. lata ce citim: ,Dar Ma
tem de ocarile vrajmasului, Ma tem ca nu cumva vrajmasii lor sa se amageasca si sa zica: ,Mana noastra cea puternica si nu Domnul a facut
toate aceste lucruri”.

Ce ar putea fi mai miscator decat harul care se vede din cuvintele acestea? Dumnezeu nu vrea ca vrajmasii sa creada ca puterea lor a trantit
la pamant pe Israel. El se foloseste, ce-i drept, de neamuri, ca de o nuia, dar de indata ce ele incearca, in vrajmasia lor, sa treaca dincolo de

hotarul insemnat de Dumnezeu, El rupe nuiaua in bucati si arata, in fata tuturora, ca El singur este acela, care lucreaza cu poporul Sau iubit,

desi ratacit, si anume spre binecuvantarea si slava lui viitoare.

lata un adevar de pret. Planul hotarat al lui Dumnezeu este sa invete pe toate popoarele pamantului, ca Israel are un loc deosebit in inima Lui
si o stare de frunte pe acest pamant. Daca neamurile uita acest fapt sau i se impotrivesc, vor trebui sa sufere urmarile grele ale faptelor lor.
Ele vor afla ca Dumnezeul lui Avraam, Isaac si lacov va nimici orice incercare pornita impotriva poporului pe care si I-a ales. Omul, Tn mandria
si nebunia lui, poate sa creada ca mana lui este puternica, dar va trebui sa vada ca mana lui Dumnezeu este mai puternica.

in versetele 29-33 g&sim o chemare miscatoare catre inima si cugetul poporului: ,Dacd ar fi fost intelepti, ar intelege si s-ar gandi la ce li se
va intampla. Cum ar fugarii unul singur o mie din ei si cum ar pune doi pe fuga zece mii, daca nu i-ar fi vandut Stanca, daca nu i-ar fi vandut
Domnul? Caci Stanca lor nu este ca stanca noastra, vrajmasii nostri insisi sunt judecatori Tn aceasta privinta!”. Nu este decat o Stanca, cu
care nu se poate asemana alta. Nu mai poate fi alta. Ci vita lor este din sadul So-domei si din tinutul Gomorei; strugurii lor sunt struguri
otraviti, bobitele lor sunt amare! Vinul lor este venin de serpi, este otrava cumplita de aspida”.

Ce zugravire grozava a starii morale a unui popor, scrisa de o mana mestera! Ea este icoana starii adevarate a tuturor acelora, care n-au
stanca lui Israel ca a lor. Dar va veni o zi de razbunare. Ea a fost oprita pana astazi, din pricina indurarii indelung rabdatoare a lui Dumnezeu,
dar va veni fot asa de sigur, pe cat de sigur e ca std un Dumnezeu pe scaunul de domnie din cer. in ziua aceia vor da socoteald de purtarea
lor toate neamurile, care s-au purtat cu Israel cu mandrie si dispret; ele se vor infatisa inaintea scaunului de judecata al Fiului omului, vor auzi
osanda Lui dreapta si vor suferi mania Lui necrutatoare.

Cu versetul 42 am atins sfarsitul amenintarilor judecatii dumnezeiesti si a razbunarii dumnezeiesti. Cantarea lui Moise cuprinde numai o
insirare scurta a acestor lucruri, dar scrierile proorocilor vorbesc amanuntit despre ele. Nu pomenim decat capitolele 38 si 39 din proorocul
Ezechiel, in care se arata judecata asupra lui Gog si Magog, marele vrajmas de la miazanoapte, care se va ridica in zilele de la sfarsit
impotriva tarii lui Israel si va fi nimicit acolo. Si in loel 3 se vorbeste despre lucrurile acestea. Acolo citim: ,,Caci iata in zilele acelea si in
vremile acelea, cand voi aduce inapoi pe prinsii de razboi ai lui luda si ai lerusalimului, voi strange pe toate neamurile si le voi pogori in valea
lui losafat. Acolo ma voi judeca cu ele, pentru poporul Meu, pentru Israel» mostenirea Mea, pe care i-au risipit printre neamuri, impartind intre
ele tara Mea"” (versetele 1, 2). Din locurile acestea se vede cat de bine se potriveste glasul proorocilor cu cantarea lui Moise si cat de limpede
arata Duhul Sfant in amandoua adevarul slavei si maririi tui Israel in viilor.

Cuvintele de la sfarsitul cantarii noastre sunt cu adevarat invioratoare. Ele adaoga cladirii, piatra de la urma. Toti vrajmasii lui Israel, oricum
s-ar numi, fie Gog sau Magog, fie Asirianul sau imparatul de la miazanoapte, toti vor fi nimiciti si aruncati in pierzarea vesnica si pe urma
auzim cuvintele minunate: ,Neamuri, cantati laudele poporului Sau! Caci Domnul razbuna sangele robilor Sai. El se razbuna impotriva
potrivnicilor Sai si face ispasire pentru tara Lui, pentru poporul Lui”.

Astfel se ispraveste cantarea aceasta, una din cantarile cele mai frumoase si mai puternice din toata cartea lui Dumnezeu. Ea incepe si
sfarseste cu Dumnezeu, si cuprinde toata istoria lui Israel, atat in trecut cat si in viitor si in toata vremea de fata. Ea ne arata asezarea tarilor
neamurilor fi legatura cu planurile dumnezeiesti pentru samanta lui Avraam. Ea vorbeste de judecata de la urma asupra neamurilor, care au
lucrat sau vor lucra impotriva poporului ales. Si in sfarsit, dupa ce Israel este adus Tnapoi si binecuvantat, se cere popoarelor mantuite sa se
bucure si sa cante impreuna cu ei.

Cat de minunate sunt toate acestea! Ce sir binecuvantat de adevaruri ni se infatiseaza in capitolul 32! Cu drept cuvant se poate spune:
,Dumnezeu este Stanca, lucrarile Lui sunt desavarsite”. Aici inima se poate odihni intr-o pace sfanta, orice s-ar intampla. Toate lucrurile din
mainile omului pot sa se sfarme in bucati, tot ce-i omenesc poate sa se sfarseasca prin pierzanie fara nadejde, dar ,Stanca” va ramanea in
veac si orice lucrare a manii dumnezeiesti va straluci in desavarsire vesnica, spre slava lui Dumnezeu si spre binecuvantarea poporului Sau.

Nu mai e nevoie de spus ca in aceasta cantare nu e vorba de biserica lui Dumnezeu, de trupul lui Cristos. Cand a scris Moise aceasta cantare,
taina bisericii era inca ascunsa in inima lui Dumnezeu. Apostolul Pavel a fost slujitorul binecuvantat, prin care avea sa fie descoperita aceasta
taina. Daca nu intelegem acest adevar, nu putem, cum am mai spus, nici sa intelegem Sfanta Scriptura. Pentru o inima de copil, invatata
numai de Sfanta Scriptura, e limpede ca aceastd cantare a lui Moise are ca tinta aratarea cailor de stapanire morala ale lui Dumnezeu fata de
Israel si de neamurile pamantului, pe pamant, in Canaan.



»,Moise a venit si a rostit toate cuvintele cantarii acesteia in fata poporului; losua fiul lui Nun era cu el. Dupa ce a ispravit Moise de rostit toate
cuvintele acestea thaintea intregului Israel, le-a zis: ,,Puneti-va la inima toate cuvintele pe care va jur astazi sa le porunciti copiilor vostri, ca
sa pazeasca si sa implineasca toate cuvintele legii acesteia. Caci nu este un lucru fara insemnatate pentru voi; este viata voastra si prin
aceasta va veti lungi zilele Tn tara pe care o veti lua in stapanire dupa ce veti trece lordanul” (versetele 44-47).

Astfel in toata cartea aceasta, de la inceput pana la sfarsit, gasim ca Moise, acest slujitor credincios al lui Dumnezeu, se straduia neincetat sa
intipareasca in mintea poporului datoria unei ascultari, fara sovaire si din inima, fata de Cuvantul lui Dumnezeu. Aceasta ascultare era taina
vietii, pacii, inaintarii si bunei stari a poporului. Ei n-aveau sa faca altceva, decat sa asculte. Si partea noastra sa fie o astfel de ascultare de
copil si neprecupetita, in aceste zile de ratacire, cand voia omului este atat de insemnata. Lumea si asa zisa biserica inainteaza pe drumul
voii sale, care le va Tmpinge in curand in Intunerecul cel mal adanc. Sa dorim; cu tot dinadinsul sa umblam pe cararea stramta a ascultarii de
toate poruncile binecuvantate ale Domnului si Mantuitorului nostru. Si chiar daca am parea stramti la inima si ciudati pentru oamenii lumii
acesteia si chiar pentru crestini, sa nu ne departam catusi de putin de la drumul, pe care ni-l inseamna Cuvantul lui Dumnezeu. Cuvantul lui
Cristos sa locuiasca din belsug in noi si pacea lui Cristos sa ne stapaneasca inimile pana la sfarsit 1

E vrednic de luat aminte ca acest capitol se incheie cu o noua aratare a cailor de stapanire ale lui Dumnezeu fata de Moise, slujitorul Lui iubit.
.in aceiasi zi, Domnul a vorbit lui Moise, si a zis: ,Suie-te pe muntele Nebo in tara Moabului, in tara lerihonului; si priveste tara Canaanului pe
care o dau in stapanire copiilor lui Israel. Tu vei muri pe muntele pe care te vei sui, si vei fi adaugat la poporul tau, dupa cum Aaron, fratele
tau, a murit pe muntele Hor si a (ost adaugat la poporul lui, pentru ca ati pacatuit impotriva Mea in mijlocul copiilor lui Israel, langa apele
Meriba, la Cades, in pustia Tin, si nu M-ati sfintii in mijlocul copiilor lui Israel. Tu vei vedea doar de departe (ara dinaintea ta; dar nu vei intra
n tara pe care o dau copiilor lui Israel” (versetele 48-52). Stapanirea morala a lui Dumnezeu este strasnica. Inima ar trebui sa se cutremure
numai la gandul neascultarii. Daca un slujitor mare ca Moise a fost judecat, pentru ca a rostit vorbe necugetate cu buzele sale, care va fi
sfarsitul acelora, care traiesc an de an in obisnuinta calcarii poruncilor celor mai limpezi ale lui Dumnezeu si leapada cu incapatanare
Cuvantul lui!

»latd binecuvantarea cu care Moise, omul lui Dumnezeu a binecuvantat pe copiii lui Israel, Thainte de moartea lui” (verset 1). Faptul ca
vorbele de la urma ale legiuitorului sunt pline de binecuvantare, e plin de mangaiere. Ne-am oprit la feluritele lui cuvantari, la cuvintele
acelea adanc miscatoare, pe care le-a rostit catre adunarea lui Israel in sesurile Moabului. Am cercetat cantarea lui cu cuprins amestecat,
plina de har si stapanire morala a lui Dumnezeu. Dar acum suntem chemati sa ascultam cuvinte scumpe de binecuvantare, care, fiind pline
de mangaiere placutad, izvorasc, ca sa zicem asa, de-a dreptul din inima Dumnezeului lui Israel, arata gandurile Lui de iubire pentru poporul
Sau si ne ingaduie o privire Tn viitorul minunat al poporului Israel.

E o deosebire mare intre aceste cuvinte de la urma ale lui Moise si intre binecuvantarile patriarhului lacov din Geneza 49. lacov ne da istoria
faptelor fiilor sai, dintre care unele sunt foarte triste si umilitoare. Moise insa ne arata lucrarile harului dumnezeiesc, fie in popor sau fata de
poporul Sau. Faptele rele ale lui Ruben, Simeon si Levi sunt istorisite de lacov, dar sunt lasate la o parte de Moise. Este oare aceasta o
nepotrivire? Nu. ci este potrivire dumnezeiasca. lacov isi priveste fiii in istoria lor personala, Moise in legamantul lor cu Dumnezeu. lacov
vorbeste de slabiciuni omenesti si de pacat, Moise despre credinciosie, bunatate si iubire dumnezeiasca. lacov ne impartaseste fapte
omenesti si judecata asupra lor, Moise ne dezvaluie planuri dumnezeiesti si binecuvantarea ce curge din ele. Lauda si multumire fie aduse
Dumnezeului nostru! Planurile Lui, binecuvantarile Lui si slava Lui sunt cu mult mai presus de toate greselile, pacatele si prostiile omenesti. El
va Tmplini in cele din urma toate, potrivit gandurilor Lui si anume pentru vesnicie. Atunci va fi binecuvantat pe deplin Israel si neamurile si se
si vor veseli impreuna de bunatatea lui Dumnezeu si vor vesti lauda Lui de la mare la mare, de la tarm la tarm si de la raul cel mare pana la
marginile pamantului.

4El a zis: ,Domnul a venit din Sinai si a rasarit peste ei din Seir, a stralucit din muntele Paran, si a iesit din mijlocul zecilor de mii de sfinti,
avand in dreapta Lui focul legii (sau: o lege de foc). Da, El iubeste popoarele - izvorul binecuvantarilor in viitor! , Toti sfintii sunt in mana Ta".
Adevarat loc de desavarsit adapost! ,Ei au statut la picioarele Tale”. Singura tinuta adevarata pentru ei, pentru noi si pentru toti. ,Au primit
cuvintele Tale”. Ce comoara de pret! Fiecare cuvant iesit din gura Domnului este mai scump decat mii de aur si argint, mai dulce decat
mierea. Moise ne-a dat legea, mostenirea adunarii lui lacov. El era imparat in Israel, cand se adunau capeteniile poporului si semintiile lui
Israel” (versetele 2-5).

,Traiasca Ruben si sa nu moara, si barbatii Lui sa fie multi la numar” (verset 6). Cum am mai spus, nu auzim aici nimic despre nestatornicia
lui Ruben, nimic despre pacatul lui. Harul este biruitor si binecuvantarile curg din belsug din inima Aceluia, care se bucura sa binecuvanteze
si sa se vada inconjurat de inimi, pline de simtamantul bunatatii Lui.

»lata ce a zis despre luda: ,Asculta, Doamne, glasul lui luda si adu-I la poporul lui. Puternice sa-i fie mainile si sa-i fii in ajutor impotriva
vrajmasilor lui” (verset 7). luda este linia imparateasca. Domnul nostru a iesit din luda”. Aici ni se arata in chip minunat, cum harul
dumnezeiesc se ridica in maretia lui deasupra pacatului omului si deasupra imprejurarilor, care dau la iveald cea mai mare slabiciune
omeneasca. Cine altul, decat Duhul Sfant, ar fi putut sa scrie astfel de cuvinte! Cat de limpede arata ele ca gandurile lui Dumnezeu nu sunt
gandurile noastre. Ce mana omeneasca ar fi trecut in spita neamului Domnului si Mantuitorului nostru pe Tamar? Pecetea dumnezeiasca e
pusa pe versetul 3 din Matei 1, dupa cum e pusa pe orice zicere a cartii sfinte, de la inceput pana la sfarsit.

»ludo, fu vei primi laudele fratilor tai; mana ta va apuca de ceafa pe vrajmasii tai. Fiii tatalui tau se vor inchina pana la pamant inaintea ta.
luda este un pui de leu. Tu te-ai intors de la macel, fiule! luda isi pleaca genunchii, se culca intocmai ca un leu, ca o leoaica; cine-l va scula?
Toiagul de domnie nu se va departa din luda, nici toiagul de carmuire dintre picioarele lui, pana va veni Silo, si de El vor asculta popoarele. El
isi leaga magarul de vita, si de cel mai bun butuc de vitda manzul magaritei lui; isi spald haina in vin, si mantaua in sangele strugurilor. Are
ochii rosi de vin, si dintii albi de lapte” (Geneza 49:8-12).

»Apoi am vazut in mana dreapta a Celui ce sedea pe scaunul de domnie o carte, scrisa pe dinladuntru si pe dinafara, pecetluita cu sapte
peceti. Si am vazut un inger puternic, care striga cu glas tare: ,Cine este vrednic sa deschida cartea si sa-i rupa pecetile?”

Si nu se gasea nimeni nici in cer, aici pe pamant, nici supt pamant, care sa poata deschide cartea, nici sa se uite in ea. Si unul din batrani
mi-a zis: ,Nu plange: lata ca Leul din semintia lui luda, Radacina lui David, a biruit ca sa deschida cartea, si cele sapte peceti ale ei. Si ia



mijloc, intre scaunul de domnie si cele patru fapturi vii, si intre batrani, am vazut stand in picioare un Miel. Parea junghiat, si avea sapte
coarne si sapte ochi, care sunt cele sapte Duhuri ale lui Dumnezeu, trimese in toi pamantul” (Apocalipsa 5: 1-6).

Semintia lui luda e inaltata foarte uimit. Cu adevarat, e o cinste mare sa faci parte din semintia, din care a iesit Domnul nostru, si totusi stim,
din chiar gura Domnului, ca e mult mai bine si mai binecuvantat sa ascultam Cuvantul lui Dumnezeu si sa-l pazim. Facerea voii lui Dumnezeu
si tinerea poruncilor Lui in inima, ne apropie mai mult de Cristos decat inrudirea de sange cu El (Mat. 12:46-50),

,Despre Levi a zis: ,Tumim si Urim (lumini si desavarsiri) au fost incredintati barbatului sfant, pe care Il-ai ispitit la Masa si cu care Te-ai certat
la apele din Meriba"”. Levi o zis despre tatal sau si despre mama sa: ,,Nu i-am vazut! Si despre fratii lui, ,Nu va cunosc! lar de copii n-a vrut sa
mai stie. Caci ei pazesc Cuvantul Tau si tin legamantul Tau” (versetele 8-9).

Simeon e lasat la o parte, desi in Geneza 49 pare atat de strans legat de Levi. Acolo citim: ,,Simeon si Levi sunt frati, sabiile lor sunt niste
unelte de silnicie. Na vreau sa intre sufletul meu la sfaturile lor, nu vreau sa se uneasca duhul meu cu adunarea lor! Caci in mania lor au
omorat oameni si, in rautatea lor, au taiat vinele taurilor. Blestemata sa fia mania lor, pentru ca a fost prea turbata. li voi imparti in lacov si-i
voi risipi in Israel”.

Aici gasim iardsi deosebirea dintre Geneza 49 si Deuteronom 35. in Geneza 49 vedem firea cu lucrarile ei, in Deut. 33 harul si roadele lui.
lacov priveste pe Simeon si pe Levi ca fiind de aceiasi fire, deci legati in aceasta privinta. Amandoi dau la iveala patimile si caile firii
pamantesti si de aceea amandoi deopotriva sunt vrednici de blestemat. Dar pe urma vedem biruintele minunate ale unui har nemarginit.
Harul I-a facut in stare sa-si incinga sabia, sa loveasca in vitelul de aur si sa lupte pentru slava lai Dumnezeu. ,S-a asezat la usa taberei, si a
zis: , Cine este pentru Domnul, sa vina la mine!” Si toti copiii lui Levi s-au strans la el. El le-a zis: ,Asa vorbeste Domnul, Dumnezeul lui Israel:
,Fiecare din voi sa se incinga cu sabia; mergeti si strabateti tabara de la o poarta la alta, si fiecare sa omoare pe fratele, pe prietenul si pe
ruda sa”. Copiii lut Levi au facut dupa porunca lui Moise; si aproape trei mii de oameni au pierit in ziua aceea din popor. Moise a
zis:.Predati-va azi in slujba Domnului, chiar cu jertfa fiului si fratelui vostru, pentru ca binecuvantarea Lui sa vina astazi peste voi” (Exod
32:26-29).

Unde era Simeon atunci? A fost impreuna cu Levi in zilele incapatanarii, maniei si rautatii. De ce nu si in zilele de hotarare pentru Dumnezeu?
Era gata sa mearga impreuna cu fratele sau cand era vorba sa razbune o rusine adusa familiei lor. De ce nu s-a aratat insa si cand cinstea lui
Dumnezeu a fost atinsa de purtarea inchinatoare la idoli a adunarii intregi? No era el tot atat de raspunzator si pentru adunare? De buna
seama ca da, dar numai Levi a raspuns si de aceea a primit binecuvantarea. El a stat de partea lui Dumnezeu intr-o zi intunecata si rea si de
aceea i s-a dat ca cinste preotia, cea mai inalta vrednicie care-i putea fi data. Simeon n-a raspuns la chemare si de aceea a pierdut
binecuvantarea (Cat priveste alte amanunte asupra semintiei lui Levi si a istoriei iui, Indreptam pe cititor la ,,Ganduri asupra Exodului”, cap.
32 si la ,Ganduri asupra Numerilor”, cap. 3, 4 si 8.). Este vreo greutate aici? Deloc. Dumnezeu este mai pe sus de orice. El face ce-i place si
nu da socoteala nimanui. Daca intreaba cineva: ,De ce e lasat la o parte Simeon in Deuteronom 337 Raspunsul e: ,,Omule, cine esti tu sa
réspunzi impotriva lui Dumnezeu?” in Simeon vedem faptele firii vechi osandite; in Levi, vedem roadele harului rasplatite. In amandoua
vedem adevarul lui Dumnezeu si Numele Lui proslavit. Asa a fost, este si va fi totdeauna. Omul este raspunzator; Dumnezeu este
atotstapanitor.

,Despre Beniamin a zis: ,El este prea iubitul Domnului. El va locui la adapost langa dansul. Domnul il va ocroti totdeauna si se va odihni intre
umerii lui” (versetul 12).

lata un loc binecuvantat pentru Beniamin, ba chiar pentru orice copil al lui Dumnezeu! Cat de scump este gandul ca poti locui langa
Dumnezeu, sa stai Tn apropierea pastorului credincios si a priveghetorului sufletelor noastre si sa stai zi si noapte sub adapostul aripilor Lui
puternice.

lubite cititor, sa cauti sa intelegi mai mult si mai bine adevarul binecuvantarii locului si a partii lui Beniamin! Sa nu fii multumit cu mai putin
decat cu starea de fata a lui Cristos si cu simtamantul trainic al legaturii tale stranse cu El. Nu ldsa nimic sa-ti rapeasca acest lucru, caci el
este dreptul tau binecuvantat Ramai totdeauna alaturi de pastorul cel bun, odihneste-te totdeauna in dragostea Lui si aseaza-te pe pasunile
verzi si pe tarmul apelor linistite, la care te duce El.

,Despre losif a zis: Tara lui va primi de la Domnul, ca semn de binecuvantare, cel mai bun dar al cerului” roud, cele mai bune ape care sunt
jos, cele mai bune roade ale soarelui, cele mai bune roade ale fiecarei luni, cele mai bune roade din muntii cei vechi, cele mal bune roade de
pe dealurile cele vesnice, cele mai bune roade ale pamantului si din tot ce cuprinde el. Bunavointa Celui ce s-a aratat in rug sa vina peste
capul lui losif, pe crestetul capului domnului fratilor lui. El are frumusetea intaiului nascut ai faurului, coarnele lui sunt cum sunt coarnele
bivolului; cu ele va Tmpunge pe toate popoarele, pana la marginile pamantului: Ele sunt zecile de mii ale lui Efraim, ele sunt miile lui Manase”
(versetele 13-17).

losif infatiseaza pe Hristos. Cand am cercetat cartea Genezei ne-am oprit mai mult la istoria lui. Moise apasa in chip deosebit faptul, ca el a
fost despartit de fratii Lui. El a fost lepadat si aruncat in fantana. A trecut prin apele adanci ale mortii si a ajuns astfel la cinste si slava. A fost
scos din Tnchisoare ca sa fie domn peste tot Egiptul si sa tina pe fratii lui in viata. Sufletul lui a fost legat in fier si a trebuit sa guste
amaraciunea locului mortii, Thainte de a ajunge la slava. lata o icoana potrivita a Aceluia, care a atarnat pe cruce, a sezut in groapa si se
gaseste acuma inaltat pentru totdeauna pe scaunul de domnie al maririi din ceruri.

Peste capul lui losif s-a revarsat un belsug uimitor de binecuvantari, atat aici, cat si in Geneza 49, ,losif este vlastarul unui pom roditor sadit
langa un izvor; ramurile lui se Tnalta deasupra zidului. Arcasii I-au atatat, au aruncat sageti, si I-au urmarit ca ura lor. Dar arcul lui a ramas
tare, si mainile lui au fost intarite de mainile Puternicului lui lacov, Si a ajuns astfel pastorul, stanca lui Israel. Aceasta este lucrarea
Dumnezeului tatalui tau, care te va ajuta; a-ceasta este lucrarea Celui Atotputernic, care te va binecuvanta cu binecuvantarile cerurilor de
sus, cu binecuvantarile apelor de jos, cu binecuvantarile tatelor si ale pantecelul mamei. Binecuvantarile tatalui tau intrec binecuvantarile
parintilor mei, si se inalta pana in crestetul dealurilor vesnice: ele sa vina peste capul lui losif, peste crestetul capului domnului fratilor sai!”
(Geneza 49:22-26). Ce binecuvantari minunatei Nu trebuie sa mai spunem ca Israel le va gusta in viitor pe toate. Suferintele adevaratului
losif vor alcatui temelia nezguduita a binecuvantarilor viitoare ale fratilor lui in tara Canaanului, si nu numai atata, dar raul binecuvantarii va



curge din acea tara aleasa, astazi pustie, peste toata fata pamantului. ,in ziua acela vor izvori ape vii din lerusalim si vor curge jumatate spre
marea de rasarit, jumatate spre marea de apus; asa va fi vara si iarna” (Zah. 14:8). Ce priveliste binecuvantata de viitor pentru tara lui Israel
si pentru tot pamantul!

,Despre Zabulon a zis: ,Bucura-te, Zabuloane, de alergarile fale si tu Isahar de corturile tale! Ei vor chema popoarele pe munte; acolo vor
aduce jertfe de dreptate, caci vor suge bogatia marii si comorile ascunse in nisip” (versetele 18, 19). Zabulon trebuia deci sa se bucure de
alergarile sale, iar Isahar de corturile sale. Vor fi bucurii acasa si afara si in acelasi timp putere de a inrauri asupra altora: ei cheama
popoarele la muntele, pe care au sa aduca jertfe de dreptate. Si toate acestea intemeiate pe faptul ca ei insisi vor suge prisosul marilor si
comorile nisipului. Asa e totdeauna. Cinstea noastra este sa ne bucuram totdeauna de Domnul si sa sorbim din a-cele izvoare vesnice de
comori ascunse, care se gasesc in El. Numai astfel vom fi intr-o stare de inima potrivita ca sa putem cere si altora sa guste si sa vada ca
Domnul este bun si sa aduca Domnului acele jertfe neprihanite, care-i sunt atat de placute.

Nu mai este nevoie de o lamurire omeneasca asupra versetelor 20-29. ,Despre Gad a zis: ,Binecuvantat sa fie cine largeste pe Gad. Gad se
odihneste ca un leu, si sfasie la brate si capete. El a ales cea dintai parte a tarii, caci acolo sta ascunsa mostenirea legiuitorului; el a mers cu
fruntasii poporului, a adus la indeplinire dreptatea Domnului, si poruncile Lui fata de Israel”. Despre Dan a zis: ,,Dan este un pui de leu, care
s-arunca din Basan”. Despre Neftali a zis: ,Neftali, satul de bundvointa si coplesit cu binecuvantari de la Domnul, ia in stapanire partea de
apus si miazazi!” Despre Aser a zis: ,,Binecuvantat sa fie Aser intre copiii lui Israel 1 Placut sa fie fratilor lui, si sa-si moaie piciorul in
untdelemn! Zavoarele tale sa fie de fier si de arama, si puterea ta sa tina cat zilele tale!” Nimeni nu este ca Dumnezeul lui Israel, el trece pe
ceruri ca sa-fi vina in ajutor, trece cu maretie pe nori. Dumnezeul cel vecinie este un loc de adapost, si sub bratele Lui cele vesnice este un
loc de scapare. El a izgonit pe vrajmasi dinaintea ta, si a zis: , Nimiceste-1". Israel este fara frica in locuinta lui, izvorul lui lacov este deoparte
intr-o tara plina de grau si de must, si cerul lui picura roua. Ferice de tine, Israele! Cine este ca tine, un popor mantuit de Domnul, scutul care
iti da ajutor, si sabia care te face slavit! Vrajmasii tai vor face pe prietenii inaintea ta, si tu vei cdlca peste inaltimile lor”. Nimic nu poate
intrece harul scump, care strabate versetele de la urma ale capitolului nostru. Binecuvantarile capitolului 33 Tncep si se sfarsesc, ca si
cantarea lui Moise din capitolul 32, cu Dumnezeu si cu caile Lui minunate fata de Israel. Auzind, la sfarsitul tuturor indemnurilor, sfaturilor,
proorociilor si amenintarilor, cuvinte ca cele de aici, ne simtim nespus de inviorati si mangaiati. Din versetele de la sfarsitul Deuteronomului
stralucesc puternic harul si slava. Dumnezeu va fi iarasi proslavit in Israel si Israel va fi binecuvantat pe vecie in Dumnezeu. Lui Dumnezeu
nu-i pare rau de darul si de chemarea facuta. El va implini orice slova a Cuvantului Sau. Cele din urma vorbe ale legiuitorului sunt iarasi o
dovada limpede a acestui fapt. Daca n-am avea decat cele patru versete de la urma ale capitolului nostru, ar fi deajuns ca sa dovedeasca
intoarcerea viitoare, binecuvantarea si slava celor douasprezece semintii ale lui Israel in tara lor. E adevarat ca din toate cele spuse lui Israel
putem lua invatatura, imbarbatare si mangaiere. Si noi putem spune ca taria noastra va fi cat zilele noastre, ca Dumnezeul cel vecinie este
locul nostru de scapare. Noi putem insa spune ceea ce Israel nu putea spune. Binecuvantarile biserici! lui Dumnezeu sunt ceresti si
duhovnicesti. Dar aceasta nu ne impiedica sa luam imbarbatare din fagaduintele lui Israel. Marea greseala a multor crestini este ca iau pentru
ei si pentru biserica ceea ce este spus pentru poporul pamantesc al lai Dumnezeu, Israel. E o mare greseald. Cititorul nostru sa nu se teama
ca va pierde ceva din binecuvantarea lui, daca lasa semintei lui Avraam - locul si partea data ei de Dumnezeu. Dimpotriva, numai cand se
intelege deosebirea aceasta, putem avea un mare folos din Vechiul Testament. Nimeni nu poate intelege cum trebuie Scriptura daca nu face
marea deosebire dintre Israel si Biserica lui Dumnezeu.

Acest capitol e un adaos scurt la Deuteronom. Nu ni se spune cine a fost folosit ca unealta in mana lui Dumnezeu, ca sa scrie aceasta parte,
dar nici nu este prea insemnat sa stim. Ajunge numai sa stim, ca si adaosul e tot asa de insuflat de Dumnezeu ca tot Deuteronomul si
Deuteronomul ca intreaga Scriptura.

»~Moise s-a suit din campia Moabului pe muntele Nebo, pe varful muntelui Pisga, in fata lerihonului. Si Domnul i-a aratat toata tara: de la
Galaad pana la Dan, tot tinutul lui Neftali, tara lui Efraim si Manase, toata tara lui luda pana la marea de apus, partea de miazazi,
imprejurimile lordanului, valea lerihonului, cetatea finicilor, pana la Toar. Domnul i-a zis: Aceasta este tara pe care am jurat ca o voi da lui
Avraam, lui Isaac si lui lacov, zicand: ,O voi da semintei tale”. Ti-am aratat ca s-o vezi cu ochii tai; dar nu vei intra in ea”. Moise, robul
Domnului, a murit acolo, in tara Moabului, dupa porunca Domnului. Si Domnul I-a ingropat in vale, in tara Moabului, fata in fata cu Bel-Peor.
Nimeni nu i-a cunoscut mormantul pana in ziua de azi” (versetele 1-6).

De mai multe ori, in ,,Ganduri asupra cartii Numeri si asupra Deuteronomului”, am vorbit de faptul care ni se istoriseste in aceste versete.
Acum i-am aminti cititorului ca, pentru ca sa intelegem bine lucrurile, trebuie sa privim pe Moise din doua puncte de vedere, si anume odata
n slujba sa si pe urma ca persoana. Daca-i privim din cel dintai punct de vedere, intelegem limpede ca nu era menirea lui sa duca adunarea
lui Israel in tara fagaduita. Taramul lucrarii lui a fost pustia. Slujba lui era in legatura cu raspunderea omului sub lege si sub stapanirea morala
a lui Dumnezeu si de aceea n-a fost datoria lui sa duca poporul prin raul mortii (lordanul) in tara fagaduita. Lucrul acesta a ramas pentru
urmasul sau losua, care infatiseaza pe Mantuitorul; el trebuia sa fie in mainile lui Dumnezeu unealta, care sa duca poporul peste lordan in
partea lui de mostenire dumnezeiasca.

Toate acestea sunt vrednice de luat aminte. Dar trebuie sa privim pe Moise ca persoana si aici avem iarasi doua puncte de vedere. Moise a
fost si sub stapanirea morala a lui Dumnezeu si sub harul lui dumnezeiesc. Deosebirea aceasta nu trebuie s-o pierdem din vedere. Ea este
foarte insemnata. Stapanirea morald a lui Dumnezeu a oprit pe Moise, cu o hotarare neinduplecata, sa intre in tara fagaduita, desi el dorea
mult sa paseasca pe pamantul Canaanului, El vorbise cu buzele Sale in chip necugetat. Gresise si nu proslavise pe Dumnezeu in fata adunarii,
la apele Meriba si de aceea dorinta lui de a intra in tara fagaduita n-a putut fi implinita.

Faptul acesta trebuie sa-I cantarim bine. Fireste ca trebuie sa vorbim eu foarte mare bagare de seama de greseala unuia din slujitorii de
frunte ai lui Dumnezeu, dar aceasta greseala a fost scrisa pentru invatatura noastra si sa nu uitam ca, desi suntem sub har, suntem si sub
stapéanirea morala a lui Dumnezeu. Pe pamant avem o raspundere mare. Fara indoiala ca suntem copii ai lui Dumnezeu, iubiti cu o iubire
nesfarsita si neschimbata” lubiti ca insusi Domnul Isus, dar suntem si sub stapanirea morala a lui Dumnezeu. Sa nu uitam acest lucru! Faptul
ca iubirea lui Dumnezeu este partea noastra vesnica si neschimbata ar trebui sa ne indemne sa dam cea mai mare luare aminte stapanirii
morale a lui Dumnezeu.



Sa luam o pilda: N-ar trebui oare ca tocmai copiii unui imparat sa respecte legile imparatesti mai mult decat ceilalti, tocmai pentru ca sunt
copiii imparatului? Si daca s-ar intampla ca el sa calce intr-un fel oarecare legile imparatesti, n-ar cere oare cinstea imparateasca neaparat ca
ei sa ispaseasca fara gres cdlcarea de lege? Daca se poate spune acest lucru despre o stapanire pamanteasca, cu cat mai mult se poale
spune despre stapanirea lui Dumnezeu? ,Caci suntem in clipa, cand judecata sta gata sa inceapa de la casa lui Dumnezeu. Si daca incepe cu
noi, ce va fi cu cei ce nu asculta Evanghelia lui Dumnezeu? (1 Petru 4:17, 18).

Dar, cum am mai spus, Moise a avut parte si de har, si acest har straluceste de pe varful muntelui Pisga intr-o stralucire mareata. Acolo s-a
ingaduit lui Moise sa stea in fata lui Dumnezeu si sa-si arunce privirea peste intinsul tarii fagaduintei. | s-a ingaduit s-o vada din punct de
vedere dumnezeiesc; nu numai asa cum a stapanit-o Israel, ci asa cum a dat-o Dumnezeu.

Si pe urma? El a adormit si a fost adaogat la poporul lui. Ei n-a murit ca un mosneag slab si garbov, ci cu toata vioiciunea si puterea unui
barbat din floarea varstei: ,,Moise era in varsta de o sutd douazeci de ani, cand a murit. Vederea nu-i slabise si puterea nu-i trecuse”. Ce
marturie! Ce fapt rar de intalnit in istoria omenirii cazute! Viata lui Moise a fost impartita in trei parti bine hotarate, fiecare de cate patruzeci
de ani. Patruzeci de ani a petrecut in casa lui Faraon, patruzeci de ani a pazit turmele lui letro ,dincolo de pustie” si patruzeci de ani a
calatorit prin pustie. Ce viata minunata! Ce bogata in Intamplari ciudate si cat de multe invataturi cuprinde ea de la inceput pana la sfarsit!
Cat de interesanta este cercetarea unei astfel de vieti, urmarirea ei de pe malul Nilului, unde a fost gasit ca baietas mic si slab si pana pe
varful muntelui Pisga, unde a stat alaturi de Dumnezeul sau, ca sa priveasca minunata parte de mostenire a Israelului lui Dumnezeu si sa-L
mai vada apoi pe muntele schimbarii la fata, in tovarasia lui llie, ,,vorbind cu Isus” despre lucrul cel mai minunat, spre care s-a indreptat
vreodata luarea aminte a oamenilor sau a ingerilor! Ce slujitor pretuit a fost el, ce barbat binecuvantat, ce vas minunat!

Si acum sa ascultam marturia, pe care o face insusi Dumnezeu despre slujitorul Sau iubit: ,in Israel nu s-a mai ridicat prooroc ca Moise, pe
care Domnul sa-I fi cunoscut fata in fata. Nici unul nu poate fi pus alaturi de el, in ce priveste toate semnele si minunile, pe care I-a trimes
Dumnezeii sa le faca in fata Egiptului, impotriva lui Faraon, impotriva supusilor lui si Tmpotriva intregii tari, in ce priveste toate semnele
infricosatoare pe care le-a facut Moise cu mana tare inaintea intregului Israel”.

Domnul, in bunatatea Lui, sa binecuvanteze cercetarile noastre asupra Deuteronomului! Faca El ca invataturile Lui scumpe sa fie sapate
adanc pe tablele inimilor noastre chiar de Duhul Sfant, pentru ca felul nostru de a fi sa fie placut lui Dumnezeu, iar purtarea si drumul nostru
prin lumea aceasta sa ne fie calauzite numai de ele.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/deuteronom-3226-28-c-h-mackintosh/

	Deuteronom - Comentarii C. H. Mackintosh

