clickbible.org

Coloseni - Comentarii W. McDonald

Pe vremea cand a fost redactat Noul Testament, o scrisoare incepea de obicei cu numele autorului. Tot asa si Pavel se prezinta ca apostol al
lui Isus Cristos prin voia lui Dumnezeu. Un apostol era un trimis special al Domnului Isus. Pentru a li se confirma mesajul propovaduit,
apostolii au primit puterea de a sdvarsi minuni (2Corinteni 12:12). in plus, citim c& atunci cand apostolii si-au pus in unele cazuri, mainile
peste credinciosi, a fost daruit Duhul Sfant (Fapte 8:15-20;19:6). Astazi nu exista in lume apostoli in sensul strict al cuvantului si este o mare
nechibzuinta ca cineva sa pretinda ca ar fi succesor al primilor doisprezece apostoli. Multi interpreteaza Efeseni 2:20 in sensul ca lucrarea
celor inzestrati cu darul distinctiv de apostoli si profeti a avut de a face, in principal, cu intemeierea bisericii, in contrast cu lucrarea
evanghelistilor, pastorilor si invatatorilor (Efeseni 4:11), care continua si in dispensatia actuala. Pavel isi deriva apostolia din voia lui
Dumnezeu (vezi si Fapte 9:15;Galateni 1:1). Nu a fost o ocupatie pe care si-a ales-o0 singur sau pentru care sa fi fost instruit de oameni, dupa
cum aceasta functie nu i-a fost incredintata prin ordinarea oamenilor. Nu a provenit , de la oameni" (ca sursa), nici ,,prin oameni" (ca
instrument), ci intreaga lui misiune a fost desfasurata cu convingerea solemna ca Dumnezeu insusi I-a ales sa fie apostol.

Pe cand redacta aceasta scrisoare langa Pavel se afla Timotei fratele nostru. Este bine sa observam aici o totala lipsa de oficialism in
atitudinea lui Pavel fata de Timotei. Ambii erau membri ai unei fratii comune si nici macar nu se punea problema unei ierarhii, de felul celei
care exista astazi in randurile demnitarilor bisericesti, cu titluri pompoase si vesminte specifice.

Scrisoarea aceasta se adreseaza sfintilor si fratilor credinciosi in Cristos care sunt in Colose - doua denumiri frumoase care se aplica in Noul
Testament tuturor crestinilor.

Sfinti - asta inseamna ca ei sunt despartiti de lume si alipiti la Dumnezeu, urmarea acestui act trebuind sa se manifeste prin viata lor sfanta.

Frati credinciosi arata ca sunt copiii unui Tata comun prin credinta In Domnul Isus; sunt frati si surori care cred. Crestinii mai sunt numiti
discipoli (ucenici) si credinciosi, in alte locuri din Noul Testament.

in Cristos se referd la pozitia lor duhovniceasca. CAnd au fost mantuiti, Dumnezeu i-a asezat in Cristos, ei fiind acum ,.acceptati in
Preaiubitul." Urmarea este ca ei au viata si natura Lui, de acum Tnainte nemaifiind vazuti de Dumnezeu ca niste copii ai lui Adam sau ca
oameni ne-nascuti din nou, ci acceptati pe deplin, cum este Fiul Sau.

Sintagma: in Cristos comunica o incarcatura de intimitate, acceptare si siguranta ce depaseste orice capacitate a mintii omenesti de a o
pricepe. Amplasarea geografica a acestor credinciosi este indicata de sintagma: care sunt in Colose. Poate niciodata n-am fi putut citi despre
acest oras, daca evanghelia nu s-ar fi predicat acolo, aducand sufletele la mantuire.

Pavel 1i salutda acum pe sfinti cu frumosul salut: Har voua si pace de la Dumnezeu, Tatal nostru si de la Domnul Isus Cristos. Nici o alta
alaturare de cuvinte nu ar putea exprima mai plenar binecuvantarile aduse de crestinism decat formula: har si pace.

Har era un salut destul de raspandit in lumea elena, dupa cum pace era un salut obisnuit la evrei, ambele cuvinte fiind folosite atat la
intalnire, cat si la despartire. Harul ni-L infatiseaza pe Dumnezeu coborandu-se la nivelul omenirii pacatoase si pierdute, cu nesfarsita iubire si
compasiune iar pacea rezuma toate rezultatele vietii unei persoane, atunci cand aceasta accepta harul lui Dumnezeu, ca dar fara plata. R. J.
Little spune: ,Harul poate thsemna multe lucruri, fiind aidoma unui cec in alb. Pacea este negresit o componenta a mostenirii crestinului, pe
care nu trebuie sa-1 lasam pe Satan sa ne-o rapeasca."

Semnificativa este si topica: intai este harul, apoi pacea. Daca Dumnezeu n-ar fi luat initiativa, actionand sub impulsul iubirii si indurarii Sale
fata de noi, am zacea si azi in pacatele noastre. Dar slava Lui, ca a avut aceasta initiativa, trimitandu-L pe Fiul Lui s& moara pentru noi, drept
care acum putem avea pace cu Dumnezeu, pace cu semenii nostri si pacea lui Dumnezeu in sufletele noastre. Dar de indata ce am facut
aceasta afirmatie, ne dam seama cat de ne-adecvate sunt cuvintele noastre pentru a putea defini suficient profunda realitate pe care o
exprima ele.

Dupa ce i-a salutat pe sfintii acestia cu cuvintele ce au intrat in vocabularul definitoriu al crestinismului, apostolul face inca un gest
caracteristic - se pleaca pe genunchi, cu multumiri si rugaciune pe buze. Se pare ca apostolul intotdeauna isi incepea rugaciunea cu laude
adresate Domnului - pilda pe care bine ar fi daca ne-am Tnsusi-o. Rugdciunea lui este adresata lui Dumnezeu Tatal Domnului nostru Isus
Cristos. Rugaciunea este privilegiul nespus de mare de a fi primiti in audienta la Suveranul universului. Pe buna dreptate cineva ar putea
intreba: ,,Cum poate un biet om indrazni sa stea inaintea infricosatoarei si maretei prezente a Dumnezeului Preainalt?" Raspunsul il gasim in
insusi textul versetului: slavitul si maiestuosul Dumnezeu al universului este Tatal Domnului nostru Isus Cristos. Cel Preainalt este acelasi
care s-a apropiat de noi, devenind intim. Datorita faptului ca credinciosii in Cristos se impartasesc din viata Lui, Dumnezeu este acum si Tatal
nostru (loan 20:17). Noi ne putem apropia de El prin Cristos.

Rugandu-ne neincetat pentru voi. Luata separat, aceasta sintagma nu pare iesita din comun, dar sensul ei e amplificat de observatia ca Pavel
isi exprima aici interesul pentru oameni cu care inca nu a avut prilejul sa se intdlneasca. Comparatia aceasta cu propria noastra dificultate de
a ne aduce aminte de rudele si prietenii nostri, inaintea tronului de har! Ce lista uriasa de persoane pentru care obisnuia sa se roage trebuie
sa fi avut apostolul Pavel! El se ruga nu numai pentru cei pe care {i cunostea, ci si pentru crestinii din departari, ale caror nume i-au fost
aduse la cunostinta de altii. Cu adevarat, viata de necurmata rugaciune a apostolului Pavel ne ajuta sa-l intelegem mai bine.

El auzise despre credinta in Cristos Isus a colosenilor si despre dragostea lor fata de toti sfintii. Mai intai el mentioneaza credinta for in Cristos
Isus, acesta trebuind s& fie intotdeauna punctul nostru de plecare. in lumea contemporana existd multi oameni religiosi, care vorbesc intruna
despre dragostea lor pentru altii. Dar daca i descosi mai indeaproape, constati ca nu au nici o credinta in Domnul Isus. Or, 0 asemenea
dragoste reprezinta un gol imens si o totala lipsa de sens. Pe de alta parte, sunt cei care marturisesc cu buzele credinta lor in Cristos, dar
degeaba cauti ca nu vei gasi nici o dovada a dragostei lor in viata lor. Pavel pune sub semnul intrebarii si sinceritatea credintei lor. Trebuie sa


https://clickbible.org/post/coloseni-320-w-mcdonald/

existe credinta adevarata in Mantuitorul, si aceasta credinta trebuie demonstrata printr-o viata de iubire fatda de Dumnezeu si fata de semenii
nostri.

Pavel spune ca credinta este in Cristos. Trebuie sa luam bine seama la acest lucru. Domnul Isus Cristos este prezentat intotdeauna in
Scriptura ca tinta credintei, obiectivul spre care este indreptata aceasta. Cineva poate avea credinta nemarginita intr-o banca, dar credinta
aceea este valabild doar Th masura in care banca respectiva este fiabila. Oricata credinta ai avea in banca respectiva, aceasta nu va putea
asigura depozitele bancare, daca banca nu este gestionata cum trebuie. Credinta in sine nu este suficienta. Credinta respectiva trebuie sa fie
axatd pe Domnul Isus Cristos. intrucat El nu poate da gres niciodatd; nici o persoana care-si pune increderea in El nu va fi dezaméagita
niciodata.

Faptul ca Pavel a auzit despre credinta si dragostea lor arata ca ei nu erau niste credinciosi ascunsi. De fapt, Noul Testament nu ofera prea
multe incurajari celor care si-ar propune s& traiasca o viata de ucenic secret. Invatatura Cuvantului lui Dumnezeu este ca dac cineva L-a
primit cu adevarat pe Mantuitorul, atunci acea persoana nu va putea sa nu-L marturiseasca in public pe Cristos si mantuirea pe care i-a
adus-o.

Dragostea colosenilor ii cuprindea pe toti sfintii. Cu alte cuvinte, aceasta dragoste nu avea nici o umbra de sectarism sau de marginire locala.
Colosenii nu-i iubeau doar pe cei din partasia lor, ci oriunde gaseau credinciosi adevarati, isi revarsau fara rezerve toata caldura dragostei lor
peste ei. Asta ar trebui sa ne fie Tnvatamant ca si dragostea noastra sa nu aiba un caracter ingust si sa nu se margineasca la cei din propriul
nostru cerc de partasie locald sau numai la misionarii din tara noastra. Trebuie sa dam cinste oilor lui Cristos din orice loc unde s-ar gasi
acestea, manifestandu-ne, ori de cate ori posibil, dragostea fata de ele.

Nu este-prea clara legatura acestui verset cu textul precedent. Trebuie el legat de versetul 3? Noi dam multumiri... din pricina nadejdii care
va este pastrata in ceruri? Sau legatura trebuie stabilitd cu versetul 4: Dragostea voastra pentru toti sfintii, din pricina nadejdii care va este
pastrata in ceruri?

Ambele interpretari sunt valabile. Apostolul avea motive sa multumeasca nu numai pentru credinta si dragostea lor, ci si pentru mostenirea
de care vor avea ei parte in viitor. Pe de alta parte, tot atat de adevarat este si faptul ca credinta in Cristos Isus si dragostea pentru toti sfintii
sunt exercitate in lumina binecuvant&rilor care ne asteapta. in orice caz, putem vedea cu totii cd Pavel enumera aici cele trei virtuti cardinale
ale vietii crestine: credinta, dragostea si nadejdea, pe care le gasim si la 1Corinteni 13:13 si la 1Tesaloniceni 1:3;5:8. Lightfoot spune:
,Credinta se reazema pe trecut; dragostea actioneaza in prezent; iar nadejdea ne indreapta privirile spre viitor.”

in versetul acesta nadejdea nu inseamna atitudinea de asteptare sau de nazuire dupd un lucru, ci se referd la obiectul sperat. Aici inseamna
implinirea sau consumarea mantuirii noastre, cand vom fi dusi in cer si ne vom lua in primire mostenirea vesnica. Colosenii auzisera despre
aceasta nadejde, probabil cand Epafras le vestise evanghelia.

Ceea ce au auzit ei este redat de sintagma: cuvantul adevarului evangheliei. Evanghelia de aici este descrisa ca mesajul unei vesti bune
adevarate. Poate ca Pavel se gandea la invataturile false ale gnosticilor, cand scria aceste cuvinte. Cineva a definit ,,adevarul" drept ceea ce
afirma Dumnezeu despre un lucru (loan 17:17).

Evanghelia este adevarata pentru ca este cuvantul lui Dumnezeu.

Adevarul evangheliei ajunsese pana la coloseni, ca de altfel pana la marginile lumii cunoscute pana atunci. Afirmatia nu trebuie luata in sens
absolut, intrucat nu se poate deduce de aici ca absolut toti oamenii din lumea de atunci au auzit evanghelia. Mai degraba ar putea sa
insemne, cel putin partial, cd o seama de oameni din orice natiune au auzit vestea buna a evangheliei (Fapte 2). Versetul ar mai putea
insemna ca evanghelia este destinata tuturor oamenilor si ca se vestea peste tot, fara ingradiri intentionate. Pavel descrie si rezultatele
inevitabile pe care le produce evanghelia. In Colose si in toate celelalte parti ale lumii in care ajunsese s fie vestitd evanghelia, ea a dat
roada si a crescut (textul marginal NKJV). Se face aceasta afirmatie pentru a se sublinia caracterul supranatural al evangheliei, caci in natura
de obicei rodirea si cresterea nu au loc concomitent. De multe ori planta respectiva trebuie curatata pentru ca sa dea rod, caci daca este
lasata sa creasca in voie, va acapara toata seva, repartizand-o frunzelor si ramurilor, si nu rodului. Dar evanghelia infaptuieste ambele
procese simultan: da roada in mantuirea sufletelor si zidirea sfintilor, raspandindu-se, in acelasi timp, din oras in oras si de la neam la neam.

Este exact efectul pe care |-a avut evanghelia in viata colosenilor din ziua cand ei au auzit si au cunoscut harul lui Dumnezeu in adevar. in
biserica din Colose s-a produs o crestere numerica, dar si o dezvoltare duhovniceasca in viata credinciosilor de acolo.

Se pare ca evanghelia a facut, intr-adevar, pasi uriasi in primul veac, ajungand in Europa, Asia si Africa, cu mult peste limitele unde credeau
unii ca se va opri. Dar nu exista temeiuri sa credem ca a strabatut tot pamantul.

Harul lui Dumnezeu descrie aici foarte adecvat mesajul evangheliei. Prin ce am putea rezuma mai frumos vestea buna decat prin adevarul
minunat, potrivit caruia harul lui Dumnezeu se revarsa peste oameni vinovati, care nu merita decat mania lui Dumnezeu!

Apostolul precizeaza ca de la Epafras au auzit credinciosii mesajul evangheliei, ajungand sa cunoasca acest mesaj in experienta lor practica
de trdire. Pavel il lauda pe Epafras, definindu-I drept preaiubitul nostru rob Tmpreuna cu noi si credincios slujitor al lui Cristos pentru ei. Nu
gasim la apostolul Pavel nici urma de amaraciune sau gelozie. Pe el nu-I deranja faptul ca si alti predicatori aveau parte de elogieri. Ba mai
mult, el insusi este primul care isi exprima aprecierea fata de alti slujitori ai Domnului.

De la Epafras a auzit Pavel de dragostea colosenilor in Duhul. Nu era aici doar un sentiment uman de afectiune, ci o iubire autentica fata de
Domnul si copiii Lui, pe care o produce Duhul lui Dumnezeu ce saldsluieste in launtrul credinciosilor. Aceasta este singura referire la Duhul
Sfant din aceasta epistola.

Odata incheiat capitolul multumirilor, Pavel incepe acum sa faca mijlociri concrete pentru sfinti. Am amintit deja cat de cuprinzator era
orizontul rugaciunilor lui Pavel. Trebuie acum sa amintim si faptul ca cererile formulate de el se raportau intotdeauna la nevoile specifice ale



copiilor lui Dumnezeu din orice localitate. Apostolul nu se ruga la modul general. Patru par sa fie cererile exprimate cu privire la coloseni:
(1) ca ei sa capete pricepere duhovniceasca;

(2) sa aiba o purtare vrednica de Domnul;

(3) sa aiba parte din plin de putere;

(4) sa fie cuprinsi de un duh de multumire.

Cererile formulate de Pavel nu sunt meschine - fapt care reiese mai cu seama din versetele 9,10 si 11, prin folosirea unor cuvinte cum ar fi:
orice, orice lucru, tot felul de, cu toata puterea, pentru orice rabdare....

(1) orice fel de intelepciune si de pricepere duhovniceasca (versetul 9).
(2) ,,sa-i fiti placuti in orice lucru" (versetul 10).

(3) .in orice lucrare buna" (versetul 10).

(4) ,Cu toata puterea" (versetul 11).

(5) ,,Pentru orice rabdare si indelunga ingaduinta" (versetul 11).

De aceea de la inceputul versetului 9 stabileste legatura cu versetele anterioare, sensul sintagmei fiind: datorita vestilor aduse de Epafras
(versetul 4,5,8). De prima data cand a auzit despre acesti sfinti scumpi de la Colose si credinta, dragostea si nadejdea lor, apostolul si-a facut
un obicei sa se roage pentru ei.

Mai intéi s-a rugat ca ei sa fie umpluti de cunoasterea deplina a voii lui Dumnezeu, in orice fel de intelepciune si de pricepere duhovniceasca.
Apostolul nu a cerut ca ei sa fie multumiti cu pretentiile de cunoastere trambitate de gnostici, ci a dorit ca credinciosii coloseni sa aiba parte
de deplina cunoastere a voii lui Dumnezeu pentru viata lor, asa cum este aceasta descoperita in cuvantul Sau. Cunoasterea acesta nu este de
natura lumeasca ori carnald, ci e caracterizata de intelepciune si pricepere duhovniceasca - adica de intelepciunea de a aplica cunostintele
dobandite in modul cel mai adecvat si de pricepere de a vedea care lucruri sunt dupa voia lui Dumnezeu si care sunt contrare acesteia.

Intre versetul 10 si 9 existd o foarte importanta leg&tura. De ce voia apostolul Pavel sa fie colosenii umpluti cu cunoasterea voii lui
Dumnezeu? Pentru ca ei sa devina oare predicatori straluciti sau invatatori senzationali? Ca sa atraga dupa ei multimi mari de adepti, cum
faceau gnosticii? Nicidecum! Adevarata intelepciune si pricepere duhovniceasca are menirea de a-i invrednici pe crestini sa umble intr-un
chip vrednic de Domnul, sa-I fie placuti in orice lucru. Gasim aici o lectie importanta despre calduzire. Dumnezeu nu ne descopera voia Sa
pentru a ne satisface curiozitatea, dupa cum nu o face pentru a ne gadila ambitia sau orgoliul. Mai degraba, Domnul ne arata voia Sa pentru
viata noastra pentru ca noi sa-I fim placuti in tot ceea ce facem.

Aducand rod in tot felul de fapte bune. lata o utila atentionare ca desi nu suntem mantuiti prin faptele bune, negresit suntem insa mantuiti
pentru a face fapte bune. Uneori avem tendinta ca prin sublinierea totalei nevrednicii si ineficacitati a faptelor bune de a mantui sufletul sa
cream impresia ca crestinii nu cred in valoarea sau necesitatea faptelor bune. Nimic nu ar putea fi mai departe de adevar decat o atare
interpretare trunchiata! Aflam de la Efeseni 2:10 ca: ,,noi suntem lucrarea Lui si am fost creati in Cristos Isus pentru fapte bune, pe care
Dumnezeu le-a pregatit mai dinainte, ca sa umblam in ele." Si iarasi la Tit 3:8, Pavel ii scrie lui Tit: ,Adevarat este cuvantul acesta si vreau sa
starui cu tarie asupra acestor lucruri, pentru ca cei care au crezut in Dumnezeu sa caute sa fie cei dintai in fapte bune".

Pavel nu dorea doar ca ei sa aduca roada in orice lucrare buna, ci si sa creasca in cunoasterea lui Dumnezeu. Cum se realizeaza acest lucru?
Mai intai de toate, se face prin studierea consecventa si atenta a cuvantului lui Dumnezeu. Apoi se capata prin ascultarea de invataturile
Sale, slujindu-L cu credinciosie - acest element din urma fiind un gand foarte proeminent aici. Pe masura ce facem aceste lucruri, suntem
adusi la o stare de cunoastere mai deplind a Domnului. ,Atunci vom cunoaste, daca vom persevera in cunoasterea Domnului" (Osea 6:3, KJV).

Observati repetarea cuvintelor care se refera la cunoastere in capitolul 1 si modul in care fiecare mentionare noua a lor ne transmite un gand
si mai profund. in versetul 6, ei ,,au cunoscut harul lui Dumnezeu." in versetul 9, ei aveau deja ,,cunoasterea voii Sale", pentru ca in versetul
10 sa ni se spuna ca ei ,cresteau in cunoasterea lui Dumnezeu". Am putea spune ca prima cunoastere se refera la mantuire, a doua la
studierea Scripturilor iar a treia la slujirea si la trairea vietii crestine. Doctrina sau invatatura sanatoasa trebuie sa conduca neaparat la o
purtare corespunzatoare, care se va exprima prin slujirea si ascultarea noastra de Domnul.

A treia cerere a apostolului este ca sfintii sa fie Intariti cu toata puterea, potrivit cu taria slavei Lui. (Observati din nou progresia: umpluti,
versetul 9; aducand rod, versetul 10; intariti, versetul 11). Viata crestina nu poate fi traita doar in virtutea energiilor naturale ale omului, ci
este nevoie de o tdrie supranaturald. De aceea Pavel doreste ca credinciosii sa cunoasca puterea Fiului inviat al lui Dumnezeu, dar nu se
opreste aici, ci vrea ca ei s-0 cunoasca potrivit cu taria slavei Lui. El nu cere ca aceasta putere sa fie din taria slavei Lui, ci potrivit cu ea.

Taria slavei Lui este nemarginita si tot asa este si cadrul rugaciunii, cum arata si Peake: ,Dotarea cu putere nu se face doar pe masura nevoii
receptorului, ci si dupa masura puterii divine disponibile.”

De ce dorea Pavel sa aiba crestinii aceasta putere sau tarie? Pentru ca sa savarseasca minuni spectaculoase? Sau pentru ca sa invie mortii,
sa vindece bolnavii sau sa scoata demonii? Din nou, raspunsul este ,Nu". Ci este nevoie de putere pentru ca copilul lui Dumnezeu sa aiba
orice rabdare si indelunga ingaduinta (rabdare), cu bucurie. Trebuie sa dam toata atentia acestui cuvant! Pentru ca in multe zone ale
crestinatatii contemporane se pune un mare accent pe asa-zisele miracole, cum ar fi vorbirea in limbi, vindecarea bolnavilor si alte lucruri
senzationale. Dar fata de toate acestea, asistam Tn epoca noastra la un miracol mult mai mare: acela de a vedea cum un copil al lui
Dumnezeu sufera rabdator si-l multumeste lui Dumnezeu Tn mijlocul tuturor incercarilor!



La 1Corinteni 13:4, indelunga rabdare este asociata cu bunatatea. Aici ea este legata direct de bucurie. Noi suferim pentru ca nu ne putem
smulge din gemetele (si suferintele) de care are parte creatia. Pentru a ne pastra tnsa bucuria in launtrul nostru si bunatatea fata de altii este
nevoie de puterea lui Dumnezeu, aceasta fiind o izbanda in viata de credinta. Deosebirea dintre rabdare si indelunga rabdare este, dupa unii,
deosebirea dintre a rabda fara murmur si a rabda fara sa te razbuni. Harul lui Dumnezeu a realizat unul dintre obiectivele supreme in viata
credinciosului care stie sa sufere cu rabdare si sa-L laude pe Dumnezeu chiar in mijlocul unei incercari de foc.

Multumind din acest verset se refera la coloseni, nu la Pavel (in original verbul este la plural). Pavel se roaga ca ei sa fie nu doar intariti in
toate privintele, ci si sa aiba un duh de multumire, pentru ca niciodata sa nu inceteze sa-si exprime recunostinta fata de Tatal, care i-a
invrednicit sa aiba parte de mostenirea sfintilor in lumina.

Ca fii ai lui Adam, noi nu eram potriviti sa ne bucuram de gloriile cerului. De fapt, daca ar fi posibil ca oamenii ne-mantuiti sa fie dusi in cer, ei
nu s-ar simti bine acolo, ci ar fi cuprinsi de cea mai adanca mizerie. Ca sa poti aprecia cerul trebuie sa fii potrivit pentru el. Chiar si noi,
credinciosii in Domnul Isus, nu suntem potriviti pentru cer prin noi insine. Singura nadejde de slava pe care o avem acum se gaseste in
Persoana Domnului Isus Cristos:

Ma reazem pe meritele Sale, Alt reazem n-am,
Nici chiar in locurile ceresti, in tara lui Emanuel.
Anne Ross Cousin

Cand Dumnezeu il mantuieste pe cineva, imediat 1l inzestreaza cu caracterul adecvat pentru cer. Acest caracter adecvat este chiar Cristos.
Nimic nu mai poate fi adaugat la a-ceasta desavarsire. Nici macar o viata intreaga de ascultare si de slujire aici pe pamant nu-l va putea face
pe cineva sa fie mai potrivit, mai adecvat pentru cer decat in ziua cand a fost mantuit. Nadejdea noastra de slava se gaseste in sangele Lui.
in timp ce mostenirea este in lumin si ,pusé deoparte in cer", noi, credinciosii avem aici pe pdmant Duhul Sfant ca ,,garantie a mostenirii
noastre." Prin urmare, ne bucurdm, gandindu-ne la ce ne asteapta in viitor, in timp ce inca de pe acum ne bucuram de ,parga Duhului."

invrednicindu-ne s& avem parte de mostenirea sfintilor in lumind, Dumnezeu ne-a eliberat de sub puterea intunericului si ne-a stramutat in
imparatia Fiului dragostei Lui (cf. 1loan 2:11). Acest lucru poate fi ilustrat prin experienta copiilor lui Israel, asa cum o gasim consemnata in
Exod. Ei o dusesera greu in Egipt, sub loviturile de bici ale stapanilor de sclavi. Dar printr-un act minunat al interventiei divine, Dumnezeu i-a
izbavit din groaznica robie si i-a condus prin pustie spre tara fagaduintei. Tot asa si noi, ca pacatosi eram robi ai Satanei, dar prin Cristos am
fost izbaviti din ghearele sale, fiind acum supusi ai imparétiei lui Cristos. impé&ratia Satanei este caracterizata de intuneric - adica de absenta
luminii, caldurii si bucuriei; pe cand imparatia lui Cristos este caracterizata de dragoste, care presupune prezenta tuturor celor trei elemente:
lumina, caldura si bucurie.

imparatia lui Cristos e vazuta in Scriptura in cateva aspecte diferite. CAnd a venit prima oara pe pamant, El a oferit natiunii Israel o imparatie
literala. ludeii doreau izbavirea de sub asuprirea romana, dar nu voiau sa se pocaiasca de pacatele lor. Cristos nu putea domni decat peste un
popor aflat intr-o relatie spirituala corecta cu El. Cand Domnul Isus le-a aratat acest lucru israelitilor, acestia L-au respins pe Regele lor,
rastignindu-L. De atunci Domnul Isus a revenit in cer si acum asistam la imparatia in faza ei tainica (Matei 13). Asta inseamna ca imparatia nu
se poate vedea sub forma vizibild. Regele este absent. Dar toti cei care il accepta pe Isus Cristos in aceastd epoca il recunosc ca Stapanilor
de drept al lor, fiind astfel supusii imparatiei Sale. in viitor, cand Domnul Isus va reveni pe pdmant, isi va stabili imparatia, a carei capitald va
fi lerusalimul, si va domni o mie de ani. La sfarsitul celor o mie de ani, Cristos i va zdrobi sub picioarele Sale pe toti dusmanii, predand
fmparatia lui Dumnezeu Tatal. Si astfel se va inaugura imparatia vesnica, care va continua de-a lungul intregii vesnicii.

Dupa ce a mentionat imparatia Fiului dragostei lui Dumnezeu, Pavel se lanseaza acum intr-unul din cele mai marete pasaje din cuvantul lui
Dumnezeu privitoare la Persoana si lucrarea Domnului Isus. Ne este greu sa stim daca Pavel si-a incheiat rugaciunea sau daca aceasta
continua in versetele de fata pe care urmeaza sa le studiem. Nu are insa prea mare importanta, pentru ca si daca urmatoarele versete nu
sunt o rugaciune, ele negresit sunt o adevarata inchinare.

Sturz a scos in evidenta ca ,in acest pasaj uimitor, care il preamareste pe Isus Cristos mai mult decat oricare alt pasaj, numele Lui nu apare
nici o singura data, sub nici o forma.” Desi acest lucru este, intr-o privinta, remarcabil, nu trebuie sa ne mire. Caci Cine altul decat
binecuvantatul nostru Mantuitor ar putea fi obiectul descrierii ce ni se infatiseaza privirilor? Pasajul ne aminteste de intrebarea pe care i-a
pus-o Maria gradinarului: ,Domnule, daca L-ai luat, spune-mi unde L-ai pus si ma voi duce sa-L iau” (loan 20:1-5). Asadar, nu Il-a spus pe
nume, deoarece nu era nevoie, mintea fiindu-i preocupata de o singura Persoana.

Cristos - ne este infatisat mai intai drept Cel in care avem rascumpararea, iertarea pacatelor. Rascumpararea descrie actul prin care am fost
cumparati de pe piata de sclavi a pacatului. E ca si cand Domnul Isus ar fi pus o eticheta cu pretul asupra noastra. Cat de mare a fost
valoarea ce ne-a acordat-o? in realitate, El a spus: ,,Pun un pret asa de mare pe ei incat sunt dispus s&-Mi vars sangele, ca sa-i cumpar.”
intrucat am fost cumpérati cu un pret atat de mare, ar trebui sa ne fie clar cd nu mai suntem ai nostri; am fost cumparati cu un pret. Prin
urmare, nu mai trebuie sa traim viata dupa bunul nostru plac. Borden din Yale a scos in evidenta ca daca ne luam viata, facand ce dorim cu
ea, ne Tnsusim un lucru ce nu ne apartine, fiind, prin urmare, hoti!

Nu numai ca El ne-a rascumparat, ci ne-a dat iertarea pacatelor. Asta inseamna ca Dumnezeu a sters datoria acumulata de pacatele noastre.
Domnul Isus a platit plata pentru aceste pacate pe cruce; de-acum nu mai e nevoie sa se faca nici o plata. Contul a fost achitat si incheiat, iar
Dumnezeu nu numai ca ne-a iertat, ci ne-a indepartat pacatele, cum este rasaritul departe de apus (Psalmul 103:12).

In urmé&toarele patru versete, il gdsim descris pe Domnul Isus:
(1) in relatia Sa cu Dumnezeu (versetul 15);

(2) in relatia Sa cu creatia (versetul 16,17);



(3) in relatia Sa cu biserica (versetul 18).

Domnul este descris aici drept chipul Dumnezeului Celui nevazut. Chipul transmite cel putin doua idei. Mai intai, gandul ca Domnul Isus ne-a
invrednicit sa vedem cum este Dumnezeu. Dumnezeu este Duh si, prin urmare, invizibil. Dar in Persoana lui Cristos, Dumnezeu $-a facut pe
Sine vizibil ochilor muritorilor. in acest sens Domnul Isus este chipul Dumnezeului Celui nevazut. Oricine L-a vazut pe El L-a vazut pe Tatal
(vezi loan 14:9). Dar cuvantul chip transmite si ideea de ,reprezentant". Dumnezeu l-a asezat initial pe Adam pe pamant ca sa-l reprezinte
interesele, dar Adam a dat gres. Prin urmare, Dumnezeu L-a trimis pe singurul Sau Fiu nascut in lume ca Reprezentant al Sau, ca sa Se ocupe
de interesele Sale si sa-i facd cunoscutd omului inima Sa plind de iubire. in aceasta privinta, El este chipul lui Dumnezeu. Acelasi cuvant chip
este folosit si la 3:10, unde se spune ca credinciosii sunt chipul lui Cristos.

Cristos mai este si Cel intai-nascut peste toata creatia sau peste toate fiintele create. Ce inseamna asta? Unii invatatori falsi sugereaza ca
Domnul Isus este El insusi o fiinta creata, ca a fost prima Persoana creata de Dumnezeu. Ba unii merg pana acolo incat sa recunoasca ca El
este cea mai mareata dintre creaturile care au iesit din mana lui Dumnezeu. Dar nimic nu ar putea contrazice mai direct invatatura
cuvantului lui Dumnezeu decat aceste pareri.

Sintagma: ,Cel intai-n&scut” are cel putin trei intelesuri in Scriptura. In Luca 2:7, se foloseste in sens literal, cand Maria L-a nascut pe primul
ei Fiu, intai-nascut. In Exod 4:22 ins& termenul e folosit cu sens figurat. ,Israel este fiul Meu, intaiul Meu n&scut.” In versetul acesta nu se
exprima deloc ideea unei nasteri fizice, ci Domnul recurge la termenul de intai nascut pentru a descrie locul aparte pe care-l ocupa poporul
Israel in planurile si scopurile Sale. in fine In Psalmul 89:27 termenul ,intai ndscut” e folosit pentru a desemna un loc de superioritate, de
suprematie, avand un caracter unic. Acolo, Dumnezeu spune ca il va face pe David intaiul Sau nascut, mai presus de regii pamantului. David
a fost Tn realitate ultimul fiu nascut al lui lese, dupa trup. Dar Dumnezeu a hotarat sa-i acorde un loc de suprematie unica, de primat si de
suveranitate.

Oare nu este exact acesta gandul subliniat la Coloseni 1:15 - Cel intai-nascut peste toata creatia? Domnul Isus Cristos este Fiul unic al lui
Dumnezeu. intr-o privintd, toti credinciosii sunt fii ai lui Dumnezeu, dar Domnul Isus este Fiul lui Dumnezeu intr-un sens care nu se aplica la
nimeni altul. El a existat dinainte de toata creatia si ocupa o pozitie de suprematie peste ea.

Sintagma: Cel intai-nascut peste toata creatia nu are aici nimic de a face cu nasterea, ci inseamna, pur si simplu, ca El este Fiul lui Dumnezeu
n virtutea unei relatii eterne. Este un titlu de prioritate a pozitie, si nu doar a timpului.

invatatorii falsi recurg la versetul 15 (in special in versiunea KJV) pentru a sustine cd Domnul Isus ar fi o fiintd creatd. De obicei ins&
invataturile eronate pot fi combatute chiar cu textele din Scriptura invocate de adeptii cultelor deraiate, cum se intampla si in cazul de fata.
Versetul 16 afirma concludent cd Domnul Isus nu este o creatura, ci insusi Creatorul. in versetul acesta aflam ca toate lucrurile - intregul
univers al lucrurilor - au fost create nu numai de El, ci si prin El si pentru El. Fiecare din aceste prepozitii transmite un alt gand.

Mai intai, citim ca de El au fost create toate lucrurile - ideea ce decurge de aici fiind ca puterea de a crea era in Fiinta Sa. El a fost arhitectul.
Mai jos, in acelasi verset, aflam ca toate lucrurile au fost create prin El - adica El a fost agentul in procesul creatiei. El a fost Persoana
Dumnezeirii prin care s-a savarsit actul creatiei. in plus, toate lucrurile au fost create pentru El. El este Cel pentru care au fost create toate
lucrurile - insusi telul creatiei.

Pavel se straduieste sa sublinieze ca toate lucrurile au fost create prin Cristos, fie lucrurile din cer, fie lucrurile de pe pamant. Aceste cuvinte
nu mai lasa nimanui vreo portita sa afirme ca desi El a creat unele lucruri, El nsusi ar fi fost creat, initial.

Apoi apostolul afirma ca creatia Domnului a cuprins lucruri vazute si nevazute. Termenul vazute (sau ,vizibile”) nu necesita nici o explicatie.
in schimb, Pavel a fost constient ca termenul nevazute (sau ,invizibile”) va starni curiozitatea noastrs, ceea ce |-a determinat s& procedeze la
o defalcare a sensurilor termenului. Asadar, intre lucrurile invizibile figureaza tronurile, stapanirile, principalitatile si puterile. Noi credem ca
acesti termeni se refera la fiinte ingeresti, desi nu putem face distinctie intre diversele ranguri ale acestor fiinte inteligente.

Gnosticii sustineau ca exista diferite ranguri sau categorii de fiinte spirituale, de la Dumnezeu la materie si ca Cristos ar apartine uneia din
aceste categorii. Pe de alta parte, Martorii lui lehova afirma ca inainte de a fi venit in lume, Domnul ar fi fost un inger creat, si anume chiar
arhanghelul Mihail! in acest verset insd Pavel combate viguros aceste idei absurde, afirmand in termenii cei mai clari cu putintd c& Domnul
Isus Cristos este Creatorul ingerilor - de fapt, al tuturor fiintelor, fie vazute, fie nevazute.

El este mai fnainte de toate si toate se mentin prin El. Pavel spune: ,El este Tnainte de toate lucrurile.” in Biblie se foloseste adesea timpul
prezent pentru a se descrie atemporalitatea Dumnezeirii. Astfel, Domnul Isus a spus: ,inainte de a fi fost Avraam, Eu SUNT" (loan 8:58).

Nu numai ca Domnul Isus a existat inainte de a fi fost orice creatie, ci in El toate se mentin. Asta inseamna ca El este Sustinatorul universului
si Sursa miscarii sale perpetue. Chiar pe cand S-a aflat aici pe pamant, El a fost Cel care a controlat legile prin care functioneaza universul
nostru, in conditii optime.

Stapanirea Domnului Isus nu acopera doar universul natural, ci se extinde si la domeniul spiritual. El este Capul trupului, al Bisericii. Toti
credinciosii Tn Domnul Isus din actuala dispensatie formeaza impreuna ceea ce se numeste trupul lui Cristos sau biserica. Dupa cum trupul
uman este vehiculul prin care se exprima o persoanad, tot asa Trupul lui Cristos este vehiculul prin care a gasit El cu cale sa se exprime fata
de lume. Si El este Capul acelui trup. Capul transmite ideea de indrumare, dirijare si control. El ocupa locul de preeminenta in cadrul bisericii.

El este inceputul. Prin asta noi intelegem inceputul noii creatii (vezi Apocalipsa 3:14), sursa vietii spirituale - adevar exprimat si de folosirea
sintagmei Cel intdi-nascut dintre cei morti. Si aici trebuie sa avem grija sa subliniem ca prin asta nu se intelege ca Domnul Isus a fost primul
care a fnviat din morti, deoarece au mai existat cazuri de inviere in Vechiul Testament, precum si in Noul Testament. Dar Domnul Isus a fost
primul care a inviat din morti, pentru ca dupa aceea sa nu mai moara. El a fost primul care a inviat cu un trup slavit si a inviat ca si Cap al
unei noi creatii. invierea Sa este unicé, fiind garantia c& toti cei ce-si pun increderea in El vor invia si ei. Invierea Lui fi proclama suprematia n
cadrul creatiei spirituale, dupa cum arata foarte frumos Alfred Mace: Cristos nu poate ocupa locul secund nicaieri. El este ,intaiul nascut



peste toata creatia” pentru ca El a creat totul (Coloseni 1:15,16). El este in acelasi timp ntaiul ndscut dintre cei morti in legaturd cu o familie
rascumparata si cereasca. Astfel creatia si rascumpararea ii acorda onorurile suprematiei, pentru ca este Cine este si pentru ceea ce a facut;
Lpentru ca in toate lucrurile El sa aiba pre-eminenta.” El este primul peste tot.

Domnul Isus are astfel o dubla pre-eminenta: mai intai in cadrul creatiei si apoi in biserica. Dumnezeu a decretat ca in toate lucrurile EL sa
aiba pre-eminenta: Ce raspuns adecvat e acesta pentru toti cei care atat pe vremea lui Pavel, cat si a noastra ar cauta sa-L deposedeze pe
Cristos de Dumnezeirea Sa, facandu-L doar o fiinta creata, oricat de inalt ar fi rangul la care L-ar aseza ei!

Citind cuvintele: ca in toate lucrurile El sa aiba pre-eminenta, este cat se poate de nimerit sa ne intrebam: , Are El oare pre-eminenta, locul
suprem, in viata mea?”

Darby traduce versetul 19 in felul urmator: ,Caci in El toata plinatatea Dumnezeirii a gasit placere sa locuiasca.” Versiunea King James ar
putea lasa sa se inteleaga ca, la un moment dat, Tatalui (observati folosirea caracterelor cursive pentru cuvintele ce nu exista in textul
original grec) I-ar fi facut placere sa faca sa locuiasca toata plinatatea in Fiul. Sensul real este ca plinatatea Dumnezeirii intotdeauna a locuit
in Cristos.

Ereticii gnostici propovaduiau ca Cristos a fost un fel de ,,punct intermediar” spre Dumnezeu, o veriga necesara din cadrul lantului. Dar, in
viziunea acestor oameni, ar fi existat dupa El alte verigi mai bune. Cu alte cuvinte, par sa spuna acestia: ,,Nu va opriti! Continuati, pana veti
atinge plinatatea.” ,Nicidecum”, raspunde Pavel ,Cristos este El insusi plinatatea desavarsita, deplina completete!”

Toata plinitatea locuieste in Cristos. in original se foloseste un verb care desemneaza o locuire permanenta (forma intaritd a lui oikeo care se
foloseste aici (katoikeo) sugereaza, asezarea sau acomodarea intr-o locuinta) nu doar o sedere temporara.

intre versetul 19 si 20 existd urmatoarea leg&turd: ,Caci I-a facut placere Tat3lui ca prin El (prin Cristos) s& impace toate lucrurile cu Sine...
dupa ce a facut pace prin sangele crucii Lui." Cu alte cuvinte, nu numai ca a fost buna placere a Dumnezeirii ca toata plinatatea sa locuiasca
in Cristos, (versetul 19), ci si ca Cristos sa impace toate lucrurile cu Sine.

in acest verset sunt mentionate dou& reconcilieri:

(1) Reconcilierea lucrurilor (versetul 20)

(2) Reconcilierea persoanelor (versetul 21).

Prima se afla inca n viitor, pe cand a doua e deja la trecut, pentru toti cei ce au crezut in Cristos.

Pavel le aminteste colosenilor cd impéacarea in cazul lor este deja un fapt implinit. inainte de a fi convertiti, colosenii fusesers p&cétosi din
randul ne-evreilor, instrainati de Dumnezeu si vrajmasi ai Lui in gandirea lor, datorita faptelor rele (Efeseni 4:17, 18). Ei aveau o nevoie
disperata de a fi impacati, drept care, Domnul Isus Cristos, in harul Lui nemarginit, a luat initiativa.

El i-a impacat in trupul Lui de carne, prin moarte. Nu prin viata Sa s-a facut aceasta, ci prin moartea Sa.

Sintagma: trupul Lui de carne inseamna ca Domnul Isus a infaptuit impacarea prin moartea Sa pe cruce, intr-un trup uman real (iar nu ca
fiinta spirituald, ca un duh, cum afirmau gnosticii). Comparati Evrei 2:14-16, unde intruparea lui Cristos este declarata o conditie necesara
rascumpararii. Or, gnosticii negau acest fapt.

Minunatul rezultat al acestei impacari este redat de cuvintele: ca sa va prezinte naintea Lui sfinti, curati si fara vina. Ce har minunat, ca
pacatosii nelegiuiti sa poata fi izbaviti de trecutul lor, fiind stramutati intr-un taram atat de binecuvantat! Cum se exprima si C. R. Erdman: ,in
Cristos gasim un Dumnezeu care este aproape, care are grija, care aude, caruia ii pasa, care se indura si care mantuieste.”

Deplina eficacitate a impacarii realizata de Cristos cu privire la ai Sai se va vedea atunci cand vom fi infatisati ihaintea lui Dumnezeu Tatal
fara pacat, fara pata si fara nici o acuza la activul nostru, cand, inchinandu-ne, il vom recunoaste bucurosi pe Cristos ca fiind Cel Vrednic
(Apocalipsa 5).

Acum apostolul Pavel adauga unul din numeroasele daca (Elina are doi termeni pentru ,daca" (ei si eari) si mai multe constructii gramaticale
prin care se reda tipul de conditie avut in vedere de scriitor sau vorbitor. Aici ei folosit cu indicativul epimenete este o conditie de categoria
intai, Pavel considera de la sine inteles faptul ca ei vor continua) din aceste texte, care s-au dovedit foarte descumpanitoare pentru multi
copii ai lui Dumnezeu. La prima vedere, versetul ar parea sa spuna ca ramanerea noastra in starea de mantuiti ar depinde de ramanerea
noastra in credinta. Daca asa ar sta lucrurile, atunci cum vom putea impaca acest verset cu alte texte din cuvantul lui Dumnezeu, cum e cel
de la loan 10:28,29, care declara ca nici o oaie a lui Cristos nu va pieri niciodata?

Cautand un raspuns la aceasta intrebare, am dori sa spunem de la inceput ca siguranta eterna a credinciosului este un adevar binecuvantat,
prezentat cu claritate pe paginile Noului Testament. Dar Scripturile ne invata, asa cum o fac in versetul de fata, si faptul ca credinta
adevarata intotdeauna are calitatea de permanenta, de statornicie si ca o persoana care a fost nascuta cu adevarat din Dumnezeu va merge,
cu credinta, pana la capat. Continuarea este dovada realitatii. Desigur exista intotdeauna pericolul alunecarii si abaterii de la calea cea
dreapta, dar crestinul chiar daca mai cade, se ridica din nou (Proverbe 24:16). El nu se dezice de credinta lui.

Duhul lui Dumnezeu a gasit cu cale sa insereze de multe ori conjunctia ,daca" in pasajele din cuvantul lui Dumnezeu pentru a-i soma pe cei
ce rostesc numele lui Cristos, punand la incercare realitatea marturiei lor. De aceea, nu am dori sa stirbim cu nimic prin cuvintele noastre
taisul acestor versete, dupa cum s-a exprimat cineva: , Aceste «daca» din Scriptura au darul de a-i examina pe crestinii aflati in lume,
prezentandu-i apoi ca pe unii care au trecut cu brio examenul sufletului.”

Pridham comenteaza si el pe marginea provocarii gasite in aceste versete:



,Cititorul va constata, in urma studierii atente a Cuvantului, ca Duhul are obiceiul sa alature celor mai plenare si absolute afirmatii ale harului
anumite atentionari sau avertismente ce presupun un esec total din partea unora care sunt credinciosi doar cu numele. Avertismentele care:

1i zgarie in urechi pe cei nesinceri in marturia lor sunt insa sorbite cu recunostinta de sufletele evlavioase. Scopul tuturor invataturilor de felul
celor prezentate aici este de a incuraja credinta, iar pe de alta parte, de a condamna, prin anticipare, pe cei nepasatori si increzatori in fortele
lor, care marturisesc doar cu buzele.”

Negresit gandindu-se la gnostici, apostolul 1i indeamna pe coloseni sa nu se abata de la nadejdea care insoteste Evanghelia sau pe care o
inspira Evanghelia. Ei trebuie sa ramana statornici in credinta de care au auzit de la Epafras, intemeiati si neclintiti in ea.

larasi Pavel spune despre evanghelie ca a fost predicata la orice faptura (sau ,intregii creatii") de sub cer. Evanghelia se adreseaza intregii
creatiuni, dar inca nu a ajuns literalmente la toate creaturile. Pavel argumenteaza aici necesitatea proclamarii mondiale a evangheliei ca
marturie de autentificare. El vede in aceasta dovada ca ea este adaptabila la nevoile intregii omeniri, de pretutindeni. Versetul nu inseamna
ca toate persoanele din lumea de atunci au auzit evanghelia. Aceasta misiune nu se incheiase inca, ci era un proces aflat in plina
desfasurare. Mai trebuie subliniat ca evanghelia a ajuns pana la marginile lumii biblice, adica in toate colturile lumii Mediterane.

Pavel se numeste slujitor, termenul neavand nici o co-notatie de oficialitate; nu denota nici un post sus-pus, ci o pozitie de slujire, in
smerenie. (in latind minister, de unde si termenul modern de , ministru”, adica slujitor al publicului. in engleza curent& termenul de minister
are intelesul de cleric, pastor sau slujitor al amvonului, n.tr.).

Ultimele sase versete din capitolul 1 descriu slujba lui Pavel. Mai intai, ea s-a desfasurat intr-o atmosfera de suferinta. Scriind din inchisoare,
Pavel poate spune ca acum se bucura in suferintele sale pentru sfinti, adica, din pricina lor. Ca slujitor al Domnului Isus Cristos, el a fost
chemat sa indure nespuse greutati, prigoane si suferinte. Toate acestea au fost pentru el un privilegiu - privilegiul de a completa ce lipsea in
suferintele lui Cristos. Ce vrea sa spuna apostolul prin asta? Mai intai, nu poate fi o referire la suferintele ispasitoare ale Domnului Isus Cristos
pe cruce, caci acestea au fost ispravite odata pentru totdeauna si nimeni nu mai poate lua parte la ele. Dar exista un sens in care Domnul
Isus inca mai sufera. Cand Saul din Tars a fost doborat la pamant pe drumul spre Damasc, el a auzit o voce din cer, spunand: ,Saule, Saule,
de ce Ma prigonesti?" Saul nu fusese constient ca-L persecuta pe Domnul - el nu-i persecutase decat pe crestini. Dar el a aflat ca
persecutandu-i pe credinciosi, el L-a persecutat pe Mantuitorul lor. Capul din cer resimte suferintele Trupului Sau de pe pamant.

Astfel, apostolul Pavel considera toate suferintele pe care crestinii surit nevoiti sa le indure din pricina Domnului Isus ca parte integranta din
suferintele lui Cristos care au mai ramas. Aici sunt incluse suferintele din pricina neprihanirii, suferintele de dragul Lui (purtand ocara Lui) si
suferintele din pricina evangheliei.

Dar suferintele lui Cristos se refera nu numai la suferintele pentru Cristos, ci descriu si acelasi fel de suferinte pe care le-a indurat si
Mantuitorul cand s-a aflat pe pamant, desi pe o scara mult mai mica.

Suferintele indurate de apostolul Tn trupul sdau au fost din pricina trupului lui Cristos, adica pentru biserica Lui. Suferintele oamenilor
nemantuiti sunt, intr-o anumita privinta, fara sens, caci nu se atinge nici un grad ridicat de demnitate. Ele nu sunt altceva decat o anticipare
a chinurilor iadului, pe care le vor indura pe veci de veci. Nu tot asa este cu suferintele crestinilor. Cand acestia sufera pentru Cristos, intr-un
sens foarte real insusi Cristos sufera cu ei.

Slujitorul ei am fost facut eu. Pavel deja a folosit aceasta sintagma la sfarsitul versetului 23. Acum insa o repetd, cu o anumita deosebire.
Apostolul avea o slujba dubla: Tntai, fusese imputernicit sa predice evanghelia (versetul 23); si in al doilea rand, fusese trimis sa predea
fnvatatura minunatei taine despre biserica (versetul 25). Gasim aici invataminte de mare pret pentru orice slujitor adevarat al lui Cristos in
sensul ca nu se asteapta de la noi doar sa-i conducem pe oameni la Cristos, prin evanghelie, si apoi sa-i abandonam, lasandu-i sa se descurce
cum pot. Dimpotriva, ni se cere sa canalizam eforturile de evanghelizare in directia formarii de biserici nou-testamentale locale, in care
convertitii sa poata fi ziditi in credinta cea mai sfanta, transmitanduli-se inclusiv invatatura si adevarul despre biserica. Domnul vrea ca
bebelusii Lui sa fie indrumati spre statii de hranire, unde sa li se asigure o nutritie indestulatoare si unde sa poata creste.

Astfel in Coloseni 1 am vazut:

(1) cele doua aspecte ale pre-eminentei lui Cristos,

(2) cele doua aspecte ale impacarii realizate de Cristos,
(3) cele doua aspecte ale slujbei lui Pavel.

Aici, in versetul 25, cand Pavel spune: ,Al carei slujitor am fost facut eu,” el se refera la slujba sa cu privire la biserica, si nu la evanghelie,
cum reiese din sintagma urmatoare: Potrivit administrarii (sau ,dispensatiei") pe care mi-a dat-o Dumnezeu pentru voi.

Un administrator are datoria sa ingrijeasca de interesele sau de proprietatea altuia. Pavel era administrator sau ispravnic in sensul ca maretul
adevar despre biserica i-a fost incredintat Iui, in mod deosebit. Desi taina Trupului lui Cristos nu i-a fost revelata doar lui, totusi el a fost ales
sa fie cel care sa transmitd acest adevar scump Neamurilor. in el se cuprinde pozitia unica a bisericii in relatia ei cu Cristos si cu dispensatiile,
biserica avand constitutia ei proprie, nadejdea si destinul ei distinctiv, precum si celelalte adevaruri numeroase privitoare la viata si ordinea
ei, pe care Dumnezeu le-a incredintat lui Pavel si celorlalti apostoli.

Cand spune el: pe care Dumnezeu mi-a dat-o pentru voi, Ti considera pe coloseni credinciosi ne-evrei. Apostolul Petru fusese trimis sa predice
poporului evreu, in timp ce lui Pavel i se incredintase o misiune similara, destinata insa in principal ne-evreilor.

Una din cele mai dificile sintagme din acest capitol este: ca sa intregesc Cuvantul lui Dumnezeu. Ce vrea sa spuna Pavel cu asta? Mai intai,
stim ca nu se refera la incheierea cuvantului lui Dumnezeu, prin adaugarea ultimei carti, cea de fata. Dupa cate stim Apocalipsa, redactata de
loan, a fost ultima carte care a completat alcatuirea Noului Testament, pe plan calendaristic. Arunci care e sensul spuselor Iui Pavel, ca
intregeste cuvantul lui Dumnezeu?



Mai intai, a intregi inseamna a declara pe de-a-ntregul, a face cunoscut. Astfel, Pavel declarase tot sfatul lui Dumnezeu. in al doilea rand, am
dori sa sugeram ca Pavel a intregit sau implinit cuvantul lui Dumnezeu din punct de vedere al doctrinei. Marele adevar al tainei (bisericii)
formeaza cheia de boltd a revelatiei Noului Testament. intr-un mod cét se poate de real, ea completeaza salba de subiecte tratate de Noul
Testament. Desi alte carti au fost scrise la o data ulterioara celor redactate de Pavel, totusi ele nu contin alte taine noi ale credintei care sa
nu fi fost deja tratate de apostolul Pavel in scrierile sale. intr-un sens foarte real, revelatiile privitoare la taina bisericii intregesc cuvantul lui
Dumnezeu. Nimic din ce s-a adaugat mai tarziu nu a mai fost nou in acelasi sens.

Faptul ca intregirea de catre Pavel a cuvantului lui Dumnezeu a avut de a face cu taina reiese din versetul de fata, anume taina tinuta
ascunsa din veacuri si din generatii, dar descoperitd acum sfintilor Sai. in NT o taind este un adevar nedescoperit anterior, dar care a fost
facut cunoscut acum fiilor oamenilor prin apostolii si profetii Noului Testament. Este un adevar la care omul nu putea ajunge nicidecum prin
propria sa inteligenta, dar pe care Dumnezeu in harul Lui a ingaduit sa fie facut cunoscut.

Versetul acesta este unul din multele din Noul Testament care ne invata ca adevarul privitor la biserica nu era cunoscut in perioada Vechiului
Testament, caci fusese tinut ascuns de veacuri si de generatii (Efeseni 3:2-13;Romani 16:25-27). Astfel este gresit sa afirmam ca biserica ar fi
inceput cu Adam sau cu Avraam. Biserica a inceput in ziua de Rusalii, iar adevarul despre biserica a fost descoperit apostolilor. Biserica in
Noul Testament nu este tot una cu Israelul din Vechiul Testament, ci este o realitate cu totul si cu totul noud, ce n-a existat in prealabil.

Obarsia Israelului se identifica cu momentul chemarii lui Avraam de catre Dumnezeu, din Ur, din tara haldeilor, cand acesta a renuntat la
celelalte popoare si la pacatele si idolatria acestora. Dumnezeu a facut o natiune din samanta lui Avraam, distincta de toate celelalte natiuni
si separata de ele. Biserica este exact reversul acesteia, fiind o uniune de credinciosi din toate rasele si nationalitatile, reuniti intr-un singur
Trup si despartiti moral si duhovniceste de toti ceilalti. Faptul ca biserica nu este continuarea Israelului se poate vedea dintr-o seama de
lucruri, de pilda din analogia cu ,,smochinul", folositéd de Pavel la Romani 11, pentru a aratat ca natiunea Israel isi pastreaza identitatea
distincta, dar ca orice evreu care crede in Cristos devine membru al bisericii (Coloseni 3:10,11).

Adevarul acestei taine poate fi rezumat dupa cum urmeaza:
(1) Biserica este Trupul lui Cristos. Toti credinciosii sunt madulare ale Trupului, fiind destinati sa fie partasi vesnici la slava lui Cristos.
(2) Domnul Isus este Capul Trupului, asigurandu-i viata, seva, alimentatia si calduzirea.

(3) Evreii nu beneficiaza de nici un tratament preferential cand vine vorba de intrarea in sanul bisericii, dupa cum Neamurile nu sunt deloc
dezavantajate Tn aceasta privinta. Atat evreii, cat si Neamurile devin madulare ale Trupului prin credinta, formand un singur om (Efeseni
2:15;3:6). Faptul ca Neamurile pot fi mantuite nu a fost un adevar ascuns in Vechiul Testament; dar faptul cd Neamurile convertite vor fi
impreuna madulare ale Trupului lui Cristos, ca vor fi alaturi de El in slava, domnind cu El - ei bine, acesta a fost un adevar necunoscut in
Vechiul Testament.

Aspectul anumit pe care il subliniaza Pavel in legatura cu taina bisericii in versetul 27 este faptul ca Domnul Isus este dispus sa locuiasca in
inima Neamurilor. Cristos in voi nadejdea slavei. Aceste cuvinte au fost adresate colosenilor, deci unor Neamuri, ne-evrei, drept care F. B.
Meyer exclama: ,Faptul ca El a consimtit sa locuiasca in inima unui copil al lui Avraam a fost considerat un act minunat de condescendenta,
dar apoi faptul ca Si-a facut locuinta in inima unui ne-evreu - ei bine, asta a fost incredibil!” Si totusi exact asta presupune taina: ,,ca adica
Neamurile sunt impreuna mostenitoare cu noi, alcatuind acelasi trup, luand parte cu noi la aceeasi fagaduinta in Cristos prin evanghelie”
(Efeseni 3:6). Pentru a sublinia importanta acestui adevar, apostolul nu se multumeste sa spune ,taina" sau ,gloria acestei taine", ci bogatiile
slavei tainei acesteia, comasand o seama de cuvinte, pentru a imprima in cititorii epistolei sale faptul ca acesta este un adevar slavit, care
trebuie tratat de ei cu toata atentia.

Care este Cristos in voi, nadejdea slavei. Cristos care locuieste in credinciosi este nadejdea lor de slava. Noi nu avem alt titlu de proprietate,
alt drept de a merge in cer decat Mantuitorul nostru insusi. Faptul ca El locuieste Tn noi face ca cerul sa ne fie atat de asigurat de parca deja
ne-am afla acolo!

Sintagma pe El il predicam este semnificativa. Desigur, El se refera la Domnul Isus Cristos (versetul 27). Pavel spune ca predica o Persoana.
Cu alte cuvinte, nu si-a pierdut timpul cu politica sau filozofie, ci si-a concentrat mesajul asupra Persoanei Domnului Isus nsusi, pentru ca si-a
dat seama ca crestinismul este Cristos. Avertizandu-1 pe orice om si invatandu-1 pe orice om in toata intelepciunea, ca sa-i putem prezenta
pe orice om desavarsit in Cristos Isus. Avem aici alte detalii despre slujba preaiubitului apostol, ce vestea cuvantul de la om la om. Pe cei
nemantuiti ii avertiza de groaznica manie care va veni si-i invata pe sfinti marile adevaruri ale credintei crestine.

Apoi vedem accentul pe care il punea apostolul pe lucrarea de consolidare, imediat urmatoare convertirii. El resimtea o mare responsabilitate
fata de cei pe care fi indrepta spre Mantuitorul. El nu se multumea sa vada sufletele mantuite si apoi sa-si ia la revedere. El dorea sa-I
prezinte pe orice om desavarsit in Cristos Isus. Pavel se infatiseaza pe sine ca un preot ce aduce jertfe lui Dumnezeu. Jertfele de aici sunt
barbati si femei. in ce conditii fi oferd el Domnului? Sunt ei slabi? Sau niste bebelusi in Cristos? Adevérul e c& apostolul ii vrea s& fie crestini
maturi, dezvoltati, adulti. El vrea ca ei sa fie ancorati in adevar. Avem noi pe inima aceeasi povara pentru cei pe care i-am indrumat la
Cristos?

Tocmai spre atingerea acestui tel muncea Pavel din greu, alaturi de ceilalti apostoli. Si totusi el isi dddea seama ca nu facea toate acestea cu
fortele proprii, ci potrivit lucrarii Lui, care se arata cu putere in el. Cu alte cuvinte, el si-a dat seama ca numai in masura in care era
invrednicit de Domnul putea el sa-L slujeasca. El era constient de faptul ca Domnul lucra in el cu putere, in calatoriile pe care le facea Pavel,
din loc in loc, sadind biserici si hranindu-i duhovniceste pe sfintii lui Dumnezeu.

Versetele 28 si 29 sunt deosebit de utile pentru noi in traducerea Phillips:

»Asadar, natural, ca il vestim pe Cristos. Noi ii avertizam pe toti cei intalniti de noi si-i invatam pe toti cati putem tot ceea ce stim despre El,
pentru ca, daca este posibil, sa-f aducem pe fiecare om la maturitatea deplin& in Cristos. In vederea acestui lucru muncesc eu tot timpul, cu



toata taria pe care mi-o da Dumnezeu.”

Versetul acesta este strans legat de ultimele doua versete din capitolul 1. Acolo apostolul Pavel descria straduintele sale de a-l infatisa pe
fiecare credincios intr-o stare de maturitate in Cristos, prin predare si predicare. Aici straduintele sale sunt de alta natura, fiind definite drept
un mare conflict pe care il poarta apostolul in rugaciune in folosul unora pe care inca nu i-a intalnit in persoana. Din prima zi cand a auzit
despre coloseni, Pavel s-a rugat pentru ei si pentru cei din Laodiceea, precum si pentru alti crestini cu care nu a avut inca prilejul sa faca
cunostinta (vezi Apocalipsa 3:14-19, unde este descrisa starea trista in care s-a aflat mai tarziu biserica din acea localitate).

Versetul 1 este 0 mangaiere pentru cei ce nu au avut niciodata privilegiul de a se angaja in slujba publica. invatatura pe care o desprindem
de aici este ca nu trebuie sa ne simtim limitati de ceea ce putem face in prezenta altora oameni. Noi putem sa-L slujim pe Domnul in
intimitatea camarutei noastre, pe genunchi, la rugaciune. Daca ajungem totusi sa slujim in public, eficacitatea noastra depinde, in mare
masura, de partasia personala si staruinta noastra fnaintea lui Dumnezeu.

in acest verset ni se prezinta continutul exact al rug&ciunii lui Pavel. Prima parte a rugiciunii este pentru ca sa li se incurajeze inimile. Pe
coloseni ii pastea pericolul invataturilor gnosticilor, ceea ce inseamna ca incurajarea de aici inseamna confirmare sau intarire.

A doua parte a rugaciunii este ca ei sa fie uniti n dragoste. Daca sfintii vor trai in partasie curata, sfanta si plina de iubire unii cu altii, atunci
vor prezenta un front comun impotriva oricaror atacuri ale vrajmasului. De asemenea, daca inimile lor vor fi pline de caldura iubirii fata de
Cristos, El le va descoperi adevarurile mai profunde ale credintei crestine. Este un principiu binecunoscut al Scripturii, cd Domnul descopera
secretele Sale celor care ii sunt apropiati. De pilda, loan este apostolul care se rezema la pieptul lui Isus si nu intamplator lui i s-a dat mareata
revelatie a lui Isus Cristos.

in continuare Pavel s-a rugat ca ei s& capete toate bogétiile sigurantei depline a intelegerii. Asta pentru cd pe méasura ce cipatau tot mai
multa intelegere a credintei crestine, cu atat mai convinsi erau de autenticitatea ei. Cu cat erau crestinii mai bine ancorati in credinta, cu atat
mai mic era pericolul alunecarii in Tnvataturile false din vremea aceea.

Sintagma siguranta deplind apare in trei ipostaze in Noul Testament.
(1) Deplina asigurare a credintei - noi ne bizuim pe cuvantul lui Dumnezeu, pe marturia Sa fata de noi (Evrei 10:22).
(2) Siguranta deplina a intelegerii - noi stim si suntem asigurati (Coloseni 2:2).

(3) Siguranta deplina a nadejdii - noi inaintam pe cararea crestina plini de nadejde cu privire la punctul final al drumului acestuia (Evrei
.6:11).

Punctul culminant al rugaciunii lui Pavel il constituie cuvintele: ca sa cunoasca deplin taina lui Dumnezeu, atat pe Tatal, cat pe Cristos. Ce
vrea sa spuna Pavel prin indemnul ca ei sa cunoasca taina lui Dumnezeu... si a lui Cristos? Trebuie precizat ca Pavel continua sa se refere la
adevarul despre biserica - Cristos, Capul Trupului, si toti credinciosii, madulare in acest Trup. Dar aspectul particular al tainei avut in vedere
de apostol este capetenia lui Cristos. El doreste ca. sfintii sa recunoasca acest adevar. El stie ca daca ei isi vor da seama de maretia Capului,
ei nu vor fi abatuti de la calea dreapta de gnosticism sau de alte culte nelegiuite care i amenintau.

Pavel vrea ca sfintii sa se hraneasca din Cristos, sa-I utilizeze resursele, sa-si traga seva din El in orice situatii de criza. El doreste ca ei sa
vada ca Cristos, cum arata Alfred Mace;

....este in ai Sai, avand toate atributele dumnezeirii si al nemarginitelor si nespus de maretelor resurse, pentru ca ei sa nu mai trebuiasca sa
apeleze la cineva din afara Lui, in nici o privinta. ,Lor Dumnezeu a binevoit s& le facd cunoscute BOGATIILE slavei ACESTEI TAINE printre
Neamuri: ADICA CRISTOS iN VOI, nadejdea slavei" (Coloseni 1:27).

Adevarul acestei afirmatii, cunoscut in mod deplin, constituie antidotul sigur si imbatabil la orgoliul laodicenilor, la teologia rationalista, la
religia traditionala, la mediile si spiritismul posedate de demoni, precum si la orice forma de opozitie sau plasmuire.

in Cristos sunt ascunse toate comorile intelepciunii si cunoasterii. Desigur, gnosticii se Idudau ca poseda o intelegere mult superioard celei pe
care o gasim pe paginile revelatiei divine. intelepciunea lor era ins3 ceva aditional la ceea ce se g&sea in Cristos sau in crestinism. Dar aici
Pavel spune ca toate comorile intelepciunii si cunoasterii sunt ascunse in Cristos, Capul. Prin urmare, credinciosii nu au trebuinta sa treaca de
ceea ce este scris in Scriptura. Comorile aflate in Cristos sunt ascunse de necredinta; si pana si credinciosul trebuie sa-L cunoasca pe Cristos
in mod intim, pentru a putea patrunde in aceste comori.

Cristos este in credincios in calitate de Cap, de centru si izvor de resurse. Prin caracterul vast al bogatiilor Sale nepatrunse, prin bogatia Sa
preeminenta de infinita maretie, prin tot ce este El esentialmente ca Dumnezeu, prin tot ceea ce a realizat El in cadrul creatiei si al
rascumpararii, prin gloriile Sale personale, morale si oficiale, El face sa nu mai existe loc in credincios pentru toata pleiada de profesori,
autori, medii, critici si toti ceilalti care s-au aliat impotriva Sa.

Dar versetul acesta contine comori mult mai mari decat se pot observa la prima vedere. Toata cunostinta se gaseste in Cristos. El este
intruparea adevarului. El a spus: ,Eu sunt calea, adevarul si viata." Nici un lucru adevarat nu va fi niciodata in contradictie cu cuvintele Sale
sau cu faptele Sale. Deosebirea dintre cunoastere (cunostinta) si intelepciune a fost explicata in felul urmator: Cunoasterea este intelegerea
adevarului, pe cand intelegerea este capacitatea de a aplica adevarul invataturilor insusite.

Intrucat toatd intelepciunea si cunoasterea sunt in Cristos, crestinii nu trebuie s& se lase amé&giti de cuvintele induplecatoare ale exponentilor
cultelor deraiate. Cand un om nu poseda adevarul, va cauta sa-si faca adepti printr-o prezentare vicleana a mesajului. Este exact ceea ce fac
ereticii, In mod curent, formulandu-si argumentele de la simple probabilitati si cladind un sistem de invataturi pe simple deductii. Pe de alta
parte, daca un om predica adevarul lui Dumnezeu, atunci el nu are nevoie sa se bizuie pe elemente cum ar fi elocventa sau dibacia
argumentelor sale. Adevarul poseda in el insusi cele mai imbatabile argumente; ca un leu, el stie sa se apere, magistral.



Versetul acesta arata cat de intim era familiarizat apostolul Pavel cu problemele si pericolele ce-i pandeau pe coloseni. El se infatiseaza ca un
ofiter militar, care isi priveste trupele aliniate, gata sa fie inspectate. Celelalte doua cuvinte: buna voastra randuiala si taria credintei voastre
sunt Tn original termeni imprumutati din limbajul militar. Primul descrie alinierea ordonata a unei companii de soldati, iar al doilea scoate in
evidenta frontul comun pe care il prezinta acestia. Pavel se bucura cand vede (in duh, nu in trup) cu cata statornicie raman colosenii fideli
cuvantului lui Dumnezeu.

Aici Pavel ii incurajeaza sa continue cum au pornit initial la drum, adica prin credinta. Dupa cum L-ati primit pe Cristos Isus Domnul, asa sa si
umblati in El. Accentul se pune aici pe cuvantul Domn. Cu alte cuvinte, ei au recunoscut ca in El gasesc resursele depline, suficienta totala la
orice nevoie a lor. El a fost intru totul de ajuns nu numai pentru mantuirea lor, ci si pentru toate aspectele vietii crestine. Acum Pavel i
indeamna pe sfinti sa continue sa recunoasca domnia lui Cristos. Ei nu trebuie sa se abata de la El prin acceptarea in cugetul lor a unor
invataturi omenesti, oricat de convingatoare ar parea acestea. Termenul umblare este folosit adesea cu referire la viata crestina, referindu-se
la actiune si naintare pe aceasta carare. Nu poti umbla si in acelasi timp ramane pe loc. Tot asa este si in viata crestina: fie mergem inainte,
fie Tnapoi. Dar de stat pe loc nu putem sta!

Pavel recurge mai intai la o metafora din agricultura, apoi la una din arhitectura. Sintagma inradacinati se refera la ceea ce s-a intamplat la
convertirea noastrd. Ni se prezinta imaginea in care Domnul Isus Cristos intruchipeaza solul, in care se infig radacinile noastre, tragandu-si
toata seva din El. Desigur, aici se subliniaza si importanta de a ne infige radacinile adanc in El, pentru a nu fi zdruncinati (Matei 13:5,20,21).

Apoi Pavel recurge la analogia cu o cladire. Ziditi in El. Aici Domnul Isus este asemuit cu o temelie - Stanca veacurilor, pe Care suntem ziditi
noi (Luca 6:47-49). Noi am fost inradacinati o data pentru totdeauna, dar suntem ziditi intruna.

Si intariti Tn credinta sau ,,confirmati". Ideea care se desprinde de aici este a unui proces continuu, care se desfasoara pe tot parcursul vietii
crestine. Epafras le predase colosenilor notiuni le de baza ale crestinismului. Acum, pe masura ce ei Tnaintau pe cararea credintei, aceste
adevaruri scumpe erau confirmate si adeverite Tn inima si in viata lor. Subliniind reversul acestei situatii, 2Petru 1:9 arata ca esecul de a
fnainta in viata duhovniceasca duce la indoiala si la pierderea bucuriei si a binecuvantarii evangheliei.

Pavel incheie aceasta descriere cu cuvintele: sporind din belsug in ea cu multumiri. El nu-i vrea pe crestini sa fie niste posesori ai doctrinei
corecte, dar reci, ci doreste ca ei sa fie captivati de adevarurile minunate ale evangheliei, pentru ca din inimile lor sa se reverse lauda si
multumirea catre Domnul.

Multumiri pentru binecuvantarile crestinismului constituie antidotul minunat impotriva otravii doctrinei false.

Arthur Way traduce versetul 7 astfel: ,Fiti ca niste pomi bine Tnradacinati, ca niste cladiri ce se ridica mereu, simtindu-va invaluiti de prezenta
Lui, ba mai mult (caci in acest scop a fost educatia voastra): sa fiti neclintiti in credinta voastra, plini pana la refuz de multumiri.”

Acum Pavel este gata sa se ocupe direct de erorile (ratacirile doctrinare) care ii amenintau pe credinciosii din valea raului Lycus, unde, asa
cum aratam, era situat orasul Colose.

Luati seama ca nimeni s& nu va fure cu filozofia si cu 0 amagire desarta. invataturile false le rapesc oamenilor tot ce e de valoare,
inlocuindu-le cu lucruri de nimic.

Filozofia inseamna textual: ,iubirea intelepciunii" si nu este rea, in sine, ci devine rea arunci cand oamenii cauta intelepciunea in afara
Domnului Isus Cristos. Aici termenul e folosit cu scopul de a descrie incercarea omului de a afla si cerceta, prin sfortarile propriului sau
intelect, acele lucruri care pot fi cunoscute doar prin intermediul revelatiei divine (1Corinteni 2:14). Este o intelepciune rea pentru ca
preamareste ratiunea umana, asezand-o mai presus de Dumnezeu si pentru ca se inchind creaturii, mai mult decat Creatorului. Acest gen de
intelepciune rea este caracteristica liberalilor din vremea noastra, care fac atata tapaj de intelectualismul si rationalismul lor.

Amagire desarta se refera la invataturile false si lipsite de valoare ale celor care pretindeau ca ofera adevaruri secrete unui cerc intim de
oameni. Dar in realitate aceste invataturi erau lipsite de orice valoare, atragandu-i pe oameni prin recurgerea la mobilul curiozitatii si
gadilandu-le vanitatea, intrucat - nu-i asa? - apartin unui cerc ales, elitei unui numar restrans.

Filozofia si amagirea desarta pe care le ataca Pavel sunt dupa traditia oamenilor, dupa principiile de baza (invataturile incepatoare) ale lumii,
iar nu dupa Cristos.

Prin ,traditia oamenilor" se intelege aici invataturile religioase nascocite de oameni, care nu au insa nici o temelie adevarata in Scriptura.
(Prin traditie se intelege incetatenirea unui obicei, a unei datini, care a pornit de la o chestiune de convenienta sau care a servit scopurile
unei anumite Tmprejurdri.) Principiile de baza ale lumii se refera la ritualurile, ceremoniile si randuielile iudaice, prin care oamenii sperau sa
capete bunavointa lui Dumnezeu.

Legea lui Moise isi slujise scopul, ca arhetip al lucrurilor ce aveau sa vina. Ea fusese un gen de ,scoala primara", pregatitoare a inimii pentru
Cristos Ce avea sa vina. Dar a reveni acum la ea ar insemna sa se faca jocul invatatorilor falsi, ale caror uneltiri vizau sa-L inlocuiasca (in
inimile credinciosilor) pe Fiul lui Dumnezeu cu un sistem perimat.

Pavel voia ca colosenii sa puna la incercare toate invataturile, pentru a verifica daca erau sau nu in acord cu doctrinele lui Cristos. Aici ne va
fi de folos sa recurgem din nou la traducerea lui Phillips: ,Aveti grija sa nu va strice nimeni credinta prin intelectualism sau prin teorii care,
desi suna foarte elevate, sunt, in realitate, lipsite de sens. Pentru ca toate acestea sunt, in cazul cel mai bun, intemeiate pe ideile oamenilor
despre natura lumii, ele nesocotindu-L pe Cristos!"

E minunat sa vedem cum apostolul Pavel mereu ii readuce pe cititori la Persoana lui Cristos. Aici el reda unul din cele mai sublime si mai
ne-echivoce versete din Biblie asupra Dumnezeirii Domnului Isus Cristos. Caci in El locuieste trupeste toata plinatatea Dumnezeirii. Observati
acumularea intentionata de dovezi ale faptului ca Cristos este Dumnezeu.



Mai intéi, avem Dumnezeirea Lui: ,Caci in El locuieste... trupeste... Dumnezeirea."
in al doilea rAnd avem ceea ce s-a numit amplitudinea Dumnezeirii: ,,C&ci in El locuieste trupeste toatd plindtatea Dumnezeirii.”

in fine avem ceea ce s-a numit absoluta competentd a Dumnezeirii: ,,Caci in El locuieste trupeste toatd plindtatea Dumnezeirii." (Acesta e
raspunsul efectiv la diversele forme de gnosticism care neaga Dumnezeirea Domnului Isus - Christian Science, Martorii lui lehova, Unity,
Teosofla, Christadelphianism, etc.)

Vincent spune: ,Versetul contine doua afirmatii distincte:
(1) Ca plinatatea Dumnezeirii locuieste etern in Cristos...;
(2) ca plinatatea Dumnezeirii locuieste in El ca unul care are un trup omenesc."

Multe din cultele deraiate mentionate mai sus recunosc ca o anumita forma de divinitate, a locuit in Isus. Acest verset identifica toata
plinatatea Dumnezeirii in El, in caracterul Sdu uman. Argumentul e clar: daca existd o atare suficientd in Persoana Domnului Isus Cristos, ce
rost mai are sa ne multumim cu invataturi care il diminueaza pe El sau il ignora?

Apostolul continua efortul de a imprima in cititorii sai a tot suficienta Domnului Isus Cristos, precum si pozitia perfecta pe care o au ei in El
Este o minunata expresie a harului lui Dumnezeu faptul c& adevarul din versetul 10 il urmeaza pe cel din versetul 9. in Cristos locuieste toata
plinatatea Dumnezeirii trupeste, iar credinciosul este complet in El. Desigur, asta nu inseamna ca in credincios locuieste toata plinatatea
Dumnezeirii. Singurul in care a locuit, locuieste si va locui in veci toata plinatatea Dumnezeirii este Domnul Isus Cristos. Dar ceea ce ne invata
acest verset este ca credinciosul are in Cristos tot ce-i trebuie pentru viata si evlavie. Spurgeon ne ofera o buna definitie a completetii
noastre, spunand ca noi suntem:

(1) completi, fara ajutorul ceremoniilor iudaice;
(2) completi fara ajutorul filozofiei;

(3) completi, fara inventiile superstitiei;

(4) completi, fara meritul uman.

Cel in care suntem completi este Capul oricarei domnirii si stapaniri. Gnosticii erau foarte preocupati de tema ingerilor, asa cum se arata mai
incolo, in capitolul de fata. Dar Cristos este capul peste toate fiintele ingeresti si ar fi 0 mare greseala sa ne ocupam de ingeri, cand insusi
Creatorul ingerilor este tinta iubirii noastre, Cel cu care avem o aleasa partasie.

Circumcizia era un ritual caracteristic al iudaismului - acea operatie chirurgicala minora, aplicata copilului de parte barbateasca. Pe plan
duhovnicesc, semnifica moartea fata de firea veche sau indepartarea naturii rele, corupte si ne-nascute din nou a omului. Din nefericire,
evreii au ajuns sa fie mai preocupati de ceremonia fizicd propriu-zisa, neglijAndu-i intelesul duhovnicesc. in incercarea de a obtine bun&vointa
lui Dumnezeu prin ceremonii si fapte bune, ei afirmau, de fapt, ca in firea veche ar exista suficiente lucruri bune care sa-i fie placute lui
Dumnezeu! Or, realitatea este total diferitd, adevarul fiind ca nimic bun nu locuieste in firea veche.

in versetul de fatd nu se are in vedere circumcizia fizic&, ci cea duhovniceascé, ce ii caracterizeazé pe toti cei ce si-au pus credinta si
increderea in Domnul Isus. Lucrul acesta reiese din sintagma: circumcizie nefacuta de maini. Adica: fiecare credincios este circumcis cu
circumcizia lui Cristos. Prin circumcizia lui Cristos se intelege moartea Sa pe crucea Golgotei. Ideea subliniata de verset este ca atunci cand
Domnul Isus a murit, si credinciosul a murit. El a murit fata de pacat (Romani 6:11), fata de lege, fata de eul sau (Galateni 2:20) si fata de
lume (Galateni 6:14). (Circumcizia nu a fost facuta de mana, in sensul ca mainile omenesti nu pot avea nici un rol in aceasta circumcizie si,
desigur, nici un merit. Omul nu poate obtine circumcizia prin meritele sale; nu o poate merita, caci este in intregime lucrarea lui Dumnezeu)

Astfel el s-a dezbracat de trupul pacatelor firii pacatoase. Cu alte cuvinte, cand este mantuit cineva, el se asociaza cu Cristos in moartea Sa,
renuntand la orice speranta de a mai castiga sau merita mantuirea prin eforturile firii vechi. Samuel Ridout scrie in aceasta privinta: ,Moartea
Domnului nostru nu numai ca a indepartat rodul, ci a condamnat insasi radacina care dadea acest rod.”

Pavel trece acum de la circumcizie la botez. Dupa cum circumcizia reprezinta moartea fata de firea veche, tot asa botezul reprezinta
ingroparea omului vechi, cum citim: fiind ingropati impreuna cu El in botez, in care ati fost inviati impreuna cu El, prin credinta in lucrarea lui
Dumnezeu, care |-a inviat dintre cei morti. invatitura din aceste verset constd n faptul c& noi nu humai cd am murit cu Cristos, ci am fost si
ingropati cu El. Asta semnifica botezul nostru.; Aceasta a avut loc la convertirea noastra, dar am exprimat-o in marturia publica pe care am
dat-0, cand am intrat in apa botezului. Botezul este o ingropare, ingroparea a tot ce eram, in calitate de copii ai lui Adam. in botez noi
recunoastem ca nimic din noi insine nu ar putea fi vreodata dupa voia lui Dumnezeu si astfel noi indepartam din fata lui Dumnezeu aceasta
fire veche, pe veci. Dar lucrurile nu se opresc la ingropare, caci noi nu numai ca am fost rastigniti cu Cristos si ingropati cu El, ci am fost si
inviati cu El, pentru a umbla in noutatea vietii. Toate acestea au loc la convertire, facandu-se prin credinta in lucrarea lui Dumnezeu, care L-a
inviat pe Cristos dintre cei morti.

Apostolul Pavel aplicd acum toate aceste lucruri in cazul colosenilor. inainte de convertirea lor, ei erau morti in greselile lor. Asta inseamna
ca, datorita pacatelor lor, ei erau morti duhovniceste fata de Dumnezeu. Nu inseamna insa ca duhurile lor erau moarte, ci doar faptul ca in
duhul lor nu se inregistra nici o tresarire fata de Dumnezeu si ca ei nu puteau face nimic pentru a obtine bunavointa lui Dumnezeu. Nu numai
ca ei erau morti in pacate, dar Pavel spune ca erau necircumcisi in firea lor pacatoasa. Necircumcizia se refera adesea in Noul Testament la
Neamuri. Colosenii erau ei insisi Neamuri, adica ne-evrei, ne-facand parte din poporul ales al lui Dumnezeu pe acest pamant. Prin urmare, ei
se situasera pe o pozitie de distantare fata de Dumnezeu; dadusera frau liber poftelor firii vechi. Dar cand au auzit evanghelia si au crezut in
Domnul Isus Cristos, ei au fost inviati impreuna cu Cristos si toate greselile lor au fost iertate. Cu alte cuvinte, intregul stil de viata al
colosenilor s-a schimbat; toata istoria lor de pacatosi a luat sfarsit, ei fiind acum creaturi noi in Cristos Isus! Ei traiau realitatea invierii. Prin



urmare, ei trebuiau sa-si ia ramas bun de la tot ce-i caracteriza inainte ca oameni cufundati in firea veche.

Pavel descrie in continuare un alt lucru pe care il cuprinde lucrarea lui Cristos. A sters inscrisul care era impotriva noastra prin poruncile lui si
1-a luat din cale, pironindu-1 pe cruce. Prin inscrisul care era impotriva noastra, prin poruncile lui se intelegea legea. intr-o privint, Cele Zece
Porunci au fost impotriva noastra, condamnandu-ne, pentru ca noi n-am putut sa le respectam intru totul. Dar apostolul Pavel nu se gandeste
numai la Cele Zece Porunci, ci si la legea ceremoniala care i-a fost data Israelului. in legea ceremoniald, existau tot felul de porunci cu privire
la zile sfinte, la alimente si la alte ritualuri religioase. Toate acestea faceau parte din religia prescrisa a iudeilor. Ele indreptau privirile spre
venirea Domnului Isus, fiind umbre ale Persoanei si lucrarii Sale. in moartea Sa pe cruce, El le-a dat pe toate acestea la o parte, tintuindu-le
pe cruce si anulandu-le, cum se anuleaza o nota de plata atunci cand este achitata sau cum se exprima Meyer: ,Prin moartea lui Cristos pe
cruce, legea care fi condamna pe oameni si-a pierdut autoritatea penala, intrucat Cristos, prin moartea Sa, a indurat pentru om blestemul
legii, devenind sfarsitul legii." Kelly exprima aceeasi idee: ,Legea nu este moarta, dar noi am murit fata de ea."

Se prea poate ca limbajul lui Pavel in acest loc sa se refere la practica straveche de a afisa intr-un loc public dovada scrisa a unei datorii
publice, ca toti sa stie ca creditorul nu mai putea avea nici o pretentie de la datornic.

Prin moartea Sa pe cruce, urmata apoi de invierea si inaltarea Sa la cer, Domnul Isus a cucerit si puterile raului, facand un spectacol public
din ele si triumfand asupra lor. Noi credem ca este acelasi triumf descris de Efeseni 4, unde se spune ca Domnul Isus a condus captivitatea
captiva. Moartea, ingroparea, invierea si indltarea Sa au constituit triumful slavit asupra tuturor ostirilor iadului si Satanei. Trecand prin
atmosfera, in drumul Sau spre cer, El a trecut chiar prin taramul celui care este printul puterii vazduhului.

Poate ca acest verset aduce o deosebita mangaiere celor care au fost convertiti de la demonism, dar care s-ar putea sa mai fie obsedati de
frica de duhurile rele. Nu mai avem de ce sa ne temem, daca suntem in Cristos, pentru ca El a dezarmat domniile si stapanirile.

incd o data apostolul Pavel este gata s aplice in practica afirmatiile sale. Am putea rezuma cele ce urmeaza in felul urmator: Colosenii au
murit fata de toate eforturile de a-i fi placuti lui Dumnezeu prin firea veche. Ei nu numai ca au murit, ci au fost si ingropati si au inviat
impreuna cu Cristos la o0 noua viata. Prin urmare, ei trebuie s-o rupa definitiv cu iudaizatorii si cu gnosticii, care incercau sa-i atraga inapoi
chiar la lucrurile fata de care au murit colosenii. Deci nimeni sa nu va judece cu privire la mancare sau la bautura, sau cu privire la o zi de
sarbatoare sau luna noua sau sabate. Toate religiile omenesti ii fac pe oameni robi fata de randuieli, reguli, indatoriri si un calendar religios.
Acest calendar cuprinde de obicei zile sfinte anuale, apoi celebrari lunare legate de luna noua sau zile saptamanale de sarbatoare
(sabaturile).

Sintagma: ,Nimeni sa nu va judece" inseamna ca nu exista temei ca un crestin sa fie judecat de altii daca consuma carne de porc sau daca
nu tine sarbatorile religioase sau zilele sfinte. Unele culte deraiate, cum ar fi spiritistii, insista ca membirii lor sa se abtina de la consumul de
carne. Veacuri de-a randul romano-catolicii nu au avut voie sa consume carne vinerea. Multe biserici pretind abstinenta de la anumite
alimente Tn timpul Postului Mare. Altii, ca mormonii, spun ca o persoana nu se incadreaza in normele lor daca consuma ceai sau cafea. lar
altii, in special adventistii de ziua a saptea, insista ca trebuie tinut Sabatul, pentru a-i fi placut lui Dumnezeu. Crestinul nu se mai afla sub
robia nici uneia dintre aceste randuieli. Pentru o tratare mai ampla a legii, Sabatului si legalismului, vezi excursul de la Matei 5:18,12:8 si
Galateni 6:18.

Sarbatorile religioase iudaice erau o umbra a lucrurilor viitoare, dar trupul (substanta) este al lui Cristos. Ele au fost instituite in Vechiul
Testament ca un fel de anticipare, ca imagini prefiguratoare. De pilda, Sabatul a fost dat ca un arhetip al odihnei de care aveau sa aiba parte
toti cei ce aveau sa creada in Domnul Isus Cristos. Acum, dupa ce a venit Domnul Isus, ce rost mai are sa se ocupe oamenii de umbre? E ca si
cum ne-am ocupa de o fotografie, cand persoana din fotografie se afla langa noi.

Este dificil sa cunoastem sensul exact al acestui verset, pentru ca nu suntem deplin familiarizati cu invataturile gnosticilor. Probabil inseamna
ca oamenii acestia pretindeau ca sunt atat de smeriti Tncat nu indrazneau sa se apropie de Dumnezeu in mod nemijlocit. Poate ca gnosticii
sustineau ca trebuie sa se apropie de Dumnezeu prin ingeri, si astfel, in presupusa lor smerenie, ei se inchinau la ingeri, iar nu Domnului.
Avem o situatie similara in lumea contemporana. Exista romano-catolici care spun ca nu concep sa se roage direct lui Dumnezeu sau
Domnului Isus, adoptand, in schimb, moto-ul: ,La Isus prin Maria". Asta pare a fi o falsa smerenie din partea lor, constituind un act de
inchinare in fata unei fiinte create. Crestinii nu au voie sa permita nimanui sa-i vaduveasca de rasplata lor, prin practici atat de ne-biblice.
Cuvantul lui Dumnezeu spune limpede ca exista ,,un singur Mediator intre Dumnezeu si oameni, Omul Cristos Isus" (1Timotei 2:5).

Apostolul Pavel adauga aici o sintagma greu de inteles: amestecandu-se in lucruri pe care nu (termenul nu este omis din textul NU, dar
intelesul rezultat ar fi acelasi. Daca ei au vazut sau nu ceva, totul a fost o desertaciune fireasca) le-a vazut. Gnosticii pretindeau ca poseda
taine adanci si mistere si ca pentru ca cineva sa poata cunoaste aceste taine, trebuia sa fie initiat. Poate ca secretele acestea constau din
asa-numitele ,vedenii". in vremea noastrd presupusele vedenii constituie un element important in ereziile mormonismului, spiritismului,
catolicismului si swedenborgianismului. Cei ce faceau parte din cercul intim erau, natural, foarte mandri de cunostintele lor secrete. Prin
urmare, Pavel adauga: umflat de o mandrie desarta, prin gandurile firii pacatoase. Ei adoptau o atitudine de superioritate fata de altii, creand
impresia ca fericirea se putea dobandi doar prin descifrarea acestor taine ascunse. Am putea face o paranteza aici, subliniind ca aceasta e si
caracteristica celor mai multe societati secrete din vremea noastra. Crestinul care umbla in partasie cu Domnul lui nu va avea nici timpul, nici
inclinatia de a se ocupa de aceste organizatii.

Important este sa observam aici ca diversele practici religioase ale acestor oameni erau efectuate dupa cum gaseau acestia de cuviinta, fara
sa aiba nici o baza scripturala. Ei nu actionau in supunere fata de Cristos, ci erau umflati de o mandrie desarta, prin gandurile firii
lor pacatoase, intrucat faceau cum voiau ei, independent de Domnul; cu toate acestea, comportarea lor parea smerita si religioasa.

Netinandu-se strans de Capul. Domnul Isus Cristos este numit aici Capul Trupului., A se tine de Cap" inseamna a trai constienti ca Cristos este
Capul, extragandu-ne energia si seva pentru toate nevoile noastre din resursele Sale inepuizabile, si toate lucrurile facandu-le spre slava Lui.
inseamni s& privim la Domnul nostru, Cel din slavé, cand avem nevoie de tarie si cdlauzire, si s& ramanem mereu in contact cu EI. Lucrul
acesta este explicat in continuare in urmatoarea sintagma: din care tot trupul, hranit si strans unit, prin incheieturi si legaturi, creste cu
cresterea lui Dumnezeu. Diversele parti ale trupului uman sunt legate intre ele prin incheieturi si ligamente. Trupul la randul lui este legat de



cap. Trupul solicita calduzire si indrumare de la cap. Exact ideea subliniata de apostolul Pavel aici. Madularele Trupului lui Cristos de pe
pamant trebuie sa gaseasca toate satisfactia si suficienta lor in El si sa nu se lase amagite sau abatute de argumentele aparent
convingatoare ale invatatorilor acestora falsi.

Tinandu-se strans de Cap subliniaza necesitatea bizuirii, clipa de clipa, pe Domnul. Ajutorul primit ieri nu mai e de ajuns pentru nevoile zilei
de azi. Nu putem macina grau cu apa ce s-a scurs peste baraj. De asemenea trebuie subliniat aici ca acolo unde crestinii se tin de Cap, vor
intreprinde actiuni spontane care vor fi coordonate cu cele ale altor madulare din Trupul lui Cristos.

Principiile de baza ale lumii (sau ,invataturile incepatoare ale lumii") se refera la datini si ritualuri. De pilda, ritualurile din Vechiul Testament
erau elemente rudimentare ale lumii in sensul ca propagau principiile elementare ale religiei, adica abecedarul, notiunile de baza (Galateni
4:9-11). Poate c& Pavel se gandeste si la ritualurile si datinile asociate cu practica gnosticismului sau a altor religii. in mod deosebit, apostolul
se ocupa de ascetism, care a derivat din iudaismul ce si-a pierdut deja valabilitatea tnaintea lui Dumnezeu sau din gnosticism ori din orice alt
cult deraiat, care niciodata nu a avut valabilitate Thaintea lui Dumnezeu.

intrucat colosenii au murit impreun cu Cristos, Pavel {i intreab& de ce mai doreau incé s& se supuna unor reguli de acest gen. A proceda
astfel inseamna a uita ca au rupt orice legaturi cu lumea. Poate ca in mintea unora se ridica aici intrebarea: ,Daca un crestin este mort fata
de randuieli, de ce retine totusi practica botezului si a Cinei Domnului?" Raspunsul cel mai evident este ca aceste doua randuieli ale Bisericii
Crestine sunt clar expuse si prescrise de Noul Testament. Dar ele nu sunt ,mijloace ale harului", care ne-ar face mai adecvati pentru cer sau
ne-ar ajuta sa capatam bunavointa Ilui Dumnezeu. Mai degraba, ele sunt simple gesturi de ascultare fata de Domnul, prin care indicam
identificarea cu Cristos si ne amintim de El Tn moartea Sa. Ele nu sunt atat de mult legi care trebuiesc respectate, cat privilegii de care se
cuvine sa ne bucuram.

Vom intelege versetul acesta mai bine daca vom adauga cuvintele: ,cum ar fi" la inceput. (Sau ,,ca acestea", ce apar la sfarsitul versetului 20
in editia folosita de traducator.) ,Oare de ce - ca si cand ati trai mai departe in lume - va supuneti la regulamente ca acestea (versetul 21):
Nu atinge, nu gusta, nu lua?" Tn mod bizar, unii sustin c& aici Pavel le-ar porunci colosenilor s& nu ia, s& nu guste, s& nu atinga, cand, de fapt,
sensul versetului este exact contrar.

Trebuie mentionat aici ca unii cercetatori competenti, cum ar fi William Kelly, cred ca topica ar trebui inversata, in felul urmator: ,Nu lua, nu
gusta, nici macar nu te atinge de ele" Cu alte cuvinte, topica sugerata ar descrie gravitatea tot mai mare pe care o presupune practica
ascetismului.

Sensul versetului 21 este completat de versetul 22. Acestea sunt interdictii si prohibitii inventate de om, cum reiese din cuvintele: dupa
poruncile si invataturile oamenilor. Sa fie oare aceasta esenta adevaratei religii? Oare la asta se reduce totul, la mancari sau la bauturi? Sau,
dimpotriva, religia adevarata se ocupa cu Cristosul Cel Viu? Weymouth traduce versetele 20-22 astfel:

»,Daca ati murit cu Cristos si ati scapat de notiunile de baza ale lumii, de ce atunci - ca si cand viata voastra ar apartine Tn continuare lumii -
va supuneti unor precepte de genul: ,,Nu lua cutare lucru"; ,Nu gusta acel lucru"; ,Nu te atinge de acesta" - care se refera la lucruri ce au
menirea de a fi consumate, fiind pieritoare - ascultand astfel doar de niste porunci si invataturi omenesti?

Aceste practici ale religiei omenesti creeaza toate o aparenta de intelepciune, intr-o religie auto-impusa, o falsa smerenie si asprime fata de
trup. Religia auto-impusa inseamna ca oamenii acestia adopta o forma de inchinare corespunzatoare propriilor lor idei despre ce e bine, si nu
dupa cuvantul lui Dumnezeu. Ei par a fi religiosi, dar nu acesta e crestinismul adevarat. Falsa smerenie a fost explicata deja - anume faptul ca
ei se pretindeau a fi prea smeriti ca sa se poata apropia de Dumnezeu direct si astfel recurgeau la mediatori angelici. Neglijarea trupului se
refera la practica ascetismului. Este conceptia potrivit careia prin auto-privari si auto-torturari, omul ar putea atinge o stare superioara de
sfintenie. Aceasta practica se intalneste la hinduism si la alte religii mistice din Orient.

Care este valoarea tuturor acestor practici? Poate ca ultima parte a versetului o exprima cel mai concis: nu sunt de nici un pret impotriva
multumirii firii pacatoase. Toate acestea sunt imbracate intr-o fatada aparent frumoasa, dar ele nu sunt de nici un folos in infranarea
complacerii firii vechi. (Pana si bine-intentionata incercare de cumpatare a lor nu-si atinge telul) Nici un sistem fals nu a reusit sa-l amelioreze
pe om. Desi creeaza impresia ca in firea veche ar exista elemente care sa merite bunavointa lui Dumnezeu, aceste sisteme nu pot infrana
pasiunile si poftele carnii, ale firii vechi. Atitudinea crestinului este ca noi am murit fata de firea veche, cu toate patimile si poftele ei si ca de
acum Tncolo traim spre slava lui Dumnezeu. Si asta o facem nu pentru ca ne e fiica de pedeapsa, ci mai degraba din iubirea pe care I-o
purtam Celui care S-a dat pe Sine pentru noi. A. T. Robertson exprima minunat acest gand: ,Dragostea este aceea care ne elibereaza sa
putem face ce este bine. Dragostea ne face sa nu ne fie greu de ales. Dragostea face ca indatoririle sa nu ni se para o povara, ci o bucurie.
Dragostea face ca partasia si legatura cu Cristos sa fie o dulceatd. Dragostea face ca truda in slujba binelui sa fie o adevarata libertate pentru
noi."

Deci, daca ati fost inviati impreuna cu Cristos, cautati lucrurile de sus, unde Cristos sta la dreapta lui Dumnezeu. Conjunctia daca din acest
verset nu exprima nici o indoiala in mintea apostolului Pavel, ci constituie asa-numitul argument pornind de la ,daca", ce ar putea fi tradus
prin intrucat: ,intrucat ati fost inviati Tmpreuna cu Cristos". Cum s-a aratat in capitolul 2, credinciosul este vazut ca unul care a murit cu
Cristos, a fost ingropat cu El si a inviat cu El dintre cei morti. Sensul duhovnicesc al tuturor acestor cuvinte este ca am rupt-o cu vechiul mod
de viata, adoptand un fel complet nou de a trai, adicd viata Domnului Isus Cristos Cel inviat. intrucat am fost inviati cu Cristos, se cuvine
acum sa cautam lucrurile de sus. Desigur, inca ne aflam pe pamant, dar trebuie sa cultivam lucrurile ceresti.

Crestinul nu trebuie sa aiba o optica pamanteasca. El nu trebuie sa priveasca lucrurile sub aspectul in care se prezinta ele ochiului natural, ci
in functie de importanta lor Thaintea lui Dumnezeu si in perspectiva eternitatii. Vincent sugereaza ca ,a cauta" din versetul 1 marcheaza
straduinta practica si ca ganditi-va din versetul 2 descrie impulsul [auntric si dispozitia noastra sufleteasca.

Sintagma: Concentrati-va cu mintea (in romaneste: ,Ganditi-va", n.tr.) este identica cu cea de la Filipeni 3:19: ,care isi concentreaza mintea
asupra unor lucruri pamantesti." A. T. Robertson scrie: ,Viata botezata inseamna ca crestinul urmareste cerul si se gandeste la cer. Picioarele
sale sunt inca pe pamant, dar capul i este printre stele. El traieste ca un cetatean al cerului aici pe pamant."



In timpul celui de-al doilea razboi mondial, un tanar crestin a exclamat triumfator in fata unui slujitor mai varstnic al lui Cristos: ,inteleg ca
bombardierele noastre au tacut prapad asupra oraselor inamicului in cursul noptii precedente." La care, credinciosul mai varstnic a raspuns:
»Nu stiam ca biserica lui Dumnezeu poseda bombardiere." Evident, acest crestin privea lucrurile din perspectiva divina, neputand sa
gaseasca nici un dram de satisfactie Th maceldrirea unor femei si copii. F. B. Hole explica foarte bine pozitia noastra:

»Complementul identificarii noastre cu Cristos in moartea Lui este identificarea noastra cu El in invierea Sa. Efectul primei actiuni este de a
ne deconecta de lumea omului, de religia omului, de intelepciunea omului. Efectul celeilalte este de a ne pune in legatura cu lumea lui
Dumnezeu si tot ce se afla in ea. Primele patru versete ale capitolului 3 desfasoara privirilor noastre starea de binecuvantare in care suntem
introdusi.”

Cand Pavel spune ca credinciosul a murit, el se refera la pozitie, nu la practica. Datorita identificarii noastre cu Cristos in moartea Sa,
Dumnezeu vrea ca noi sa ne consideram ca unii care au murit impreuna cu El. Inima noastra insa este mereu gata sa puna la indoiala acest
fapt, intrucat ne simtim atat de ,vii" fata de pacat si ispite. Dar realitatea minunata este ca pe masura ce, prin credinta, ne socotim ca unii
care am murit cu Cristos, acest fapt devine o realitate morala in viata noastra. Daca traim ca unii care au murit, atunci viata noastra va fi tot
mai mult pe masura vietii Domnului Isus Cristos. Desigur, niciodata nu vom atinge perfectiunea in viata de acum, dar este un proces care
trebuie sa se desfasoare permanent in fiecare credincios.

Nu numai ca am murit, ci, in plus, viata noastra este ascunsa cu Cristos in Dumnezeu. Lucrurile care-l preocupa si-l intereseaza pe omul
lumesc se gasesc peste tot pe planeta pe care traim. Dar lucrurile care sunt de cea mai mare preocupare pentru credincios sunt toate
insumate in Persoana Domnului Isus Cristos. Destinul nostru este inseparabil legat de destinul Lui. Gandul subliniat de Pavel aici este ca
intrucat viata noastra este ascunsa cu Cristos in Dumnezeu, nu trebuie sa ne ocupam de lucrurile marunte ale vietii acesteia si, in special, nu
trebuie sa avem de a face cu lumea religioasa din jurul nostru.

Dar mai este un gand ce se degaja din sintagma: viata voastra este ascunsa cu Cristos in Dumnezeu. Lumea nu vede viata noastra
duhovniceasca. Oamenii nu ne inteleg. Lor li se pare ciudat ca noi nu traim ca ei. Ei nu inteleg gandurile noastre, motivele sau caile noastre.
Dupa cum s-a spus despre Duhul Sfant ca lumea ,,nici nu-L vede, nici nu-L cunoaste", tot asa este cu viata noastra spirituala: ea este ascunsa
cu Cristos in Dumnezeu. Mai intai, loan 3:1 ne spune ca: ,De aceea, lumea nu ne cunoaste, pentru ca nu L-a cunoscut nici pe EI." Adevarata
separatie de lume sta in faptul ca lumea nu-I intelege pe crestin, ci il intelege gresit.

Pentru a ridica pe culmi noi aceasta descriere a harului si mostenirii credinciosului in Cristos, apostolul isi indreapta acum privirile spre
revenirea lui Cristos. CAnd Se va arata Cristos, viata noastra, atunci va veti arata si voi impreuna cu El in slava. in vremea de acum noi
suntem fnviati cu El si ne bucuram de o viata nevazuta si neinteleasa de oameni. Dar va veni ziua cand Domnul Isus Se va intoarce sa-Si ia
acasa sfintii Sai. Atunci noi ne vom arata impreuna cu El in slava. Oamenii ne vor intelege atunci si-si vor da seama de ce ne-am comportat
asa cum ne-am comportat.

in versetul 3, ni s-a spus c& am murit. Aici ni se spune s& dam mortii madularele noastre care sunt pe pamant. in aceste doud versete avem o
ilustrare clara a diferentei dintre pozitia unui credincios si starea lui. Pozitia lui este aceea a unuia care a murit. Starea lui trebuie sa fie aceea
de a se socoti mort fata de pdcat, prin darea la moarte a madularelor sale care sunt pe pamant. Pozitia noastra este identica cu ceea ce
suntem in Cristos. Starea noastra este identica cu ceea ce suntem in noi insine. Pozitia noastra este darul fara plata al lui Dumnezeu prin
credinta in Domnul Isus Cristos. Starea noastra reprezinta raspunsul la harul lui Dumnezeu.

Aici trebuie sa observam si diferenta dintre lege si har. Dumnezeu nu spune: ,Daca vei trdi o viata eliberata de pacat, atunci iti voi da o
pozitie de moarte impreuna cu Cristos", caci asta ar insemna legea iar pozitia noastra ar depinde de propriile noastre eforturi si - mai trebuie
s-0 spunem? - nimeni nu ar atinge acea pozitie. Mai degraba, Dumnezeu spune: ,Eu le dau fara plata tuturor celor care cred in Domnul Isus o
pozitie de favoare inaintea Mea. Acum duceti-va si traiti o viata corespunzatoare cu o chemare atat de inalta!" Acesta e harul!

Cand apostolul spune ca trebuie sa dam la moarte madularele noastre care sunt pe pamant, el nu vrea sa spuna prin aceasta ca literalmente
trebuie sa distrugem vreunul din organele trupului nostru, ci recurge la o exprimare figurata, asa cum reiese din urmatoarele propozitii.

Termenul madulare desemneaza diversele forme de pofte si de ura, pe care le gasim enumerate.

Desfranarea se refera in general la relatiile sexuale interzise sau la imoralitate, in special la cele dintre persoane necasatorite (Matei
15:19;Marcu 7:21). Uneori sensul termenului e mai cuprinzator, fiind tradus prin imoralitate sexuala.

Necuratie se refera la impuritate in gandire, vorba sau fapta. Aici e vorba de necuratie morald, nu fizica.
Patimile denota pofte puternice, iesite de sub control.
Dorinta rea exprima pofte sau lacomii foarte puternice, adesea violente.

Lacomia (de bani) se refera in generat la lacomie sau la dorinta de a avea mai mult, dar aici se refera probabil la dorinta ne-sfanta de a
satisface apetitul sexual, care este o forma de idolatrie.

Lista incepe cu actele propriu-zise, trecand apoi la motive. Sunt descrise diversele forme de pacate sexuale, fiind urmarite apoi pana la
barlogul lor, adica inima lacoma a omului. Cuvantul lui Dumnezeu ne invata clar ca nu este nimic gresit in actul sexual in sine. Dumnezeu |-a
facut pe om cu puterea de reproducere. Dar pacatul intervine atunci cand acele lucruri cu care Dumnezeu in dragostea Sa Si-a inzestrat
creaturile sunt folosite Tn scopuri rele si ilicite. Pacatul sexual a fost principalul pacat al lumii pagane, in vremea lui Pavel si negresit a ramas
si azi pe acelasi loc. Acolo unde credinciosii nu sunt predati Duhului Sfant, pacatele sexuale adesea patrund in viata lor, provocandu-le
caderea.

Oamenii cred ca pot savarsi aceste pacate groaznice si totusi sa scape de pedeapsa. Cand cerul pare sa ramana mut in fata lor, omul merge
si mai departe in pacatul sdu. Dar Dumnezeu nu Se lasa batjocorit! Mania lui Dumnezeu vine peste fiii neascultarii, din pricina acestor lucruri.



Pacatele acestea aduc grave consecinte in viata de acum, c&ci oamenii culeg in trupul lor urmérile imoralitatii sexuale. In plus, ei vor culege
roadele cumplite ale judecatii in ziua de apoi.

Pavel le aminteste colosenilor ca si ei se complaceau candva in aceste pacate, inainte de a fi fost convertiti. Dar harul lui Dumnezeu a
patruns in inima lor si i-a izbavit de necuratie. Acest capitol din viata lor a fost acoperit de sangele lui Cristos. Acum ei aveau o viata noua,
care-si tragea seva din Dumnezeu. Vezi Galateni 5:25; ,Daca traim in Duhul, sa si umblam in Duhul."

intrucat ei au fost rdscumparati cu un pret atat de mare, acum trebuie sa se lepede de toate aceste lucruri, ca de o haind murdar&. Apostolul,
nu se refera numai la diversele forme de pofte ne-sfinte enumerate in versetul 5, ci si la genurile, de ura rea pe care se pregateste sa le
enumere.

Mania este, desigur, un spirit de intensa antipatie sau animozitate, un spirit de razbunare, de vrajba si ura inradacinata.
lutimea descrie o forma intensa de manie, probabil manifestata prin iesiri violente si necontrolate.

Rautatea este purtarea malitioasa fata de altul, cu gand de a-i face rau sau de a-i stirbi reputatia. Este o antipatie nerezonabild, intretinuta de
placerea de a-i vedea pe altii ca sufera.

Defiimarea sau vorbirea de riu, adicd cuvinte ascutite, necontrolate, folosite la adresa altora. inseamné a certa pe cineva, cu cuvinte aspre,
intr-o maniera obraznica.

Limbaj murdar inseamn cuvinte rusinoase, cu referire la lucruri desantate, indecente sau corupte. Un vocabular stricat si necurat. in acest
catalog al pacatelor apostolul trece de la motive la faptele propriu-zise. Mai intai, in inima omului incolteste amaraciunea, care se manifesta
apoi sub formele descrise mai sus.

in versetul 9 apostolul spune, de fapt: ,Fie ca starea voastré si corespundd cu pozitia voastra!"

V-ati dezbracat de omul cel vechi; acum dezbracati-va de el si in practica, prin refuzul de a mai minti. Minciunea este unul din lucrurile ce
apartin omului celui vechi, ne-avand ce cduta in viata copilului lui Dumnezeu. in fiecare zi din viata noastra suntem ispititi s& denaturam
adevarul, fie prin nedeclararea integrala a venitului nostru, pe formularul de impozit, fie prin ,,copiere" la examene, fie prin exagerarea
faptelor unei relatari. Minciunea isi dubleaza gravitatea, atunci cand prin ea lezam o persoana, prin afirmatii false sau prin crearea unor
impresii false.

Nu numai ca ne-am lepadat de omul cel vechi, ci ne-am imbracat cu cel nou, care se innoieste spre cunoastere deplina, dupa chipul Celui
care l-a creat. Dupa cum omul cel vechi se refera la tot ce eram ca fii ai lui Adam, cu natura ne-nascuta din nou - tot asa omul nou se refera
la noua noastra pozitie, de copii ai lui Dumnezeu. S-a produs o creatie noua iar noi suntem creaturi noi. Scopul urmarit de Dumnezeu este ca
acest om nou mereu sa creasca tot mai mult dupa chipul Domnului Isus Cristos. Niciodata nu trebuie sa ne multumim cu realizarile obtinute,
ci intotdeauna trebuie sa ne avantam inainte, spre noi culmi de tot mai mare asemanare cu Mantuitorul. El este pilda noastra suprema si
regula de viata pentru noi. in ziua de apoi, cadnd vom sta inaintea Scaunului de Judecata al lui Cristos, nu vom fi judecati luandu-se in vedere
cu cat au fost vietile noastre mai bune decat ale altora, ci dupa cat de mult s-au racordat vietile noastre la insasi viata Domnului Isus.

Chipul lui Dumnezeu nu reiese din conformatia trupului nostru, ci din frumusetea unei minti reinnoite si a unei inimi schimbate. Sfintenia,
dragostea, smerenia, blandetea, bunatatea si iertarea - iata elementele din care e alcatuit caracterul divin.

In noua creatie descrisd de apostol, nu mai este nici grec, nici iudeu, nici circumcizie, nici ne-circumcizie, nici barbar, nici scit, nici rob, nici
liber, ci Cristos este totul in toti. Diferentele de nationalitate, religie, cultura si nivel social sunt elemente care nu conteaza. Cat priveste
pozitia lor inaintea lui Dumnezeu, toti credinciosii sunt la acelasi nivel si in cercul de partasie al bisericii locale ar trebui sa adoptam aceeasi
atitudine.

Asta nu inseamna ca nu exista distinctii in cadrul bisericii. Unii au darul de evanghelist, altii de pastor, iar altii de invatatori. Unii oameni sunt
presbiteri in biserica iar altii sunt diaconi. Astfel, versetul de faté nu dispretuieste distinctiile cuvenite.

Tot asa nu trebuie sa interpretam versetul, cum fac unii, in sensul ca distinctiile de mai sus ar fi fost cu totul eliminate in lume. Nicidecum,
caci exista in continuare grec si iudeu, prin ,grec" intelegandu-se aici ne-evreii in general. Dupa cum exista circumcisi si ne-circumcisi. Prin
acesti doi termeni sunt desemnati in Noul Testament evreii si respectiv Neamurile. Dar aici termenii se refera probabil la ritualul circumciziei
in sine, asa cum era practicat de iudei si nesocotit de Neamuri.

Apoi exista in continuare barbari (adica oameni necultivati) si sciti. Cei doi termeni nu sunt aici in relatie adversativa. Scitii era barbari, dar
intr-o maniera mai pronuntata, fiind cei mai salbatici dintre barbari.

Ultimul contrast este intre sclavi si oameni liberi. Prin liber se intelege cei ce nu au fost niciodata sclavi, adica s-au nascut oameni liberi.
Pentru crestin aceste distinctii lumesti nu mai sunt importante. Cristos este Cel care conteaza cu adevarat! El este totul pentru credincios si
in toate. El reprezinta centrul si circumferinta vietii crestine, cum arata foarte clar si episcopul Ryle:

LAceste trei cuvinte - Cristos este totul - sunt esenta si substanta crestinismului. Daca inimile noastre le vor imbratisa, atunci bine va fi de
sufletul nostru. Multi Ti acorda lui Cristos un anumit loc in religia lor, dar nu locul pe care a intentionat Dumnezeu sa-L ocupe El. Pentru
sufletele acestora, Cristos nu reprezinta ,totul in toate". O, nu! Ci este fie Cristos si biserica; fie Cristos si sacramentele; fie Cristos si slujitorii
ordinati; fie Cristos si propria lor pocainta; fie Cristos si propria lor bunatate; fie Cristos si rugaciunile lor; fie Cristos si propria lor sinceritate si
milostenie, pe care se reazema practic sufletele lor.”

In versetul 10, Pavel a spus c& ne-am imbracat cu omul cel nou. Acum ne da cateva modalitati practice prin care se poate realiza acest lucru
in viata noastra de zi cu zi. Mai intai, el se adreseaza colosenilor, numindu-i alesii lui Dumnezeu, aceasta fiind o referire la faptul ca au fost



alesi de Dumnezeu in Cristos inainte de intemeierea lumii. Harul lui Dumnezeu prin care ne-a ales este una din tainele revelatiei divine. Noi
credem ca Scriptura ne invata clar ca Dumnezeu, in suveranitatea Sa, a ales oameni care sa fie ai lui Cristos. Noi nu credem ca Dumnezeu l-a
ales pe cineva sa fie condamnat. O atare invatatura este in contradictie clara cu Scriptura. Dupa cum credem in harul selectiv al lui
Dumnezeu, tot asa credem in responsabilitatea omului. Dumnezeu nu i mantuieste pe oameni impotriva vointei lor. Aceeasi Biblie care
afirma: ,alesi dupa stiinta mai fhainte a lui Dumnezeu" mai spune si: ,,oricine va chema numele Domnului va fi mantuit."

In continuare Pavel ii numeste pe coloseni sfinti si preaiubiti. Sfant inseamna sfintit sau pus deoparte pentru Dumnezeu si despartit de lume.
Noi suntem sfinti in pozitia pe care o ocupam fnaintea lui Dumnezeu, dar trebuie sa fim sfinti si In maniera practica, in viata pe care o traim
zilnic. Pentru ca suntem focarul iubirii lui Dumnezeu, ne face placere sa-l fim placuti in toate privintele.

Acum Pavel descrie harurile crestine cu care trebuie s& ne imbrécam asemenea unui vesmant. in primul rand, cu o inima plina de indurare.
Apoi bunatatea trebuie sa se manifeste printr-un duh altruist fata de altii; printr-o atitudine de afectiune si bunavointa.

Smerenia inseamna starea umila, disponibilitatea de a fi umiliti si de a-i stima pe altii, considerandu-i mai buni decéat noi insine.

Prin blandete nu se intelege slabiciunea, ci taria de a ne lepada de noi insine, umbland in har fata de toti oamenii, cum spune si E.W. Vine:

,Cei mai multi cred ca atunci cand cineva este bland asta se datoreaza faptului ca ar fi neajutorat, ca nu poate mai mult. Dar Domnul a fost
,bland" pentru ca a dispus de toate resursele nemarginite ale lui Dumnezeu, pe care le-a avut sub comanda Sa. Descrisa in latura ei
negativa, blandetea este contrarul auto-afirmarii si al propriilor interese; este acea stare de echilibru a duhului, in care nu suntem nici
exaltati, nici doborati de intristare, pur si simplu pentru ca nu ne preocupam de eul nostru.”

Daca smerenia este ,absenta mandriei", atunci mandria este ,,absenta pasiunii".

indelunga rébdare se refera la rabdare, atunci cand suntem provocati si la capacitatea de a indura indelung ofensele aduse noua de altii. Este
o combinatie de bucurie si atitudine de omenie si bunatate fata de altii, impletita cu perseverenta in suferinta.

ing&duiti-va unii pe altii descrie ing&duinta si rabdarea pe care trebuie s le avem fatd de scaparile si ciudateniile fratilor nostri. Atunci cand
traim alaturi de altii, este cu neputinta sa nu descoperim punctele lor slabe. Este nevoie de harul lui Dumnezeu in viata noastra ca sa-i
suportam pe alti, dupa cum negresit si ei au nevoie de harul lui Dumnezeu pentru a ne suporta pe noi. Trebuie Thsa sa ne ingaduim unii pe
altii.

lertandu-va unii pe altii, daca vreunul are sa se planga de altul. Putine divergente ar exista in randul copiilor lui Dumnezeu, daca acest
indemn ar fi aplicat. Trebuie sa-i iertam pe cei ce ne-au jignit. Adesea auzim insa pe unii plangandu-se: ,Dar el este cel care m-a jignit!" Este
exact cazul in care suntem chemati sa iertam. Daca cealaltd persoana nu ne-ar fi jignit, n-ar fi gresit fata de noi, n-ar mai fi fost nevoie de
jertare! Dac& noi am fi fost cei care am gresit, atunci ar fi trebuit s& ne ducem sa ne cerem iertare. ingadduinta presupune s& nu fim ofensati
iar iertarea sa nu tinem ofensa. Asta pentru ca nu exista un motiv mai imperios pentru care trebuie sa iertam decat cel enuntat in acest
verset: Cum v-a iertat Cristos, asa iertati-va si voi.

Cum ne-a iertat Cristos? El ne-a iertat fara sa fi existat un temei - asa ar trebui sa iertam si noi. El ne-a iertat fara plata - asa sa iertam si noi!
El a iertat si a uitat - asa sa iertam si noi! Si-n maniera de iertare, si in gradul de iertare, noi trebuie sa urmam pilda binecuvantatului nostru
Domn, in aceasta minunata atitudine.

Dragostea cu care ni se spune sa ne imbracam sau sa ne incingem este legatura care leaga toate celelalte virtuti la un loc, pentru a forma
desavarsirea. Dragostea mentine in simetrie toate componentele caracterului crestin. E posibil ca cineva sa manifeste unele virtuti, pe
dinafara, fara insa ca sa aiba dragostea in inima lui. De aceea Pavel subliniaza aici ca ceea ce facem trebuie facut intr-un duh autentic de
dragoste pentru fratii nostri. Actiunile noastre nu trebuie sa fie facute cu lehamite, ci trebuie s& izvorasca din inima noastra plind de iubire. In
opinia gnosticilor, cunostinta era legatura desavarsirii, dar Pavel corecteaza aceasta conceptie, subliniind ca dragostea e legatura
desavarsirii.

Pacea lui Dumnezeu ar trebui sa fie arbitrul in inima noastra. Daca avem indoieli cu privire la un lucru, ar trebui sa ne punem intrebarea: ,Va
conduce asta la pace" sau ,Voi avea eu pace in inima, daca voi da curs actiunii contemplate?"

Versetul acesta este de un mare ajutor n special atunci cand cerem calduzire de la Domnul. Daca Domnul vrea cu adevarat sa te angajezi
intr-o anumita directie sau actiune, atunci poti fi sigur ca-ti va darui pace in acea lucrare. Daca nu ai pace, atunci nu mai fa nici un pas pe
cararea aceea. Sau cum s-a exprimat cineva: ,intunericul in directia in care vreau sa merg inseamna lumina sa stau pe loc."

Cristos ne-a chemat sa ne bucuram de pacea Sa, atat pe plan personal, cat si in biserica. Nu nesocotiti importanta ultimei parti a versetului:
la care ati fost chemati intr-un singur trup. O modalitate in care am putea avea pace ar fi sa traim izolati de alti crestini. Dar Dumnezeu nu
ne-a randuit la asta, ci ne-a asezat in familii. Dumnezeu a lasat ca noi sa ne adunam cu alti crestini, in biserici locale. Desi trairea alaturi de
alti crestini ne putea pune uneori rabdarea la incercare, totusi in felul acesta Dumnezeu poate face sa se dezvolte in viata crestinului virtuti
care nu s-ar putea forma pe nici o alta cale. Prin urmare, nu trebuie sa fugim de responsabilitatile noastre din cadrul bisericii locale, dupa
cum, odata ce ni le-am asumat, nu trebuie sa le abandonam, cand vom fi provocati sau iritati de altii. Mai degraba, trebuie sa traim in
armonie si compatibilitate cu fratii si surorile noastre de credinta, fiindu-le de ajutor in tot ceea ce facem si spunem.

Si fiti multumitori (sau recunoscatori). Acest indemn apare de foarte multe ori, ca un refren, in scrierile lui Pavel. Ceea ce inseamna ca trebuie
sa existe un motiv indreptatit pentru care trebuie sa facem acest lucru, anume faptul ca Duhul lui Dumnezeu considera un duh recunoscator
de o mare insemnatate. Si noi suntem de acord cu Duhul Sfant, recunoscandu-i de asemenea importanta - nu numai pentru viata
duhovniceasca a cuiva, ci si pentru bunastarea sa fizica. Medicii au constatat ceea ce Scriptura spunea de mult: ca o atitudine de buna
dispozitie si multumire a mintii este benefica pentru organism. Dupa cum si reversul este adevarat: ca ingrijorarea, deprimarea si duhul de
vaicareala si nemultumire sunt categoric ddunatoare sanatatii. De obicei credem ca spiritul de multumire si recunostinta depind de



imprejurarile noastre imediate, dar Pavel arata aici ca este un har care trebuie cultivat. Noi avem datoria de a fi multumitori. Dintre toti
oamenii de pe pamant, noi avem cele mai multe motive sa fim multumitori (comparati cu Deuteronom 33:29). Problema nu consta in faptul
ca nu ar exista suficiente lucruri pentru care putem fi recunoscatori, ci in egoismul din inima noastra, care ne impiedica sa aducem multumiri.

Exista deosebiri de vederi cu privire la punctuatia versetului 16. Se stie ca in textul original al Noului Testament nu exista punctuatie. Sensul
unui verset ca cel de fata depinde in mare de semnele de punctuatie intrebuintate. Sugeram urmatoarea varianta:

»Cuvantul lui Cristos sa locuiasca Tn vor din belsug, in toata intelepciunea, invatandu-va si sfatuindu-va unii pe altii; cu psalmi, imnuri si
cantari duhovnicesti, cantand cu har in inimile voastre Domnului.”

in felul acesta versetul are trei sectiuni.

Prima, se refera la faptul ca trebuie sa lasam cuvantul lui Cristos sa locuiasca in noi din belsug. Cuvantul lui Cristos se refera la invataturile lui
Cristos, asa cum le gasim in Biblie. Pe masura ce umplem pana la saturatie inimile si mintile noastre cu cuvantul Lui sfant, cautand sa
ascultam de acest cuvant, in trairea noastra zilnica, cuvantul lui Cristos este ca si acasa la el in inimile noastre.

Al doilea gand care se desprinde este ca in toata intelepciunea trebuie sa ne invatam si sa ne indemnam unii pe altii. Fiecare crestin are
raspunderea fatd de fratii si surorile lui in aceastd privinta. invatatura priveste doctrina, pe cand sfatuirea se referd la indatorire. Cu alte
cuvinte, suntem datori fata de fratii nostri sa impartasim cu ei cunostinta din Scriptura si sa cautam sa-i ajutam prin sfaturi practice si
evlavioase. Cand invatatura si sfatuirea se face in intelepciune, exista sanse mai mari ca acestea sa fie primite, decat atunci cand rostim
cuvintele apasat, dar fara intelepciune sau fara dragoste.

Al treilea lucru este ca prin psalmi, imnuri si cantari spirituale trebuie sa cantam cu har sau ,,multumire" in inimile noastre Domnului. Prin
psalmi se inteleg acele rostiri inspirate pe care le gasim in cartea cu acelasi nume, ce erau cantate in cadrul serviciului de inchinare in Israel.
Pe de alta parte, prin imnuri se intelegea cantari de inchinaciune si de lauda, adresate lui Dumnezeu Tatal si Domnului Isus Cristos, cum este
si acesta:

Isus! insusi gandul la Tine

fmi umple inima de bucurie;

Dar si mai mare bucurie este sa-Ti vad fata
Si in prezenta Ta sa ma odihnesc.

Atribuit lui Bernard de Clairvaux

Aceste imnuri nu sunt inspirate Tn acelasi fel ca psalmii. Prin cantari duhovnicesti se intelege poezia de factura religioasa, care descrie
experienta crestind, asa cum se poate vedea din cuvintele urmatoare (redate in traducere aproximativa, n.tr.):

,0, de ce pace ne vaduvim adesea, Ce dureri inutile purtam! Toate astea pentru ca nu aducem Totul fhaintea lui Dumnezeu in rugaciune.”
Joseph Scriven

Asadar, recurgand la aceasta varietate de cantari, trebuie s& cantdm cu har sau cu multumire in inimile noastre Domnului. n acest punct se
cuvine sa spunem ca crestinul trebuie sa fie cu multd bagare de seama si discernamant in privinta genului de muzica pe care il utilizeaza.
Multa - asa-numita - muzica ,crestina" din zilele noastre este usoara si nelalocul ei. O mare parte a acesteia este total contrara Scripturii si
inca si mai multa este similara cu muzica ,,pop" sau rock a lumii, care este o dezonoare la adresa numelui lui Cristos.

Versetul 16 este foarte similar cu Efeseni 5:18,19, unde citim: ,,Nu va imbatati de vin - aceasta este destrabalare. Dimpotriva, fiti plini de
Duhul, vorbind intre voi cu psalmi, cu imnuri, cu cantari duhovnicesti, cantand si intonand melodii in inima voastrda Domnului." in Coloseni
3:16 deosebirea consta in faptul ca in locul cuvintelor: ,fiti plini de Duhul", Pavel spune: ,Cuvantul lui Cristos sa locuiasca in voi din belsug."
Cu alte cuvinte, fiind plini de Duhul si fiind plini de cuvantul lui Dumnezeu sunt conditii necesare pentru a putea trai o viata plina de bucurie,
rodnicie si cu folos. Nu vom fi umpluti cu Duhul daca nu ne vom satura cu cuvantul lui Dumnezeu; iar studierea cuvantului lui Dumnezeu nu-si
va face lucrarea deplina in viata noastra, daca nu ne vom preda din strafundul fiintei noastre stapanirii Duhului Sfant. Prin urmare, oare nu
reiese clar ca a fi umplut cu Duhul inseamna a fi umplut cu cuvantul lui Dumnezeu? Nu este vorba aici de cine stie ce experienta tainica, de
un moment culminant de mare emotivitate din viata mea, ci, mai degraba, este rezultatul hranirii mele zi de zi din Scripturi, meditand la ele,
ascultand de ele si traind dupa principiile gasite in ele.

Versetul 17 este o regul3 a tot inclusiva prin care pe putem judeca sau masura conduita noastra de crestini. In special tinerii din vremea
noastra au probleme cand e vorba sa decida daca un lucru este gresit sau nu. Dar memorarea acestui verset se va dovedi, probabil, cheia
rezolvarii multora din aceste dileme. Proba suprema la care trebuie sa supunem orice actiune este urmatoarea: Voi putea eu savarsi acest
lucru in numele Domnului Isus Cristos? Va fi acest lucru spre slava Lui? Ma voi putea astepta eu ca binecuvantarea Lui sa vina peste el? As fi
eu gata sa fac lucrul respectiv la revenirea Lui? Observati va rog ca trebuie sa supunem la aceasta proba atat cuvintele pe care le rostim, cat
si faptele pe care le savarsim. Ascultarea de aceasta porunca ne innobileaza intreaga viata. Scump este secretul pe care-l afla crestinul
atunci cand invata sa faca toate ca pentru Domnul si spre slava Lui! Din nou, apostolul adauga cuvintele: ,,Aducand multumiri lui Dumnezeu
Tatal prin EL." Multumiri! Multumirii Multumiri! E indatorirea necurmata a celor mantuiti prin har si destinati sa petreaca vesnicia in curtile
raiului.

Primul indemn e adresat de apostol sotiilor, care trebuie sa se supuna sotilor lor, asa cum se cade in Domnul. Potrivit planului divin, sotul este
capul familiei. Femeii i s-a rezervat o pozitie de supunere fata de sot. Ea nu are voie sa domine sau sa conduca, ci sa urmeze conducerea lui,
ori de cate ori poate face acest lucru fara a-si compromite loialitatea fata de Cristos. Exista, desigur, situatii in care femeia nu poate sa



asculte de sotul ei si sa fie credincioasa, in acelasi timp, lui Cristos. In asemenea cazuri, prima ei loialitate este fatd de Domnul Isus. Acolo
unde o sora crestina are un sot mai fnapoiat, versetul de fata arata ca ea trebuie sa-si ajute sotul sa-si implineasca rolul ce i s-a incredintat in
familie, iar nu sa incerce sa uzurpe pozitia sotului, doar pentru ca este mai inteligenta decat el.

Ce frumos este echilibrul pe care ni-l prezinta cuvantul lui Dumnezeu! Apostolul nu se opreste la sfatul adresat sotiilor, ci aratda acum ca si
sotii au responsabilitati. Ei trebuie sa-si iubeasca sotiile, si sa nu tina necaz pe ele. Daca aceste precepte simple ar fi respectate, multe din
problemele vietii de c&snicie ar dispare, iar familiile ar fi mult mai fericite in Domnul. In realitate, nici o sotie nu prea va avea obiectii in
ascultarea de sotul care o iubeste cu adevarat. S-a observat ca sotului nu i se spune sa-si oblige sotia sa asculte de el. Daca aceasta nu
asculta, el trebuie sa se duca la Domnul, sa-I spuna Lui. Supunerea trebuie sa fie actul ei de bunavoie, cum se cuvine in Domnul.

Copiii sunt sfatuiti s asculte de parintii lor in toate privintele, cici lucrul acesta este placut Domnului. in toate veacurile, familiile au fost
sudate de prezenta a doua principii de capetenie: autoritate si ascultare. Aici avem al doilea dintre ele. Observati ca aceasta ascultare trebuie
sa fie in toate privintele. Asta inseamna ascultare nu numai in lucrurile care sunt agreabile, ci si in cele care nu sunt, in mod firesc, placute.

Copiii crestini care au parinti ne-mantuiti se gasesc adesea intr-o situatie dificila. Ei doresc sa fie loiali Domnului, dar in aceiasi timp sunt
confruntati cu pretentiile parintilor lor. in general, noi credem c& dacé ei isi onoreaza parintii, Dumnezeu, la rAndul Lui, ii va onora. Atata timp
cat ei locuiesc cu parintii lor, au o obligatie foarte bine definita de indeplinit. Desigur, ei nu trebuie sa faca nimic care ar fi contrar
fnvataturilor lui Cristos, dar de obicei nu li se va cere sa faca acest lucru. Adesea ei vor fi chemati sa faca lucruri care le sunt neplacute, dar
atata timp cat ele nu sunt clar gresite sau pacatoase, ei trebuie s& se hotdrasca sa le facd ca pentru Domnul. in felul acesta, ei pot fi o
marturie buna pentru parintii lor, cautand sa-i castige pentru Domnul.

Tatilor li se spune sa nu-i intarate pe copiii lor, pentru ca acestia sa nu se descurajeze. Este interesant ca sfatul acesta se adreseaza tatilor,
iar nu mamelor. Oare nu ne dezvaluie pericolul de care e pandit tatal de a comite aceasta greseala in masura mult mai mare decat este
mama? Kelly sugereaza ca mamele sunt de cele mai multe ori tentate sa-si rasfete copiii.

De la versetul 22 pana la sfarsitul capitolului, Duhul lui Dumnezeu se adreseaza robilor sau sclavilor. Este interesant sa observam spatiul
acordat in Noul Testament sclavilor - un fapt care nu este intamplator. El ne arata ca indiferent cat de jos s-ar afla cineva pe scara social3,
poate atinge cele mai inalte culmi in viata crestina, prin credinciosia sa fata de cuvantul lui Dumnezeu. Poate ca este in acelasi timp o
reflectie a prestiintei lui Dumnezeu cu privire la faptul ca cei mai multi crestini aveau sa ocupe pozitii de slujire, mai degraba decat pozitii de
autoritate. De pilda, n Noul Testament g&sim foarte putine instructiuni privitoare la dregatorii natiunilor. in schimb, g&sim o sumedenie de
indrumari pentru cei ce si-au consacrat viata slujirii altora. Sclavii din vremea lui Pavel erau de obicei foarte desconsiderati si, desigur, primii
crestini vor fi fost surprinsi de spatiul care li se acorda in aceste Scrisori. Faptul dovedeste insa ca harul lui Dumnezeu se coboara pana la
locul unde se afla oamenii, indiferent cat de umila ar fi pozitia ocupata de acestia in viata. C. H. Mackintosh face urmatoarea observatie:
»Sclavul nu este exclus de la lucrarea lui Dumnezeu. Prin simplu fapt ca-si face datoria thaintea lui Dumnezeu, el poate impodobi doctrina,
aducand slava lui Dumnezeu."

Robilor li se spune sa asculte in toate de cei ce sunt stapanii lor pamantesti - termenul ,,pamantesti" constituind o atentionare subtila ca
acestia sunt stapani doar in cele pamantesti! Asta pentru ca ei au un Stapan care este mai presus de toti si care vede tot ce se face copiilor
Sai aflati in pozitii umile. Sclavii nu trebuie sa slujeasca numai cand sunt sub ochii lor, ca cei care cauta sa placa oamenilor, ci cu curatie de
inim&, temandu-se de Domnul. (Pentru a vedea o buna pild& a acestui adevar in Vechiul Testament, deschideti la Geneza 24:33.) in special
cand o persoana este asuprita, exista tentatia de a incetini lucrul, atunci cand nu se uita stapanul. Dar slujitorul crestin isi va dea seama ca
Stapanul lui se uita intotdeauna si astfel, chiar daca imprejurarile sale pamantesti sunt foarte amare, el va lucra ca pentru Domnul.

Cu curatie de inima inseamna ca el va fi dominat de motive curate - adica va lucra numai pentru a-1 fi placut Domnului Isus.

Interesant e ca nu gasim in Noul Testament nici o prohibitie expresa a sclaviei. Evanghelia nu rastoarna institutii sociale prin revolutie. Dar
oriunde a patruns Evanghelia, sclavia a fost abolita. Asta nu inseamna ca aceste instructiuni sunt, astfel, fara insemnatate pentru noi. Tot ce
se spune aici se poate aplica foarte bine si la situatia relatiilor dintre patron si salariati.

Orice se face trebuie facut din toatd inima (textual: ,din suflet") ca pentru Domnul, nu ca pentru oameni. in orice form& de slujire crestina,
precum si in toate sferele vietii, exista multe obligatii de lucru care le displac oamenilor. E de prisos sa spunem ca in general evitam
asemenea munci. Dar versetul acesta ne invata lectia importanta ca pana si cel mai umil serviciu poate fi glorificat si ridicat la rang de
demnitate, dacj este facut ca pentru Domnul. in aceasta privintd, nu existd deosebire intre lucrarea seculara si cea sacra. Toate lucrarile sunt
sacre. Rasplatile din cer nu vor fi pentru proeminenta sau pentru succese aparente, nici pentru talente sau prilejuri, ci pentru credinciosie.
Astfel persoane obscure vor fi intr-o pozitie mai buna in ziua aceea, daca si-au indeplinit cu credinciosie indatoririle ca pentru Domnul. Doua
motouri atarnate adesea deasupra chiuvetei, in multe bucatarii, suna astfel: ,,Nu oricum, ci triumfator" si ,Servicii divine se tin aici de trei ori
pe zi."

Domnul este Cel care tine in prezent evidenta datelor si tot ce se face pentru El 1i va retine negresit atentia. ,,Bunatatea lui Dumnezeu va
rasplati bunatatea oamenilor." Cei ce nu au decat putine mosteniri pamantesti vor primi in schimb rasplata mostenirii in cer. Sa ne aducem
aminte de acest lucru cand vom fi chemati din nou sa facem un lucru neplacut, fie in cadrul bisericii, fie la slujba. Va fi o marturie pentru
Cristos, daca vom reusi sa facem acest lucru farda murmur si daca ne vom da toate straduintele sa facem cat mai bine aceasta lucrare.

Pavel nu precizeaza la cine se refera in versetul 25. Poate ca se refera la un stapan nedrept, care isi asupreste slujitorii. Poate ca un slujitor
crestin s-a saturat sa mai asculte de poruncile nedrepte venite din partea acestui stapan. ,Nu-i nimic", spune Pavel, ,Domnul stie tot ce se
intdmpla, cunoaste problema cu care esti confruntat si se va ocupa si de nedreptatile care ti se fac."

Dar desi in text sunt cuprinsi, probabil, si stapanii, el se refera in principal la slujitori. Lucrul de mantuiald, inselaciunea, tragerea chiulului sau
alte forme de nesinceritate nu vor ramane neobservate. La Dumnezeu nu exista partinire. El este Stapanul tuturor si distinctiile de care tin
seama oamenii nu tnseamna nimic pentru El. Daca sclavii isi nseala stapanii (cum se pare ca a facut Onisim), ei vor trebui sa dea socoteala
fnaintea Domnului.



Versetul acesta ar trebui sa faca parte, logic, din capitolul 3.

Stapanii trebuie sa acorde robilor ceea ce este drept si cinstit. Ei nu au voie sa retina plata ce li se cuvine, ci trebuie sa-i plateasca bine
pentru munca efectuata. Acest lucru se adreseaza direct patronilor crestini. Dumnezeu uraste asuprirea celor saraci si darurile unui om care
s-a Imbogatit prin metode inacceptabile de folosire a bratelor de munca, pe care Domnul le respinge: , Pastreaza-ti banii, pentru ca nu-Mi
place modul in care i-ai obtinut" (vezi lacov 5:1-4). Stapanii nu trebuie sa fie aroganti, ci plini de teama, caci si ei au un Stapan in cer, care
este drept si neprihanit in toate caile Sale.

inainte de a incheia acest fragment, este interesant s& observdm de cate ori readuce apostolul Pavel in discutie aceste chestiuni ce tin de
viata cotidiana sub reflectorul domniei lui Cristos, dupa cum urmeaza:

(1) Sotiile - cum se cuvine in Domnul (versetul 18).
(2) Copiii - placuti Domnului (versetul 20).

(3) Slujitorii - temandu-se de Domnul (versetul 22).
(4) Slujitorii - ca Domnului (versetul 23).

Pavel nu oboseste in a-i sfatui pe copiii lui Dumnezeu sa fie staruitori in rugaciune. Negresit unul din regretele pe care le vom avea in cer va fi
c& nu am petrecut mai mult timp in rugéciune, in special cAnd ne vom da seama in ce masurd mare ne-au fost ascultate rugéciunile. intreg
subiectul rugaciunii este Tnvaluit de un mare mister, la multe din intrebarile legate de el ne-existand raspunsuri. Dar cea mai buna atitudine
pe care o poate adopta un crestin este sa nu caute sa analizeze sau sa despice firul in patru sau sa inteleaga tainele cele mai adanci ale
rugaciunii. Cea mai buna metoda este sa ne rugam incontinuu, cu credinta simpla, renunténd la indoielile noastre de ordin intelectual.

Nu numai ca suntem indemnati sa staruim in rugaciune, dar ni se spune sa si veghem in ea. Asta ne aminteste imediat de cererea adresata
de Domnul Isus ucenicilor in gradina Ghetimani: ,Vegheati si rugati-va ca sa nu cadeti in ispita." Ei nu au vegheat insa si astfel au adormit. Nu
numai ca trebuie sa veghem sa nu adormim, ci trebuie sa fim cu bagare de seama si cu privire la posibilitatea ca gandurile noastre s-o ia
razna, sa ne pierdem concentrarea, sa nu mai fim realisti. De asemenea trebuie sa veghem ca sa nu fim vaduviti de timpul pe care trebuie
sa-l alocam rugaciunii (Efeseni 6:18). Si apoi rugaciunile noastre trebuie sa fie insotite de multumiri. Nu numai ca trebuie sa multumim pentru
raspunsurile primite in trecut la rugaciune, ci, cu credinta, trebuie sa-I multumim Domnului si pentru rugaciunile la care nu ne-a dat raspuns.
Guy King rezuma foarte frumos acest lucru: ,,Dragostea Sa ne doreste binele suprem; intelepciunea Sa ne cunoaste la modul suprem; iar
puterea Sa ne poate obtine binele suprem pentru noi."

Pavel i roaga pe coloseni sa-si aduca aminte sa se roage si pentru el si pentru slujitorii Domnului care sunt cu el la Roma. Ce frumos e sa
observam ca nu le cere sa se roage sa fie eliberat din inchisoare, ci ca Dumnezeu sa-i deschida o usa pentru predicarea cuvantului. Apostolul
voia ca Dumnezeu sa-i deschida usi. Ce lectie importanta trebuie sa fie aceasta pentru noi! Este foarte posibil sa ne dam straduinta sa
deschidem singuri usi pentru slujirea crestina. Dar acesta e un pericol ce trebuie evitat. Daca Domnul ne deschide usi, atunci putem intra cu
incredere pe aceste usi, stiind ca El este Cel care ne conduce. Pe de alta parte, daca noi insine ne deschidem aceste usi, atunci nu mai putem
fi siguri ca ne aflam in centrul voii Domnului si curénd dupa aceea s-ar putea sa recurgem la metode firesti de a efectua ceea ce noi vom
continua sa numim lucrarea Domnului. Cererea concreta a lui Pavel este ca o usa sa i se deschida pentru ca el sa vorbeasca despre taina lui
Cristos, pentru care se afla el in lanturi. Taina lui Cristos din acest verset este adevarul despre biserica, si in special aspectul care se poate
defini prin sintagma: , Cristos pentru Neamuri". Acesta a fost un aspect special al mesajului evangheliei care i s-a incredintat lui Pavel sa-I
vesteasca. Or, tocmai pentru faptul ca a indraznit sa sugereze ca Neamurile pot fi mantuite Tn acelasi fel ca iudeii au reusit in cele din urma
conducatorii iudei sa-I trimita la Roma ca detinut.

Exista unii care sustin ca marea taina despre biserica i-ar fi fost descoperita lui Pavel pe cand se afla in inchisoare. Prin urmare, acestia pun
mare accent pe ,epistolele din inchisoare", subestimand, dupa cate se pare, importanta Evangheliilor si a altor carti din Noul Testament. Dar
din versetul acesta reiese clar ca predicarea tainei a fost cauza intemnitarii sale si prin urmare fi va fi fost descoperita inainte de arestarea sa.

El este dornic s-o faca cunoscutd, adica s-o predice intr-o maniera atat de limpede Tncat sa fie numaidecat inteleasa de oameni. Aceasta ar
trebui sa fie dorinta tuturor crestinilor: de a cauta sa-L faca pe Cristos cunoscut. Nu exista nici o virtute in a fi ,adanc". Noi trebui sa cautam
sa castigam masele de oameni si pentru a face acest lucru, mesajul trebuie prezentat intr-o maniera simpla si clara.

Crestinii trebuie s& se poarte cu intelepciune fata de cei din afara. in purtarea lor de zi cu zi ei trebuie s&-si dea seama c& sunt urmariti foarte
atent de necredinciosi. Lumea e mai interesata de umblarea sau comportarea noastra, decat de vorbirea noastra sau, cum s-a exprimat
Edgar Guest: ,Oricand prefer sa vad, mai degraba decat sa aud o predica." Asta nu inseamna ca crestinul nu trebuie sa-L marturiseasca pe
Cristos si cu buzele lui, dar ideea care se desprinde de aici este ca purtarea noastra trebuie sa corespunda cu vorbirea noastra. Niciodata nu
trebuie sa se poata spune despre noi: ,Numai vorba e de el"

Rascumpéarand timpul inseamné ,,cumpéarand prilejuri" de a-L sluji pe Domnul. in fiecare zi din viata noastrd suntem confruntati cu prilejuri de
a-L marturisi pe Domnul Isus Cristos, spunandu-le oamenilor despre puterea Sa de a-i mantui. Pe masura ce se ivesc aceste prilejuri, noi
trebuie sa le prindem numaidecat. Termenul: ,a cumpara" presupune ca adesea ne costad acest lucru. Dar oricat de mare ar fi costul, noi
trebuie sa fim gata sa vorbim despre scumpul nostru Mantuitor celor care nu-L cunosc.

Cuvantul nostru trebuie sa fie totdeauna cu har, dres cu sare, ca sa stim cum trebuie sa raspundem fiecaruia. Pentru, ca vorbirea noastra sa
fie intotdeauna cu har, ea trebuie sa fie curtenitoare, smerita si cristianica. Din ea trebuie sa lipseasca barfa, frivolitatea, necuratia si
amaraciunea.

Sintagma: dreasa cu har poate avea mai multe intelesuri. Unii comentatori cred ca desi limbajul nostru trebuie sa fie curtenitor, el mai trebuie
sa fie onest si lipsit de ipocrizie. Altii privesc sarea ca element care potenteaza aroma sau gustul, prin urmare, ei cred ca Pavel vrea sa spuna



aici ca vorbirea noastra nu trebuie sa fie niciodata stearsa, fada sau insipida, ci intotdeauna cu folos, mereu vioaie. Lightfoot spune ca autorii
pagani foloseau termenul de sare cand voiau sa se refere la vorbirea plina de inteligenta a cuiva. Dar Pavel inlocuieste inteligenta cu
intelepciunea. Poate ca modul cel mai bun de a explica sensul aceste sintagme este de a studia limbajul folosit de Domnul Isus. Femeii prinse
in adulter El i-a spus: ,Nici eu nu te condamn: du-te si nu mai pacatui!" Aici avem si harul si sarea. Mai intai, harul: ,Nici Eu nu te condamn."
Apoi sarea: ,Du-te si nu mai pacatui!" Apoi din nou Domnul Isus i-a spus femeii de la fantana lui lacov: ,Da-Mi sa beau... Du-te si cheama-I pe
sotul tau." Prima rostire se refera la har, pe cand a doua ne aminteste mai mult de sare.

Ca sa stiti cum trebuie sa raspundeti fiecaruia. Poate ca apostolul Pavel se gandeste aici in mod deosebit la gnosticii, care se apropiau de
coloseni cu doctrine plauzibile. Prin urmare, colosenii trebuiau sa fie gata sa le raspunda acestor invatatori falsi cu cuvinte de intelepciune si
credinciosie.

Tihic a fost, dupa cate se pare, cel pe care |-a ales Pavel sa duca aceasta scrisoare de la Roma la Colose. Maclaren isi imagineaza cat de
surprins ar fi fost Tihic daca i s-ar fi spus ca , aceste suluri de pergament aveau sa supravietuiasca tuturor elementelor de faima ostentativa
ale acestui oras, si ca numele sau avea sa fie cunoscut pana la sfarsitul timpului, in toata lumea."

Pavel 1i asigura aici pe sfinti ca atunci cand va sosi, Tihic le va spune toate vestile despre apostol. Din nou suntem impresionati de minunata
combinatie de titluri pe care apostolul Pavel le confera acestui frate, numindu-I fratele preaiubit si slujitorul credincios, rob impreuna cu mine
fn Domnul. Cu cat mai de dorit sunt aceste titluri decat pompoasele apelative ecleziastice acordate oficialilor bisericii Tn vremea noastra!

Calatoria lui Tihic la Colose avea sa slujeasca doua scopuri. Mai intai, el avea sa le dea sfintilor o relatare nemijlocita despre Pavel si insotitorii
lui la Roma, urmand apoi sa mangaie inimile colosenilor. Aici din nou termenul a mangaia are mai mult ideea de a intari sau a incuraja (vezi
2:2) decat aceea de a consola. Slujba lui catre ei urma sa aiba efectul general de a-i ajuta sa ia o pozitie hotarata impotriva invataturii false
ce facea ravagii in vremea aceea.

Mentionarea numelui Onisim ne prezinta minunata relatare cuprinsa in Scrisoarea lui Pavel catre Filimon. Onisim a fost un sclav fugar care a
cautat sa scape de pedeapsa, fugind la Roma. Dar intre timp a intrat in legatura cu Pavel, care, la randul lui, I-a indrumat spre Cristos. Acum
Onisim urma sa se intoarca la fostul sau stapan, Filimon, la Colose. Imaginati-va bucuria credinciosilor de la Colose cand vor fi sosit acesti doi
frati, cu scrisori din partea lui Pavel! Negresit ei vor fi stat pana seara tarziu, coplesindu-i cu intrebari despre conditiile de la Roma, fiind
informati despre curajul de care dadea dovada apostolul in slujpba Mantuitorului sau.

Nu se cunosc multe despre Aristarh decat faptul ca fusese arestat in legatura cu slujirea sa pentru Domnul, asa cum consemneaza Fapte
19:29. Acum el este detinut impreuna cu Pavel la Roma.

Marcu este identificat aici drept varul lui Barnaba. Acest tanar pornise la drum impreuna cu Pavel si Barnaba in calatoriile lor misionare.
Datorita esecului sdu Pavel a decis ca Marcu sa fie lasat acasa. Dar Barnaba a insistat sa-l ia cu el. Acest lucru a provocat o disensiune intre
cei doi lucratori crestini mai varstnici. Acum Tnsa e imbucurator sa aflam ca esecul lui Marcu nu a fost definitiv, ci cd mai tarziu a recastigat
increderea preaiubitului Pavel.

Daca Marcu va vizita orasul Colose, sfintilor de acolo li se spune sa-I primeasca bine. Mentionarea lui Marcu, autorul evangheliei a doua, ne
aminteste de faptul ca fiecare din noi scrie o evanghelie, zi de zi.

Fiecare scriem o evanghelie, cate un capitol pe zi, prin fapte, priviri si cuvinte. Actiunile ne definesc - mai fidel decat cuvintele noastre.
intrebarea se pune: ,Care este evanghelia dup4 tine?"

Un alt coleg de lucru al lui Pavel este numit Isus, zis si lust. Isus era un nume destul de obisnuit pe vremea aceea, cum este si astazi in unele
tari. Este echivalentul grec al numelui ebraic ,losua". Fara indoialda omului acesta i se spunea si lust intrucat prietenii lui crestini au observat
incongruitatea ca el sa aiba acelasi nume ca Fiul lui Dumnezeu.

Cei trei oameni mai sus numiti erau cu totii iudei convertiti. intr-adevar, ei au fost singurii fosti iudei care au lucrat impreuna cu Pavel pentru
imparatia lui Dumnezeu si care s-au dovedit o mangaiere pentru Pavel.

Cand Pavel se pregateste sa-si incheie scrisoarea, Efapfras ii aminteste sa adauge propriile sale salutari personale catre sfintii preaiubiti din
Colose. Epafras, care era de loc din Colose, isi aducea mereu aminte de credinciosi in rugaciunile sale, rugéandu-L pe Domnul ca ei sa fie
desavarsiti si cu totul siguri in toata voia lui Dumnezeu.

Pavel depune marturie ca Epafras a trudit in rugaciune, nu numai pentru cei din Colose, ci si pentru crestinii din Laodiceea si pentru cei din
Hierapolis. Omul acesta era personal interesat de copiii lui Dumnezeu pe care ii cunostea. Negresit el avea o lista foarte lunga de nume pe
care le aducea Tnaintea lui Dumnezeu in rugdciune si nu ne-am mira daca am afla ca el se ruga in fiecare zi pentru fiecare dintre ei. ,El se
roaga vartos pentru voi tot timpul, ca voi sa stati tari, cu convingerea nestramutata, total consacrati telului de a face voia lui Dumnezeu"
(NEB).

Acum Pavel trimite salutari de la Luca, doctorul preaiubit, si Dima. Gasim aici un studiu al contrastelor, Luca calatorise cu Pavel o buna
bucata de timp si probabil il slujise atat fizic, cat si spiritual, cand a fost bolnav, cand a fost prigonit si intemnitat.

Dima pe de alta parte mersese o vreme cu apostolul, dar pana la urma Pavel a trebuit sa spuna despre el: ,Dima, din dragoste pentru veacul
de acum, m-a parasit si a plecat la Tesalonic" 2Timotei 4:10).

Acum sunt trimise salutari fratilor din Laodiceea, lui Nimfa si bisericii din casa lui. Citim din nou despre biserica din Laodiceea in Apocalipsa
3:14-22. Biserica de acolo a devenit intre timp caldicica fata de lucrurile lui Dumnezeu, adoptand o atitudine materialista, de multumire de
sine. Crezand ca la asta se rezuma toate, oamenii de acolo nu si-au dat seama ca sunt goi. Manuscrisele nu sunt clare in aceasta privinta,
respectiv daca aici este pomenit Nymphas (un barbat) sau Nympha (o femeie). Dar este suficient sa observam ca in casa aceea din Colose
exista o biseric. In vremea aceea crestinii nu aveau edificii somptuoase, ca cele actuale. Dar sunt sigur c& cei mai multi dintre noi vor fi de



acord ca puterea lui Dumnezeu intr-o biserica locala este mult mai importanta decat cladirea in sine ori mobilierul elegant. Puterea nu
depinde de aceste lucruri fizice; dimpotriva, cladirile luxoase ale bisericilor adesea constituie o piedica in calea manifestarii puterii
duhovnicesti.

Dupa ce va fi fost citita aceasta epistola la Colose, ea trebuia trimisa bisericii laodicenilor, pentru a putea fi citita si acolo. Negresit lucrul
acesta a fost infaptuit, dar din cele citite la Apocalipsa 3, se pare ca laodicenii nu au tinut seama de mesajul ei, cel putin nu pana la capat.

Pavel i iIndeamna pe coloseni ca si ei sa citeasca epistola care va veni din Laodiceea. Nu putem sti la care scrisoare se refera Pavel aici. Unii
cred ca este vorba despre asa numita ,,Scrisoare catre Efeseni" a lui Pavel. Unele manuscrise stravechi omit cuvintele ,in Efes" din Efeseni
1:1. Asta i-a condus pe unii comentatori sa creada ca Scrisoarea catre Efeseni ar fi fost o scrisoare circulara care trebuia cititd in mai multe
biserici - de pilda, Efes, Laodiceea, si apoi Colose. Aceasta parere este sprijinita de faptul ca in Efeseni gasim atat de putine referiri personale,
comparativ cu cele facute in Coloseni. Pe de alta parte, intrucat Pavel a stat trei ani la Efes, e normal sa presupunem ca-i va fi cunoscut pe
atat de multi dintre ei incat ar fi fost precar sa aleaga doar cativa dintre ei, de teama sa nu-i jigneasca pe altii.

Lui Arhip i se spune sa ia seama bine la slujba pe care a primit-o in Domnul si s-o0 implineasca. Nici aici nu avem suficiente date pentru a sti la
care slujba se refera Pavel. Multi cred insa ca Arhip era fiul lui Filimon si ca era activ in biserica din Colose. Versetul va capata mai multa
semnificatie daca in locul lui Arhip vom trece numele nostru si daca vom auzi Duhul lui Dumnezeu spunandu-ne: ,la seama bine la slujba pe
care ai primit-o Tn Domnul, ca s-o implinesti!" Fiecare dintre noi a primit o slujbd de la Domnul si intr-o zi ni se va cere socoteala de ceea ce
am facut cu aceasta slujba, de felul cum ne-am achitat de slujirea noastra.

in acest punct, apostolul a luat in mana pana, adaugand salutul s§u personal de incheiere, semnand cu numele ne-evreiesc Pavel. Negresit
gestul acesta a fost mult ingreunat de lanturile de la maini, dar ele i-au dat prilejul sa le aminteasca colosalilor sa-si aduca aminte de lanturile
lui. Sunetul penitei care se contopeste cu cel al lanturilor este semnul final ca lanturile predicatorului nu pot lega Cuvantul lui Dumnezeu."

Apoi apostolul si-a incheiat epistola cu cuvintele Harul sa fie cu voi. Amin.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/coloseni-320-w-mcdonald/

	Coloseni - Comentarii W. McDonald

