clickbible.org

Apocalipsa - Comentarii F. B. Hole

Apocalipsa - Introducere

Profetie a victoriei finale a voii si planului lui Dumnezeu

Cartea spre care ne indreptam acum gandurile are caracteristici foarte precise. Este singura carte a Noului Testament care se numeste ea
Tns&si “profetie” si in care este clar vizuta victoria finald a voii si scopului pe care le are Dumnezeu. Insusi cuvantul victorie, tradus a birui
sau a fnvinge, se gdseste de mai multe ori (de 17 ori) decat este in cealaltd parte a Noului Testament (de 11 ori). Ea a fost scrisa in mod
evident cand primul secol se apropia de sfarsitul lui; cand, asa cum arata evanghelia si epistolele lui loan, invatatori falsi si antihristi
fncepusera sa se Tnmulteasca, si cand, ca o consecinta, inima adevaratilor sfinti se putea descuraja si un simt al infrangerii se putea strecura
printre ei. Cat de potrivita deci era prezentarea victoriei finale data la sfarsitul scrierii inspirate.Alte trasaturi caracteristice vor fi aduse in
lumina in timp ce vom continua citirea acestei carti.

Revelatia lui Isus Hristos pe care Dumnezeu I-a dat-o (1.1)

Cartea aceasta este “revelatia lui Isus Hristos, pe care Dumnezeu I-a dat-0”, adica descoperirea lucrurilor care vor avea loc, pentru ca
intelesul pe care-l are revelatia sau apocalipsa este descoperirea. Desigur, este adevarat ca descoperirea acestor lucruri de viitor depinde in
intregime de revelatia lui Isus Hristos in Gloria Sa, dar primul inteles este cd Dumnezeu I-a dat lui Isus aceasta descoperire a lucrurilor
viitoare pentru ca El sa le arate robilor Sai. Fiecare propozitie din versetul 1 este demna sa fie luata in seama cu atentie.

Revelatie data celor ce sunt robii Sai (1.1)

Este de remarcat, mai intéi, ca despre revelatia aceasta se spune ca fiind data lui Isus mai degraba decat a-si avea originea n El. El este
prezentat deci ca slujitor al voii si al planului lui Dumnezeu, asa cum este in evanghelia dupa Marcu, si in aceasta evanghelie aflam pasajul in
care El spunea ca nu stia ziua si ceasul venirii Sale. Aici, de asemenea, El este Slujitorul lui Dumnezeu care face cunoscut lucrurile viitoare
asa cum l-au fost date.Pe langa aceasta, loan, care a primit de la El revelatia, vorbeste despre sine nu ca de un apostol, ci ca de un rob, iar
cei carora le-o transmite nu sunt numiti sfinti, ci robi. Era un timp cand starea de saracie spirituald devenea pronuntata, fncat in timp ce sunt
mesaje catre adunari - care arata aceasta lipsa - revelatia este data celor care sunt in adevar robi ai lui Dumnezeu si care de aceea o vor
intelege. Este un fapt care ramane pana in ziua aceasta ca oamenii care nu s-au intors la Dumnezeu si sunt crestini de nume n-o apreciaza,
daca n-o considera chiar absurda; iar credinciosii care sunt plini de gandirea lumii nu sunt folositi de ea.

Revelatie facuta cunoscut printr-un inger, prin semne (1.1)

O alta trasaturd de remarcat este caracterul indirect in care este data aceasta revelatie. Dumnezeu l-a dat-o lui Isus, si Isus i-a dat-o prin
semne lui loan, nu direct, ci prin ingerul Sau. In plus, El nu i-a spus-o direct, i-a “aratat-o prin semne”. in evanghelie, loan foloseste cuvantul
“semn” pentru minunile facute de Domnul Isus. Aici este un verb format din aceeasi radacina. El a aratat prin semne aceste lucruri lui loan; si
aceasta da caracterul acestei carti. Profetia este transmisa nu intr-un limbaj simplu literal, ci in simboluri sau semne. Toate acestea sunt
desigur ca sa ne faca sa intelegem ca este o rezerva in metoda revelatiei, potrivita cu lipsurile care incepusera sa se arate in adunare. Cat de
diferita era metoda acelor revelatii facute mai de timpuriu lui Pavel, ca de exemplu in Fapte 26.16-18; 2 Cor. 2.1-4; 1 Tes. 4.15-17.

Revelatie a unor lucruri care au sa se intample n curand (1.1)

Lucrurile aratate prin semne sunt de asa fel incat “trebuie sa se intample in curand”. Expresia aceasta ne ajuta sa intelegem ca mesajele
catre adunarile din capitolele 2 si 3 au o semnificatie profetica. Cele adresate adunarii din Efes erau la inceputul care avea sa aiba loc cand
loan primea profetia, care ne conduce direct la venirea Domnului si chiar la starea vesnica. Cititorul este avertizat prin aceasta sa nu ia
atitudinea pe care o avusesera iudeii cand au primit profetiile lui Ezechiel. Atunci ei spusesera: “Viziunea pe care o vede el este pentru zile
indepartate si el profeteste despre timpuri indepartate” (Ezec. 12.27). Este o tendinta inradacinata in inimile noastre de a evita taria pe care
o are Cuvantul lui Dumnezeu, nu tagaduindu-l, ci Tmpingandu-I la o asemenea distanta in viitor incat pare potrivit sa fie ignorat.

Revelatie descrisa in trei feluri (1.2)

Dupa ce a primit revelatia, loan o dezvaluie si o descrie in trei feluri. Ea este “cuvantul lui Dumnezeu” si faptul acesta daruie de indata cartii
autoritate deplina si o pune pe aceeasi treapta cu celelalte Scripturi Sfinte.Apoi ea este “marturia lui Isus Hristos”, iar mai tarziu ni se spune
ca marturia aceasta este “duhul profetiei” (19.10). Marturia aceasta sustine ca Isus, care a suferit si a fost dispretuit aici, El este Domnul
tuturor lucrurilor in cer si pe pamant, El va veni si toata puterea, stapanirea si Gloria sunt Tn mainile Lui. El va face judecata si va aduce la
indeplinire tot planul lui Dumnezeu. Acesta este acum duhul profetiei. Cand cercetam lucrurile profetice, o mare drama se desfasoara
fnaintea ochilor nostri si vedem fiarele, si Babilonul, si alte forte anti-crestine, dar daca nu privim la ele in legdtura cu marturia lui Isus, le vom
pierde invatatura si puterea lor reald.in al treilea rand, ea vorbeste despre “toate lucrurile pe care le-a vazut”, pentru ca revelatia a ajuns la
el intr-o forma de viziuni. Cuvintele “si am vazut”, “si am privit” se intélnesc frecvent in aceasta carte.

Profetie care exercita o influenta puternica asupra noastra (1.3)

Apoi o0 binecuvantare speciala este data cititorului, celui care aude si tine cuvintele profetiei. Sa notam indeosebi ca avem sa tinem - adica sa
observam - aceste lucruri. Aceasta arata ca profetia este facuta ca sa aiba o influenta puternica asupra noastra. Ea este pentru a ne lumina
mintile si a ne calauzi pasii. Punctul principal nu este ca noi sa fim in stare sa explicam cu exactitate fiecare simbol folosit sau sa identificam
in mod sigur fiecare “fiard” sau “lacusta”, ci sa realizam cum toti acesti actori in drama trista a razvratirii si judecatii omului sunt ca un cadru
pentru gloria Domnului care vine, si ca totul este pentru a ne conduce la despértirea inimilor noastre de veacul cel rdu de acum. in felul


https://clickbible.org/post/apocalipsa-2122-23-f-b-hole/

acesta vom “tine” lucrurile care sunt scrise.
Carte adresata tuturor adunarilor din toate timpurile (1.4)

loan fsi adreseaza cartea celor sapte adunari din Asia, dupa cum spune versetul 4. in aceste adunari era portretizata istoria intregii adunari,
asa cum arata versetele 2 si 3; putem considera ca aceasta carte este adresata intregii adunari in timpul trecerii ei prin lume si putem lua
pentru intreaga adunare harul si pacea din salutul de la inceput.

Har si pace de la cele trei Persoane ale Dumnezeirii (1.4)

Harul si pacea vin de la cele trei Persoane ale Dumnezeirii, dar fiecare dintre cele trei este prezentata intr-un fel care difera de restul Noului
Testament. intai este Dumnezeu in méretia Sa care nu se schimb3; El este cel vesnic si neschimbat si de aceea cu privire la trecut El era, iar
cu privire la viitor El este cel ce va veni. El este deci mai presus de furtunile pe care le vedem in aceasta carte ca se vor manifesta violent pe
pamant si chiar in cer.

Duhul Sfant prezentat in sapte feluri (1.4)

A doua Persoana numitd aici este Duhul Sfant. El nu este prezentat ca un singur Duh, cum este in epistole, ci ca “sapte duhuri”, o aluzie pe
care o presupunem a fi din Isaia 11.2. in versetul de aici ele sunt “inaintea tronului Sau”, ca fiind gata sa actioneze in guvernarea pamantului.
Duhul este unul in ce priveste Persoana Lui, si faptul acesta este mult subliniat in legatura cu formarea adunarii si activitatiile Lui in ea, dupa
cum vedem in 1 Corinteni 12. Totusi in activitatile Lui de guvernare, El este vazut in sapte feluri, si lucrarile finale ale guvernarii divine sunt
vazute in aceasta carte de la sfarsitul Bibliei.

Domnul Isus prezentat in trei feluri (1.5)

in al treilea rand, harul si pacea vin de la Isus Hristos, care este prezentat in trei feluri. Este este Martorul credincios in contrast cu toti altii
care au dat marturie despre Dumnezeu. Fiecare dintre ei si toti au gresit in vreun fel. In El, Dumnezeu insusi a fost prezentat in mod perfect,
si tot adevarul a fost mentinut pe deplin. Privind la El in felul acesta, gandurile noastre trebuie sa se indrepte indeosebi in trecut.Dar El este si
“Intaiul n&scut din morti” si aceasta Il caracterizeaza in prezent. Adunarea este intemeiata pe El, ca fiind ndscut dintre cei morti. in adevar,
numai dup3 ce El a fost inviat si S-a inaltat la cer, a fost daruit Duhul Sfant pentru a putea fi formata adunarea.in al treilea rand, El este
Mai-Marele imparatilor pamantului. El este in felul acesta chiar de pe acum, de drept, dar nu-Si va lua public acest drept pana ce va veni din
nou, incat, considerandu-L in felul acesta, gandurile noastre se indreapta spre viitor. Cat de cuprinzator deci - in trecut, prezent si viitor - ne
este El prezentat! El este toate acestea, si El va fi toate acestea, chiar daca niciun suflet n-ar fi primit mantuirea Lui.

Lauda Celui care ne iubeste (1.5, 6)

Dar noi am primit binecuvantarea vesnica prin El si de aceea Il cunoastem intr-un fel intim care ne conduce la o izbucnire de lauda. El ne
iubeste si a dovedit lucrul acesta prin faptul ca mai intai a Implinit lucrarea de curatire, spalandu-ne de pacatele noastre cu insusi sangele
Sau, si apoi lucrarea de indltare, facandu-ne regi si preoti pentru Dumnezeul si Tatal Sdu. Numai fiind curatiti de pacatele noastre putem fi
introdusi intr-un astfel de loc, si este demn de notat c& in mod direct avem binecuvantarile crestine mentionate, il avem pe Dumnezeu
prezentat in lumina in care il cunoastem - Dumnezeul si Tatal Domnului nostru Isus Hristos - si nu numai Cel vesnic “Eu sunt” ca in versetul
4.Domnului Isus, cunoscut prin har, 1i recunoastem gloria si puterea in vecii vecilor. Gloria si stdpanirea au fost intotdeauna urmarite de
oamenii cazuti. Niciunul dintre ei n-a fost gasit demn sa le primeasca si, daca in vreo anumita masura au ajuns la ele, nimic altceva n-a
rezultat decat asuprirea multimii si dezastrul final pentru ei Tnsisi. Aici insa este Unul demn sa le aiba si sa le foloseasca spre slava lui
Dumnezeu si spre binecuvantarea oamenilor - demn datorita a ceea ce este El si a ceea ce a facut El. Este remarcabil ca avem exact aceleasi
cuvinte in 1 Petru 5.11. Ceea ce este atribuit acolo "Dumnezeului oricdrui har” este atribuit aici lui Isus Hristos: dovada clard a ceea ce este
El.

Aratarea venirii lui Hristos vazuta de toti

Versetul 7 ne da pe scurt tema principald a cartii. Sfarsitul care va avea loc este anuntat inainte de a se vedea treptele care duc la el. Aceeasi
trasaturd caracterizeaza multi Psalmi ai Vechiului Testament. Aratarea publica si glorioasa a lui Hristos va aduce toate la bun sfarsit. Orice
ochi il va vedea in orice loc se vor gasi oamenii, pentru ca despre lahve se spune: “din nori iti faci carul si umbli pe aripile vantului” (Ps.
104.3). Zaharia spusese: “isi vor intoarce privirile spre Mine, pe care L-au strapuns” (12.10) si se vor implini aceste cuvinte. El spusese de
asemenea ca vor fi in Israel unii care vor vedea enormitatea pacatului lor national in lepadarea Lui si vor jeli amarnic ce au facut, intr-o
pocainta adanca. Versetul 7 spune ca toate semintiile pamantului se vor jeli din cauza Lui; evident, nu in pocainta, ci pentru ca li se
pecetluieste soarta si isi vor da seama de faptul acesta. Dovada clard ca lumea nu se va intoarce la Dumnezeu ca sa se pregateasca pentru
venirea Domnului.

Cel ce este Alfa si Omega, Tnvingator (1.8)

in versetul 8 auzim glasul Domnului Dumnezeu Atotputernic, Cel care exista din eternitate, care garanteaza implinirea venirii Sale la timpul
hotarat. Isus Hristos este vazut, asa cum s-a subliniat, ca Slujitorul sfant si perfect al gloriei Sale; Omul inaltat, prin care El va administra
lumea cu dreptate. Nimic nu poate invinge pe Cel care este inceputul si Sfarsitul a toate.

loan, partas la necazul, imparatia si rabdarea in Isus (1.9)

Pana aici am avut ceea ce se numeste prefata. De la versetul 9 pana la sfarsitul capitolului avem istorisirea lui loan cu privire la viziunea
Domnului care i-a fost daruita, din care rezulta scrierea acestei carti. Istorisind-o, el nu se prezinta pe sine insusi ca apostol, ci ca un frate al
celor carora le scrie si ca un partas in necazurile de acum si in perspectiva de viitor. Era un timp caracterizat de necaz pentru sfintii de pe
pamant si de rabdare pentru Hristos glorificat in cer. El asteapta cu rabdare sa vina ceasul cand Imparatia va fi a Lui. Noi suntem chemati sa
avem parte de aceeasi rabdare, cum vom vedea in versetul 10 din capitolul 3 si cum spunea apostolul Pavel in 2 Tesaloniceni 3.5.



In ziua Domnului, in duh, pentru a intelege lucrurile lui Dumnezeu (1.10)

in acel timp loan suferea necazul care este adus de izolare. Exilat in Patmos, el nu mai avea leg&tura cu cei credinciosi, totusi nu era
nicidecum izolat de Domnul s&u. intr-o anumita zi a saptdmanii, care este ziua Domnului, a fost dus in afara lui nsusi prin puterea speciala a
Duhului Sfant al lui Dumnezeu, intr-o conditie in care a fost in stare sa vada si sa auda lucruri ceresti. Este bine ca noi sa ne amintim ca desi
niciodata n-am avut nevoie si de acea niciodata n-am venit sub o actiune speciald a Duhului Sfant, totusi numai prin actiunea si puterea
obisnuita a Duhului deosebim si intelegem orice lucru al lui Dumnezeu.

Cele vazute, scrise intr-o carte si trimise celor sapte adunari (1.11)

loan ne spune ce a auzit. O voce puternica i-a poruncit cu autoritate ca lucrurile pe care avea sa le vada sa le scrie intr-o carte si s-o trimita
celor sapte adunari din provincia Asiei. loan a devenit astfel un “vazator”. De asemenea, | s-a spus ca era intentia divina ca revelatia pe care
avea s-0 primeasca sa fie scrisa intr-o carte (Gr. biblion). in dorinta lor de a se descotorosi de revelatia scrisa a lui Dumnezeu, oamenii
blameaza Scriptura si i acuza de “inchinare la biblie” pe cei care accepta Sfanta Scriptura si o respecta ca pe Cuvantul lui Dumnezeu. Le-ar
place ca noi sa privim revelatia intr-o carte ca fiind mai prejos de demnitatea divina. Noi, dimpotriva, o privim ca fiind in totul potrivita felului
Sau de a lucra cu oamenii pe care i-a daruit cu priceperea de a citi si a scrie si care au invatat sa transmita cunostinta de la o generatie la
alta cu ajutorul cartilor. Cele sapte adunari aveau sa aiba cartea, iar ceea ce simbolizau ele - intreaga adunare de-a lungul secolelor pana la
venirea Domnului - aveau de asemenea sa cunoasca.Cele sapte adunari, fie ca le vedem istoric sau profetic, difereau mult in caracterul si
starea lor, totusi aceeasi revelatie a lucrurilor care vor veni avea sa fie folositoare pentru fiecare. Sa noteze acest lucru cei ce nesocotesc
studiul profetiei! Oricare ar fi starea noastra spirituald personald, va fi pentru séanatatea si binecuvantarea noastra daca vom capata o
intelegere clara a scenelor solemne ale judecatii prin care Dumnezeu va conduce istoria trista a pamantului la un rezultat triumfator.

Fiul Omului vazut de loan in gloria Sa de Judecator (1.12-13)

Dupa ce a auzit glasul puternic ca de trambita, loan s-a intors sa vada Persoana mareata care |-a rostit si astfel a fost adus fata in fata cu
Domnul si i s-a daruit s&-L vada pe Acela pe care il cunoscuse mai inainte atat de bine pe p&dmant, dar acum aréatat intr-un caracter si in
mijlocul unor imprejurari care ii erau cu totul noi.Domnul Isus Se prezinté pe Sine insusi lui loan ca “Fiu al Omului”. Acesta nu era un titlu
necunoscut lui loan, pentru c& Isus in zilele Sale pdmantesti vorbise despre Sine in felul acesta. Ce era nou era faptul ca Fiul Omului Isi
schimbase conditiile smeririi Sale cu starea Sa in glorie. loan tocmai primise sarcina a scrie intr-o carte ce a vazut, si a facut lucru acesta cu
credinciosie. Pe parcursul acestei carti el descrie o multime de lucruri care au trecut prin fata ochilor lui, insa toate depind de aceasta dintai
viziune minunata a Fiului Omului in gloria Sa de judecator. Insasi cuvintele Domnului fusesera ca Tatal I-a dat Lui autoritatea sa judece
“pentru ca El este Fiul Omului” (loan 5.27).

Descrierea Fiului Omului (1.13-17)

Descrierea care ne este data in versetele 13-17 ne vorbeste in intregime despre judecata. Altadata loan statuse la pieptul lui Isus la cina,
acum pieptul Lui se arata in alt fel, incins cu un brau de aur. Capul Lui era ca al “Celui Batran de zile” din Daniel 7, in prezenta Caruia “s-a
tinut judecata si s-au deschis cartile”. Ochii simbolizeaza inteligenta si discernamantul, iar ochii Lui erau ca o flacara de foc, nu numai pentru
a face deosebire, dar si pentru a rezolva toate lucrurile in mod perfect. Tot asa, picioarele Lui, care vin in contact cu pamantul, si sub care
sunt puse toate, erau ca arama stralucitoare, arzand intr-un cuptor, intocmai cum altadata arama altarului stralucea sub focul jertfelor. Glasul
Lui era plin de autoritate si de maretie, irezistibil ca vuietul furtunii oceanului."Mana dreapta” vorbeste despre putere. Vorbirea Lui era ca "o
sabie ascutitd cu doud taisuri”, adica hotararile Lui aveau toatd puterea de actiune a cuvantului lui Dumnezeu. in final, toata infatisarea Lui
era ca soarele care straluceste in puterea lui, prea luminos pentru ochii muritori. Nu este de mirare ca in prezenta aceasta a Lui - Fiul Omului
ridicandu-Se pentru judecatad, investit cu autoritatea gloriei Dumnezeirii - loan a cazut la picioarele Lui ca mort.

Harul Lui tot atat de maret ca si gloria Lui

Dar desi el era un slujitor, si de aceea supus cercetarii judecatii, loan era de asemenea un sfant, si prin urmare un om caruia i s-a facut parte
de harul Sau. Harul Sau este tot atat de maret ca si gloria Sa. Mana Lui cea dreapta care tinea cele sapte stele a fost pusa peste loan, de
aceea el a putut fi ridicat si Intarit ca sa primeasca si sa scrie viziunile prin care avea sa fie transmisa revelatia. “"Nu te teme” a fost cuvantul
care i-a dat siguranta.

Gloria Domnului Isus aratata in trei feluri prin cuvintele Lui (1.17-18)

Gloria judecatoreascd a Domnului a fost aratata in viziune; avem gloria Sa prezentata in cuvintele Sale, in trei feluri. intai, gloria Dumnezeirii.
El este "Cel dintai si Cel din urma, si Cel viu”. Compara aceste cuvinte cu versetul 8, unde Domnul Dumnezeu, Cel Atotputernic, Se numeste
pe Sine “Alfa si Omega”, Inceputul si Sfarsitul. Nimeni altcineva nu poate fi "Cel dintai” sau “Inceputul”, decat daca este o Persoana in
unitatea Dumnezeirii: Isus este Dumnezeu.in al doilea rand este gloria r&scumpararii, a mortii si a invierii. El “era” sau “a devenit” mort, dar
acum este “viu n vecii vecilor”. Cel care este revelat ca Judecator universal, a gustat El insusi judecata si moartea, si a inviat mai presus de
puterea ei in viata de inviere.in al treilea rand este gloria stépanirii. Moartea si Locuinta mortilor (hadesul) sunt cei mai mari dusmani ai
omenirii pacatoase, reprezentanti ai blestemului sub care i-a adus p&catul. Avand cheile, El este Stapanul absolut al acestor doi. in felul
acesta Isus Se prezinta pe Sine insusi in Dumnezeirea Sa; in starea Sa de inviere, rascumpararea fiind implinita; El este Stapan absolut al
vechilor dusmani ai omului.

loan, pregatit sa scrie ce i s-a poruncit (1.19)
Cata Tncurajare trebuie sa fi fost toate acestea pentru loan! Si ce incurajare trebuie sa fie si pentru noi! Ea |-a pregatit sa scrie ce | s-a
poruncit in versetul 19. Ea ne va pregati si pe noi sa citim si sa intelegem ce a scris el si sa facem fata, fara sa ni se inspaimante inimile,

cercetarii evenimentelor desfasurate in aceasta carte.

Impartirea acestei carti facuté chiar de Domnul: ce ai vazut, cele ce sunt si cele ce vor fi dup3 acestea (1.19)



Versetul 19 trebuie notat cu atentie, pentru ca el cuprinde chiar impartirea facutd de Domnul in privinta acestei carti. loan avea sa scrie 1)
viziunea pe care o avusese chiar atunci; aceasta a facut-o in versetele de mai nhainte. Apoi 2) avea sa scrie despre “cele ce sunt” si 3) “ceea
ce va fi dupa acestea” sau “vor avea loc dupa acestea”. lar in versetul 1 din capitolul 4 glasul din cer il ridica pe loan in cer ca sa vada “cele
ce trebuie sa aiba loc dupa acestea”; de aceeea cand trecem in capitolul 4 incepem cea de a treia parte a acestei carti. Prin urmare, foarte
clar capitolele 2 si 3 formeaza cea de a doua parte. Credem ca versetul 19 este o cheie importanta pentru cunoasterea corecta a Apocalipsei,
de aceea il rugam pe cititor sa-l noteze cu atentie. Nu ezitam sa spunem ca orice explicatie a viziunilor din aceasta carte care incalca aceasta
fmpartire sau nu tine seama de ea este sortitd sa fie incompleta, daca nu chiar cu totul gresita.

Cele 7 sfesnice: 7 adunari

Ultimul verset din capitolul 1 este introducere in “cele ce sunt” redate in capitolele 2 si 3. In viziune Fiul Omului era vézut in mijlocul a sapte
sfesnice de aur si tinand sapte stele in mana Sa dreaptd. Ne este dat intelesul acestor simboluri. Fiecare sfesnic este o “adunare”. Fiecare
stea este un “inger” sau “trimis” sau “reprezentativ” al unei adunari. Nu avem aici, deci, intreaga adunare in locul ei de privilegiu, cum este
prezentata de Pavel in Efeseni, Coloseni si in alte epistole, ci fiecare adunare locala in responsabilitatea ei de a fi o lumina pentru Hristos in
timpul cand El este absent, fiind respins de pamant. intreaga adunare in unitatea ei nu poate fi vazutd de oamni, dar o adunare locald poate
fi vizutd, si starea ei practica poate fi diferita de a alteia. ingerul poate insemna unul sau mai multi in fiecare adunare care reprezinta starea
ei. Domnul nu Isi trimite hot&rirea in fiecare caz adunarii ca intreg, ci ingerului, aratand in felul acesta din nou rezerva pe care o avea in
judecata starii lor. Aceasta atitudine de rezerva caracterizeaza intreaga carte, cum am mai observat.

“Cele ce sunt” vazute din trei puncte de vedere

“Cele ce sunt” din capitolele 2 si 3 pot fi studiate in trei feluri. Intai, ca o indicare a starii celor sapte adunéri din provincia Asiei, pe cand se
apropia de sfarsit cel dintai secol. Pe atunci toti apostolii, in afard de batranul loan, plecasera si grija lor de pastor nu se mai arata. Pericole
felurite au fost observate si descoperite de Domnul si intinari felurite au fost date pe fata. Din cele sapte adunari, numai la doua, cea dintai si
cea din urma, se face aluzie in alta parte a Scripturii. Efes poate ca era incununarea lucrarii apostolului Pavel, si de aceea cuvintele Domnului
cu privire la ea, 25 sau 30 de ani dupa moartea lui, este o lectie pentru noi, o cercetare a constiintei.Avem doua aluzii la Laodiceea in epistola
lui Pavel catre coloseni, dar sunt de ajuns ca sa arate ca el avea o oarecare ingrijorare cu privire la starea lor chiar de pe atunci, si in acea
epistola el le-a dat tocmai adevarul care i-ar fi putut pastra. Daca sfintii din Laodiceea ar fi primit dezvaluirea catre coloseni a intaietatii
supreme a lui Hristos, Capul trupului Sau, adunarea, El le-ar fi fost “totul si in toti”. Atunci Hristos nu S-ar mai fi prezentat pe Sine insusi ca
stand afara la usa si batand, ca in Apocalipsa 3. Aici din nou este un adevar care sa ne faca sa ne cercetam adanc.Dar in al doilea rand, am
putea citi aceste doud capitole ca unele care ne dau o expunere a conditiilor care se pot afla si in adunarile locale ale sfintilor care sunt
astazi. Cand trecem prin cele sapte scrisori putem vedea ca intr-o oglinda starea noastra colectiva si putem intelege cuvantul hotarator al
Domnului cu privire la ea, si putem descoperi ce trebuie corectat si remediul situatiei.lar in al treilea rand, pentru ca intreaga carte este o
profetie, asa cum vedem in versetele ei de la inceput, avem in cele sapte adunari o dezvaluire a drumului istoric pe care 1l are adunarea de
nume, vazuta ca un intreg in care lumina lui Dumnezeu avea sa fie mentinuta in timpul absentei lui Hristos din lume. Adunarea avea sa fie
sfesnicul sau purtatorul de lumina pana in clipa in care Se va arata Hristos ca sa faca judecata si sa-Si arate autoritatea pe pamant. Numarul
sapte are semnificatia unui intreg spiritual si cele sapte scrisori dau o vedere deplina a istoriei. Cand le vom cerceta, sa le privim in toate
aceste trei feluri.

EfesCatre Efes Domnul Se prezinta ca Acela care sustine ingerii raspunzatori, in timp ce cerceteaza critic toate adunarile. Nimic nu scapa
privirii Lui. Catre Efes, ca si la fiecare adunare, El spune: “Stiu.” Aici, in Efes, El stia ceea ce era bun si de laudat - faptele, osteneala,
neprimirea celor rai, punerea la incercare a celor cu pretentii, rabdarea si ravna pentru Numele Domnului. Dar avea un lucru insemnat
Tmpotriva lor: ei isi parasisera dragostea dintii. Acest defect strica imaginea care era favorabild.Ce anume era? in timp ce mecanismul se
misca destul de corect, motivul principal se slabise intr-un mod serios. Se petrecea cu adunarea ceea ce fusese cu lerusalimul, asa cum
preciza leremia 2.2. Adunarea, de asemenea, isi pierduse dragostea din timpul cand era logoditd, care o dusese pentru scurt timp chiar n
pustie din dragoste pentru Domnul ei. Si daca iubirea fata de Cel ce este Capul descreste, iubirea care circula in madularele trupului Sau nu
poate ramane neatinsa. Nicio ravna sau activitate exterioara nu poate compensa aceasta piedica launtrica. O astfel de decadere
primejduieste totul si nu cere nimic mai putin ca o adanca pocainta, cum arata versetul 5.Daca “dragostea dintai” va fi recuperata, “faptele
dintai” vor urma fn mod natural. Ele pot fi vazute de ochii oamenilor exact ca faptele mentionate in versetul 2, insa in ochii Sai sunt cu totul
diferite. El apreciaza toate potrivit cu motivul care este dincolo de ce se vede. Motivul principal are toata importanta pentru El. Si aceasta, in
asa masura Tncat, daca dragostea dintai este permanent slabita, posibilitatea de a da lumina se duce si sfesnicul este luat din locul
lui.Aceasta este starea de lucruri care se desfasura in zilele din urma ale apostolilor. Daca adunarile sfintilor sunt judecate in felul acesta
astazi, care sfesnic ar ramane? Nu sunt prea multe adunari caracterizate de zelul exterior descris in versetele 2 si 3; dar ce s-ar arata daca
motivul fundamental ar fi dezvaluit? in adevar, o intrebare patrunzitoare! Nu au tarie cuvintele acestea: “Pocaieste-te”? Asa ar trebui s fie,
deoarece toti cei care au urechi de auzit sunt chemati sa auda mesajul Duhului catre biserici. Ceea ce se spune in mod special unei biserici
prin Tngerul ei este de toata importanta pentru toti sfintii din toate timpurile.Este demn de notat ca mesajul acesta, desi este spus de Cel
“care semana cu Fiul Omului” (1.13), de asemenea este “ceea ce Duhul spune” (2.7). Ce spune Domnul, spune Duhul - Domnul in mod
obiectiv lui loan, si Duhul in mod subiectiv prin loan, pentru ca el era “in Duhul” (1.10) in acest timp. Si totul era “Cuvantul lui Dumnezeu”
(1.2). in felul acesta este aratat3 unitatea Persoanelor divine.in versetul 7 avem mentionat “Invingatorul” pentru prima oara. Cuvantul tradus
in felul acesta se intalneste de 17 ori in aceasta carte. Chiar si in conditiile din Efes era necesara biruinta, si este dat stimulentul de a méanca
din pomul vietii care este in paradisul lui Dumnezeu. Omul n-a mancat din pomul vietii in Eden. invingatorul trebuie s3 fie aici cel care
rémane sau care se intoarce la “dragostea dintai”. Asa cum arata epistola lui loan, este cea mai stransa legatura intre dragoste si viata. in
afara dragostei lui Dumnezeu n-am avea nicidecum viata. Avand viatd, ea se arata in dragostea care se indreapta si spre Dumnezeu si spre
fratii nostri. A manca din adevaratul Pom al vietii (22.2), fata de care pomul din Eden era numai o imagine, inseamna a fi umplut de viata
dragostei divine in acea mare masura care poate fi posibila unei creaturi.Biruinta era necesara sfintilor din Efes la sfarsitul celui dintai secol.
Ea era necesara sfintilor in general in cele dintai etape ale istoriei adunarii. Ea ne este necesara noua astazi.

1"

Smirna



Cuvintele adresate ingerului bisericii in Smirna sunt cele mai scurte dintre toate cele sapte. in 4 versete sunt cuprinse toate. Este de observat
ca ea impartaseste, impreuna cu Filadelfia, pozitia placutd de a nu primi de la Domnul vreun cuvant de mustrare. Dimpotriva, ea primeste un
cuvant de lauda.Necazul si chiar moartea de martir caracterizau imprejurarile din afara ale adunarii din Smirna, si Domnul li S-a prezentat
intr-un caracter care se potrivea in totul acestei situatii. El este “Cel dintai” si de aceea nimeni nu I-o putea lua inainte incat sa devina o
piedica. El este “Cel din urma” si de aceea numai El poate avea ultimul cuvant in orice situatie. Totusi El a fost mort si a inviat, si aceasta da
garantia ca El detine puterea invierii celor care sunt ai Sai. Cunoscut in felul acesta de catre sfintii din Smirna, ei trebuie sa fi fost mult intariti
in fata necazurilor care se apropiau.Dupa ce S-a prezentat in felul acesta, Domnul spune din nou: “Stiu”. Necazul si saracia i caracterizau in
fata celor dinafara. Ei trebuie sa fi fost oameni lipsiti cu totul de vreo atractie pentru oricine care nu patrundea dincolo de ce se parea la
suprafatd. Pentru Domnul, ai carui ochi vad totul, era cu totul altfel si judecata Lui surprinzitoare era: “dar esti bogat”. in felul acesta, aici
avem exact opusul a ceea ce indata El spune celor din Laodiceea, care pretindeau ca erau bogati, iar in ochii Lui erau mizerabili, s&raci. in
felul acesta Duhul vorbeste bisericilor si, dacd avem ureche s& auzim, vom fi folositi. Intotdeauna de-a lungul istoriei bisericii, timpurile de
saracie si necaz au fost Tnsotite de imbogatire spirituala; timpurile de belsug si de lipsa a greutatilor au avut saracie spirituala. Asa stau
lucrurile si astazi.Ei aveau sa faca fata si unei impotriviri de natura religioasa. Erau aceia care pe nedrept se numeau iudei; erau aceia care
pretindeau ca au o pozitie religioasa pamanteasca, fiind oameni pe care El i-ar fi recunoscut in lume. Spunand ca ei erau acestia, in mod
natural isi considerau ca ale lor prosperitatea si bunurile pamantesti, si respingeau pe cei care aveau parte de necaz si saracie. Ca urmare, ei
fi vorbeau de rau si fi insultau - pentru ca aceasta pare sa fie semnificatia cuvantului “blasfemiau” de aici - pe cei care erau cu adevarat sfinti
ai lui Dumnezeu. Cel care are ochii ca o flacara de foc le vedea adevaratul lor caracter si il dddea pe fata. Ei nu erau “iudei”, ci o sinagoga,
cuvant care inseamna “a aduce impreuna” - o “sinagoga a Satanei”. Erau probabil oameni asemenea iudeizantilor, care se impotrivisera cu
tarie apostolului Pavel, acum insa si mai mult avansati in raul lor, fiind impreuna ca o partida si dezonorand cu totul pe Domnul.in Efes
fusesera cei care spuneau ca erau apostoli. Aici i gdsim pe cei care spuneau c3 erau iudei. inainte de a termina de vazut cele sapte biserici
vom gasi pe altii care predind a fi ceva, dar in fiecare caz vom auzi glasul Domnului respingand cu totul pretentiile lor.A avea pretentii este o
inclinatie naturald a firii pacatoase, incat putem foarte usor s-o vedem in zilele noastre. Sa ne pazim cu grija de ea.Versetul 10 arata ca
fnapoia lumii care persecuta si a afirmarii de sine a “iudeilor” care defaimeaza se ascunde puterea diavolului. El este marele instigator al
fmpotrivirii care vine si de la lumea pagana si de la lumea religioasa, persecutand pana la inchisoare si moarte. Dar Acela care detine puterea
invierii Se aseaza pe Sine Insusi alaturi de acesti sfinti in necazul si sarécia lor, Indemnandu-i la credinciosie, chiar pana la moarte, si
aratandu-le cununa vietii. Puterea mortii este arma cea mare a diavolului; puterea vietii de inviere este in mainile lui Hristos.Cele “zece zile”
de necaz se refereau fara indoiala la o perioada de incercare precisa, insa limitata, care statea inaintea bisericii din Smirna din timpul celui
dintai secol. Dintr-un punct de vedere profetic ea se extindea la izbucniri succesive de persecutie in timpul primelor secole, care se zice ca ar
fi fost In numar de zece si s-au sfarsit sub imparatul Diocletian. Aceste persecutii au avut ca rezultat, sub mana carmuitoare a lui Dumnezeu,
stavilirea tendintei de a merge n jos a bisericii si prevenirea navalirii spiritului lumesc care mai tarziu a ajuns aproape sa domine. Persecutiile
au stimulat “dragostea dintai” si nicidecum n-au stins-o. in situatia aceasta n-a fost data nicio mustrare bisericii din Smirna. Lectia care ne
este foarte necesara este ca necazul este starea normala pentru crestini, daca ei nu sunt impiedicati de lume, asa cum precizeaza Pavel in 2
Timotei 3.12. “Necazul cel mare” este cu totul alt lucru.Promisiunea facuta fnvingatorului are o referire speciala la ceea ce avea sa fie
fnaintea lor. Multi dintre ei aveau sa fie loviti cu cea dintai moarte, moartea trupului, dar niciunul din ei nu avea sa fie atins de moartea a
doua, care va veni la timpul potrivit asupra adversarilor lor. Faptul acesta avea sa-i incurajeze atunci pe martiri, si fara indoiala a fost o
fncurajare pentru martirii din toate veacurile.Este uneori o tendinta de a privi promisiunile felurite date Tnvingatorilor ca fiind speciale si
exclusive pentru ei. Promisiunea din versetul 11 nu este data in felul acesta, pentru ca niciun credincios adevarat nu va fi vatamat de
moartea a doua. Ele trebuie private mai degraba ca promisiuni cu lucruri subliniate Th mod special, calculate sa actioneze ca un stimulent si
fncurajare, desi ele pot fi impartdsite in intregime sau intr-o anumita masura de toti sfintii.

Pergam

Catre Pergam Domnul Se prezintd pe Sine ca Acela care are toata cunostinta, toatd puterea Cuvantului lui Dumnezeu, care patrunde si
fmparte Tn bucati tot ceea ce este incurcat si imposibil de clarificat n ochii oamenilor. Sfintii din acel timp al istoriei bisericii din Pergam aveau
nevoie sa-L cunoasca in lumina aceasta, pentru ca alianta cu lumea era o invatatura raspandita printre ei. Nu mai putin ea este si in zilele
noastre, cand alianta cu lumea este acceptata ca un lucru corect de majoritatea crestinatatii.Toate lucrurile din Pergam erau expuse deschis,
incat sabia ascutita le putea imparti si analiza, si de aceea avem cuvantul: “"Stiu”. Scaunul de domnie al lui Satan era poate o aluzie la o
anumita forma satanica de idolatrie practicata in Pergamul de altadata, dar avand in vedere biserica, indicand profetic cea de a treia etapa a
istoriei bisericii; si vedem Tn ea o aluzie la sistemul lumii al carei dumnezeu si stapanitor este Satan. Biserica incepuse sa se stabileasca in
sistemul lumii, adica sa-si géseasca in lume locuinta care s-o satisfacd. Aceasta a deschis usa relelor mentionate in versetele 14 si 15.Totusi
numele si credinta lui Hristos nu fusesera parasite, erau chiar tinute cu tarie si unii dintre ei erau atat de mult alipiti de ele incat au infruntat
fmpotrivirea violenta a lumii, chiar pana la moartea de martir. Antipa este numit “credincios”, o recomandare deosebit de insemnatd. Numele
lui intentioneaza in adevar sa ne vorbeasca, deoarece in limba noastrd inseamna “impotriva tuturor”. Acel sfant, care datorita credinciosiei lui
vede ca toata lumea este impotriva lui, este cu adevarat un Antipa.Dar in timp ce ei aveau martori credinciosi printre ei, aveau de asemenea,
fara o respingere categorica, pe cei care tineau invatatura lui Balaam si a nicolaitilor. Ni se da aici un sumar al invataturii lui Balaam, pentru
ca toate detaliile sunt in Numeri 25.1-9 si 31.16. Balaam Il-a indemnat pe Balaac sa le puna Tnainte o piatra de poticnire, ademenindu-i la
idolatrie si la desfranare, doua lucruri care intotdeauna merg impreuna in lumea pagana. Cel dintai este cel mai fundamental dintre pacatele
fmpotriva lui Dumnezeu; cel din urma este Tmpotriva omului si a lui Dumnezeu. Amandoua aceste pacate sunt vazute printre pagani in
formele lor cele mai grosolane, dar intr-un mod spiritualizat sunt active in crestinatate.in 2 Petru 2.15 citim despre “calea lui Balaam... care a
iubit plata nedreptatii”. In luda 11, despre “ratacirea lui Balaam” si despre calea lui, se d& un exemplu care a fost urmat de multi spre
distrugerea lor. Aici insa avem doctrina lui, adica un sistem de invatatura care sustine ca alianta cu lumea este cu totul corecta pentru
poporul lui Dumnezeu. Se pare sa nu fie o cunoastere sigura cu privire la nicolaiti sau la faptele lor, date pe fata in Efes, sau doctrina lor
aratata aici. Numele lor este compus din doua cuvinte grecesti care inseamna “cuceritori ai poporului”; acesta pare sa dea ideea despre acel
fel de invatatura care inalta o casta preoteasca, ducand la acea sclavie spirituald a poporului “de rand” si care s-a stabilit Tn sistemul Romei.
Cat de rea a devenit stapanirea preoteasca ne este data o marturie in leremia 5.31, si aceasta cand erau preoti pamantesti randuiti de
Dumnezeu. Cu cat mai rau si uracios este astazi inaintea lui Dumnezeu!in Pergam niciunul din aceste rele nu era pe deplin sustinut in asa fel
incat intreaga adunare sa fie caracterizata de ele. Erau in mjlocul lor unii care “tineau” lucrurile acestea; nu se mergea atat de departe incat
sa se spuna ca le invatau. Cuvintele Domnului aratd Tnsa ca adunarea nu trebuie sa tolereze in mijlocul ei pe cei care sustin lucruri atat de
fundamental rele, ca acestea. Este un gand solemn pentru noi. Din nou cuvantul este “Pocaieste-te” (v. 16) si daca acest cuvant nu este



ascultat, Domnul va intra in actiune si va folosi sabia ascutita cu doua taisuri impotriva celor care invata aceste rele. El va avea a face cu ei,
daca adunarea nu se ocupa de ei. Sa fim dintre cei care au urechi sa auda glasul Duhului in privinta aceasta.Se vor gasi unii care vor invinge
in aceasta stare de lucruri, si promisiunea facuta lor se refera intai la Vechiul Testament si apoi la obiceiul comun din acele zile. Mana
ascunsa era cea pastrata in chivot si in felul acesta ascunsa de ochii omului. Era un tip al harurilor lui Hristos in smerenia Lui, deosebit de
frumoasa in pretuirea divina, dar ascunsa de ochii oamenilor. invingatorul se va hrani cu ea si in felul acesta va avea comuniune cu ea, fapt
care este foarte placut inaintea lui Dumnezeu, in timp ce comuniunea cu lumea devenea caracteristica adunarii din Pergam.Piatra alba era
dat3 in acele zile ca o recunoastere a achitarii unei datorii. Invingatorul va avea nu numai acest lucru, dar pe ea este un nume nou, cunoscut
numai lui insusi si Celui caruia i-a dat-o; un simbol deci c& Domnul ii recunostea ca fiind ai S&i, avand in vedere comuniunea cu El insusi.
Putem spune ca invingatorului Ti este promisa comuniunea si cu Tatal si cu Fiul.S& primim faptul solemn ca aceastd comuniune cu Dumnezeu
si comuniunea cu lumea sunt cu totul opuse si se exclud una pe alta. Nu le putem avea pe améandoua. Trebuie sa fie ori una, ori alta.

Tiatira

Catre Tiatira Domnul se prezinta ca “Fiul lui Dumnezeu” care are ochii ca o flacara de foc si picioarele ca arama stralucitoare. Este un fapt
remarcabil deoarece in viziunea din capitolul 1, loan a vazut aceste trasaturi caracterizand pe Cel care era ca “Fiu al Omului”. Dar daca, asa
cum credem, adunarea din Tiatira reprezinta profetic acea perioada in care s-a inaltat la putere ierarhia Romei, cat de potrivita este
schimbarea acestei denumiri! Roma admite ca El este Fiul lui Dumnezeu, totusi pune atat de mult accentul pe faptul ca El era Fiul Mariei,
fncat in final Maria devine cel mai insemnat fapt. De aceea Fiul lui Dumnezeu este Cel care are ochii care patrund si discern toate, si
picioarele care vor zdrobi orice rau. Si din nou avem cuvantul: “Stiu”.El stia chiar si in Tiatira lucrurile care erau bune; nu numai faptele, dar si
dragostea, credinta, slujirea, rabdarea. Pe 1anga acestea, faptele lor din urma erau mai multe decat cele dintai - ele au crescut cu timpul.
Desi lucrurile erau foarte intunecate, dupa cum arata versetele urmatoare, ochii ca o flacara de foc deosebeau ce era bun, acolo unde poate
noi nu am fi vazut ceva. Este un gand instructiv pentru noi astazi, pentru ca atunci cand lucrurile sunt in adevar rele, noi suntem prea repede
gata sa condamnam totul fara exceptie.Dar pe de alta parte, dupa ce a recunoscut ce era bun, Domnul condamna fara crutare ce era rau.
Permiterea de catre ei a activitatilor 1zabelei era un lucru foarte grav. Nu ne indoim ca sfintii din Tiatira la sfarsitul celui dintai secol aveau sa
inteleaga indata la ce sau la cine facea Domnul aluzie. Vazand profetic, simbolismul se potriveste exact ierarhiei romane. Sa notam cele patru
puncte care urmeaza.

- Izabela, o femeie, simbol al unui sistem (2.20-23)

Mai intai, femeia Izabela. Orice cititor atent al Scripturii stie ca Izabela nu era un barbat. Atunci, de ce se subliniaza ca era o femeie? Pentru
cd Tn simbolismul Scripturii o femeie este deseori folosita ca sa reprezinte un sistem, in timp ce un barbat reprezinta energia care il pune in
miscare. In Evul Mediu s-a vazut dezvoltarea sistemului roman in toatd puterea lui de inrobire.in al doilea rand, numele Izabela ne duce
gandurile Tnapoi la vremurile intunecate din istoria lui Israel, cand Ahab domnea cu numele, dar se vanduse ca sa faca nelegiuiri sub influenta
sotiei lui. Izabela era o persoana cu totul din afara care s-a introdus si s-a intarit in Israel si a devenit potrivnicul si persecutorul ferm al
adevaratilor sfinti ai lui Dumnezeu.in al treilea rand, ea insasi se numeste profetesa. Pe timpul lui Ahab ea a facut acest lucru, luand sub
protectia ei sute de profeti falsi. Roma a facut acest lucru, avand pretentia ca este singura autorizata sa expuna Cuvantul lui Dumnezeu.
Lozinca lor a fost si este inca: “Ascultati de biserica” si pentru toate problemele practice aceasta insemna intotdeana sa asculti de colegiul
cardinalilor, cu papa in fruntea lor; adica ascultati de ierarhia Romei - ascultati de Izabela! Ei pretind ca sunt singura autoritate in
invatatura.in al patrulea rand, intregul sens al invataturii lor este in directia desfasurérii spirituale si a idolatriei, care inseamna o totald
atitudine lumeasca. Ceea ce era un inceput in Pergam a devenit raspandit si recunoscut ca un lucru corect in Tiatira. In cele patru sau cinci
secole dinaintea reformei, papii si intregul sistem papal au practicat si s-au slavit in toate uraciunile de felul cel mai pronuntat si scandalos
care sunt in lume. Istoria arata cat de multe au fost secolele in care s-au inmultit uréciunile Romei. A fost dat desigur timp de pocainta.Dar
judecata, desi zabovea de mult timp, nu va ramane inactiva pentru totdeauna. Nu chiar adunarea din Tiatira este amenintata, ci Izabela si
copiii ei; acestia, sisteme mai neinsemnate si totusi asemanatoare care s-au nascut din ea. Izabela si iubitii ei vor fi aruncati intr-un necaz
mare; copiii ei vor fi loviti cu moartea spirituala. Nu se spune de necazul cel mare, desi trebuie sa stim ca ceea ce reprezinta lzabela se va
dezvolta in Babilonul mistic din capitolul 17 si va fi distrus in timpul perioadei necazului celui mare. Cand va veni judecata, va fi finala.Dar
intre timp Domnul lucreaza in asa fel incat sa se arate tuturor adunarilor ca El cerceteaza rarunchii si inimile. Judecatile Sale Tn carmuire se
exercita fnaintea actiunii Sale finale si pentru totdeauna.Cuvintele din partea a doua a versetului 23 sunt in adevar o incurajare. Dumnezeu
Se va ocupa de sistemul cel rau, totusi fiecare suflet va fi judecat in mod individual. Fiecare va fi rasplatit dupa faptele lui. Persoana
individuald nu este pierduta in multime. In cazul Tiatirei se vede o rama&sita care este a lui Dumnezeu, asa cum arata versetele urmatoare.

- cei care vor invinge (2.24-29)in versetul 24 se spune: “celorlalti” care sunteti in Tiatira; deci este o “ramasita” care se poate distinge din
multime. Domnul Insusi Se adreseaza direct acestei ramésite, care este caracterizatd mai degraba de virtuti negative decat pozitive, mai
degraba asemenea celor sapte mii din Israel care nu si-au plecat genunchii Tnaintea lui Baal. Acestia n-au fost de acord cu doctrina Izabelei si,
fiind simpli, n-au cunoscut adancimile Satanei care erau in ea.Deci in Izabela Noului Testament, asemanatoare femeii “cu ochii facuti si cu
capul impodobit” din 2 Imparati 9.30, care a amestecat paganismul cu religia curata a lui Israel, aveau s& se gaseascad adancimile Satanei. Nu
este cazul ca aceasta sa ne surprinda, pentru ca la sfarsit, cand ea isi schimba oarecum caracterul, si in capitolele 17 si 18 se prezinta cu
numele “Babilon” scris pe fruntea ei (17.5), relele nenumarate care sunt in ea vin la suprafat. in zilele Tiatirei, ele erau in ascuns. Desi se
gaseau sfinti tematori de Dumnezeu care nu cunoscusera aceste bucurii rele, ochii ca flacara focului cercetau toate aceste adancimi. Ce
descoperire este data aici!Este frumos sa vezi pe Domnul tratand pe acesti sfinti adevarati, care nu discerneau lucrurile, cu o intelegere care
trece dincolo de ceea ce fratii lor mai cunoscatori le-ar fi putut arata. El pune asupra lor numai aceasta: ce aveau, ei sa tina cu tarie pana ce
va veni El. Aceasta este cea dintai mentionare a venirii Lui in cuvintele adresate adunarilor, si ea este o indicatie clara ca, vazute din punct de
vedere profetic, cele spuse Tiatirei merg pana la sfarsit.Daca vor tine cu tarie ce aveau pana la venirea Lui, ei vor tine si “lucrarile” Lui pana
“la sfarsit” si vor fi in felul acesta unii invingatori, cum spune versetul 26. Promisiunea fata de acestia este foarte semnificativa. O dorinta
nestavilita de a avea putere asupra natiunilor a caracterizat sistemul roman chiar de cand si-a inceput existenta, si de-a lungul veacurilor au
fost timpuri cand au atins un succes partial, desi niciodata nu I-au putut obtine in intregime. Dar chiar lucrul acesta il va avea invingatorul din
Tiatira in ziua care va veni: “ii voi da autoritate peste natiuni” (v. 27). Domnul va primi autoritate de la Tatal Sau, si El o va delega sfintilor
Sai, care vor judeca lumea, dupa cum citim in 1 Corinteni 6.2. Ceea ce Roma incercase sa apuce inainte de timp pentru propria ei glorie, va fi
a lor ca dar al lui Dumnezeu.Mai departe, “steaua de dimineatd” le va fi data, fapt pe care il intelegem ca o aluzie la cea dintai miscare pe
care Domnul o va face in legatura cu cea de a doua venire a Lui - venirea Lui in vazduh pentru ai Sai. Aceasta va fi ca un vestitor al zilei care



va veni.ln aceastd a patra adunare si in adunarile care mai raman, chemarea catre cel care are urechi sa auda vine la sfarsit, dupa cuvintele
date invingatorului. Vazand profetic lucrurile, acesta este semnificativ. El arata ca incepand din acest loc, cei care au urechi de auzit se vor
afla numai in cercul restrans al invingatorilor. Enormitatile sistemului Isabelei sunt atat de pronuntate incat nu mai este nicio adresare catre
biserica de nume. Pozitia pierduta nu mai este castigata din nou; nici chiar atunci cand este vorba de Filadelfia.

Sardes

Catre Sardes, Domnul Se prezinta nu numai ca Acela care avea cele sapte stele, cum s-a mentionat mai fnainte, dar si cele sapte Duhuri ale
lui Dumnezeu. Aceasta este o tras&turad noua. in capitolul 1.4 se spunea c& erau “inaintea tronului”, dar acum aflam c& ele sunt in stipanirea
lui Hristos. Plinatatea puterii spirituale pentru guvernarea pamantului, potrivit cu Isaia 11.2, este a Lui. Si nu numai puterea, dar si vitalitatea;
aceasta insemna mult cand era vorba de adunarea care era moarta, desi avea numele ca traieste. Moartea caracteriza starea lor generala,
totusi erau printre ei lucruri care nu erau moarte, desi aproape sa moara, si acestea puteau fi intarite daca ei erau veghetori.Nu ne indoim ca
aici avem, din punct de vedere profetic, o descriere clara a formei politice a protestantismului care si-a avut izvorul in reforma. Credem pe
deplin ca reforma a fost in totul o lucrare plina de putere a Duhului lui Dumnezeu, totusi nu putem decat sa recunoastem ca de la inceputul ei
a fost slabita de un element larg al politicii lumesti care a intrat in ea, asociatéd cu multa incredere Tn mai-marii lumii, si chiar cu forta armelor.
Ca rezultat, elementul lumesc a inabusit foarte mult pe cel spiritual, si de aceea lucrarile din Sardes n-au fost gasite “desavarsite (complete)
fnaintea lui Dumnezeu”. Oameni sinceri ai lui Dumnezeu au lucrat in ea, dar faptele lor au fost restranse si niciodata n-au ajuns depline. Ei
“au primit si au auzit” mult mai mult decat au aratat in lucrarile lor.Sardes este chemat sa-si aminteasca aceste lucruri care i-au fost
incredintate, sa le tind cu tarie si sa se pocaiasca; adica sa se judece pe ei insisi in lumina lor, si aceasta desigur ar conduce la o mai deplinad
recunoastere a faptelor lor. Daca ei nu se trezesc dintre cei morti ca sa devina veghetori, vor avea a face cu venirea Domnului intocmai ca
lumea. Afundati in moartea spirituala ca si lumea, vor fi tratati ca lumea. Dar precizarea aceasta arata ca si adunarea din Sardes fsi va
continua existenta pana la a doua venire.Versetul 4 arata ca alianta cu lumea inseamna intinare. Dar erau in Sardes cativa care scapasera de
aceasta intinare si promisiunea data lor se pare sa-i identifice cu invingatorii din versetul urmator. Aici din nou virtutea invingatorului pare a fi
negativa; dar cand intinarea cu lumea este situatia generald, nu este usor lucru sa te curati de ea, si Domnul recunoaste lucrul acesta.
Curatia lor va fi aratatd in ziua care va veni; numele lor vor fi in cartea vietii si va fi marturisit Tnaintea lui Dumnezeu Tatal.Fara indoiala, noi
avem nevoie sa ne indreptam urechea spre aceste lucruri, pentru ca politica protestantismului ne inconjoara si suntem mai mult influentati
de ea decat de sistemul roman corupt. Nu suntem constienti ca, avand firea pacatoasa in fiecare dintre noi, avem o continua tragere fnapoi in
favoarea unei religii de tipul pe care-l intelege lumea si-l patroneaza? Pentru a invinge in Sardes trebuie sa avem vitalitate spirituala si
curatie.

Filadelfia

Catre Filadelfia, Domnul Se prezinta cu o particularitate noua n aceasta carte. El este caracterizat de acea sfintenie care respinge orice rau,
de adevarul care da pe fata tot ce nu este real, si El are cheia care deschide si inchide orice usa. Referinta este In mod clar la Isaia 22.20-23,
unde Eliachim este Intr-un anumit sens un tip al Mesiei care va veni. Ca si in Smirna, adunarea din Filadelfia a avut a face cu impotrivirea, iar
a-L cunoaste pe Domnul in felul acesta avea sa fie indata o provocare si o incurajare: o provocare cand se gandeau la sfintenia si adevarul
Sau; o incurajare cand realizau ca totul era sub controlul Sau.

- putina putere, pazirea Cuvantului si netagaduirea Numelui Sau (3.8-9)Domnul le cunostea faptele si pe baza aceasta erau judecate toate
lucrurile in Filadelfia. Nu crezul pe care-I marturisim, ci lucrarile pe care le facem sunt punctul crucial. In adevar, lucrarile pe care le facem
dau semnul cel mai bun pentru ceea ce credem in adevar. Cunoscandu-le faptele, Domnul recunostea ca aveau putina putere, au pazit
Cuvantul Sau si n-au tagaduit Numele Sau. Ne putem aminti ca in cuvantarea Sa catre ucenici (loan 14) Domnul a subliniat Numele Sau si
Cuvantul S&u. i Iasa cu libertatea de a se adresa Tatalui in Numele S3u si le-a dat poruncile si Cuvantul Sau ca sé fie tinute.Pe cand
dispensatia legii se apropia de sfarsitul ei, Maleahi a fost inspirat sa cheme pe cei evlaviosi din Israel ca sa-si aminteasca toate randuielile si
judecatile date prin Moise, si in Luca 1.6 aflam ca doi soti evlaviosi “umblau fara pata in toate poruncile si randuielile Domnului”. Si pe cand
vederea profetica a Bisericii se apropie de sfarsitul ei, se arata lucruri asemanatoare. Dar chiar asa fiind, Domnul nu socoteste ca ar fi mare
puterea Filadelfiei. El spune ca ea are “putina putere”, fapt pe care este bine sa ni-l amintim. A tine cuvantul Sau, atat cat este cunoscut, si a
nu tdgadui Numele S3u nu este maximum, ci minimum de asteptat de la cei care Il iubesc.Am v&zut mai inainte c& Smirna si Filadelfia sunt
cele doua din cele sapte adunari carora nu li s-a adresat niciun cuvant de mustrare; acum notam ca amandoua aveau sa faca fata unei
Tmpotriviri religioase de acelasi fel. Apar din nou cei din sinagoga Satanei, care pe nedrept pretind ca sunt iudei. in zilele lui Pavel, Satan se
transforma intr-un inger de lumina, deci nu este un lucru nou ca isi ia o Imbracaminte religioasa. Smirna a fost intarita impotriva relelor aduse
de acesti oameni, iar Filadelfia este inconjurata de asigurarea ca va veni un timp de schimbare in bine cand se va arata ca Domnul fi iubeste.
Adevaratii filadelfieni pot avea asigurarea si bucuria acestei dragoste, in timp ce asteapta ziua cand ea se va arata in lumina intr-un fel
public.

- paziti de ceasul incercarii care va veni peste lume (3.10)Aceasta ne conduce la ceea ce avem in versetul 10. Ziua de razbunare si de
manifestare este in viitor, atat pentru Domnul cat si pentru sfintii S&i. Acum este ziua rabdarii Lui si a lor, pentru ca El nu intervine in mod
public in prezent, in cursul zilei omului. (in 1 Corinteni 4.3 “judecata” omului in gr. este “ziua”.) Pentru acum El a acceptat lepadarea cu care
a fost intdmpinat si sta la dreapta Tatalui, rdbdand pana ce va sosi ceasul cand El va lua Tmparatia. Cuvantul rabdarii a ajuns la noi si avem
sa-l tinem, acordandu-ne potrivit lui spiritele si intregul fel de viata. Sfintii din Filadelfia au facut lucrul acesta si sunt incurajati de siguranta
ca Domnul va face deosebire intre ei si “cei care locuiesc pe pamant” sau “locuitorii pamantului”. Acestia sunt o categorie de oameni care
apare de mai multe ori in cartea aceasta - oameni asemanatori acelora care “se gandesc la lucrurile de pe pamant” despre care fi avertiza
Pavel pe sfintii din Filipi. Crestinul este chemat sa fie un “locuitor al cerului”, exact opusul acestora.Acesti lucratori ai pamantului sunt ai lumii
si de aceea ei vor avea a face cu méania din carmuirea lui Dumnezeu care va veni peste lume. De aceasta, cel din Filadelfia va fi scutit cu
totul. El va fi pazit nu numai de necazul cel mare, dar chiar si de ceasul acela; adica de perioada limitata de timp in care va fi acest necaz.
Marele eveniment descris in 1 Tesaloniceni 4.16, 17 va avea loc - cea dintai miscare in legatura cu venirea din nou a Domnului - si despre
aceasta venire vorbeste versetul 11.Domnul recunoaste deci c& Filadelfia avea anumite lucruri pe care le stdpanea. indemnul Lui este: "Tine
cu tarie ce ai!” (v.11). Nu erau oameni cu mare putere, care sa mearga dintr-o cucerire in alta; nici stapaniri mari, care sa le poata da mereu
lucruri noi, ca lumina si cunoastere. Aveau sa tind cu tarie ceea ce aveau. Acesta nu este un lucru neinsemnat. Cat de des in istoria bisericii
vedem crestini jefuiti de ceea ce altddata era socotit ca o ademenire, ca s&-si cheltuiasca toatd energia in urmarirea unor lucruri! in felul



acesta s-au introdus ereziile de la inceput, asa cum vedem si in 2 loan 9: “Oricine o ia Tnainte si nu ramane in invatatura lui Hristos...”
Gnosticii de atunci n-au ramas in fnvatatura lui Hristos, sub pretentia de a merge mai departe spre o cunoastere mai dezvoltata.

- Promisiune data invingatorului (3.12)

Promisiunea data invingatorului este exprimata in termeni figurativi. Un stalp ne vorbeste despre sustinere; si pe stalpi se faceau inscriptii.
Invingatorul care aici avea putina putere si era in afara sinagogii celor care ziceau ca erau iudei, urmeaza sa fie un stalp plin de putere in
templul lui Dumnezeu si s& nu mai iasa din el. Va fi pe el o descriere a lui Dumnezeu, a cetatii lui Dumnezeu si a lui Hristos insusi. Pana in
capitolul 21 nu avem descrisa cetatea lui Dumnezeu, insd ea este un simbol al Bisericii ca centru al administrarii ceresti. Repetarea de patru
ori a cuvintelor *Dumnezeul Meu” in versetul 12 este foarte izbitoare. Dumnezeu ne este cunoscut ca “Dumnezeul Domnului nostru Isus
Hristos” si El este “Tatal gloriei” (Efes. 1.17). Aceasta glorie este vazuta aici si noi suntem asociati cu Hristos si, prin El, cu Dumnezeu.Este
evident, din versetul 11, ca ceea ce reprezintd adunarea din Filadelfia din punct de vedere profetic se continud pana la venirea Domnului.
Credem ca, deoarece fiecare din cele patru adunari de la urma se continua pana la venirea Sa, ele reprezinta patru faze sau stari care s-au
dezvoltat in ordinea data si care vor fi pana la sfarsit.Faza Tiatirei poate fi localizata clar in sistemul roman si in sistemele fiice care s-au
nascut din el. La fel, Sardes poate fi localizat Tn protestantismul politic si national, care in ultimele secole s-a despartit de marile nelegiuiri ale
Romei. Urmeaza Filadelfia, care insa arata o faza ce nu poate fi localizata in acelasi fel. Nu putem indrepta privirile spre un anumit grup de
credinciosi care sa prezinte trasaturile pe care le-am vazut, incat sa aratam spre ei si sa spunem: Acestia sunt cei ce reprezinta Filadelfia. Cu
multi ani in urma, cativa credinciosi incepusera sa gandeasca si sa spuna ca ei erau Filadelfia, cand unul mai intelept decat ei i-a avertizat ca
astfel de pretentii ar da la iveala ca au devenit ca Laodiceea.La fel si Laodiceea, ea nu descrie un anumit grup pe care sa-l numim, ci mai
degraba descrie faza sau starea trist3 care devine foarte pronuntata la sfarsitul istoriei adunarii. In timpul ultimelor doué sute de ani a fost o
lucrare de trezire plina de har in biserica de nume, care a facut sa se raspandeasca nu in putine locuri ceva din masura de dragoste si
devotament aratate de Filadelfia. Dar in ultimul secol s-au stricat multe lucruri printr-o miscare opusa, facuta pe furis de catre cel rau,
trasatura ei fiind glorificarea omului si a puterii mintii lui. Ea s-a dezvoltat in asa-zisa “critica superioara” care la randul ei a condus la acea
atitudine a intregii credinte in Hristos care se rezuma in cuvantul "modernism”. Oamenii sunt atat de inaltati in satisfactia lor inchipuita incat
se simt competenti sa critice Cuvantul lui Dumnezeu, in loc sa dea voie Cuvantului sa-i critice pe ei. Ei au o parere foarte umflata despre ei
insisi.

Laodiceea

Catre Laodiceea Domnul se prezinta in trei feluri. Nu numai ca toate promisiunile lui Dumnezeu sunt amin in El, adica sunt ferme si duse pana
la implinire in El; ci El insusi este “Amin”. El ia acest titlu pentru Sine, amintindu-ne de felul in care Domnul vorbeste despre Sine de dou3 ori
n Isaia 65.16, ca "Dumnezeul adevarului”, literal "Dumnezeul Aminului”. lahve, Dumnezeul adevarului, este Isus din Noul Testament; si este
semnificativ cuvantul “adevéarat, adevarat va spun” deseori rostit de buzele Lui, care este in adevar Cuvantul, Amin.in legaturd cu aceasta, El
este Martorul credincios si adevarat. Ce este El, aceea si spune. Adunarea a fost lasata in locul unde se da marturie, dupa cum este aratat de
fiecare adunare din aceste capitole, fiind reprezentate de cate un sfesnic; dar adjectivele “credincios si adevéarat” nu se pot aplica aici. in
ceea ce adunéarile au dat gres - iar Laodiceea este cea mai pronuntatd in acest esec - se géseste in perfectiune in ELin al treilea rand, El este
“Inceputul creatiei lui Dumnezeu”. De aceea separat de El nimic din aceasta creatie nu poate fi cunoscut; si cum vedem in Laodiceea, El sta
afara. Ce parte pot avea ei atunci Tn aceasta creatie?

- indiferenta fata de Hristos si mandria cu ei insisi (3.15-17)Este evident ca ei n-au parte cu El si aceasta pentru ca doua lucruri fi caracteriza.
Erau indiferenti fata de Hristos si umflati de Tngamfare cu ei insisi. Acestea sunt doua trasaturi foarte nefavorabile care trebuie s& ne dea de
gandit fiecaruia dintre noi. Ele sunt raspandite in crestinatatea care este astazi si putem foarte usor sa ne molipsim de ele.Nici rece, nici in
clocot, ci caldicel, aceasta este o consecinta. Cu cateva secole mai inainte oamenii simteau adanc lucrurile lui Dumnezeu. Nu putem aproba
violenta in vorbirea si in faptele care deseori duc la controverse, totusi putem admira convingerile lor ferme. Tendinta de acum este exact in
directia opusa. Convingerile sunt superficiale. Orice lucru poate fi tolerat; toate pot fi primite. Nimic trainic nu se produce; niciun fel de zel nu
se desfasoara. A fi cildicel este moda. Pot oamenii s3 invete tot ce le place despre Hristos, nu conteaza.intotdeauna asa este cazul, cand cei
care se gandesc mult la Hristos, se gandesc putin la ei insisi, in timp ce cei care se gandesc putin la Hristos, se gdndesc mult la ei insisi. In
felul acesta era si Laodiceea. Ei se socoteau bogati si tot avansau in bogatie, si in felul acesta erau multumiti cu ei insisi, neavand nevoie de
nimic. Bogatia cu care se laudau nu era aurul si argintul, ci fara indoiala ceva de natura intelectuald. Modernismul acesta este lucru obisnuit
astazi, si pretinde a fi cel mai avansat lucru in gandirea religioasa, mult mai avansata decat notiunile crude ale zilelor de inceput. Felul acesta
de gandire s-a strecurat in acele cercuri in care altadata ar fi fost cu totul refuzate.Laodiceea nu numai ca se considera in felul acesta, dar se
si lauda cu el. Ea fl sustinea si 1l vestea. Aceasta arata insa propria nebunie si marginire a acestor oameni, si pretentia lor este resprinsa
categoric de Cel care le stia toate faptele. Smirna nu pretindea nimic, insa Domnul le stia sardcia si totusi a spus ca ei erau bogati. Laodiceea
pretindea ca era bogata si ni se spune despre saracia ei in termeni plini de severitate: nenorocit, de plans, sarac, orb, gol. Limbajul este
foarte accentuat, pentru ca articolul hotarat este inaintea adjectivelor: cel nenorocit... Aceasta inseamna ca toate aceste lucruri erau intr-un
sens predominant.Aici este o ilustrare a acelui cuvant insemnat: “Nu cine se recomanda singur este dovedit bun, ci acela pe care Domnul il
recomanda” (2 Corinteni 10.18). Sa tinem seama de lucrul acesta.

- harul lui Dumnezeu care inca se continua (3.18)

Desi pretentiile adunarii din Laodiceea sunt respinse atat de hotarat si expuse fara crutare in adevarata lor stare, harul Domnului inca se
continué. in versetele 18-20 el se exprima in trei feluri.intai este sfatul pe care Domnul il d& adunarii prin inger. inc3 le erau la dispozitie “aur
curatit prin foc”, “haine albe” si “alifie pentru ochi”. Se ldudasera cu bogatiile lor, al caror simbol este aurul, insa bogatia lor inchipuita nu
facea fata focului. Cand “bunurile” lor aveau sa treaca prin foc, pretentiile lor aveau sa dispara. Dar focul doar rafineaza aurul adevarat, in
timp ce consuma toate lucrurile ardtoase omenesti care strélucesc. Aveau nevoie de o dreptate care era divina in originea ei, cand lucrurile
fara valoare ale inchipuirii lor aveau sa fie vazute de ei in lipsa lor de valoare.Mai departe in aceasta carte “hainele albe” sunt folosite ca
simbol al faptelor drepte ale sfintilor. Numai cel sfant, care se afla in starea de dreptate Tnaintea lui Dumnezeu, fiind indreptatit in Hristos,
poate produce aceste fapte ale dreptatii in viata de toate zilele. Cei din Laodiceea, care se laudau cu ei insisi si cu faptele lor, isi puteau
inchipui ca ar fi bine imbracati, insa in realitate erau goi. Aveau vesminte de un anumit fel; nu aveau vesminte albe.Si, mai rau ca toate, erau
atat de orbi Tncat nu-si vedeau nevoia care duce la deznadejde. Cand era pe pamant, Domnul spusese: “Ochiul este lumina trupului tau...



Daca ochiul tau este rau, si trupul tau este plin de intuneric. la seama deci ca lumina care este in tine sa nu fie intuneric” (Luca 11.34, 35). O
ilustrare tristd a ceea ce este Thaintea noastra. Ei se laudau fara indoiald ca erau bogati in “lumina” printre alte lucruri pe care le aveau, dar
n realitate erau plini de Intuneric; orbi cu privire la ei insisi si fatda de Domnul, si de aceea aveau nevoie de alifie pentru ochi.Sfatul Domnului
este: "Cumpara de la Mine” aceste lucruri necesare. El este singura lor Sursa si, vorbind in felul acesta, El folosea imaginea care se afla in
Isaia 55, unde toti cei insetati sunt invitati s& cumpere fara bani si fara plata. Absenta acestei sete era partea gresita a Laodiceei, totusi
aceasta nu schimba faptul c3 tot ce aveau ei nevoie avea s& se obtina de la Domnul pe baza acelorasi cuvinte pline de har. in Noul
Testament, Domnul Isus vorbeste in totul la fel ca lahve in Vechiul Testament.

- disciplinarea din partea Domnului, expresie a harului (3.19-20)

In al doilea rand, mustrarea si disciplinarea Domnului sunt o expresie a harului Sau. Acesta este un adevar care vine la lumina in Scriptura din
primele zile ale lui lov, totusi el este usor trecut cu vederea daca suntem infectati de spiritul de satisfactie proprie, asa cum era caracterizata
Laodiceea. Era o minoritate asemenea acelui “popor smerit si mic” despre care citim in Tefania 3.12. Acestia sunt in contrast cu “cei incantati
de mandria ta” si “Ingamfati” despre care se spune in versetul 11. Majoritatea celor din Laodiceea erau asemenea celor “ingamfati”, totusi ei
nu primesc mustrarile si disciplinarile, asa cum face minoritatea. In felul acesta stau lucrurile in timpul nostru, care este foarte laodicean in
caracter.De aceea majoritatea aroganta se simte foarte intarita in pozitia ei. Ea poate spune ca minoritatea niciodata nu se arata ca ar
prospera asemenea ei, ci intotdeauna este Tn necaz si sub méana care disciplineaza din partea lui Dumnezeu. S-ar parea deci ca minoritatea
este dezaprobata si, in contrast cu ea, ei sunt cei aprobati. Daca ignoram fnvatatura data peste tot in Scriptura, am putea gandi si noi tot asa.
Realitatea este tocmai dimpotriva. Disciplina vine peste “toti aceia pe care-i iubesc” (v.19), ca sa-i faca plini de ravna si sa se pocaiasca. Un
om plin de zel este cel care arata caldura, dorintd, cu totul opus starii de caldicel. Pocainta este opusul satisfactiei cu tine insuti, care
caracterizeaza pe cei ingamfati. Spiritul Laodiceei este foarte puternic in privinta aceasta in zilele noastre, de aceea se cuvine sa dam toata
atentia acestor cuvinte solemne ale Domnului nostru.Versetul 18, deci, este un sfat pentru majoritatea ingamfata; versetul 19 arata disciplina
pentru minoritatea saraca. Dar intre acestea doua se afla un anumit numar care ar fi greu de clasificat. Acestia nu sunt stabiliti in mandria
celor dintai, nici nu pot fi identificati cu cei care sunt ai lui Hristos si sunt iubiti de El. Pentru cei din al treilea grup este o invitatie si o
propunere pline de har. Domnul Isus este afard, la usa, dar bate. El este inlaturat chiar de cei care spun ca sunt biserica Sa! Ce situatie
tragica si ce coborare care a inceput cu parasirea dragostei dintai, cum s-a vazut in Efes! in final va fi o totala lepadare a Lui. La cea de a
doua Sa venire va fi o implinire a cuvantului: “te voi varsa din gura Mea”, pentru ca vor fi cu totul dezgustatori. Daca El intarzie, vor fi unii
care au urechi ca sa auda glasul Lui in timp ce El bate la usa si cheama. De aceea este nadejde in harul Sau.Invitatia este foarte
cuprinzatoare: daca “cineva”. Singura limitare este in a avea urechi care sa auda glasul Lui si deci pregatirea de a-1 deschide usa. Atunci El va
intra si va avea comuniune cu noi in imprejurarile noastre marunte; si apoi ne va ridica s& avem comuniune cu El in cercul larg al ceea ce i
place Lui. Este un privilegiu maret, in adevar. Sa fim siguri ca primim invitatia Sa si sa@ ne bucuram de ea. Aceasta este si o chemare
puternica evanghelica pentru zilele din urma, cand multi sunt crestini numai de nume si totusi lipsiti de orice realitate si de viata.

- Tnvingatorul (3.21-22)

Vor fi invingatori chiar si in Laodiceea. Pocdinta si realitatea vietii vor fi semnele acestora, ca rezultat al auzirii glasului Domnului, si ei vor
avea parte cu El la tronul Lui. El invinge - in situatia Lui asupra intregii puteri a raului care L-au atacat “din afara” - si este asociat cu Tatal
Sau pe tronul Sau. Cei care aud glasul Lui, in timp ce El este in afara unei biserici caldicica, vor fi asociati cu El intr-un loc dinduntru in ziua
care va veni.Ultimul verset al acestui capitol trebuie sa ne aduca aminte din nou ca, ceea ce spune Duhul fiecarei adunari este nu numai
pentru acea adunare, ci pentru oricine are urechi de auzit. Judecata incepe la casa lui Dumnezeu, si starea fiecarei adunari este cercetata cu
severitate, totusi cuvintele Domnului pentru fiecare din ele arunca lumina pretioasa care straluceste pentru toti. Corectarea necesara unei
adunari este binevenita pentru toate, daca au urechi de auzit. Ceea ce este local este in felul acesta imbinat cu ceea ce este universal.

Rapirea adunarii simbolizata de suirea lui loan la cer

Gandim ca este foarte important versetul 1 din capitolul 4. El introduce “lucrurile care vor fi dupa acestea”, adica, potrivit capitolului 1.19,
cea de a treia sectiune a acestei carti. Viziunea ia o noua intorsatura si loan vede o usa deschisa in cer si aude o chemare plina de autoritate
ca sa se suie in scenele ceresti. Fiind, asa cum ne spune, “in Duh”, tot ce experimenta si vedea aveau pentru el o realitate vie, si prin
viziunea aceasta ne transmitea realitati profetice.in primul rand pozitia pe care o avea loan se schimba. A parasit scenele pdmantesti pentru
cele ceresti, pentru a vedea de acolo felul in care Dumnezeu are a face cu pamantul in judecatad. Gandim ca schimbarea aceasta are o
semnificatie simbolica. Capitolul 3 se termina cu cuvantul “adunari” si el nu mai pare decat in capitolul 22.16; aceasta inseamna c& adunarile
nu mai apar in prezentarea lucrurilor care “trebuie sa aiba loc dupa acestea”. Adunarea ca un intreg este simbolizata in capitolul 19.7 si din
nou n 21.9 ca “sotia Mielului”, dar ea este atunci manifestata in pozitia ei cereasca. Suirea lui loan in cer este ca un simbol al rapirii adunarii,
asa cum este redata detaliat Tn 1 Tesaloniceni 4.17, si de la acest punct incepe viziunea lucrurilor care au loc pe pamant dupa plecarea
adunarii.Apoi, notam ca Tnainte ca lui loan sa i se permita vederea judecatilor guvernamentale ale lui Dumnezeu pe pamant, i se arata izvorul
secret al tuturor acestor lucruri. in ziua Domnului care va avea loc, oamenii vor vedea si vor simti judecatile, dar vor fi cu totul in nestiinta de
unde vin ele. Noi nu trebuie sa fim in nestiinta in privinta aceasta, si de aceea capitolul acesta si urmatorul se ocupa cu viziunea lui loan a
scenelor ceresti si a Aceluia in care sunt incredintate toate judecatile. Istorisirea celor vazute de el ne da o imagine a lumii ceresti intr-un
timp solemn, de pregatire a actiunii de judecata pe pamant.

Tronul si Cel ce sedea pe el

Atentia lui loan a fost atrasa in primul rand de tronul central si de Cel care sedea pe el. Nu vedea cerul ca fiind “casa Tatalui Meu” (loan 14.2),
casa vesnica a celor sfinti, ci ca locul autoritatii si al stapanirii, si gloria divina i se parea ca razele pietrelor pretioase. Astfel de pietre reflecta
lumina - gloria lui Dumnezeu, care in ea insasi este o lumina prea stralucitoare pentru ochii omenesti. Tronul judecatii era totusi incercuit de
un curcubeu, ardtand ci in judecatd Dumnezeu isi aminteste de promisiunea Sa de indurare, ca in Geneza 9.13. Totusi curcubeul acesta era
de un fel supranatural, de o singura culoare, si aceasta de o nuanta nevazuta in curcubeul lumii de acum.

Cele 24 de tronuri care inconjurau tronul lui Dumnezeu (4.4)



Apoi 24 tronuri mai mici inconjurau tronul central, si pe acestea sedeau niste batrani in haine albe de preoti, dar incununati ca imparati.
Imediat observam o asemanare cu ceea ce vazuse Daniel cu vreo sase sute de ani mai fhainte, cand spunea: “Ma uitam... pana cand s-au
pregatit niste tronuri si Cel Batran de zile S-a asezat” (Daniel 7.9) si apoi nu numai Cel care semana cu un Fiu al Omului a primit stapanirea,
“dar sfintii Celui Preafnalt vor primi imparatia” (7.18). Aici deci este o vedere generala nu numai a lui Dumnezeu, Stapanul suprem, dar si a
Tmpé&ratiei preotilor care vor judeca lumea, potrivit cu 1 Corinteni 6.2. i identificdm pe batrani cu sfintii inviati la cea dintai inviere, si numarul
lor corespunde cu cele 24 cete in care David Ti impartise pe urmasii lui Aaron - familia preoteasca sub lege. Doisprezece este numarul
administrarii, si de aceea 24 se potriveste colectivitatii preotesti compusa din sfintii si ai Vechiului Testament si ai Noului Testament, acum
glorificati impreuna.

Judecata facuta Tn lumina deplina a Duhului lui Dumnezeu (4.5)

Versetul 5 arata ca tronul este caracterizat nu de har, ci de judecatd, insa o judecata care are sa se faca in lumina deplina a Duhului lui
Dumnezeu. In capitolele 2 si 3 adunarile erau fiecare un “sfesnic” sau “lampadar” si Domnul avea cele sapte Duhuri ale lui Dumnezeu. Acum
cele sapte Duhuri ale lui Dumnezeu ard ca niste lampi Tnhaintea tronului, luminand cursul judecatilor divine.

Marea de cristal si cele patru fapturi (4.6-7)

“Marea"” este aici plind nu cu apa de curatire, ca altadata Thaintea templului, ci este o mare de cristal, vorbindu-se de o stare de curatie
deplin stabilita; si “in mijlocul” si “imprejurul” tronului, ca sustinere, erau patru “fapturi vii”. Sunt multe asemanari cu fapturile vii din Ezechiel
1, care mai departe in acea carte sunt numiti heruvimi. Sunt si deosebiri: de exemplu, numai patru aripi sunt mentionate, in timp ce aici sunt
sase aripi, potrivindu-se mai degraba cu serafimii din Isaia 6.

Dumnezeu, de trei ori “sfant” (4.7-8)

Cea dintai mentionare a heruvimilor (in Geneza 3.24) da desigur impresia ca erau un fel de fiinte ingeresti. Pe de alta parte, Ezechiel 1 si
Apocalipsa 4 si 5 prezinta viziuni daruite profetilor, iar fapturile vii se arata a fi mai degraba simbol al actiunilor de carmuire a lui Dumnezeu
in sfera creatiei. Caile lui Dumnezeu au taria leului, rezistenta vitelului, intelingenta omului, repeziciunea si inaltarea vulturului. Fapturile vii
sunt de asemenea “pline de ochi” nu numai inainte si inapoi, dar si pe dinauntru - caci cerceteaza cu atentie tot viitorul si tot trecutul, si
secretele launtrice adanci ale cailor lui Dumnezeu. De aceea ele isi aduc contributia spre lauda Lui, dandu-I slava si cinste si multumiri fara
incetare, spunand ca El este de trei ori sfant si El este viu in vecii vecilor. De notat, de trei ori sfant! Tatal, Fiul si Duhul Sfant, un Dumnezeu
Atotpuernic, El era si este si va veni.

inchinarea adusa de cei 24 de batrani

Cand fapturile vii aduc multumiri, batranii cad in inchinare, aruncandu-si cununile fnaintea tronului. Ei atribuiau Domnului toatd slava, cinstea
si puterea pentru lucrarea Sa in creatie si pentru suprematia Sa, si in felul acesta era potrivit sa-si arunce cununile inaintea Sa. Pentru ca
toate au venit in fiinta pentru placerea Sa, judecatile Sale trebuie acum sa se arate ca sa salveze pentru buna Sa placere tot ce fusese intinat
de pacat. Dar era nevoie de ceva mai mult decat puterea creatoare si de judecata curatitoare. Acest ceva ni-l aduce nainte capitolul 5, adica
sangele rascumparator al lui Hristos.

Nimeni vrednic sa deschisa cartea judecatii

Cartea din mana Celui ce sedea pe tron, scrisa pe amandoua partile si pecetluitd cu sapte peceti este in mod evident cartea judecatii, acum
completa din cauza pacatului omului. Oamenii au umplut paharul nelegiuirii lor, amintirea lor scrisa era completa, dar pecetile inca le
retineau. Cine era vrednic sa rupa pecetile? Aceasta era intrebarea care se ridica. Judecata este pe deplin meritata, dar cine s-o
infaptuiasca?Era intrebarea care se ridicase in intamplarea istorisita in loan 8.1-11. Pacatoasa era vinovata si legea era clard. Dar cine era
acolo atat de curat fata de orice nvinuire a legii incat sa fie vrednic sa execute sentinta aceasta? Toti acuzatorii au plecat pe furis si Cel care
era singurul vrednic a respins lucrarea aceasta n acel timp. Misiunea Lui era atunci s& mantuiasca si nu sa judece. Acum insa vine ceasul
judecatii si El este gata sa actioneze.ln viziune loan a plans mult. El nu se bucura la gandul ca judecata impotriva raului nu se facea din cauza
lipsei unei persoane demne s-o execute. Dimpotriva, aceasta i-a adus plans, gandind ca va fi o lipsa in privinta aceasta. Stim ca “pentru ca nu
se aduce repede la indeplinire hotararea Tmpotriva faptelor rele, de aceea este plina inima fiilor oamenilor de dorinta sa faca rau” (Eclesiastul
8.11). Ar fi un adevarat dezastru daca n-ar fi executata niciodata, si loan putea foarte bine sa planga la acest gand.

Leul din semintia lui luda, vrednic

Batranii totusi stiau din secretele cerului si unul din ei i-a dat lui loan cheia a toate. Printr-un Om va judeca Dumnezeu lumea in dreptate, si
acest Om a invins si are autoritatea sa judece. El este Leul din semintia lui luda, o aluzie la Geneza 49.9-10, si in acelasi timp Radacina lui
David, din care isi trage David autoritatea si victoria. Dreptul la cununé de la El a venit. Ea este in mod dublu a Lui, ca inving&tor. Versetele
de la sfarsitul Psalmului 78 aratd ca planurile lui Dumnezeu pentru guvernarea pamantului sunt centrate in David si in luda. Toate au esuat in
urmasii imediati ai lui David, pentru ca el avea sa se planga: "Desi casa mea nu este asa inaintea lui Dumnezeu” (2 Samuel 23.5), si totusi
totul se implineste Tn Hristos. Nimic nu da gres.

Mielul Tnjunghiat

Leul lui luda, deci, a invins si de aceea este vrednic sa deschida cartea judecatii. Dar cum a Tnvins? Versetul 6 ne spune: murind ca Miel adus
jertfa.Domnul Isus este mentionat de 28 de ori ca Miel in cartea Apocalipsa, si versetul 6 este cea dintai ocazie. Este demn de notat ca aici si
in toata cartea aceasta este folosita o forma diminutiva a cuvantului - “Mielusel” - subliniind in felul acesta faptul ca El, care acum detine
omnipotenta, a fost odata Mielul de jertfa, subapreciat si nebagat in seama de oameni. Acum El are toata puterea - simbolizata de cele sapte
coarne si de discernamantul Duhului lui Dumnezeu, care, ca cele sapte Duhuri ale lui Dumnezeu, este trimis acum pe tot pamantul. De aceea
niciun coltisor nu este ascuns de privirea si intelepciunea Lui patrunzatoare, si nimic nu va scapa de ména Sa puternica.



inchinarea adus& Mielului de c&tre cei 24 de b&trani (5.7-9)

Mielul, in puterea asemané&toare leului, vine sa ia cartea si astfel isi asuma drepturile de a executa judecétile lui Dumnezeu pe pamant: o
actiune care a provocat o izbucnire de lauda si de inchinare care s-a rasfrant pana in cele mai indepartate limite ale creatiei.lzbucnirea
porneste din cercul dinduntru al celor patru fapturi vii si a celor 24 de batrani, care au avut parte in cea dintai atribuire a gloriei, a cinstei si a
multumirilor catre Cel care sedea pe tron, cand era vorba de creatie. Acum este vorba de rascumparare si de aceea Mielul este Obiectul
inchinarii. Toti dau cinste cu bucurie Fiului asa cum dau cinste Tatalui. In adevér, Tatal n-ar primi onoarea care | s-ar aduce Lui Insusi, daca
Fiul n-ar fi onorat.B&tranii aveau harpe, potire de aur pline cu tmaie si o cAntare noua: simboluri luate din Vechiul Testament. inchinarea de
la templu asa cum a fost randuita de David se arata de Asaf cu harfele lui, de preoti cu potirele lor pentru tamaie si apoi de “céantarea
Domnului” asa cum este mentionata in 2 Cronici 29.27. De aceea batranii sunt vazuti indeplinindu-si indatorirea ca preoti si in cantare si in
rugaciune. Psalmistul spunea: “Ca tamaia sa fie rugaciunea mea fnaintea Ta” (141.2) si aici sunt rugaciuni care se Tnalta ca timaia si cantec
care este bazat pe rascumparare. Cantarea este noua, pentru ca este bazata pe o rascumparare din orice natiune si nu are caracterul
national ca in Exod 15; si de asemenea deoarece ea celebreaza vrednicia Sa de a judeca si nu de a salva.

Inchinarea celor rdscumparati indreptata direct spre Miel (5.9-10)

Inchinarea batranilor este caracterizata de trei lucruri. intai, ea este plina de intelepciune si se adreseaza Lui direct. Ei au inteles c3 baza
tuturor planurilor lui Dumnezeu este sangele rascumparator al Mielului si se adreseaza Lui personal, spunand: “Vrednic esti Tu.” Ei nu canta
despre El ca fiind a treia persoana - “Vrednic este Mielul.” In al doilea rand, ei cant3, in timp ce ingerii din versetul 11 si fapturile din versetul
13 sunt caracterizati de cuvantul “spuneau” si nu de cantare. Cantarea, asa cum am remarcat, apartine celor care au fost rascumparati.in al
treilea rand, desi ei insisi erau rdscumparati, sarbatoreau in mod general lucrarea de rascumparare prin sange, fiind purtati in duh mult mai
departe de ei insisi. Erau ocupati nu atat de mult cu partea pe care o aveau ei, cat mai ales cu valoarea suprema a rascumpararii in ea insasi
pentru placerea “"Dumnezeului nostru”. Spunem lucrul acesta pentru ca traducerea dovedita mai buna omite “nostru” de doua ori in versetul
10 si are “ei” vor Imparati, nu “noi”. Sfintii glorificati, ceresti, sunt ridicati mai presus de ei insisi ca sa vada lucrurile si inchinarea din punct
de vedere divin. Aceasta trasatura trebuie desigur sa se vada astazi in inchinarea adusa de adunare, desi timpul de a Tmparati inca n-a venit.
In Apocalipsa 5 suntem pe pragul timpului cand “sfintii Celui Preainalt vor primi imparatia si vor stapani imparatia, in veci, din veac in veac”
(Daniel 7.18) si prin urmare se poate spune: “ei vor imparati pe (sau peste) pamant”.

Lauda indreptata indirect catre Miel de catre ingeri si de catre toate fapturile create

Acum vine glasul multimii nenumarate de ingeri, urmata de glasurile tuturor lucrurilor create. in amandoua cazurile, asa cum am notat, ei
lauda pe Miel fara a se adresa Lui personal. Atribuirea laudei este inseptita din partea ingerilor; este impatrita din partea fiecarei creaturi -
patru fiind numarul care indica universalitatea in creatie. ingerii spun c& Mielul, care a fost socotit de oameni ca vrednic de moarte si care a
fost injunghiat, este vrednic de toata gloria inseptita, perfecta. Fiecare creaturad vede pe Miel in legatura cu Cel care sade pe tron si avand
toatd binecuvantarea, onoarea, gloria si puterea. La aceasta fapturile vii isi adauga Aminul lor. Batranii isi aduc din nou inchinarea lor.inainte
de a trece la capitolul 6 sa ne reamintim ca loan scrie pentru noi o viziune pe care El i-a permis s-o0 vada si sa auda lucruri ceresti si
pamantesti, si astfel sa puna in scris mai dinainte rezultatele aduse de Miel cand intervine in judecata. Acestea sunt aratate n special in
versetul 13. In capitolele urmé&toare el scrie mai ales lucrurile rele care vor fi, si nu de lauda, asupra locuitorilor pamantului; dar in final toate
creaturile vor avea sa declare lauda Lui.

Ruperea celor dintai patru peceti; patru cai si calareti

Capitolul 6 ne prezinta deschiderea pecetilor. Cuvintele “si vezi” din versetele 1, 3, 5, 7 sunt gresit adaugate in unele traduceri, iar “Vino”
rostit de cele patru fapturi vii pare a fi o chemare catre calaretii respectivi ca sa se arate. Fapturile vii vorbesc cu un glas ca de tunet care
este potrivit unei chemari care are ca obiect dreptatea si judecata guvernamentala. Unul dupa altul apar patru calareti pe cai albi, rosii, negri
si galbui. Fiecare fisi are propria sa trasatura, dar toate sub controlul mainii lui Dumnezeu, reprezentata de fapturile vii.Cel dintai din aceasta
ordine este iesirea unui mare cuceritor - cu o cucerire nesangeroasa din cate se pare, deoarece culoarea fi este alba. Al doilea, o izbucnire de
razboi, in special un razboi civil cu nelegiuirile lui ingrozitoare. Al treilea, pe un cal negru, foamete si lipsa. Cu al patrulea, molima se sfarseste
cu moartea si cu hadesul, insa pe o arie limitata - a patra parte a pamantului. Este desigur de remarcat cum in ultimul timp culorile au ajuns
sa fie identificate cu miscarile si confederatiile omenesti. Am auzit despre armate albe si rosii, camasi negre etc.

Ruperea pecetii a cincea; strigatul de razbunare a sufletelor de sub altar

Toate activitatile indicate Tn aceste versete sunt de asuprire si de distrugere: sunt activitati omenesti, si totusi determinate ca judecati de
rasplatire sub controlul divin. Ele ne amintesc despre ceea ce Domnul Insusi numea “inceputul durerilor” (Marcu 13.8). lar versetul urméator
din Marcu 13 ne spune despre persecutia acelora care vor fi martori ai lui Dumnezeu in zilele acelea; si intr-un mod asemanator vine aici
pecetea a cincea. Ea se deschide de Miel ca si inainte, dar nu se mai rosteste “Vino” pentru ca i se arata numai lui loan sufletele celor care
fusesera omorati pentru Cuvantul lui Dumnezeu. Miscarile de sub cele patru peceti, care insemnau asuprire si mizerie pentru oameni in
general, insemnase persecutie si moarte pentru acestia, iar sufletele lor strigau razbunare. Aveau totusi sa astepte. Ei cazuserd sub aceste
fnceputuri ale durerilor, si alti martiri aveau sa urmeze. Razbunarea asupra adversarilor lor si deplina lor rasplatire avea sa nu aiba loc pana
ce se va ajunge la capatul cailor lui Dumnezeu. Dar intre timp li s-a dat un semn de aprobare, simbolizat de hainele albe.Este demn de notat
contrastul dintre strigatul acestor suflete ale martirilor si strigatul lui Stefan cand murea. Nicio cerere de razbunare n-a venit pe buzele lui, ci
chiar opusul: “Doamne, nu le tine Tn seama pacatul acesta!” (Fapte 7.60). Dar el traia la inceputul dispensatiei de acum a harului, si biserica
este Tnca aici ca reprezentant al harului lui Dumnezeu. Sufletele acestea de sub altar apartin perioadei judecatii, care urmeaza dupa rapirea
Adunarii. Strigatul lor coincide cu ceea ce deseori gasim in acei Psalmi pe care oamenii i-au numit “de blestem”. Ceea ce nu s-ar potrivi
pentru buzele noastre este cu totul potrivit pentru ale lor, pentru ca atunci cand Dumnezeu Se va ocupa cu cest “lucru neobisnuit” al judecatii
Sale va fi necesar sa | se ceara sa-I termine repede. El va face o lucrare scurtd pe pamant, insa ce este scurt pentru El se poate parea lung
pentru cei ce sunt niste creaturi.

Rasturnarea autoritatilor intr-un mod catastrofic



Versetele 10 si 11 confirma, asa credem, gandul ca se terminase dispensatia Adunarii; iar deschiderea pecetii a sasea face clar acest lucru.
Din nou, nu este niciun “Vino"”, pentru ca mijloacele folosite sunt supraumane si mai directe din mana lui Dumnezeu. Sunt convulsii mari atat
pamantesti cat si ceresti, care au ca rezultat rasturnarea a tot ceea ce parea ferm stabilit. Ce este mai ferm ca soarele, luna si stelele de pe
cer, si muntii si insulele pe pamant, desi mari furtunoase le inconjoara pe acestea din urma? Ele simbolizeaza autoritatile si puterile stabilite,
atat in cer cat si pe pamant, si toate sunt implicate intr-o cadere catastrofica sau cel putin aruncate intr-o stare de deplasare intensa.
Evenimentele recente care au avut loc printre natiunile care s-au clatinat ale Europei au aratat cat de rasturnate devin lucrurile cand cei care
fusesera stabiliti ca luminatori sunt aruncati jos. Aluzia la smochin, care este un simbol al iudeilor, ar putea arata ca aceasta rasturnare va
afecta n special poporul acesta, pregatind astfel calea acceptarii lui Antihrist.

Oameni care cautd sa se ascunda de mania Mielului

Cum vor afecta pe oameni aceste rasturnari, de la cel mai mare pana la cel mai mic, se arata la sfarsitul acestui capitol. Se pare ca ei ar
intelege cd mana lui Dumnezeu este dincolo de aceste evenimente si mania Mielului fi va lovi teribil, mai presus de cuvinte. Mai bine sa fie
zdrobiti si s& nu mai fie pe pamant decat sa faca fata acestei manii! Psalmul 2.12 spune: “Sarutati pe Fiul, ca sd nu Se manie si sa nu pieriti
pe calea voastra; caci méania Lui este gata sa se aprinda.” Si in acest moment era numai putind manie, pentru ca suntem la inceputul
necazurilor, totusi pieirea era clar Tnaintea lor. Desi partea culminanta a “zilei celei mari a maniei Lui” nu venise inca, ei intrasera in acea zi,
pentru ca ziua harului lui Dumnezeu in evanghelie se terminase. Oamenii pot sta in picioare in harul lui Dumnezeu, dar nimeni nu poate sta in
picioare fhaintea maniei Lui.

Cei 144.000 pecetluiti din Israel

Dupa ce a fost deschisa pecetea a sasea, loan nu mai vede deschiderea pecetii a saptea pana ce ajunge in capitolul 8. Capitolul 7 deci ne
prezintd o pauza ca o paranteza in care ni se istorisesc activitatile divine si roadele lor Thainte de a vedea judecati si mai teribile cazand pe
pamant. Cu credinciosie fata de ordinea care se vede mereu in Scripturi, avem intai pe evreii si dupa aceea pe cei dintre natiuni.Este o pauza
scurta in lucrarile divine. Pecetea a sasea produsese ceea ce se putea numi “un vant puternic” (6.13), dar acum cele patru vanturi ale
pamantului sunt cu totul stapanite de puterea angelica. Ele aveau sa nu sufle pana ce robii lui Dumnezeu aveau sa fie pecetluiti pe fruntile
lor. Acesti robi ai lui Dumnezeu se aflau in cele douasprezece semintii ale lui Israel; dar venind si Levi printre cei numarati, de asemenea si
cele doud semintii care il prezentau pe losif, numarul 12 este mentinut prin omiterea lui Dan. Multi gandesc ca felul in care lacov se referea
profetic la Dan in Geneza 49.16-18 ar da ceva lumina in privinta aceasta. Daca “sarpele de pe drum” si “ndparca pe carare” sunt o aluzie la
Antihrist, instigat de Satan, iesind din semintia lui Dan, se poate sa fie real acest fapt.Numerele citate ar putea fi desigur luate literal, dar mai
probabil sunt de inteles simbolic, mai ales ca 12 si patratul lui 12 care se intalnesc in cartea aceasta sunt intr-un sens simbolic. Ramasita
credincioasa a lui Israel va avea un loc de importanta adminstrativa in veacul care va veni, si 12 este numarul caracterului complet al
administrarii.Este de notat ca din nou ingerii au un loc de proeminenta in acest moment al cartii. Parabolele Domnului din Matei 13 ne-au
aratat ca ei au o parte importanta in lucrarea de judecata la sfarsitul veacului. Ei “vor culege din imparatia Lui toate pricinile de pacatuire”
(13.41); ei “vor desparti pe cei rai din mijlocul celor drepti” (13.49). Ceea ce vedem aici este ca ei pecetluiesc pe cei drepti din Israel, pentru
ca ei sa fie pastrati si dusi la bun sfarsit. Pana ce acestia vor fi pecetluiti, vanturile judecatii nu vor mai sufla.

O mare multime dintre natiuni venind din necazul cel mare

loan a auzit numarul celor pecetluiti si, istorisind aceasta, el ne spune despre urmatoarea viziune care a trecut prin fata ochilor lui. El a vazut
0 mare multime care era din toate natiunile si statea fnaintea tronului si fnaintea Mielului. Era clar o viziune a unei mari multimi dintre natiuni,
deosebita de rdmasita pecetluita a lui Israel, care tocmai venise Thaintea noastra.De asemenea un alt lucru face deosebire intre aceste doua
cete. Cei alesi din Israel sunt pecetluiti si in felul acesta vor fi pastrati Tnainte de a incepe judecatile mai mari ale lui Dumnezeu. Multimea
dintre natiuni este imbracata in haine albe ale dreptatii; si ei tin in méaini ramuri de palmier, ca invingatori care vin din necazul cel mare.
Intr-un caz, deci, se aratd cd Dumnezeu stie cum s& pazeasca pe cei care sunt deja in legitura cu El, nainte de a incepe judecata; celdlalt caz
arata cum Dumnezeu poate stapani necazul, chiar si cel mai violent, pentru a fi de folos si oamenilor care nu erau mai dinainte in legatura cu
El, aducandu-i intr-o stare de legatura cu El si sustinandu-i invingatori prin acest necaz.

Mantuirea lui Dumnezeu recunoscuta si de ingeri

in viziunea aceasta multimea natiunilor striga cu glas tare, spunand cd Dumnezeu si Mielul sunt cei care au adus mantuirea. Faceau lucrul
acesta pentru ca toti sa auda, si aceasta a fost intdmpinata cu un raspuns imediat din partea multimii de ingeri. Multimea oamenilor era
naintea tronului, in timp ce ingerii stdteau in jurul tronului si al batranilor si al fapturilor vii, care formau un cerc launtric. ingerii sunt intr-o
stare de inchinare. Ei fsi adauga Aminul la recunoasterea cd mantuirea este a lui Dumnezeu si a Mielului, desi ei nu traiesc personal aceasta
mantuire, si prin urmare ei n-o numesc in atribuirea lor a laudei inseptite, cum este data n versetul 12. Desi ei nu au parte in mantuire, ei pot
vedea perfectiunea gloriei lui Dumnezeu in ea. Ei atribuie onoarea si puterea in vecii vecilor Celui care a facut-o.

Multimea din necazul cel mare, cu hainele spalate in sangele Mielului

Este de remarcat ca unul din batrani a trebuit sa-i puna lui loan doua intrebari care in mod natural se ridica in mintile noastre. Cine sunt
oamenii din aceasta multime, si de unde vin? Raspunsul lui loan: "Domnul meu, tu stii” era indreptatit. Batranul stia si i-a dat informatia
necesara. in mod neschimbétor in toatd cartea, batranii sunt caracterizati de un spirit de inchinare si de o intelegere deplina a lui Dumnezeu
si a cailor Lui. Ca unii care reprezinta pe sfintii glorificati, asteptam de la ei acest lucru, potrivit cu cele spuse de apostolul Pavel: “Acum
cunosc in parte, dar atunci voi cunoaste deplin, cum am fost cunoscut si eu pe deplin” (1 Corinteni 13.12).Raspunsul batranului arata ca
aceasta ceata mare are un loc special deoarece cei din ea au experimentat suferinte speciale si necazul cel mare. Culoarea alba a hainelor lor
n-a fost produsa de faptele lor sau de suferinta lor cea mare, ci numai pentru ca au fost spalati in sangele Mielului; totusi ei au o rasplata care
este un raspuns potrivit suferintelor lor, si pentru care suferintele lor i-au educat si i-au calificat.

Binecuvantarea milenara a celor ce au trecut prin necaz



Locul lor este “inaintea tronului”, o expresie care credem ca indica locul pe care-l au din punct de vedere moral si spiritual: ei sunt pusi
ntr-un loc apropiat de Dumnezeu. Pe l1anga aceasta, ei au o pozitie preoteascd deoarece ei i slujesc zi si noapte in templul Sau. Orice
impovarare si asuprire pe care au suferit-o a incetat pentru totdeauna si chiar Mielul devine Slujitorul bucuriei si satisfactiei lor, iar Dumnezeu
a inlaturat pentru totdeauna orice le producea lacrimi.Aceasta este o imagine frumoasa a rasplatirii si binecuvantarii milenare de care se vor
bucura multimile chemate afara dintre natiuni si care au trecut prin perioada necazului. Noi insa n-am ajuns la mileniul despre care se spune
in cartea aceasta, insa in acest capitol care este ca o paranteza ni se permite sa avem o privire sumara a felului cum Dumnezeu va pastra pe
ai Sai, fie ei dintre evrei sau dintre natiuni.Vor fi desigur alte multimi, ndscute in timpul dezvoltarii veacului viitor, care se vor bucura de
binecuvantarile mileniului. Nu vor face parte din aceasta ceata, totusi, nici nu vor avea parte de apropierea ei, neavand pregatirea spirituala
produsa de trecerea printr-un necaz special. Pentru noi este stabilit principiul in cuvintele: “Daca rabdam, vom si imparati Tmpreuna cu EI” (2
Timotei 2.12). Principiul este acelasi pentru ei, desi rasplatirea poate fi diferita.

Deschiderea pecetii a saptea; sapte ingeri si sapte trambite

Deschiderea pecetii a sasea (6.12-17) a produs mari convulsii, afectand si cerul si pamantul, care au adus groaza in inimile tuturor. Apoi a
venit o pauza: vanturile cerului au fost oprite de a sufla, pana ce au fost pecetluiti robii lui Dumnezeu. Capitolul 8 ne aduce deschiderea celei
de a saptea peceti si din nou este o pauza, descrisa ca “tacere in cer cam o jumatate de ora”. Ce se intampla pe pamant in acest timp nu se
spune. Judecata divina, cand vine, este nu numai sigurd, dar si repede, totusi nu este niciodat& grabita. in timpul cand a fost tacere, cei sapte
ingeri “s-au pregatit sa sune din trambite” (8.6). Este o liniste deosebita in fata lucrarii divine n judecata, si ea este améanata pana in cel din
urma moment posibil.ingerii vin acum in proeminenta. Este intocmai ceea ce spune Domnul in Matei 13.39, 41, 49; si din nou in 24.31. Ingeri
cu o importanta speciald sunt indicati aici: “cei sapte ingeri care stau fnaintea lui Dumnezeu”. Lui Zaharia, tatal lui loan Botezatorul, ingerul
fnsusi i-a spus: “Eu sunt Gabriel, care stau fnaintea lui Dumnezeu” (Luca 1.19). Acesti sapte ingeri aveau de asemenea acest privilegiu
deosebit.In trambitele care le-au fost date avem un simbol care diferd de peceti. Ruperea pecetilor nu numai ca pune in miscare judecatile
providentiale care vin peste oameni, dar ele descopera si sursa lor secreta. Astfel de lucruri, intr-o forma mai putin intensa, s-au petrecut mai
fnainte. Mana lui Dumnezeu in judecati nu s-ar fi putut intelege daca n-ar fi fost peceti rupte. Trambita, pe de alta parte, este simbolul a ceea
ce este clar declarat, constituind o chemare care nu poate fi gresit inteleasd de toti. Trambita a fost folosita in mod obisnuit in Israel, pentru
chemarea adunérii sau pentru a da alarma. in capitolul acesta se sun3 alarma cu mare tarie.

Tamaietoarea de aur folositd pentru rugaciunile sfintilor si pentru judecata

Dar din nou, in timpul acelei jumatati de ora a avut loc actiunea unui “alt inger”, descrisa in versetele 3-5. Acest inger méret s-a purtat ca un
mare preot, addugand multd tdmaie la rugaciunile sfintilor. Multi vad in acest inger o reprezentare simbolica a lui Hristos insusi si gandim c&
are dreptate. Actiunea Lui era indreptata in dou directii. Intai, El a actionat in folosul sfintilor in viata, pentru ca rugaciunile lor sa se inalte
fnaintea lui Dumnezeu ca “un miros de mireasma placuta”. Erau inca sfinti pe pamant, desi multi fusesera martirizati, cum ne-a aratat
capitolul 6.9. Aceia si-au rostit strigatul lor de razbunare, dar nu aveau nevoie de actiunea Marelui Preot, asa cum au avut acestia.in al doilea
rand, actiunea Lui indica focul judecatii. Aceeasi tamaietoare care fusese folosita pentru tamaie si mireasma era acum umpluta cu focul de pe
altar si aruncata spre pamant ca semn ca incep judecatile trambitei. Tamaietoarea era de aur, fiind potrivita cu altarul de aur, simbol a ceea
ce este divin n alcatuirea lui minunata. Deci, fie ca erau rugaciunile sfintilor care se indltau in mirosul lor pldcut, fie focul coborénd in
judecata, totul se facea intr-o dreptate divina.

Cele dintai patru trambite

In versetele 7-13 avem sunetul celor dintai patru trambite si rezultatele aduse. Limbajul continua sa fie foarte simbolic, si o trasaturd comuna
fiecareia este ca judecatile cad numai peste a treia parte a lucrurilor afectate. Aceasta arata ca pentru moment efectele nu sunt universale, ci
limitate. Expresia “a treia parte” se intalneste din nou in in capitolul 12.4, unde este vorba de imperiul roman vitalizat de Satan. Aceasta duce
la concluzia ca aici este indicat teritoriul roman, practic identificat cu puterile vest-europene sau, cum am zice, crestinatatea.Un alt lucru pe
care il notam Tn aceste versete este ca judecatile cad asupra lucrurilor, nu asupra oamenilor. Totusi lucrurile mentionate - pamant, copaci,
iarba, mare si creaturile din ea, corabii, rauri, izvoare, soare, luna, stele - nu sunt factori morali in ei insisi si deci responsabili fata de
Dumnezeu. Omul este pacatosul rebel cu care trebuie sa se aiba a face. Lucrurile sunt simboluri ale omului si ale celor ce vin in legatura cu
el.De exemplu, “pamantul” inseamna natiunile organizate stabil, in contrast cu "marea” - popoarele dezorganizate, fara astampar. “Copacii”
ii simbolizeaza pe oamenii mari ai pamantului, in constrast cu “iarba verde” care {i indicd pe oamenii obisnuiti, dar intr-o stare prospera.
“Corébiile” ar fi simbolul comertului. “Raurile” si “izvoarele” sunt mijloacele si sursele de viata si de improspatare. Intunecarea unei parti din
zi si din noapte ar indica tulburarea intregului curs al naturii spre orbirea omului.Judecata adusa este simbolica in fiecare caz. “Grindina si
focul amestecat cu sange” (8.7) trebuie sa insemne judecata din cer a naturii zdrobite, aducand moartea odata cu ea. "Un munte mare aprins
de foc... aruncat in mare” (8.8) - unele institutii impunatoare si aparent stabile, zdrobite sub judecata divina intr-o masa a umanitatii fara
astampar. "0 stea mare” (8.10) arzand ca o faclie si cazand din cer vorbeste intr-o oarecare masura despre o persoana proeminenta care
stralucise ca o maare lumind, dar ajunge cu totul apostata si raspandeste otrava aducatoare de moarte spirituald. Lovirea celei de a treia
parti a soarelui lumii si stelelor indica stingerea partiald a surselor de lumina si de Indrumare pentru oameni.Este desigur destul de posibil sa
avem aici referire de asemenea la semne mari si catastrofe in domeniul naturii. Dar aceste lucruri nu sunt, dupa cum gandim, obiectele
principale ale profetiei, care are a face cu ce este spiritual si moral mai degraba decat cu ce este fizic si material.

“Cei care locuiesc pe pamant”, care inlatura cerul din gandirea lor

Dupa cea de a patra trambita s-a auzit o avertizare foarte solemna. Un “vultur” si nu un inger vorbeste cu glas tare, lucru semnificativ avand
in vedere cuvintele Domnului din Matei 24.28. Starea celor “care locuiesc pe pamant” devine ca a unui hoit putred si de aceea urmatoarele
trei trambite vor dezlantui judecati cu o intensitate intreita. Expresia “cei care locuiesc pe pamant” sau ceva asemanator se intalneste de mai
multe ori in cartea aceasta si de obicei arata o clasa speciala, a carei interese si sperante sunt cu totul centrate la pamant si care a inlaturat
tot ce este in legatura cu cerul din gandurile lor. Fiind crestini, noi avem o chemare cereasca, si totusi tendinta de acum a gandirii religioase
este sa se concentreze in mod exclusiv la pamant si sa trateze cu batjocurd nddejdea noastra cu privire la cer. Cand biserica va pleca,
locuitorii pamantului se vor stradui sa aiba un paradis pamantesc si sa-l realizeze ca rezultat al eforturilor lor. Apostatii acestia vor veni in
mod special sub mania lui Dumnezeu.



Trambita a cincea; fumul care intuneca vazduhul

in capitolul 9 urmeaza trambita a cincea si a sasea; amandoud sunt numite “vaiuri”, atat de severd este judecata datd. in general este o
asemadnare intre ele, dar a cincea aduce un chin atat de rau incat oamenii vor dori moartea si totusi moartea va fugi de ei. Cea de a sasea
aduce moartea. Citind capitolul acesta avem nevoie sa ne amintim ca descrierile sunt exprimate intr-un limbaj simbolic. Daca le-am lua
literal, am avea ceva cu totul ciudat, o imagine de neinteles.La trambita a cincea, influentele demonice sunt ldsate sa vina pe pamant. Steaua
care cade din cer pe pamant arata o persoana remarcabila care aduce apostazie si careia i este data cheia abisului (a fantanii adancului).
Pronumele personal folosit aici (el) te duce in mod sigur la concluzia c& este vorba de o persoana. in lumina celor ce urmeaza mai departe in
aceasta carte, acesta poate fi foarte bine insusi Antihrist. Norul imens de fum care se ridica din fantana deschisa, intunecand vazduhul,
tnchipuie intr-un mod graitor trimiterea influentelor rele si chiar demonice care inlaturad lumina cerului dinaintea oamenilor.in timpul nostru
am fost martori la ceva asemanator incercarii premergatoare a lui Satan in directia aceasta. Cam la mijlocul secolului al 19-lea o suflare a
fumului fantanii s-a ridicat si s-a intruchipat in cuvantul mistic “evolutie”. S& ne gandim la influenta care intuneca a acestei suflari de fum
care a fost aruncata Tn mintea a milioane de oameni! Lumina lui Dumnezeu a fost intunecata fn mintea lor de un om-maimuta imaginar, sau
chiar de numai o faramita de protoplasma. Dumnezeul acestui veac este cel ce orbeste mintile celor ce nu cred.

Lacustele care chinuiesc pe oameni cinci luni

Din influenta aceasta care intuneca ies o gramada de “lacuste”. Aici este o altd imagine graitoare. Lacusta este o insectd nefnsemnata in ea
insasi, dar inspaimantatoare cand vin in hoarde fara numar. Acestea aveau otrava scorpionilor si, spre deosebire de lacustele obisnuite care
pradeaza tot ce este verde, acestea aveau sa vatdame numai pe oamenii care nu era pecetluiti. Aceasta se refera la cele spuse mai inainte in
versetele de la inceputul capitolului 7, unde vedem ca acei pecetluiti erau robii lui Dumnezeu din semintiile lui Isarel. Presupunem deci ca toti
acei din Israel care nu erau pecetluiti sunt avuti in vedere aici. Daca aceasta deductie este corectd, ea ar Intari gandul ca steaua care a cazut
este Antihrist, pentru ca influenta care aduce intuneric prin apostazia lui va afecta in special masa lui Israel care este inca in necredinta.
Efectul produs este descris ca chinul intepaturii scorpionului, care este foarte dureros dar nu omoara de obicei. Este o limita a perioadei
acestei pedepse: cinci luni; adica, pentru ca chinul este atat de dureros incat oamenii vor prefera moartea, nu va fi prelungit.

Care de lupta conduse de ingerul adancului (9.7-10)

Detaliile date in versetele 7-10 au un inteles care nu este cu totul neclar. Caii de lupta inseamna desigur puterea agresiva. Cununile pe care
le purtau nu sunt diademe Tmparatesti, ci ghirlande ale victoriei pe care gandeau ca o vor avea. La nevoie ardtau ca de aur, dar nu erau in
adevar ceea ce pareau a fi, ci numai “ca niste cununi”. Fata de om vorbeste despre inteligenta; parul de femeie, despre supunere; dintii de
lei, despre o putere feroce. Platosele de fier ar indica apararea completa in fata atacului. Acul care inteapa fiind in cozile lor este o amintire
ramasa din Isaia 9.15, unde citim: “profetul care invata pe oameni minciuni este coada”. Este deci o alta referinta care ne indreapta gandurile
spre Antihrist.in final, aceste lacuste simbolice aveau peste ele un comandant al c&rui nume inseamné “Distrugator”. Este descris ca “ingerul
adancului”. Aceasta arata ca aceste lacuste sunt o forta organizata si sub conducerea unei puteri distructive, intocmai cum in natura lacusta
roieste Tn nenumarate directii, ca o armata bine condusa. Totusi sub conducerea distrugatorului, acest “vai” cade asupra oamenilor nu ca sa-i
omoare - pentru ca moartea fuge de ei - ci pentru a distruge tot ce face viata vrednica de trait pe pamant. Este indicat un intuneric si un chin
de un fel spiritual.

Trambita a sasea: dezlegarea ingerilor care aveau sa omoare a treia parte din oameni (9.13-15)

La sunetul trambitei de catre al saselea inger este mentionat din nou altarul de aur. Acum nu mai este aducerea preoteasca de tamaie cu
rugaciunile sfintilor, ci iese din el un glas cu autoritate divina, poruncind dezlegarea celor patru ingeri care fusesera legati la raul Eufrat, care
erau pregatiti sa aduca moartea asupra oamenilor - acum nu chin, ci moarte. Patru ne vorbeste de universalitate, iar Eufratul era raul cel
mare care despértea tarile din est de tara lui Israel. in capitolul 16.12 vom afla acest rau mare mentionat din nou in legatura cu cel de al
saselea potir. Se prea poate ca ceea ce se intampla aici sa fie in legatura cu intdmplarea indicata atunci. Acest “vai” este strict limitat, nu
numai la ziua, dar chiar si la ceasul cand se va indeplini.

A treia parte din oameni in apostazia fata de Dumnezeu

Dezlegarea celor patru ingeri ai mortii au grabit asupra oamenilor o armata de 200 milioane de calareti, care erau instrumentele lor in
fnsarcinarea aceasta teribila. Versetele 17-19 ne dau detalii ale acestor cai si ai calaretilor lor, care sunt din nou simbolici si figurativi. “A treia
parte din oameni” apare din nou aici, de aceea deducem ca acest “vai” de la est cade in mod special asupra a ceea ce am numit pamantul
stapanit de Roma. Este Tn adevar un “vai”, pentru ca si platosele - in mod normal o armura in totul defensiva - sunt de foc si de hiacint si de
pucioasa, si deci poarta un caracter ofensiv. De data aceasta de asemenea “puterea” este in gura si in coada lor; dar cozile erau asemenea
serpilor, avand capete cu care “vatamau”, in timp ce gurile lor aruncau foc si fum si pucioasa. Toate acestea indica in mod sigur ceva ce este
satanic, pe de o parte, si ceea ce este sufocator si care aduce moartea si plin de judecata si de durere, pe de alta parte. Daca cel dintai “vai”
era mai aplicabil apostatilor nepecetluiti din Israel, acesta cade mai degraba asupra natiunilor si a Tncrezutului imperiu roman, care in forma
lui readusa la viata va fi puterea politicd dominanta pe pamant in zilele din urma.Prin “moartea” despre care se vorbeste aici intelegem ca
este apostazia totala si iremediabila care prabuseste pe om in indepartarea finala fata de Dumnezeu. Cei loviti cu moartea aceasta vor depasi
orice sentiment sau judecata cu privire la ce este drept si ce este gresit. Am avut nu de mult unele exemple izbitoare de felul acesta sub
inselatoria nazista care a devenit un instrument de cruzimi infioratoare. S-ar putea, desigur, ca moartea literald a trupului s& urmeze in multe
cazuri, dar credem ca nu acesta este cel dintai gand.

Ceilalti oameni care nu s-au pocait de inchinarea la demoni (9.20)

Versetul 20 vorbeste de “restul oamenilor” care n-au fost loviti cu moartea. Ei au simtit greutatea plagilor dar nu s-au pocait. Aici pentru
prima oara intalnim in Apocalipsa cuvantul “plaga”. Ea ne indreapta de indata gandurile la plagile din Egipt, istorisite in primele capitole din
Exod; si aceasta, gandim, nu fard motiv. Judecata lui Dumnezeu isi face lucrarea corespunzator cu Sine insusi. Judecata este “lucrarea Sa

neobisnuita”; El nu-Si gaseste placerea in ea, si de aceea nu da lovitura finald fara a da mai Tnainte instiintari amanuntite prin lovituri de un
fel mai putin important. El stie foarte bine ca aceste judecati mai marunte nu vor produce pocainta si doar indeparteaza interventia finala,



totusi arata ca i sunt drepte caile in judecatd inaintea intelepciunilor ceresti, si le permite s& vada cat de drept este El cand in sfarsit El d&
lovitura hotaratoare. Asa stau lucrurile si in cazul acesta: oamenii nu s-au pocait. Ni se permite sa vedem adéancurile in care oamenii vor fi
cufundati n zilele acelea: inchinarea la demoni, pe de o parte, si lucrarile lor lipsite de pricepre, pe de alta parte.Este oare posibil ca oameni
care traiesc in tari unde lumina evangheliei a stralucit altadata, sa cada atat de jos? Desigur, este posibil. Milioane de oameni s-au inchinat nu
de mult lui Hitler, care in mod real era in legatura cu un demon care il facea sa auda glasuri din lumea nevazuta. Ar fi fost mai nimic de el
fara acest fel de spiritism - si, inchinandu-se lui, oamenii se inchinau de fapt demonului care il inspira.De asemenea, inchinarea la lucrurile
materiale se mareste, deoarece oamenii sunt obsedati de marile lor descoperiri, si lucrarile mainilor lor sunt folosite fie pentru bine, fie pentru
rau. Cand se inchina la lucrarile mainilor lor, oamenii se inchina de fapt lor insile. in acele zile deci oamenii se vor inchina lor insile si
demonilor. lar astazi ei nu sunt prea departe de a face lucrul acesta.

O decadere morala totala (9.21)

Ultimul verset din capitolul acesta arata ca odata cu toate acestea va fi o stricaciune morala completa. Vrajitoria indica un trafic cu puterile
demonice, in toate formele lor felurite, cu celelalte trei lucruri specificate suntem cu totii obisnuiti. Cand viata este socotita fara valoare, cand
curatia personala nu este luata in seama, starea de lucruri trebuie sa produca o asemanare cu starea pamantului fnainte de potop sau
degradarea care a invins in Sodoma si Gomora ceva mai tarziu.Aceasta va fi starea de lucruri pe pamant cand vor fi dezlegate aceste “vaiuri”
ale judecatii. Cunoastem cuvintele spuse chiar de Domnul: "Cum a fost in zilele lui Noe, la fel va fi si in zilele Fiului Omului... Tot asa cum a
fost in zilele lui Lot... la fel va fi si in ziua cand Se va arata Fiul Omului” (Luca 17.26-30). De aceea nu suntem surprinsi.

Continuarea evenimentelor dupa sunarea trambitei de catre al saselea inger

Istorisirea lucrurilor care se vor intampla Tn timpul trambitei a sasea si a celui de al doilea “vai” nu se sfarseste cu capitolul 9. Avem sa citim
in continuare pana in capitolul 11.14 si astfel vom ajunge la cuvintele “al doilea vai a trecut”. Dupa deschiderea celei de a sasea peceti (6.12)
si din pricina rezultatelor imediate, a avut loc actiunea ingerilor redata in capitolul 7 si in primele versete ale capitolului 8, ca un fel de anexa
a ei. Pana acum a fost redata actiunea ingerilor si felul in care o marturie pentru Dumnezeu va fi datad pe pamant, ca o anexa inainte de a
suna cea de a saptea si ultima trambita.Partea de la urma a capitolului 9 ne-a aratat starea de lucruri printre oamenii réazvratiti care cu greu
ar putea fi intrecutd in stricaciunea ei. Capitolul 10 se deschide cu o viziune a unui inger cu o méretie si glorie speciald, care anunta un sfarsit
rapid al lucrarilor misterioase pe care Dumnezeu le are cu pamantul. in felul acesta ultima nenorocire care va cddea pe pamant este
precedata de o instiintare solemna data in indurarea lui Dumnezeu.

Méretia Ingerului Domnului care face sa sune cele sapte tunete (10.1-4)

in acest inger puternic il vedem din nou pe Cel care altddata Se arata ca fiind prezenta ingerului lui lahve - Domnul nostru Isus Hristos.
Descrierea Lui in versetul 1 se aseamana foarte mult cu cea redata in capitolul 1.14-16. Nimeni altul nu are fata ca soarele. Norul si curcubeul
si stalpii de foc sunt caracteristice Dumnezeirii. Pe langa acestea, glasul Lui era foarte puternic si plin de maretie, si isi are ca ecou cele sapte
tunete, care vorbesc desigur despre realizarea judecatii viitoare. Pecetile, trambitele, potirele fac sa fie toate cunoscute public, dar tunetele
nu sunt terminate de vreo anumita comanda. Este un gand solemn ca&, desi multe detalii ale judecatilor divine ne sunt descoperite, trebuie sa
fie si judecati dincolo de tot ceea ce ni s-ar putea face cunoscut.

Intreaga lume stapanita de El (10.5)

ingerul a stat cu piciorul drept pe mare si cu cel stdng pe pamant; deci intreaga lume este st&panita de El, fie masele instabile, agitate, fie
tari mai stabile si organizate. Aceasta va fi adevdrata situatie atunci - vazutd de loan si revelata si noua - chiar inainte de a veni timpul cand
Dumnezeu va pune in mod public toate lucrurile sub picioarele Lui. in felul acesta este vazut El, ca dominand intreaga scena, desi pentru
scurt timp suprematia Lui inca nu este manifestatd si recunoscuta de oameni.

Juréamantul judecatii (10.5-6)

Este totusi un juramant solemn si o declaratie despre care vorbesc versetele 5-6. Dacd suntem corecti identificand “Ingerul” puternic cu
Domnul nostru, jurand pe “Cel care este viu in vecii vecilor”, El jura pe Sine insusi, ca atunci cand a fost facutd promisiunea lui Avraam (Evrei
6.13). Acela a fost un juramant de binecuvantare; acesta, un juramant de judecata; dar amandoua sunt de neschimbat. Cuvantul “amanare”
de la sfarsitul versetului 6 Tnseamna literal: nu va mai fi “timp”. Lovitura deplina a judecatii divine a fost retinuta in timpul indelungii-rabdari a
lui Dumnezeu; dar natura infioratoare a raului, impreuna cu totala lipsa de pocainta, aratate la sfarsitul capitolului 9, se grabea acum spre
culme, unde a ajuns cand a sunat trambita a saptea. in cele din urmé& paharul nelegiuirii omului s-a umplut.

Taina lui Dumnezeu, a cailor si judecatilor Lui

“Taina lui Dumnezeu” (versetul 7) este desigur taina cailor Sale si a felului Sau de a lucra cu oamenii in legaturd cu pacatul lor. Privind
indeosebi caile si judecatile lui Dumnezeu cu Israel ca natiune, apostolul Pavel avea sa spuna: “Cat de nepatrunse sunt judecatile Lui si cat de
nefntelese sunt cdile Lui!” (Romani 11.33). Nu este altceva decat marturisire ca pentru cel mai luminat dintre slujitorii Domnului cdile si
judecétile Sale sunt pline de mister. In prezent Dumnezeu lucreazé dincolo de scene si noi nu putem patrunde dincolo de perdea; dar cand El
Isi aduce judecatile la lumina zilei misterul va disparea si se va sfarsi. Ceea ce au spus profetii se va implini, si dreptatea felului Sdu de a lucra
de-a lungul veacurilor va fi vazuta, la fel si judecata Sa finala la venirea Sa din nou.

Adevarul insusit de tine insuti Tnainte de a-l prezenta altora

Scena despre care vorbeste loan in versetele 8-11 ne aminteste de intamplarea asemanatoare din viziunea lui Ezechiel, istorisita in capitolele
2 si 3 ale profetiei lui. Sa fim atenti la gandul care sta la baza a ceea ce slujitorul lui Dumnezeu da ca profetie sau invatatura, ca trebuie intai
sa fie mancat, digerat, asimilat de el insusi. Nimic nu este mai ruinator spiritual decat de a vorbi si a ne fali cu cunoasterea noastra a
adevarului, pe care totusi noi nu ni l-am Tnsusit in gandire, in rugaciune, in experientd. Dobandirea unui adevar proaspat este dulce si
fnviorator ca mierea, dar cand este inteles si asimilat in [duntrul nostru, intotdeauna fnldtura firea pacatoasa si lumea, si acesta este un



proces amar. Asa este chiar daca, dupa cum vedem aici, cartea cea mica se refera la judecata care are sa cada pste altii si nu peste noi
insine. Se spune despre carte ca era “deschisa”, deci in acest capitol scurt avem lucruri care au fost rostite si totusi pecetluite si nepublicate,
si de asemenea lucruri care au fost dezvaluite, deschise, pe care profetul avea sa le manance fnainte de a le transmite altora. Chiar in
domeniul acesta al judecatii este un timp cand trebuie sa tacem si un timp sa vorbim.

Sfanta cetate calcatd n picioare 42 de luni

La inceputul versetelor din capitolul 11 loan are nu numai sa vada si sa auda, dar sa si actioneze. Avea sa masoare templul, altarul si pe cei
care se inchina in el, cu o trestie asemenea unui toiag. Din nou limbajul este simbolic, caci desi o masura de lungime s-ar putea potrivi pentru
un templu sau un altar, nu se poate deloc aplica inchinatorilor intr-un sens literal. Pare sa fie gandul ca acestea trei vin sub cercetarea cu
luarea aminte divinga, in timp ce curtea din afara este ignorata ca fiind sub picioarele natiunilor. Aceasta indica, asa gandim, cd Dumnezeu va
sustine ceea ce este al Sau in mijlocul poporului Sdu pamantesc Israel, si de asemenea va mentine o ramasita potrivit alegerii Sale, insa
“curtea”, partea larga din afard, identificata cu “sfanta cetate”, va fi intinata in acea perioada.Noi insine suntem acum in “timpurile
natiunilor” in care “lerusalimul va fi calcat in picioare” (Luca 21.24). Perioada aceasta a inceput in zilele lui Nebucadnetar, dar va fi o calcare
n picioare special de intensa a cetatii sfinte in aceste 42 de luni. Curtea nu este masurata, incat puterilor ostile li se da competenta deplina.

Cei doi martori timp de 1260 de zile

Dar desi ei actioneaza neimpiedicati, nu li se permite sa aduca stricaciune fara ca Dumnezeu sa ridice o marturie impotriva lor, si versetul 3
spune acest lucru. Marturia tine 1260 de zle, care potrivit calculului evreiesc este exact de 42 de luni, ca in versetul dinainte. Ca lucru
exterior, martorii erau caracterizati de o umilire adanca, exprimata de Tmbracarea lor in saci, dar din punct de vedere spiritual ei au o lumina
stralucitoare, care este data si sustinuta in mod divin. Este clar o referinta la Zaharia 4, insa aici fiecare martor este simbolizat de un maslin
si un sfesnic. Maslinul d& untdelemnul, si untdelemnul intretine lumina, Dumnezeu este “Dumnezeul pamantului” si, desi sfanta cetate este
calcata in picioare, El nu renunta la dreptul pe care il are asupra padmantului. De aceea inainte de a-Si lua ce este pe drept al Lui, printr-o
putere irezistibild, El lsi mentine marturia in fata dusmanului. Si aceasta in asa masura incat in timpul marturiei lor ei nu pot fi vatdmati. Mor
cei care fi ataca, nu ei.

Puteri aratate de martori pe pamant, dupa rapirea Adunarii

Versetul 6 arata ca acesti doi martori au caracteristicile lui llie si lui Moise, atat de evident detin ei marea lor putere. Totusi acesta nu este
felul de putere pe care il vedem caracterizand pe credinciosii din dispensatia noastra, despre care citim ca sunt “intariti cu toata puterea
potrivit cu téria slavei Lui, pentru orice rébdare si indelungd ing&duinta, cu bucurie” (Coloseni 1.11). in anii de la inceput, cand apostolii inca
manuiau puteri miraculoase, niciuna din ele n-a omorat oameni, n-a inchis cerul, n-a lovit pamantul cu vreo plaga. Acest fel de aratare a
puterii se potriveste Vechiului Testament nu si celui Nou.Ce vom deduce deci din versetul 6? Simplu, ca aici nu mai suntem in dispensatia de
acum a harului evangheliei si a chemarii afara a adunarii. Suntem din nou pe terenul guvernarii, si nu pe terenul harului. Aceasta confirma

ceea ce am spus mai Thainte; anume, in acest timp Adunarea va fi fost luata in cer.
Cei doi martori omorati in lerusalim, denumit Sodoma si Egipt

Martorii sunt de neinvins pana cand marturia lor este deplina. Atuncii ei sunt omoréati de fiara care se ridica din adanc, despre care avem
detalii Tn capitolul 13. Marturia lor avea ca centru lerusalimul, si acolo zaceau trupurile lor moarte. lerusalimul fusese numit “sfanta cetate” in
versetul 2, asa cum este in planul lui Dumnezeu. Avand pe acei martori omorati si zacand pe strada, ea este numita “cetatea cea mare”, care
din punct de vedere spiritul este chiar "Sodoma si Egipt”. Este clar identificata de cuvintele “unde a fost rastignit si Domnul lor”.Sodoma a
devenit simbolul lumii in pofta ei nestapanita si in imoralitatea ei, in care omul se degradeaza mai jos de nivelul animalelor, incat strigatul ei
se ridica la Dumnezeu pentru a interveni in judecata. Egiptul simbolizeaza lumea cu exteriorul ei maret care ofera tuturor celor ce se slujesc
de ea placeri omenesti si satisfactii ale carnii, dar care totodatd stapaneste printr-o idolatrie care degradeaza si care chiar robeste pe oamenii
lui Dumnezeu, daca ei vin sub puterea ei. Toate acestea pot fi mari in ochii omului, dar in mod sigur nu sunt sfinte. Asa va ajunge lerusalimul
calcat in picioare de natiuni si sub dominatia fiarei care se ridica din adanc. Intr-o astfel de cetate mor martorii, si bucuria celor ce si-au atins

scopul va fi mare.
Cei ce locuiesc pe pamant bucurosi ca nu mai sunt chinuiti de adevar

Versetul 10 fi mentioneaza pe “cei care locuiesc pe pamant” - locuitorii pamantului despre care am vorbit mai inainte. Oamenii in general,
potrivit versetului 1o, se vor bucura, dar acesti “locuitori ai pamantului” vor fi plini de veselie si vor avea mari festivitati, pentru ca marturia
celor doi profeti “fi chinuia”. Putem intelege lucrul acesta, pentru ca acelasi fel de lucruri pot fi vazute si astazi. Adevaratilor martori ai lui
Hristos in evanghelie li se Tmpotriveste lumea nepasatoare; totodata se starneste o repulsie si o respingere violenta din partea celor ce se
socotesc oameni moderni, al caror efort este sa degradeze credinta lui Hristos la o incercare de Tmbunatatire pamanteasca, tagaduindu-i
originea cereasca si scopul ceresc la care ea te conduce. Ei nu pot sta alaturi de adevar; el Ti chinuieste.

invierea si suirea la cer a martorilor

Bucuria locuitorilor pamantului si a persecutorilor in general este totusi de scurta durata. Dupa trei zile si jumatate ei sunt ridicati din moarte
si suiti la cer Intr-un nor. Dusmanii lor 1i vad, deci triumful lor este complet. Ei suferd sub domnia fiarei, dar sunt ridicati intr-o pozitie
cereascd, nu pamanteasca. inltarea lor prevestea cidderea care urma indata a fiarei si a satelitilor ei.Se ridica natural intrebarea: avem sa
intelegem versetele acestea ca prezicand ridicarea a doi oameni reali, ori mai degraba faptul ca Dumnezeu ridica si mentine, pentru un timp
cat stie El c& este cazul, o marturie suficientd si puternica, avand caracteristicile Iui llie si Moise? inclinam spre al doilea fel de a vedea
lucrurile, datorita caracterului simbolic al intregii carti. Gandim deci ca ei indica - nu o marturie mare, care ar fi fost indicatd de 3 si nu de 2 -
o marturie suficientd, divina, in adevar miraculoasa, pastrata si sustinuta in acea perioada - cea mai intunecata din istoria omenirii dupa
rastignirea pe cruce a Domnului nostru.Daca suntem corecti in aceasta privinta, martorii pot fi identificati cu - sau inclusi in - cei carora "li se
taiase capul din cauza marturiri lui Isus” din capitolul 20.4, care “au fnviat si au imparatit cu Hristos o mie de ani”. Punctul important de
fnvataturd pentru noi astazi este felul in care Dumnezeu isi mentine marturia si o face sa se termine indat& ce lucrarea s-a implinit. Aceasta



fnvatatura ramane, oricare vedere am lua-o cu privire la cei doi martori.
Oamenii omorati de un mare cutremur

La sfarsitul istoriei lor, triumful celor doi a fost complet, si acesta va fi sfarsitul istoriei pentru toti martorii lui Dumnezeu, respinsi si
persecutati. Ei s-au suit la cer; in acelasi timp un cutremur foarte mare a lovit pamantul; a zecea parte a cetatii care 1i persecuta s-a daramat.
Un duh de viata de la Dumnezeu a intrat Tn ei; sapte mii din oameni au fost ucisi. Cei care n-au fost omorati au fost umpluti de frica si au
trebuit sa dea slava Dumnezeului cerului. Pareau ca si cum ar fi fost sovaelnici sa admita ca El este Dumnezeul pamantului.Faptul acesta
incheie cel de al doilea “vai”, care este trambita a sasea, si ni se spune ca trambita a saptea si cel de al treilea “vai” vine curand, pentru ca
nu mai este amanare, cum am vazut in capitolul 10.6. De aceea abia de ar mai putea fi vreun interval intre invierea si inaltarea la cer a
martorilor si actul final care incheie ziua omului si inaugureaza imparatia.

Sunetul trambitei a saptea: El va Imparati in vecii vecilor

Sunetul trambitei a saptea nu aduce pedepse noi asemanatoare trambitelor precedente. Glasuri puternice Tn cer anunta care este scopul
judecatilor lui Dumnezeu - stabilirea imparatiei "“Domnului nostru si a Hristosului Sau”. Aceasta expresie ne aminteste de Psalmul 2.2, unde
“Imparatii pamantului se rascoala si domnitorii se sfatuiesc impreuna impotriva Domnului si Tmpotriva Unsului Sau”. Aceasta au facut-o ei tot
timpul, dar aici impotrivirea lor plina de mandrie este infranta si imparatia Domnului prin Unsul Sau este stabilita. Odata stabilita, ea ramane.
Alte Scripturi ne spun cum se va sfarsi Imparatia de o mie de ani si cum va incepe starea vesnica. Dar razvratirea tragica de la sfarsitul
imparatiei de o mie de ani nu inseamna vreo intrerupere in Imparatie. Aici, in versetul 15, se spune: “El va imparati in vecii vecilor.” Din acest
punct de vedere mileniul si starea vesnica sunt considerate una.

Inchinarea si multumirea aduse de cei 24 de batrani (11.16-18)

Versetele 16-18 ne dau reactia celor 24 de batrani - sfintii ceresti - in fata acestui punct culminant uimitor. Cel dintai lucru este inchinarea
lor. Astazi sunt multi oameni care se considera priceputi in ale religiei, a caror reactie este critica atunci cand aud ca Tmparatia lui Dumnezeu
este introdusa prin dreaptd judecata. In cer aceasta va provoca nu critica, ci inchinare. Acesta este un fapt izbitor.Aceasta se uneste cu
multumirea. Ei se adreseaza lui Dumnezeu cu numele cu care El Se revelase in vechime, ca Stapan peste oameni si peste natiuni - lahve,
Elohim, El Sadai, Cel Vesnic - nimic fiind Thainte de El; nimic dincolo de El, suprem si care nu Se schimba. De noi, El este cunoscut ca
Dumnezeul si Tatal Domnului nostru Isus Hristos, dar acest nume al dragostei si al relatiei apropiate nu s-ar potrivi aici, unde sunt aratate
faptele Sale in judecatd. impé&ratia Lui este autoritate plina de dreptate, si nu harul S&u mantuitor asa cum este acum inaintea noastra.

Sumar al celor ce vor fi cdnd Dumnezeu Isi stabileste imparatia (11.18)

Versetul 18 face intr-un mod remarcabil un sumar al lucrurilor care vor avea loc cadnd Dumnezeu si stabileste impéaratia. Ele nu sunt
mentionate intr-o ordine cronologica, cum am fi fost inclinati noi sa facem. De exemplu, judecata mortilor nu are loc decat la sfarsitul
fmparatiei de o mie de ani, asa cum ne arata capitolul 20.12. Versetul acesta 18, Tnsa, exprima rezultatele obtinute, intai in manie, apoi in
judecata care face deosebire intre oameni, si nu ordinea in care se vor indeplini ele. Fiecare propozitie este demna de o cercetare
atenta.Cand Domnul nostru si Hristosul Sau iau Tmparatia ca sa domneasca in veci de veci, “natiunile s-au maniat”. Afirmatia aceasta este
suficienta ca sa darame cu totul ideea falsa ca evanghelia va converti lumea, incat imparatia va fi stabilita ca rod al efortului evanghelizarii si
natiunile se vor bucura s-o vada. Dimpotriva, imparatia va fi stabilita ca rezultat a venirii maniei lui Dumnezeu. Aceasta ne spune aceeasi
istorie si se potriveste de asemenea cu Psalmul 2. Cand perioada evangheliei se termina si vine mania, aducand cu ea judecata dreapta, ea
se va extinde pe o perioada lunga, sfarsindu-se numai in “timpul cand vor fi judecati cei morti” - scena finala a maniei, dupa cum am
vazut.Dar atunci, la fel ca si la revdrsarea maniei peste raul dovedit, va fi o conditie de amestec in care este necesar sa se facd deosebire
intre lucruri. Aceasta fusese prevazuta de Domnul nostru in Matei 13.41-43, iar aici este Implinita. Profetii, sfintii, cei ce se tem de Dumnezeu
isi vor avea rasplata n gloria imparatiei, in timp ce cei care distrug pamantul vor fi ei insisi distrusi.Orice pacat este distructiv intr-un fel sau
altul. Cand omul a devenit tot mai inventiv si mai independent, puterile lui de distrugere au crescut. Dar bazandu-se pe toate aceste puteri
ale distrugerii fizice si materiale, aratate acum deosebit de mult, se face propaganda distrugatorului insusi - inselatorul, tatal minciunii.
Adevarata radacina a raului este aici. Elementul esential al fortei distructive se afla in domeniul mintii, nu al materiei: in falsa religie, in falsa
filosofie are se preface a fi stiinta, dar in realitate este “o stiinta pe nedrept numita astfel” (1 Timotei 6.20). Aceste idei false se intind in
domeniul moral, politic, chiar si in lumea materiald, si astazi sunt conducatori stapaniti de ele. “Cei care distrug pamantul” sub pretextul
fmbunatatirii conditiilor, fie materiale, sociale sau religioase, devin tot mai numerosi si plini de putere.Stabilirea imparatiei glorioase a
Domnului nostru va insemna distrugerea tuturor acestora. Apoi in sfarsit va incepe veacul de aur al pamantului.

Templul si chivotul lui Dumnezeu

Ultimul verset al capitolului 11 este In mod evident prefata viziunii care urmeaza, aratand o noua impartire a cartii. Capitolele 4 si 5 sunt o
prefatd mareatd a viziunilor redate de la 6.1 pana la 11.18. Acolo semnul a fost curcubeul si tronul. Aici este templul si chivotul legamantului
Sau. Prin aceasta viziunile se refera la asigurarea unei ramasite pentru Dumnezeu, si din Israel si dintre natiuni si, Tn acelasi timp, zdrobind
mandria si puterea oamenilor de pe pamant; iar in final, stabilind imparatia Sa; si tot ce se cuprinde in aceasta este prezentat sumarin 11.18.
In aceasta sectiune ni se relateaza acelasi cadru, dar din alt punct de vedere.Chivotul fusese tronul lui Dumnezeu in mijlocul lui Israel, si
templul era locul lui sfant in zilele imparatiei stabilite prin David. Totul a fot pangarit si distrus pe pamant, dar ni se permite sa vedem ca
lucrurile reale, fata de care celelalte au fost numai umbre, erau in siguranta in cer. Fiul, mai mare decat David, va fi supremul Domnitor,
exercitdndu-Si autoritatea prin Israel pe pamant, si inca in lung si in lat prin biserica, dupd cum vom vedea indata. Dumnezeu isi va implini si
Isi va stabili legdmantul prin judecatd, de aceea deschiderea templului este insotitd de judecatd, daté din cer sau produsd de pamant -
fulgere, grindina etc. indicata de unul, iar cutremurul de pamant, de celdlalt.Punctul principal din aceasta sectiune noua pare sa fie nu atat de
mult stabilirea tronului, ci intrebarea: Cine se va urca pe tron si astfel va domina pamantul? Este “Omul pe care L-a randuit” (Fapte 17.31).
Dar este si un adversar, asa cum suntem repede instiintati: Satan, reprezentat de un balaur. Vom vedea de asemenea cei trei mari agenti ai
lui: cele doua fiare din capitolul 13 si desfranata cea mare din capitolul 17. Acum avem sa vedem cum aceste puteri impotrivitoare sunt
inlaturate, si in felul acesta calea va fi curatita pentru ca Hristos sa Se suie pe tron.



Israel, potrivit planului lui Dumnezeu, dand nasteere Copilului

in versetele 1 si 3 din capitolul 12 vedem doud “semne” aparand in cer, dar semnificatia lor se dezvaluie pe pamant. Gandim c3 femeia este
Israel. Ea este investita cu soarele, luna si douasprezece stele, simboluri ale autoritatii, pentru ca prin Israel, autoritatea divina va fi o
realitate pe pamant. il vedem pe Israel in mod ideal, potrivit cu ceea ce este in planul lui Dumnezeu; si deci intr-o lumina care pana in prezent
s-a realizat numai fn acea parte mica a natiunii despre care vorbim ca ramasita credincioasa, si chiar si atunci in mod imperfect. Din aceasta
ramasita credincioasa Se va naste Copilul de parte barbateasca.

Balaurul mare, rosu, cautand sa impiedice planul lui Dumnezeu

Al doilea semn a fost cel al balaurului mare, rosu. Femeia avea simboluri ale autoritatii ceresti; el nu avea aceste lucruri, ci era investit cu
capete si coarne si coroane - in adevar, simboluri ale pozitiei regale - care indicau stapanirea unei puteri imense pe pamant. Aici, deci, este
Satan, dar imbracat in pompa si maretia celei de a patra mare imparatie a lumii din Daniel 7, imparatia romana. Este totusi o trasatura
suplimentara: coada lui tara a treia parte din stelele cerului, o aluzie, cum se pare, la Isaia 9.15, despre “profetul care invata pe oameni
minciuni”. El inseala si trage dupa sine a treia parte de luminatori mai mici care ar trebui sa dea lumina pe pamant, si ca rezultat ei cad din
pozitia Tn care fusesera pusi la inceput.Cine va ocupa tronul? Judecand in felul lumii, ar parea sa fie un singur raspuns. Ce este mai fara ajutor
decat un copil de parte barbateasca nascut de curand? Ce este mai viguros si puternic decat un balaur mare, rosu? Totusi n final Copilul va
stapani natiunile cu o nuia de fier. Diavolul cauta pe cat se poate sa impiedice planul lui Dumnezeu, si de aceea prin balaur era pregatit sa
devoreze Copilul indata ce Se va naste.

Isus nascut in Betleem si recunoscut de ramasita credincioasa

Semnul a aparut in cer si loan I-a vazut, dar din punct de vedere istoric a avut loc la Betleem indata dupa ce S-a nascut Domnul nostru.
Lucrarea lui Dumnezeu a rasturnat planul balaurului. Aici se spune: “copilul ei a fost rapit la Dumnezeu si la tronul Sau”. Viata Domnului
nostru, mortea Lui si invierea Lui sunt lasate in tacere. Ar putea fi de asemenea aici o aluzie la Mica 5.3, unde Israel este in durerile nasterii
intr-un sens general - in cele din urma Hristos fiind recunoscut si primit in inimile ramasitei. Ea n-ar fi spus ca nasterea Lui ar fi fost urmata
de rapirea la Dumnezeu si la tronul Sau, ci mai degraba ca Hristos sta pe tronul Sau in glorie. Planul lui Satan de a devora pe Copil a fost
nimicit.

Israelul lui Dumnezeu sub protectia Sa timp de 1.260 de zile

Asa fiind lucrurile, balaurul Isi intoarce atentia spre femeie, iar semnul de aici ne duce la lucrurile care vor veni tocmai la sfarsitul timpurilor
natiunilor. Adevaratul Israel al lui Dumnezeu nu va fi chemat sa reziste balaurului, ci sa fuga intr-un loc fara resurse omenesti, unde va fi sub
protectia si grija lui Dumnezeu pentru acea perioada. llie, ne amintim, a fugit in pustie intr-un loc randuit de Dumnezeu si mai tarziu la
Sarpeta, si Tn amandoua locurile a fost hranit intr-un mod miraculos, si timpul incercarii lui a durat trei ani si jumatate. lar cele 1.260 de zile
din versetul 6 sunt exact trei ani si jumatate, potrivit numaratorii evreiesti. Aceeasi perioada apare din nou ca “un timp, si timpuri si jumatate
de timp” in versetul 14, cum a fost si in capitolul 11.2 si 3, ca 42 luni sau 1.260 de zile. Este fara indoiald ultima jumatate din cele 70 de
saptamani ale lui Daniel (9.27).

Un razboi in cer

Am avut semne Tn cer; acum in versetul 7 avem “un razboi in cer”. Pentru unii poate parea un gand ciudat ca cerul, cel putin in parte, sa fi
fost intinat prin prezenta si lucrarea lui Satan, insa cel dintai capitol din cartea lov trebuie sa ne fi pregatit in privinta aceasta. De asemenea
Daniel 10.10-21 ne da o anumita privire a puterilor ingeresti din cer actionand pentru sau impotriva sfintilor lui Dumnezeu pe pamant. in
acest pasaj este mentionat “Mihail, una din capeteniile cele mai de seama”, despre care in alt loc se spune ca este arhanghelul, iar in Daniel
12.1 este numit “ocrotitorul fiilor poporului tau”. Aici din nou, cand este vorba de Israelul lui Dumnezeu, Mihail apare cu ingerii sai, iar Satan
si ingerii sai sunt aruncati din cer pe pamant. Locul lor in cer este in final pierdut, asa cum precizeaza versetul 8.

Diavolul si ingerii lui aruncati pe pamant

Versetul 9 este foarte izbitor. Balaurul cel mare, desi poarta caractere care il identifica imperiului roman, personal este Satan. Acest spirit
teribil al raului, asemenea multor oameni criminali, are multe pseudonime: el este diavolul, de asemenea sarpele cel vechi din gradinea Eden.
El este si inselatorul omenirii, fie direct sau prin agentii lui - in cartea aceasta se spune despre acest caracter de sapte ori, cel dintai fiind in
acest verset. in inselatorie este foarte priceput. El inseala intreaga lume, si Matei 27.63 arat& cu cat rezultat a facut el lucrul acesta cu unii
dintre cei mai religiosi oameni pe care i-a vazut lumea. El i-a Tnselat cu privire la Acela care era adevarul, ca fiind “inselatorul Acela” (Matei
27.63).In Luca 10.18 Domnul Isus a folosit timpul trecut: “"Am v&zut”, anuntand profetic evenimentul acesta insemnat, totusi viitor; tot asa
Daniel spunea: “"Ma uitam... pana cand Cel Batran de zile S-a asezat” (Daniel 7.9), si alti profeti au vorbit intr-un mod asemanator, folosind
timpul trecut pentru a descrie lucruri de viitor. Este un eveniment important, asa cum precizeaza versetul 10. Cerul vede in aceasta
prevestirea stabilirii complete a imparatiei si a puterii lui Hristos, si completa infrangere a adversarului. Pe langa aceasta, ea va pune capat
lucrarii rele in care isi gaseste placerea acum, de a acuza pe sfinti Thaintea lui Dumnezeu, asa cum ne este ilustrat si in cel dintai capitol al
cartii lov. Lucrarea lui in privinta aceasta este fara incetare - zi si noapte. Cei pe care el fi acuza, cerul ii recunoaste ca pe “fratii nostri”. Nu
este nevoie ca sfintii s& se acuze unii pe altii inaintea lui Dumnezeu. Aceasta se face foarte practic si fara incetare de Satan.

Biruinta prin sangele Mielului (12.11)

Dar aici anumiti “frati” sunt avuti in vedere ih mod special. Ei I-au invins, pe el si acuzatiile lui, mai intai prin sangele Mielului. Avand in
vedere dreptatea, nimic altceva n-ar putea face fata acuzatiilor, dupa cum stim foarte bine. Dar in al doilea rand, din punct de vedere practic
ei l-au Tnvins pentru ca s-au alipit de cuvantul marturiei lor, chiar pana la moarte. Asemenea Stapanului lor, insa numai intr-un sens mai putin
important, moartea lor n-a fost infrangerea lor, ci biruinta lor.

Bucurie pentru cer, vaiet pentru pamant (12.12)



Cerurile se bucura de izgonirea diavolului, Insa caderea lui inseamna vaiet pentru pamant si mare; aceasta, asa cum intelegem, pentru
oameni in general, si in natiunile cu o oarecare stabilitate, si in comunitatile nestatornice, dezorganizate. Diavolul isi va da seama ca, daca nu
si-a putut mentine pozitia in cer, nu va fi in stare s-o mentina nici pe pamant. Timpul ii este scurt si aceasta fi starneste o mare manie, care,
pentru ca nu poate s-o faca sa izbucneascé direct spre Dumnezeu, va fi impotriva tuturor celor ce il reprezintd pe El pe pamant. Ramasita
credincioasa, simbolizata de femeie, devine obiectul special al urii sale care persecuta.

Patru caractere in care se prezinta diavolul

Sa nu uitdm sd notam si sa punem Tmpreuna cele patru caractere in care apare diavolul in capitolul acesta - in versetele 4, 9, 10, 13. Fata de
Hristos, el era cel care devoreaza; fata de lume, inselatorul; fata de frati, acuzatorul; fatd de sfinti in marturia lor pe pamant, peersecutorul.
Inainte de a avea a face cu judecata necrutatoare, caracterul lui rdu este pe deplin descoperit.Persecutia lui impotriva femeii nu va reusi. S-a
mentionat in versetul 6 ca femeia avea un loc de refugiu pregatit de Dumnezeu; acum aflam ca intr-un fel extraordinar ea va fi in stare sa
fuga, asa cum ne aratd versetul 14. Efortul diavolului de a o impiedica este zadarnicit prin mijloace obisnuite, potrivit versetului 16. S-ar
parea din versetul 17 ca in timp ce majoritatea celor ce se tem de Dumnezeu vor fi in felul acesta protejati intr-un mod miraculos, vor fi altii
care nu vor fugi si de aceea vor fi in mod special o tinta a dusmaniei lui. Ei sunt caracterizati de ascultare si “au maturia lui Isus”. Ei sunt
chemati la un loc special al marturiei, in timp ce multimea va fuge, intocmai cum Domnul insusi indicase in Matei 24.15-21.

Fiara care se ridica din mare, cu zece coarne si sapte capete

Nu poate fi indoiald, gandim, ca perioada de trei ani si jumatate mentionata in diferite feluri in acest pasaj este timpul necazului cel mare. Va
fi un timp cand diavolul va fi izgonit din cer si de aceea el isi va concentra mania asupra pamantului; de asemenea, asa cum vom vedea
fndatd, va fi timpul cand mania lui Dumnezeu este varsata pe pamant: o situatie deosebit de serioasa. Va fi de asemenea timpul cand
faradelegea si nelegiuirea omeneasca se vor ridica la Thaltimi uriase si, ca rezultat, asupririle cat mai ingrozitoare se vor institui. Capitolul 13
ne aduce fnainte cele doua capetenii omenesti, instrumente ale puterii Satanei, prin care se vor implini aceste rele.loan este dus acum n
duhul sau pe nisipul marii si din mare se ridica o fiara salbatica. Aceasta fiara are trasaturi care sunt in mod clar in legatura cu cea de a patra
fiara vazuta in viziune de Daniel, in capitolul 7, si cu balaurul rosu despre care am amintit in capitolul precedent. Simbolismul nu este neclar.
Din marea neastamparata, tulburata a natiunilor iese imperiul roman in forma lui de la sfarsit. Pentru semnificatia celor sapte capete si a
celor zece coarne putem vedea cele spuse in capitolul 17.8-13. Aici este suficient sa notam ca in cazul balaurului diademele erau pe capul lui;
in cazul fiarei, ele sunt pe coarnele ei. Capetele semnifica formele variate pe care puterea conducatoare si-a asumat-o de-a lungul anilor si,
oricare ar fi fost ele, diavolul a pretins sa poarte diadema; si de fapt el a dominat scena. Cand puterea romana reapare in zilele din urma, ea
va fi in forma a zece regate, si fiecare rege va pretinde o diadema sub domnia fiarei.

Trasaturile celor trei imperii din Daniel 7 (13.2)

Versetul 2 araté ca fiara din zilele de la urma are in ea insasi trésaturile caracteristice ale primelor trei imperii mentionate in Daniel 7. Cel
babilonean era ca un leu; medo-persan, ca un urs; cel grec (sau macedonean), ca un leopard. Fiara aceasta avea trasaturile celor trei. Toate
formele de violenta ale acelor fiare se vor inchide aici, si li se vor adauga trasaturi proprii si mai rele. Aici este blasfemie, o forma a pacatului
indreptat direct si clar impotriva lui Dumnezeu. in plus, puterea pe care o detine este direct satanic&, pentru cd “balaurul i-a dat puterea lui
si tronul lui si autoritate mare”. Evident, cand stapanirea romana reapare, ea va fi fara indoiald o realizare satanica.

Capul ranit, imagine a imperiului (13.3)

in versetele acestea de la inceput trecem foarte repede de la impé&ratie la omul deosebit in care st&panirea ajunge la punctul culminant. Cand
citim ca unul din capetele fiarei era “ca” injunghiat de moarte, ne gandim ca el preinchipuie imparatia. Rana de moarte este vindecata in
rascoala surprinzatoare a fiarei imputernicita de diavolul; si acum fiara apare ca o persoana impunatoare care va stapani puterea imperiului
in zilele din urma. In versetul 2 se spune despre “tronul” pe care il va avea. Solomon, ne putem aminti, a mostenit de la David un tron care
venea din mana lui Dumnezeu, si i-au fost addugate bogatii si putere de catre aceeasi mana. Persoana aceasta va primi totul din mana

diavolului.
Satan recunoscut public ca “dumnezeu”

Ne amintim de asemenea ca Satan s-a apropiat de Domnul nostru Tn ispitirea din pustie si I-a oferit toate imparatiile lumii, numai sa i Se
tnchine lui. Raspunsul Domnului a fost: “Inapoia Mea, Satan!” L-a respins cu totul. Dar oferta, pe care Domnul in perfectiunea Sa a respins-o,
se va adresa acestui om care este numit “fiard” si el se va inchina diavolului si va primi imparé&tia pentru un timp scurt. in acelasi timp scurt
Satan va fi recunoscut public ca “"dumnezeu” si astfel s-ar parea ca va capata ceea ce dorim de la inceput. Avem o referinta profetica la acest
fapt in Isaia 14.12-14. “Ma voi indlta in ceruri... voi fi asemenea Celui Preainalt.” Totusi rezultatul: "Cum ai cazut din ceruri, stea a divinitatii,
fiu al zorilor!” Realizarea dorintei lui scumpe este preludiul caderii lui.Ca agent politic principal al balaurului, fiara va fi un personaj foarte
puternic si impunator, atat de mult Tncat oamenii se vor Inchina lui si vor privi puterea lui ca irezistibila. Oamenii vor simti ca aici, in sfarsit,
este supraomul si imparatia care isi va putea impune vointa si va infrange orice impotrivire. Gandim ca aceasta ii va face pe oameni sa spuna
“Pace si liniste”, asa cum s-a profetit in 1 Tesaloniceni 5.3, dar “atunci deodata vine pieirea peste ei”.Am avut nu de mult dovada izbitoare si
teribila a influentei si puterii supraomului care poate fi exercitati de un om cu cel mai josnic portret, acesta fiind in legatura cu demonii, cum
a fost cazul cu un fost conducator al Germaniei. in ceea ce cercetdm acum, la lucru este nu numai un demon, ci Satan insusi. in cele mai mari
crize pe care le reda Scriptura se poate vedea ca Satan nu foloseste ceva inferior lui, ci el insusi actioneaza. Asa este de exemplu in caderea
omului; Tn ispitirea din pustie; in legatura cu moartea lui Hristos, prin luda Iscarioteanul; si aici, unde oferta este de a domina complet
pamantul.Inspirata de Satan, fiara lucreaza ca Satan; gura fi este plina cu promisiuni si laude pe o mare scara, iTmpreuna cu blasfemie
fmpotriva lui Dumnezeu si depreciere a orice este divin. Nu numai Numele si locuinta lui Dumnezeu, dar si cei care fisi au locuinta sau cortul in
cer, vin in batjocura adusa de vorbirea lui. Satan a fost tocmai aruncat din cer si, mai inainte de aceasta, sfintii au fost rapiti la cer. Ei sunt
deci dincolo de puterea lui Satan, dar cu atat mai mult, din aceasta cauza, obiecte ale urii lui.

Invingatorii fiarei



Vor fi in continuare sfinti pe pamant, si acestora le va face razboi cu succes. Furia diavolului este impotriva a tot ce este a lui Dumnezeu.
Catre cei care locuiesc in cer, el nu va putea face altceva decat sa vorbeasca impotriva lor. Cei de pe pamant vor avea un tratament diferit.
Unii, reprezentati de femeia din capitolul anterior, vor fugi si vor fi feriti de dusmania lui. Altii sunt invingatori, probabil prin moarte. lar altii,
reprezentati de cei doi martori din capitolul 12, au un loc special de marturie si sunt invingatori doar pentru un timp, tocmai fnaintea
sfarsitului.in ce priveste pe oameni in general, el le capteazd in intregime imaginatia. Ei vor vedea in el tot ceea ce doresc. Numai cei alesi, al
caror nume a fost scris de la intemeierea lumii in cartea Mielului injunghiat, nu i se vor inchina. Va fi un timp de incercare intensa si de
rabdare, si credinta va fi extrem incercata.Si pentru noi, revelatia acestor lucruri este un test si dacd nu avem “urechi de auzit”, nu vom fi
folositi. Este o revelatie care merge Impotriva oricarui gand al omului natural.

Fiara care se ridica din pamant

O alta fiara atrage acum atentia lui loan. Daca cea dintai detine o pozitie dominanta in guvernarea lumii, cea de a doua este tot atat de
dominanta in sfera religioasa. Guvernarea lui Dumnezeu in relatie cu pamantul este in mare masura tema Vechiului Testament, in timp ce
Noul Testament ne dezvaluie harul lui Dumnezeu in Hristos si aduce cerul Thaintea noastra. Diavolul va introduce falsificarile lui, actionand in
amandoua directiile si, cand oamenii sunt adusi sub puterea acestor doua, stapanirea asupra lor va fi deplina. Ei vor fi tinuti de “dictatura” ca
intr-o menghind. Este ceea ce prezice capitolul acesta; cu mult inainte fusese cunoscut cuvantul “dictatura”.Cea de a doua fiara se ridica nu
din mare, ci din pamant, adica dintr-o stare de lucruri stabilita. Ridicarea celei dintai fiare va fi potolit marea furtunoasa a natiunilor si i-a
pregatit calea. Domnul Isus a venit ca Miel al lui Dumnezeu, asa cum arata loan 1, iar capitolul 10 din aceeasi evanghelie arata ca El, ca
adevaratul Pastor al oilor, era recunoscut dupa glasul Lui. Aici *mielul” fals se dovedeste ca nu este adevarat pastor, ci stapan asupru,
vorbind ca un balaur.Puterea de tiran il caracterizeaza, putere venita in intregime si exersata in favoarea celei dintai fiare, care o sustine.
Influenta reciproca a fortelor a fost intotdeauna cdutata de-a lungul veacurilor de stapanirile civile pe de o parte si de conducatorii religiosi pe
de alta parte - indeosebi de ierarhia Romei. Ea va ajunge in masura ei deplina la sfarsitul veacului. Nu uitdm ca va fi “biserica” apostata,
simbolizata de desfranata din capitolul 17, dar aceasta va fi distrusa de cei zece imparati sub cea dintai fiara, in timp ce a doua fiara continua
pana la sfarsit si isi uneste soarta cu cea dintai fiara. Ea este sustinuta de puterea lumeasca a celei dintai fiare, pe care ea o sustine din punct
de vedere religios prin aratarea unei puteri supranaturale, incat sa faca sa cada si foc din cer, in felul acesta pretinzand aprobarea cerului.

Religia care isi are centrul in om, nu in Dumnezeu

in 2 Tesaloniceni 2 citim de venirea celui farddelege, “a carui venire este prin lucrarea Satanei, cu tot felul de minuni, de semne si de puteri
mincinoase si cu toate amagirile nedreptatii pentru cei care pier”. Aici loan il vede inseland natiunile si indeosebi pe “cei care locuiesc pe
pamant”. Acesti locuitori ai pamantului vor simti fara indoiala ca visurile lor vor fi realizate Tn acesti “supraoameni”, ca aici in sfarsit s-a
organizat conditia ideald de lucruri in care maretul "Om” se poate desfasura in toatd gloria lui. Va fi apoteoza umanismului, adica a religiei
care isi gaseste centrul in om, si nu in Dumnezeu. De aceea gandul de a instaura imaginea mareata a supraomului va fi foarte naturala.

Semne de origine satanica

Este remarcabil ca la inceputul timpurilor natiunilor, Nebucadnetar, cel dintai cap, si-a atribuit o onoare aproape divina si a facut o imagine
mareata; inchinarea la aceasta imagine era infiintarea unui fel de supra-religie, unificand religiile diferite care existau in domeniile lui vaste.
in felul acesta el se glorifica pe sine insusi; dar a fost infruntat de cativa iudei credinciosi si infrant cand se astepta sa-i extermine, si nu mult
dupa aceea injosit la nivelul animalelor, fiind unul din marii nebuni care s-au tarat vreodata pe pamant, cu mana puternica a lui Dumnezeu
asupra lor. El a invatat o lectie Tnsemnata, asa cum arata sfarsitul capitolului 4 din Daniel. Capitolul 13 din Apocalipsa ne arata ca timpurile
natiunilor se vor sfarsi asa cum am nceput si cu un succes aparent mai mare, pentru ca cei care refuza sa se inchine chipului fiarei vor fi
omorati. In timpul acesta Dumnezeu nu intervine ca sa impiedice intentiile acestor oameni réi, asa cum a facut odinioara cu Nebucadnetar.
Judecata va cadea asupra lor ca o lovitura zdrobitoare la sfarsit, asa cum vedem in capitolul 19.Minunile mincinoase facute sunt in mod
evident satanice in originea lor, si rezultatul lor este sa subjuge mintile oamenilor si sa-i subjuge complet planurilor diavolului. Sistemul
instituit fiind o dictatura, tentaculele ei sunt intinse peste toate relatiile economice, precum si peste cele religioase. Fiecare om va trebui sa
poarte un semn. intocmai cum proprietarii de sclavi din vechime obisnuiau s& insemneze cu fierul inrosit pe sclavii lor, tot asa oamenii vor
purta un semn care i va arata ca sclavi ai diavolului. Stigmatul folosit se pare a avea trei forme: fie “semnul”, orice ar putea insemna el,
“numele fiarei” sau “numarul numelui ei”.

Numarul fiarei

In ce priveste numarul fiarei, acesta este 666. Versetul 18 a pus la lucru multe minti si le-a condus la prea multe speculatii cu privire la
semnificatia lui, si pana acum fara vreun rezultat. Sunt mai mult de o sutad de ani de cand s-au dat unele solutii, dar fara folos. Credem ca
atunci cand va veni timpul, si cei care se tem de Dumnezeu vor avea nevoie sa li se precizeze semnul, lucrul acesta le va fi lamurit de Duhul
lui Dumnezeu si in felul acesta totul va fi clar. Pentru noi este de ajuns ca, dupa cum stim ca sapte este numarul perfectiunii, tot asa sase
este numarul imperfectiunii umane. Este semnificativ ca sase este un numar marcat pe uriasii filisteni - ca in 1 Samuel 17.4-7; 2 Samuel
21.20. inaltimea Iui Goliat era de sase coti si o palmé; ii sunt specificate sase piese in armura lui; capatul sulitei lui cAntarea sase sute de sicli.
Fratele lui avea sase degete la fiecare mana si sase degete la fiecare picior. Totusi uriasii au cazut fnaintea lui David si a luptatorilor lui. Fiara
care se va impune, al carei numar este sase de trei ori, va cadea tot in felul acesta inaintea prezentei Domnului.loan a privit cu atentie
scenele care se desfasurau inaintea lui. Privise la mare si vazuse o fiara ridicandu-se din ea; apoi la pamant, si a vazut ridicandu-se a doua
fiara. Dar acum se deschide capitolul 14 si vederea ii este indreptata spre Muntele Sion, si acolo il vede pe Miel, pe care il vazuse mai inainte
in capitolul 5. Ce schimbare frumoasa! Nu mai este fiara cu aratarea ei ciudata si fioroasa sau a mielului fals care are un balaur in inima, ci
adevaratul Miel, care este Tn adevar Fiul Tatalui, stand pe Muntele Sion, care este simbol al harului regesc, singura speranta a oricarui om.
Asa fiind lucrurile, ni se permite sa-i vedem si pe altii asociati cu El.

Numarul simbolic al celor rdscumparati, ca fiind cel dintai rod pentru imparatia de o mie de ani

Capitolul 14 ne da o serie de viziuni si toate ne aduc inainte caile felurite ale gandurilor si lucrarilor lui Dumnezeu din cer in timpul perioadei
n care cele dou fiare domina pamantul, persecutand si chiar omorand pe sfinti.in cea dintai din aceste viziuni vedem cum Dumnezeu va
pastra pentru Sine credincioase sufletele care se incred in Miel si sunt eliberate de coruptiile pe care fiara le impune asupra tuturor celor de



sub puterea ei. Numarul dat este simbolic. Doisprezece este numarul administrarii depline, si aici avem patratul lui inmultit cu o mie. Mai
inainte, am avut acest numar al celor pecetluiti din semintiile lui Israel, in capitolul 7, dar nu trebuie sa tragem concluzia cd amandoua aceste
cete sunt identice. Aici avem o ceata rascumparata dintre oameni ca cel dintéi rod pentru imparatia de o mie de ani pe pamant, care au fost
pastrati intr-o curatie de fecioara si care au "Numele Sau si Numele Tatalui Sau” scris pe fruntile lor (versetul 1), si nu numele sau semnul
fiarei.Ca rezultat al experientelor lor unice, ei canta un cantec nou care este specific lor. Cel sfant din ziua de astazi poate foarte bine sa ia
curaj din faptul acesta; daca incercari speciale sunt indurate cu Dumnezeu, suntem prin aceasta calificati sa cantam lauda Sa cu un cantec
special. Cand cerurile si pamantul se unesc in mareata orchestra de lauda in timpul mileniului, ce varietate de tonuri si glasuri va fi! Totusi
toate vor fi in armonie.Versetul 5 va spune: “si in gura lor nu s-a gasit minciuna, pentru ca sunt fara vina”. Propaganda celor doua fiare din
capitolul 13 era o mare minciuna, intocmai cum arata Pavel in 2 Tesaloniceni 2. Minunile facute de fiara sunt caracterizate de el “"minuni ale
minciunii” si ne spune ca Dumnezeu va trimite oamenilor “o lucrare de ratacire, ca sa creada minciuna”. Sfintii acestia au fost cu totul
separati de toate acestea. Ei au urmat cu credinciosie pe Stapanul lor, care n-a pus numele lor pe buzele Sale, cum spune profetic Psalmul
16.4. De aceea ei au fost fara vina in viata lor practica.

Evanghelia vesnica vestita de un fnger

A doua viziune din acest capitol este in versetele 6 si 7. in ceasul acela foarte intunecos al istoriei pdmantului va fi datd tuturor oamenilor de
pretutindeni o marturie clara a lui Dumnezeu in maretia Sa de Creator, care cere ca El sa fie glorificat, in special avand in vedere faptul ca a
venit ceasul judecatii Sale. Pot fi notate doué lucruri. intai, ea este numité “evanghelia vesnica a celor care locuiesc pe pamant”. Prezentarea
lui Dumnezeu in slava creatiei este intotdeauna “veste bund”, oricare ar fi veacul sau dispensatia. Am ajuns intr-un timp cand cei care
locuiesc pe pamant au fost inselati amarnic de minciuna diavolului a evolutiei, incat putem aprecia cat de plind de bucurie este vestea lui
Dumnezeu, Creatorul. Cuvantul “vesnicd” de asemenea ne poate duce inapoi gandurile la “legdmantul vesnic” din Geneza 9.16.In al doilea
rand, evanghelia aceasta este incredintata “unui inger” care zboara in mijlocul cerului. Spunem deseori, pe buna dreptate, ca niciun inger nu
poate predica evanghelia care vorbeste despre sangele rascumparator al lui Hristos, deoarece niciun inger nu are cunostinta rascumpararii in
mod experimental. Dar cand este vorba de creatie, ingerii pot vorbi intr-un fel in care oamenii nu pot. ingerii au vézut minunile ei si au strigat
de bucurie. Oamenii stiu despre ea numai prin revelatie. Prin slujirea ingereasca, marturia aceasta va fi raspandita pe pamant in acel ceas
solemn.

Anuntarea caderii sistemului eclesiastic corupt

Versetul 8 ne da a treia viziune, a unui al doilea inger. Caderea Babilonului este anuntata pe scurt; amanunte mai multe ne sunt date in
capitolul 17 si 18. Cuvintele versetului acestuia dau ideea intai a unei cetati si apoi a unei femei corupte, intocmai cum aflam descris
Babilonul in acele capitole. El simbolizeaza in mod clar sistemul eclesiastic corupt, care isi ajunge culmea in papalitate, care se va ridica la
inaltimi mari de splendoare si influenta dupa ce adevarata biserica va pleca, si care pentru scurt timp va domina si va seduce toate natiunile.
Astfel, in cea de a doua viziune avem prezentarea slavita a adevaratului Dumnezeu-Creator, tocmai cand oamenii zeifica un om in persoana
fiarei; In cea de a treia viziune avem judecata sistemului fals religios care a ajutat si a tainuit raul.

Chinul vesnic al celor ce se inchina fiarei

in cea de a patra viziune apare un al treilea inger - versetele 9-13. El rosteste cea mai severa instiintare posibild a judecétii care va cadea
peste toti care primesc semnul fiarei si se inclina ei. in adevar, va fi un ceas solemn cand oamenii trebuie s& faca fata unor astfel de
alternative. Daca nu se inchina fiarei, moartea le sta fnainte ca pedeapsa, cum am vazut in capitolul 13.15. Daca se inchina, o pedeapsa
nespus mai teribild va fi partea lor, asa cum precizeaza versetele 10 si 11 din capitolul 14. Dacd am fi intrebati de doua versete din intreaga
Biblie care sa ne prezinte ilustratia cea mai intunecata si mai teribild, le-am alege pe acestea. Am putea intreba: de ce este aici un limbaj atat
de mult Thspaimantator?Gandim ca raspunsul este ca aici avem punctul culminant al veacurilor dinainte. Omenirea si-a inceput calea ei
decazuta si faradelege, fascinata de minciuna diavolului: “Veti fi ca Dumnezeu” (Geneza 3.5). Sub aceeasi conducere rea si prin cele doua
fiare, omenirea isi va face incercarea suprema si ultima de a-si ajunge telul dorintei pe care o are. La acest punct deci pacatul omului isi
ajunge culmea si se nalta pana la cea mai inalta expresie. Nu este potrivit atunci ca judecata cea mai amara sa cada peste pacatul care s-a
indltat atat de mult?Marturia despre vesnicia pedepsei este pe de-a-ntregul aceeasi peste tot in Noul Testament, dar in acelasi timp nsasi
cuvintele Domnului - de exemplu in Luca 12.47, 48 - au aratat cd Tnaintea lui Dumnezeu, ca si fnaintea oamenilor, sunt trepte in severitatea
judecatii. Aici, deci, avem judecata vesnica in severitatea maxima care va fi peste cei care vor fi staruit in pacat pana la masura lui extrema;
chiar si citirea aceasta va umple sufletele de groaza. Cei care vor cadea sub ea “nu vor avea nicidecum odihna” si vor sta ca o marturie
vesnica a judecatii lui Dumnezeu impotriva pacatului. “Fumul chinului lor” va putea fi vazut de oricine.

Cei ce pazesc poruncile lui Dumnezeu si credinta in Isus

Versetele 12 si 13 vorbesc despre sfintii care nu se vor pleca fnhaintea fiarei. Va fi un test suprem al rabdarii si al tariei. Cand oamenii vor fi in
mod general fortati s& accepte cerintele si poruncile fiarelor, acestia vor tine poruncile lui Dumnezeu; si se vor purta in acest fel pentru ca ei
nu se vor clinti de la “credinta lui Isus”. Ei poate nu-L vor cunoaste pe Isus in felul acesta deplin, care este partea crestinilor astazi, dar vor
cunoaste ca El, care a venit odinioara si a fost dispretuit si respins, este adevaratul Hristos al lui Dumnezeu, si vor avea credinta in ciuda
oricarui fapt, si vor infrunta méania diavolului.Unii vor scapa de sub puterile lui, dar multi dintre ei vor cadea ca victime Thaintea fiarelor, si o
binecuvantare deosebits este partea acestora. inchinatorii fiarei vor trece din viata aceasta intr-o condamnare vesnica de o intensitate
deosebita - din gloria aparentd, in chin. Unii dintre sfintii cu credinta lui Isus vor fi martirizati in imprejurari cu maximum de necaz si aparent
fnviati, dar “de acum fnainte”, chiar din acea clipa, incepe binecuvantarea lor. O subliniere importanta este adaugata prin felul in care
intreaga Dumnezeire este introdusa aici. Acesti sfinti tin poruncile lui Dumnezeu si credinta lui Isus; ei mor in Domnul, adica recunoscand
autoritatea Lui; Duhul le intareste binecuvantarea. Am vazut ca cei condamnati nu au odihna, dar acestia “se odihnesc de lucrarile lor si
faptele lor fi urmeaza” in lumea vesnica, ca sa-si primeasca rasplata.

Secerisul pamantului

Capitolul acesta se incheie cu o viziune care cuprinde doua parti - secerisul recoltei si culegerea viei pamantului. loan a vazut un nor alb.
Norul indica prezenta lui Dumnzeu; faptul ca era alb, caracterul curat si nepatat al judecatii pe care prezenta lui Dumnezeu trebuie s-o aduca.



Unul asemenea Fiului Omului statea pe acest nor - nu in el, ca si cum ar fi ascuns de el, ci manifestat deplin - Tncununat si cu secera judecatii
n mana Lui. Toatd judecata este incredintatd Fiului Omului, dupa cum stim. El lucreaza indirect si de aceea Isi trimite secera cand cuvantul
ajunge la El din templu printr-un inger, si pamantul este secerat.Imaginea secerisului este folosita in legatura cu judecata si in Vechiul si in
Noul Testament: loel 3.13; Matei 13.38-43. Este in special o judecata care aduce deosebirea dintre unii oameni si altii, asa cum arata Matei.
Graul va fi secerat, la fel si neghina. Rezultatul final este stralucirea ca soarele pentru acestia, si cuptorul de foc pentru aceia.

Culegerea viei pamantului (14.17-19)

Dar iese un alt inger; de data aceasta nu din templu, ci din altarul unde ardea focul judecatii si asupra acestui foc el avea autoritate. Indicatia
este acum sa culeaga ciorchinii viei pamantului care erau copti. Strugurii au fost adunati si aruncati in teascul cel mare al maniei lui
Dumnezeu. Aceasta arata o judecata nimicitoare cazand peste tot ce este in intregime rau incat nu este necesar sa se faca vreo deosebire.
Este de remarcat ca loel 3.13, care prezice secerisul, prezice si judecata teascului. Despre acest moment teribil vorbeste si Isaia 63.1-6. Este
“ziua razbunarii” potrivit versetului 4 din acest pasaj, si “anul celor rascumparati ai Mei”, deoarece zdrobirea totala a dversarilor va insemna
rascumpararea finala a celor credinciosi, intocmai cum a fost cand Israel a fost rdscumparat la Marea Rosie si egiptenii au fost zdrobiti. Este
“ziua razbunarii Dumnezeului nostru”, cuvintele acelea pe care Domnul nu le-a citit n sinagoga din Nazaret.

Limbajul simbolic al efectului judecatii (14.20)

Ultimul verset din capitolul acesta ne da intr-un limbaj simbolic o idee a efectului devastator si intins a judecatii. lerusalimul este, desigur,
indicat prin “cetate” si 1,600 stadii este lungimea Palestinei. Va fi o inlaturare completa si zdrobitoare a tuturor adversarilor care se vor
aduna in acel timp impreuna impotriva lui Dumnezeu; de vazut din nou loel 3.9-16.Domnul Isus nu calca astazi teascul, nici nu secera recolta
pamantului. El ssamana samanta prin slujitorii Sai si rodul ei este cules. Dar aceasta este pentru cer, nu pentru pamant.

Un semn mare si minunat: sapte ingeri cu sapte plagi

Capitolul 15 incepe o alta parte a cartii. Capitolul 14 a dat o serie de viziuni, in care lucrurile ne-au fi fost prezentate pe scurt. in versetele 9 si
10 a fost anuntata mania lui Dumnezeu impotriva inchinatorilor fiarei. Acum aflam fn mai multe detalii cum se va revérsa mania aceasta.Cei
sapte Tngeri care au ultimele sapte plagi sunt aratati ca “un alt semn in cer”. Expresia aceasta a fost de doua ori la inceputul capitolului 12.
Cele trei semne in cer sunt, deci, intai, cel al lui Israel, ales ca din el sa vina Hristos; al doilea, cel al balaurului, marele adversar al Copilului
de parte barbateasca, lucrand prin intermediul a doua fiare; a treilea, cel al ingerilor carora le este dat sa verse potirele pline de mania lui
Dumnezeu, manie care este indreptata impotriva fiarelor si a tuturor care le recunosc autoritatea. Mania alaurului si a fiarelor este impotriva
Copilului de parte barbateasc si a tuturor celor care il recunosc. Mania lui Dumnezeu este impotriva balaurului siu a tuturor celor care il
recunosc.Este evident, deci, ca acest capitol 15 nu urmeaza in mod cronologic capitolul 14, ci se intoarce inapoi la un timp dinaintea
secerisului si a culegerii viei pamantului prin judecatile facute de Fiul Omului; tot in felul acesta vedem mania lui Dumnezeu impotriva
Babilonului anuntata la al saptelea potir de la sfarsitul capitolului 16, si apoi detaliile caderii Babilonului date in capitolul 17 si 18. Caderea lui
fusese in adevar anuntata in versetul 8 al capitolului 14.

Cantarea invingatorilor (15.2, 3)

Dar mai Thainte de a vedea loan varsarea potirelor, i-a fost data o viziune a celor care vor fi purtati in triumf ca invingatori in perioada aceea
teribila si apoi vor atribui lui Dumnezeu victoria lor. Amestecul focului cu marea de cristal arata ca acesti invingatori fusesera supusi incercarii
arzatoare a mortii, dar din martirajul lor au pasit in biruinta. De aceea cantarea lor nu este numai cea a lui Moise, ci si a Mielului. Cea dintai
cantare redata in Scriptura este cea a lui Moise in Exod 15, sarbatorind biruinta lui lahve prin zdrobirea puterii Egiptului si réscumpararea
poporului Sau. Versetul 3 ne da ultima prezentare a unui cantec in Scripturd, si din nou apare cantarea lui Moise, pentru inca o data; si in final
Dumnzeu il zdrobeste pe adversar si rascumpara pe poporul Sdu. Dar impreuna cu acesta este cantarea Mielului care mai Tnainte a suferit,
dar acum este triumfator, pentru ca in suferinta lor ei au calcat pe urmele Lui, si niciodata nu este de uitat ca El a invins in si prin suferinta si
aparenta Sa infrangere.

Numele Celui catre care este adresata cantarea (15.3)

Céntarea aceasta celebreaza lucrarile si caile lui Dumnezeu in judecata. Ele pot fi pline de mister in timp ce se implinesc, dar odata terminate
sunt vazute a fi mari si minunate, drepte si adevarate. Numele cu care se adreseaza Lui nu sunt cele care ar indica relatiile specifice in care
este El cu biserica, ci cele in legatura cu Israel si cu natiunile - lahve, Elohim, Sadai din Vechiul Testament. Si apoi din nou: “impérate al
natiunilor.” Este aici o mare asemanare cu leremia 10.6, 7, unde este anuntaté profetic mania lui Dumnezeu impotriva natiunilor. imparatul
natiunilor a infrange toate natiunile in méania Sa si va razbuna si va glorifica pe alesii Sai.

Motivele pentru care Dumnezeu este de temut si slavit

Céantarea aceasta se incheie dand trei motive pentru care Dumnezeu trebuie sa fie de temut si glorificat. inti, pentru ceea ce este El in
sfintenia Sa plina de indurare; in al doilea rand, datorita suprematiei Sale, care in final va detine inchinarea tuturor natiunilor; in al treilea
rand, pentru ca dreptatea judecatilor Sale este acum aratata. Cuvantul este aici literal “dreptatile”, acelasi cuvant care este folosit pentru
faptele drepte ale sfintilor in versetul 8 al capitolului 19. Judecatile lui Dumnezeu sunt atat de drepte incat profetul putea spune: “Cand se
tmplinesc judecatile Tale pe pamant, locuitorii lumii invatd dreptatea” (Isaia 26.9). in contrast cu aceasta, Israel va avea s marturiseasca in
cele din urma, asa cum facem noi astazi: “Toate faptele noastre drepte sunt ca o haina manjita” (Isaia 64.6).

Cei sapte ingeri iesind din templul cortului marturiei

Dupa ce a fost data viziunea acestora, care, desi victime sub fiara, erau totusi nvingatori ai puterii ei, o scena cu totul noua se desfasoara
fnaintea ochilor lui loan. A vazut sapte Tngeri cu ultimele sapte plagi iesind din “templul cortului marturiei in cer”. Acesta sunt niste cuvinte
remarcabile. In Vechiul Testament citim despre “cortul marturiei” in pustiu, de asemenea despre “templu” cand poporul era in tar3;
amandoua sunt imagini ale unui adevar. Aici amandouad imaginile se Intrepatrund. Din locul sfant lduntric al prezentei divine, unde era



pastrata marturia tuturor planurilor Sale, au iesit cei sapte ingeri imputerniciti s& dea ultimele lovituri ale judecatii, Tnainte de a se arata
planul Sau pentru pamant prin aratarea lui Hristos.

Solemnitatea momentului

Cele doua versete cu care se termina capitolul 15 subliniaza solemnitatea momentului. Potirele inmanate ingerilor erau pline de mania lui
Dumnezeu, care este viu in vecii vecilor - eternitatea Fiintei Sale adaugéand o greutate imensa maniei Sale. Ele le-au fost inmanate de una din
cele patru fapturi vii pe care le-am vazut in capitolul 4, simbolizand puterea, rabdarea, inteligenta si promptitudinea cailor Creatorului cand
are a face cu un pamant rebel. Si din nou, templul a fost umplut de fum, din gloria lui Dumnezeu. Am avut fum din fantana in capitolul 9,
simbol al influentelor satanice care inlaturau tot ce este divin. Aici avem gloria divina care exclude pe toti oamenii si tot ceea ce este numai
uman, in timp ce se desfasurau toate aceste ultime plagi. Este o analogie intre pldgile asupra Egiptului, dinaintea mortii celui dintai nascut, si
aceste sapte plagi care vor fi inaintea revelatiei din ceruri a Fiului lui Dumnezeu.

Cel dintai potir, varsat peste cei ce primisera semnul fiarei

Avem sa notam Tn capitolul 16 ca aceste ultime plagi sunt un raspuns special al lui Dumnezeu in judecata fata de raul enorm care isi ajunge
culmea in fiara si in cei care 1i urmeaza. Faptul acesta este mentionat in special in versetele 2, 10, 13, dar se subintelege si in alte detalii
mentionate. Cea dintai plaga va atinge pe oamenii cei mai stabili si ordonati, multimea care va fi primit semnul fiarei. Peste acestia
Dumnezeu lsi pune semnul in forma unei “réni rea si chinuitoare”. Cea de a sasea plaga din Egipt era de felul acesta, insa, avand in minte
caracterul simbolic al Apocalipsei, privim faptul acesta ca aratand un rau care tulburd mintea si spiritul, fara a tagadui ca ar putea avea de
asemenea o aplicatie si materiala. Vietile lor le vor fi o nenorocire sub mana puternica a lui Dumnezeu.

Al doilea potir, varsat peste mare, care s-a facut sange (16.3)

Al doilea potir afecteaza marea, adica masele omenirii mai putin formate sau stabile. Si ele vin sub judecata, pentru ca desi fiecare domina in
special cele zece Tmparatii, puterea 1i este data “peste orice semintie si popor si limba si natiune” (13.7). Cea de a doua plagad Inseamna
moarte spirituald pentru toti care sunt sub stapéanirea ei. Imaginea aceasta este graitoare. Marea a devenit sange ca de mort, aducand
moarte peste toti cei din cuprinsul ei.

Al treilea potir, varsat peste rauri si izvoarele apelor (16.4-7)

Al treilea potir a afectat raurile si izvoarele in acelasi fel. Acestea sunt simboluri ale izvoarelor si canalurilor vietii spirituale, dupa cum
izvoarele si raurile, literal, sunt pentru vietile noastre naturale. I1zvoarele find corupte, apostate, moarte, s-a dus orice speranta de a fi
readuse la normal, si oamenii sunt inchisi fara nadejde in soarta lor. Va fi cu ei intocmai cum a fost cu faraon, cand Domnul i-a impietrit
inima. Sunt oamenii astazi inclinati sa obiecteze impotriva, intocmai cum a facut faraon? Tocmai la acest punct se refera marturia ingerului cu
privire la dreptatea loviturii data de judecata; si ingerii au putere de observatie si ocazia de a observa, mult mai mare decat a oamenilor celor
mai mari si intelepti. Cei loviti lovisera ei insisi pe sfinti si pe profeti, si faptul acesta va fi desigur un adevar indeosebi cu privire la fiara si la
urmasii ei. lahve, Elohim, Sadai, prin ingerul Lui este la lucru si ei primesc, simplu, ceea ce merita din plin.

Al patrulea potir, varsat peste soare

Al patrulea potir afecteaza soarele, simbolul autoritatii supreme. Aici, totusi, el este clar simbolul nu a ceva divin, ci a puterii supreme din
planul mai jos al lucrurilor create. Puterea raului, investita pentru un timp in fiecare devine opresiva si intolerabila asemenea caldurii
arzatoare. Cand ele si-au asumat puterea, oamenii au acceptat-o ca fiind mare si minunata (vezi 13.4, 14), dar acum ea ajunge, sub judecata
divina, sa fie pedepsita teribil. Totusi in asa fel este moartea morala si spirituala in care se arunca oamenii, cum s-a vazut cu ocazia celui de
al treilea potir, incat in loc sa se smereasca in vreun fel, ei il blasfemiaza pe Dumnezeul cerului; cu alte cuvinte, asemenea lui faraon, ei isi
impietresc inimile.Asemanarea care exista intre obiectele judecatii sub primele patru potire si cele dintai patru trambite este prea clara
pentru a fi omisa; nsa Tn capitolul 8 sfera este limitata la a treia parte. Aici judecatie sunt mai complete si mai intense, si par sa fie din partea
lui Dumnezeu un raspuns la faptele de sfidare si de persecutie ale fiarei si ale celor ce o urmeaza.

Al cincilea potir, varsat peste scaunul de domnie al fiarei

Aceasta se vede in special in varsara celui de al cincilea potir. O judecatd puternica vine asupra tronului fiarei si ni se prezinta cu o imagine
teribild. in Egipt ultima plaga inaintea mortii celor intai nascuti a fost un “intuneric gros”, chiar “atat de intuneric incat s& poats fi pipait”
(Exod 10.21-22), un intuneric care a facut sa inceteze orice miscare. Dar este si mai teribil cand un intuneric gros coboara asupra mintilor
oamenilor, luandu-le orice raza de lumina de la Dumnezeu. Sunt astazi pagani inca intr-un intuneric foarte mare, dar este chiar mai rau cand
ateii sau agnosticii care trdiesc in crestinatate trebuie sa spuna - asa cum si fac uneori - vreunui credincios simplu ca fi invidiaza credinta si
ca ar vrea s& creada dar nu pot. Experienta lor este, dup& cum si marturisesc, neplacuta. In acest caz apostazia este completd si intunericul
lor dureros este in ultima lui stare. Necazurile si durerile lor ii fac numai sa blasfemieze, si sunt departe de pocainta, care este singura usa
spre recuperare si binecuvantare.

Al saselea potir, varsat peste Eufrat

Al saselea potir are 0 asemdnare cu a sasea trambita. Din nou este afectat Eufratul, care este una din barierele naturale intre Est si Vest. Sub
plaga aceasta bariera dintre marile mase ale popoarelor asiatice si natiunile Europei este inlaturata si devine posibild unirea lor. Este
deschisa astfel usa pentru strangerea tuturor popoarelor, asa cum este prezis in loel 3. Ele nu stiu ca se aduna pentru ca "Domnul sa
racneasca din Sion” (loel 3.16) si “sa judece toate popoarele din jur” (loel 3.12).Versetele 13 si 14 ale acestui capitol arata ca puterea
diavolului va fi folosita pentru a aduna natiunile impreuna. Duhurile necurate care ies sa influenteze pe oameni in directia aceasta, ies din
trinitatea celui rdu - balaurul, fiara si profetul fals - si detin puteri supraomenesti pentru a influenta mintile oamenilor in directia doritd. Dar in
toate acestea, fara sa-si dea seama, ei fac cea ce Dumnezeu hotdrase mai dinainte in cdile Sale intelepte. Simplu, ei insisi se pregatesc
pentru cea din urma lovitura nimicitoare a judecatii - calcarea in picioare a teascului maniei lui Dumnezeu care a fost mentionata mai inainte.



Aici i se spune “razboiul acelei zile mari a Dumnezeului Celui Atotputernic”.
Venirea Domnului ca un hot

Versetul 15 este in mod clar o paranteza. Este ca si cum glasul Domnului insusi ar intrerupe istorisirea, anuntand aratarea Sa, cand va veni ca
un hot peste popoarele invaluite in intunericul lor. in contrast cu aceasta, venirea Sa pentru sfintii S3i este aratatd ca venirea Mielului. inca va
mai fi o ramasita a lui Israel mentinuta prin acest timp teribil fara sa cada ca martiri, tot asa si cativa dintre natiuni, reprezentati de “oile” din
Matei 25.33. Acestia vor fi caracterizati de veghere si de pastrarea in curatie, fara intinare. Dar realitatea aceasta va fi pusa la proba si daca
ea lipseste, va veni un moment cand orice pretentie va fi inlaturata si goliciunea si rusinea vor fi date pe fata pentru tot ce este nereal si
neadevarat.

Natiunile stranse in locul numit Armaghedon

Versetul 16 reia firul de la versetul 14, desi am fi asteptat sa citim ca “ele” i-au adunat, deoarece cele trei duhuri necurate au iesit sa-i adune.
Se pare totusi ca gandurile ne sunt indreptate de la agentii satanici folositi, la Dumnnezeul Cel Atotputernic, care le stapaneste actiunile
pentru propriul Sau scop si glorie. Multimile erau chemate la Armaghedon, care inseamné “Dealul Meghido”. in valea Meghido, ultimul rege
evlavios din urmasii lui David a cazut inaintea natiunilor (2 impéarati 23.29). in cele din urma, chiar in acelasi loc, Cel ce este mult mai mult
decat Fiul lui David va avea sa aduca lovitura de moarte a puterii plind de mandrie a natiunilor. Impulsul de a se aduna impreuna pentru
nimicirea lor are loc, totusi, ca un act al judecatii divine in timpul celui de al saselea potir. Nu avem detalii despre ceea ce are loc cand se
aduna impreuna pana ce ajungem la capitolul 19, desi faptul strangerii natiunilor este prezis in Zaharia 14.2. Acolo, de asemenea, Dumnezeu
este Cel ce face aceasta, desi capitolul nostru arata ca El lucreaza ca puterea adversarului sa serveasca planurilor Sale.

Al saptelea potir, varsat in vazduh

Varsarea celui de al saptelea potir completeaza aceste lovituri teribile ale maniei. Faptul acesta a fost facut cunoscut de un glas din templul
cerului. Potirul a fost varsat in vazduh, unde fusese sediul puterii Satanei, dar de unde el fusese izgonit. Vazduhul (aerul) este elementul de
viata pentru om, si acum distrugerea incepe sa cada asupra lui chiar asupra acestui element. Tunetele si fulgerele sunt in totul dincolo de
controlul omului, dar erau niste glasuri care le controlau. In plus, pdmantul era afectat ca si cerul.Cutremure vor fi in mod literal, ins&
cutremurul de o magnitudine colosala prezis aici inseamna, gandim, sfaramarea tuturor sistemelor organizate ale omului. Versetul 19
vorbeste despre “cetatea cea mare”, despre “cetatile natiunilor” si despre “Babilonul cel mare”. Prin aceasta intelegem ruina si prabusirea
sistemului civil impunator care fsi va gasi centrul in Roma si in alte sisteme similare, dar auxiliare, care vor fi printre natiunile cele mai
indepartate, si in al treilea rand, marele sistem de viclenie si inseldciune religioasa, reprezentat de Babilon. Intensitatea maniei divine este
pastratd pentru acesta din urma. Pe langa acestea, fiecare insuld si munte au disparut in zguduirea aceasta puternica. Lucrurile care sunt
detasate de masa multimii, ca insulele, nu vor scapa, si tot ce este inaltat se va duce.

Grindina mare care cade din cer

Versetul 21 pare a fi in legatura cu fulgerele si tunetele din versetul 18. Grindina este un simbol al judecatii aspre, zdrobioare, data direct din
cer, atat de direct incat oamenii n-ar putea-o atribui decat numai lui Dumnezeu. Se spune ca fiecare piatra are greutatea unui talant, adica
aproximativ 30 de kilograme. Gandim ca Tn timpul istoric furtunile cu o violenta exceptionala au avut pietre de vreo 500 grame sau ceva mai
mult si au cazut producand rezultate teribile, asemanatoare celor redate Tn Exod 9.Si care este efectul tuturor acestora? Doar alte blasfemii
aruncate impotriva lui Dumnezeu. Dupa cum in Egipt inima lui faraon s-a impietrit, tot asa in ziua aceasta inimile si constiintele oamenilor vor
fi impietrite dincolo de orice punct posibil de indreptare. Ei nu mai sunt ateisti, chiar daca au fost altadata. Exista un Dumnezeu, si ei cunosc
lucrul acesta cu costul primit de ei prin aceste judecati zdrobitoare, dar nu | se supun. Cand creatura ajunge la o intensitate de impietrire
sfidatoare asa cum se arata aici, ce s-ar putea astepta decat trimiterea loviturii finale? Intervin totusi capitolele care sunt ca o paranteza,
inainte de a avea istorisirea acestei lovituri in capitolul 19.

Simbolul unei femei si al unei cetati

Capitolul 17 si 18 ne dau cu multe detalii judecata Babilonului. Este de folos sa citim capitolele 21.9-22.5 ca un contrast. Daca facem lucrul
acesta, vom observa ca in amandoua cazurile viziunea este introdusa de unul dintre ingerii care aveau potire si ca tot ceea ce se vedea este
simbolizat de o femeie si o cetate. Toata asemanarea se reduce la acest lucru; orice altceva este intr-un contrast intens. Acolo vedem
“mireasa, sotia Mielului”; aici, "desfranata cea mare”. Acolo avem adevarata biserica, iubita de Hristos, rascumparata si curatita de El, sub
simbolul unei cetati. Aici avem sistemul religios fals, care pretinde ca este biserica, de asemenea sub simbolul unei cetati.Babilonul a avut o
parte importanta in istoria Vechiului Testament. El a fost intemeiat in sfidarea lui Dumnezeu asa cum arata Geneza 11; si acolo a fost
inceputul domniei lui Nimrod. Acolo a fost izvorul idolatriei care s-a raspandit pe pamant dupa potop. Faptul acesta a fost indicat intr-un
verset ca leremia 51.7 si datele istorice il intaresc. Deci intr-un fel foarte potrivit Babilonul mistic din Apocalipsa 17 simbolizeaza “biserica”
desfranata cu centru in Roma, care avea “un potir de aur” (versetul 4) si “a Tmbatat de vinul desfranarii ei” (versetul 2) pe cei care locuiesc
pe pamant. Dupa ce adevarata biserica va fi rapita, tot ce este laodicean si varsat din gura lui Hristos se va indrepta spre Roma, dupa cum
gandim, incat Babilonul mistic va reprezenta intreaga crestinatate apostata.

Crestinatatea apostata, asemadnata cu o femeie sezand pe o fiara (17.3)

loan este chemat de inger s& vada judecata desfranatei celei mari “care sedea pe multe ape”. in Vechiul Testament Israel in apostazia lui
este tratat ca o sotie adulterd, pentru ca fusese adusa ca natiune intr-o relatie bine precizata cu lahve. Biserica este logodita cu Hristos “ca o
fecioara curata” (2 Corinteni 11.2), cu ziua casatoriei inca in viitor; de aceea biserica falsa, aliata in intregime cu lumea, este pe drept numita
nu o adulterd, ci o desfranata. Ea “sta pe”, adicd domind "multe ape”, care in versetul 15 sunt explicate ca “popoare si multimi si natiuni si
limbi”. Ea practica lucruri lumesti fara vreo retinere, ca s& devina stadpana maselor omenirii. In legatura cu aceasta, versetul 2 ii arata pe regii
pamantului sedusi de ea, si pe locuitorii pamantului imbatati de ademenirile ei.loan este dus in duh intr-o pustie ca sa vada acest semn mare
al femeii stand pe fiara pe care o vazuse mai inainte in viziunea din capitolul 13. Nu este mentionata nicio culoare in capitolul acela, dar in
capitolul 12 se spune ca balaurul care da putere fiarei este rosu. Aici ii aflam culoarea, care indica gloria lumii acesteia, caracterizéand nu



numai pe Satan, dar si imperiul roman readus la viata, si crestinatatea apostata, care pentru un timp isi exercita controlul asupra imperiului.
Femeia imbracata in purpura (17.4)

Din cei trei, femeia prezinta cea mai splendida imagine. Ea are in plus purpura regala, deoarece pentru acest moment scurt ea pare sa fi
atins obiectul pentru care s-a luptat intotdeauna - recunoasterea suveranitatii asupra natiunilor. Aurul, pietrele pretioase si perlele sunt in
alta parte simboluri a tot ce este frumos si de la Dumnezeu, dar aici ea este “impodobita” sau “poleita” cu ele. Totul este superficial, si
aceste lucruri, admirabile in ele insesi, sunt pervertite intr-o folosire josnica. De asemenea potirul din mana ei este de aur, asa cum s-ar putea
vedea din exterior, iar induntru pline de necuratii. Pacatul fariseilor era asemanator, asa cum vedem in Luca 11.39, dar aici este dus la cea

mai mare intensitate a nelegiuirii.
Taina Babilonului cel mare, mama desfranatelor si a uraciunilor pamantului

Numele ei, totusi, era purtat pe fruntea ei, incat putea fi vizibil oricarei priviri. Cel dintai cuvant, “Taind”, ne precizeaza ca “Babilonul cel
mare” nu trebuie sa fie inteles intr-un sens literal, ci mistic sau simbolic. Toate principiile raului care si-au avut originea in Babilonul literal al
timpurilor stravechi se gasesc intr-o forma distrugatoare in acest sistem ingrozitor. S-a spus pe buna dreptate ca in simbolismul Scripturii un
sistem este reprezentat de o femeie, in timp ce puterea sau energia care caracterizeaza un sistem este reprezentata de un barbat.Sistemul
roman, largit de includerea in el a tot ce este corupt in crestinatate dupa rapirea Bisericii, este reprezentat aici de o femeie. Ea a devenit
“mama desfranatelor si a uraciunilor”, adica este sursa sistemelor de coruptie similara, cand ar fi trebuit sa fie o “fecioara curata” pentru
Hristos. Cat de ingrozitoare este acuzatia adusa impotriva ei! Este de notat acest cuvant, “pamantul” care se afla deseori aici. L-am avut de
doua ori in versetul 2. Se gaseste din nou in versetele 8 si 18, de asemenea de mai multe ori in capitolul urmator. Religia pamanteasca este
capitalul de baza al ei.in Filipeni 3, Pavel aratd cum a intrat in mod experimental in chemarea cereascé pe care a cunoscut-o in Hristos, dar
fnainte de a termina capitolul acesta mentioneaza ca sunt unii “vrajmasi ai crucii lui Hristos” si spune despre acestia ca "Dumnezeul lor este
pantecele si slava lor este Tn rusinea lor si se gandesc la lucrurile pamantesti”. Sistemul reprezentat de aceasta femeie se poate lduda cu
“succesiunea apostolica”; ei au In adevar o mostenire, dar nu apostolica. Ea vine mai degraba de la acestia pe care apostolul Pavel ii da pe
fata - o mostenire a propriei satisfactii si inclinata spre lucrurile pamantesti.lar adjectivul “mare” ii este dat, si aceasta este o radacina care se
aplica lumii. Distractiile pamantesti si coruptia Tngrozitoare ajung la culme in ea, in timp ce adevarata biserica isi are caracteristica cerului si

a sfinteniei, asa cum vedem in capitolul 21.10, unde adjectivul “mare” nu apare pentru lerusalimul sfant.
Femeia Tmbatata de sangele sfintilor (17.6)

Versetul 6 adauga o altd trésatura ingrozitoare. Sistemul pe care il simbolizeaza femeia este un mare persecutor al celor care il urmeaza cu
adevarat pe Isus, si este atat de plin de sangele lor incat ea este imbatata de sange. De-a lungul veacurilor sangele lor a fost varsat de
mainile bisericii Romei si ale copiilor acestei desfranate, dar la sfarsit trasatura aceasta va ajunge de asemenea culmea. Vederea acestei
situatii, chiar numai in simbolul ei, I-a umplut pe loan cu atata uimire incat ingerul i-a oferit o explicatie a acestui mister sau a intelesului lui
launtric, despre femeie si despre fiara. Explicatia urmeaza in restul capitolului; totusi este de notat ca aproape totul se refera la fiara. Ceea ce
se refera la femeie este dat numai in ultimul verset.

Trasaturi ale fiarei care se ridica din adanc (17.7-8)

In lumina explicatiei date, fiara este in mod evident identificatd cu cea descrisa in prima parte a capitolului 13. Aici apar insa si alte trasaturi.
Imperiul pe care ea il simbolizaza a avut mai fnainte o existenta, apoi a disparut - cel putin in aratarea ei in afara - si apoi va aparea din nou.
Ea “urmeaza sa se ridice din Adanc”, adica din acel “abis” in care Satan va fi aruncat pentru 1000 de ani, cum ni se spune in capitolul 20.
Aceasta inseamna cd ea va apdarea din nou intr-o forma foarte rea sub influenta satanica, si va fi atat de remarcabila si senzationald in
caracterul ei incat toti cei care locuiesc pe pamant, al caror nume nu a fost scris in cartea vietii, vor fi plini de uimire si vor cddea usor victime
puterii ei care inrobeste. Faptul ca imperiul acesta in forma lui inviata va fi In mod satanic sustinut si directionat ni-I arata capitolul 13. Aici
descoperim ca va fi produs in mod satanic si in asa fel incat sa inrobeasca mintile tuturor celor cu o religie falsa, care au njosit credinta lui
Hristos la o religie a lucrurilor pamantesti. Gandim ca trebuie sa fie o legatura intre acest fapt si cel despre care vorbeste 2 Tesaloniceni 2.11
- "o lucrare de ratacire, ca sa creada o minciuna”.

Sapte munti si sapte Tmparati

Cele sapte capete ale fiarei au inteles dublu. Ele reprezinta, intai, sapte munti pe care sade femeia, si acesta este un ajutor de a identifica
atat fiara cat si femeia, cu Roma; este si imperiul si sistemul religios. in zilele Iui loan, Roma era fara indoiala cetatea celor sapte dealuri.Dar
sunt si sapte Tmparati, si acestia deosebiti de cei zece impdrati semnificati de coarne. Cei zece sunt imparati care se vor ridica in zilele din
urma, cand fiara va reprezenta nu numai imperiul, dar si ultimul si impunatorul cap al imperiului. in versetul 10 imparatii sunt cu totul diferiti
si reprezinté capetele succesive ale imperiului sau mai degraba forme de guvernamant despotic, si nu persoane individuale. imparatii
detineau puterea cand a fost rastignit Domnul nostru si pe cand scria loan, si continuau sa fie pana ce imperiul s-a dezbinat, dar fnaintea lor
fusesera alte cinci forme de conducere. Un al saptelea avea sa vina, dar va fi pentru scurt timp si apoi va fi inlocuit de al optulea, care va fi
“dintre cei sapte”; deci nu va fi ceva cu totul nou, ci o reproducere a celor sapte de mai inainte, ca forma imperiala.Pe cel de al optulea, de
cum avem sa-l identificam cu fiara din capitolul 13.4-8 si cu “cornul cel mic” din Daniel 7.8. Daca va fi asa, am putea intelege ca al saptelea
cap, care va fi numai pentru un scurt timp, va fi un personaj important si in control cand apare din nou imperiul, dar pentru a fi inlocuit cu
“cornul cel mic” - candidat propus de Satan - care “avea o infatisare mai mare decat celelalte” si trei imparati au cazut inaintea Lui, cum
prezice Daniel 7.20. Dar celui de al optulea, cu toata splendoarea si stralucirea lui, nu i s-a permis o durata lunga. Dumnezeu intervine si el
“merge la pieire”.

Cei zece imparati care fac razboi cu Mielul (17.12-14)

Cele zece coarne, potrivit versetului 12, sunt persoane cre vor exista, care vor ajunge sa aiba putere Imparateasca pentru putin timp in
perioada in care fiara detine autoritate suprema. Ei sunt de bunavoie supusii ei si fi sustin planurile satanice, pana la punctul de nebunie,
facand razboi Mielului. Oamenii vor ajunge la o atat de mare ingamfare, si incredere in ei insisi, si aroganta, incat ei insisi vor incerca sa faca



razboi cu puterea mareata a lui Dumnezeu. Am putea spune - imprumutand limbajul de la 1 Corinteni 8.5 - ca oricat de multi domni si
Tmparati ar fi in cer si pe pamant, Mielul este Domn si impérat peste ei toti, inclusiv peste fiara si satelitii ei. In mod inevitabil ei cad inaintea
Lui; si El isi are pe ai Sai, cei chemati, alesi si credinciosi. Ei de asemenea au fost lepadati de oameni, dar sunt alesi de El.

Femeia desfranatd care are putere de stapanire (17.15)

Versetul 15 mentioneaza pe femeia desfranata, dar numai ca sa sublinieze cat de completa era puterea ei de stapanire. Este de remarcat ca
in capitolul acesta ea este vazuta sezand pe ape, pe fiara si pe cei sapte munti. Punand aceste trei impreuna, suntem ajutati s-o identificam
si suntem condusi la cel din urma verset al capitolului nostru. Totusi intervin doua versete in care ni se arata sfarsitul ei mizerabil.

Cei zece Imparati, deosebiti de cei din versetul 10 si versetul 2 (17.16)

un
|

Cei zece Tmparati, reprezentati de coarne, trebuie sa fie deosebiti nu numai de cei sapte imparati din versetul 10, dar si de “Imparatii
pamantului” despre care se vorbeste in versetul 2 si care apar din nou in capitolul urmator. Acesti imparati ai pamantului au fost ademeniti
de ea, s-au desfranat cu ea - si apoi plang si se jelesc din cauza distrugerii ei. Ei sunt fara indoiald regi sau conducatori ai multor popoare din
sfera imperiului de vest inviat. Cei zece Tmparati sunt conducatori dinauntrul imperiului, care la inceput o favorizeaza si o sprijinesc, dar in
final Ti gasesc intolerabil jugul, o urdsc si se napustesc asupra ei cu furie, ca s-o distruga.Cand sistemul religios corupt, simbolizat de femeie,
isi va ajunge culmea influentei, succesul si gloria ei aparenta, va fi cu totul rasturnat de puterile lumesti care i-au fost principalul suport.

Dumnezeu le-a pus in inima sa-Si aduca la indeplinire planul (17.17)

Este gandul lui Dumnezeu sa permita ca fiecare forma succesiva a raului sa vina intr-o manifestare deplina si intr-un succes aparent inainte
ca judecata sa cada asupra ei. Aici judecata cade prin intermediul celor zece imparati si nu direct din mana lui Dumnezeu. Cele doua fiare vor
avea a face direct cu judecata, prin insasi persoana Domnului Isus, dupd cum vom vedea in capitolul 19, pentru ca in ele violenta pacatului isi
ajunge culmea. in desfranata coruptia pacatului isi ajunge cea mai oribild expresie. Dumnezeu nu-Si pune mana pe acele lucruri murdare, ci
foloseste pe cel violent ca sa distruga pe cel corupt.Faptul cad Dumnezeu este dincolo de violenta celor zece coarne este clar aratat in versetul
17. Coarnele actioneaza cu o buna intelegere si unanimitate rar intalnite printre oameni. De obicei sunt vederi deosebite si majoritatea
invinge minoritatea. Aici toti actioneaza impreuna cu un singur gand sub indrumarea fiarei, si ca rezultat razbunarea cade ca o lovitura rapida
si completa.

Imparatii actioneaza ca niste implinitori ai razbunarii lui Dumnezeu (17.16-18)

Implinirea judecatii ei este exprimata in patru feluri in partea din urma a versetului 16. Tindnd seama c& ea simbolizeaza un sistem religios,
semnificatia fiecarui amanunt devine clara. Ea va fi facuta pustie; adica, uitata de toti care mai Tnainte fi erau prieteni si sustinatori. Ei o vor
face goald; adica dezgolitd de orice fi ascunsese mai inainte adevaratul ei caracter. Carnea ei, i-o vor manca; adica isi vor insusi bogatia si
luxul ei. O vor arde cu foc; adica 1i vor distruge cu totul cadru sistemului ei. O Tnlaturare totala este facuta cu privire la intregul sistem
blestemat. Nu puteau intelege, acesti conducatori, ca se purtau ca niste Implinitori ai razbunarii lui Dumnezeu.ldentificarea femeii si a cetatii
celei mari, Roma, este foarte clar facuta in ultimul verset al acestui capitol; dupa aceea, in capitolul 18, aspectul de cetate devine
proeminent.

Caderea Babilonului sub judecata divina (18.1-2)

Acum apare un alt inger cu o autoritate si glorie speciald, coborand din cer si anuntand caderea Babilonului. in capitolul 14.8 loan a vazut un
inger care a facut acest anunt, dar aici este dat cu o solemnitate deosebita si cu mai multe detalii. Sistemul raului prezentat in felul acesta
decazuse de mult timp din punct de vedere moral, iar acum cade sub judecata divina. Totusi este recunoscut a fi “cel mare” chiar de catre
fngerul acesta care avea “mare autoritate”. Oamenii sunt inclinati in mod natural sa se plece in fata a ceea ce este maret, in special daca
este ceva produs de ei insisi, desi aceasta era in mod real capodopera lui Satan.Cand Dumnezeu judeca vreun sistem sau o persoana
individuala, se arata pe deplin caracterul lor real. Trasatura aceasta se vede aici. Babilonul fusese infectat cu cea mai otravitoare forma a
raului. Demonii facusera din el locuinta lor, si nu numai un loc pe care sa-| viziteze ocazional. Mai mult, orice ticalosie si tot felul de duhuri
necurate erau acolo. Demonii sunt duhuri, dar oamenii au duhuri pe care pacatul le-a facut cu totul necurate, si “orice duh necurat” este
inclus in aceasta exprimare. in al treilea rand, sunt pasari vrednice de a fi urate. Ne amintim ca in parabola sem&n&torului, Domnul a folosit
pasarile ca imagine ai agentilor pe care Satan i foloseste in lumea oamenilor. lar Babilonul a devenit un loc unde demonii erau la ei acasa si
unde tot felul de duhuri rele si oameni erau tinuti ca intr-o colivie sau inchisoare. O punere sub acuzatie Ingrozitoare si zdrobitoare.

Religia, politica si comertul, unite de sistemul corupt (18.3)

Versetul 3 subliniaza din nou ceea ce se spusese in capitolul anterior. Sistemul acesta ingrozitor exercitase, chiar prin coruptia lui, o atractie
care controla pe impdratii pamantului - pe conducatorii politici ai pamantului. Si bogatia si luxul lui fascina si controla pe negustorii
pamantului - pe capeteniile comertului pAmantului. In felul acesta religia, politica si comertul din zilele din urma isi vor gasi pentru scurt timp
fn Babilon un centru care unifica. lar religia va fi tot atat de paméanteasca, dupa cum este si politica si comertul.

Indemnul de a iesi din Babilon, pentru a nu te face partas pacatelor lui

Un glas din cer de strigatul final: “lesiti din ea, poporul Meu!” Cineva si-ar putea cu greu inchipui ca multi din acestia, care pot fi socotiti ca
popor al lui Dumnezeu, vor fi in vreun fel induntrul unui astfel de sistem care isi asteapta rasturnarea, totusi fara indoiala vor fi unii ca Lot,
care a fost scos din Sodoma in ultima clipa. intotdeauna a fost felul lui Dumnezeu de a lucra, dand o ultima instiintare. O alt3 ilustrare a
acestui fel de a lucra se vede in epistola catre Evrei, scrisa cu putin timp inaintea distrugerii lerusalimului si chemand pe crestinii dintre evrei
sa iasa afara din tabara, la Hristos cel respins, si amintindu-le ca nu aveau o cetate statatoare pe acest pamant.Cei care ar ramane in Babilon
in zilele din urma vor avea riscul de a se face partasi pacatelor lui si a plagilor care vor veni peste pacatele lui. Faptul acesta este viu ilustrat
de cazul lui Lot, sotia si fetele lui. Dar sa nu permitem sa fim lipsiti de aplicatia acestui fapt pentru noi insine.Versetul 4 ne spune clar ca
asocierea cu raul are ca rezultat intinarea. Ramanand intr-un sistem rau si care intineaza, devenim partasi ai pacatelor lui si eventual al



judecatilor guvernamentale ale lui Dumnezeu care vor cddea peste el.in timpul nostru raul si pacatul religios nu s-au format inca intr-un
sistem mare, dar ne inconjoara prin multe sisteme mai mici si care aparent sunt in conflict intre ele. Sunt multe curse pentru picioarele
noastre, desi mai mici. Situatia este mai confuza, dar nu mai putin atragatoare. Sa fim atenti sa ascultdm de acest indemn care ni se da; sa
traim ceea ce ne leaga de asocieri care intineaza. si daca am iesit din el, sa ramanem in afara lui.Gandul lui Dumnezeu este sa desparta pe ai
Sai de cei neevlaviosi si sa-i ia din mijlocul lor inainte de a veni judecata Sa. El asa a lucrat inainte de potop si apoi in Egipt, tot asa si in cazul
Sodomei si cu poporul Sau inainte de distrugerea lerusalimului in AD 70. Tot asa va fi cu Adunarea inainte de a fi varsate potirele maniei, si
cu sfintii pamantesti care ar putea fi incurcati in Babilon fnainte de a fi judecat. Aceasta ni se arata in versetul 4.

Judecata care vine cand pacatul ajunge la culme

Versetul 5 arata ca judecata cade numai cand nelegiuirea este la culme sau, asa cum este spus, “pacatele ei s-au ingramadit pana la cer”.
Este un fel de vorbire izbitor, pentru cd vechea cetate, Babilon, si-a inceput existenta cand oamenii cautau sa se uneascd, gandindu-se la
propria lor insemnatate prin zidirea unei cetati si a unui turn “al carui varf sa ajunga pana la cer” (Geneza 11.4). Vechiul Babilon si-a ajuns
inaltimea splendorii lui sub renumitul Nebucadnetar, care a detinut cea mai mare influenta si a ajuns la propria sa marire. Curand dupa
aceasta, cetatea si-a pierdut suprematia si a ajuns o ruina. Principiile pe care le avea s-au continuat totusi in Roma; intéi in imperiu si apoi in
forma papald.in Babilonul mistic, deci, vedem toate relele vechi desfasurate in forma lor cea mai intensé si distrugatoare, si in cele din urma
“turnul” nelegiuirii omului atinge in adevar asemenea dimensiuni incat “ajunge pan la cer”. intr-un fel drastic, judecata bine-meritatd vine
atunci si toata situatia uracioasa este data uitarii pentru totdeauna.

Judecata dubla a Babilonului, potrivit cu desfatarea ei in risipa (18.6-7)

Versetele 6 si 7 subliniaza cat de corespunzatoare sunt judecatile lui Dumnezeu, ele se potrivesc in mod exact fiecarui caz. Acelasi lucru
poate fi notat in cuvintele legii lui Moise, care aduce asupra celui vinovat chiar pedeapsa pe care el a dat-o altuia. Babilonului i se va intoarce
“dublu”, si chinul si intristarea ei vor fi potrivite propriei ei inganfari si luxului ei.

Judecarea intr-o singura zi a bisericii apostate prezicerea caderii Babilonului (18.7-8)

In versetele 7 si 8 este o aluzie la Isaia 47.8-9. Ceea ce se spusese in prezicerea caderii Babilonului literal de pe Eufrat este copiat in
judecarea Babilonului mistic, dar cu un adaos. Babilonul mistic spune: “Stau ca imparateasa.” Din nou, acesta este un lucru izbitor, pentru ca
aici avem rezultatul loviturii din plin aratat asupra “bisericii” apostate. Adevarata Biserica este mireasa lui Hristos si este destinata sa fie
partenerul Sau in ziua gloriei imparatiei. Biserica apostata “nu este vaduva”, desi Domnul a fost omorat pe pamant, si ea pretinde ca este
“regind”, desi El este absent si ziua puterii Sale incd n-a venit. Ea cauta o influentd de regina si o viata de placeri, imoralitate si slava proprie,
n timp ce El este inca absent si lepadat.Dar judecata va veni asupra ei “intr-o singura zi”. O lovitura de severitate teribila si rapida vine peste
ea, descrisa ca plagi, moarte, intristare si foamete. Nimic nu micsoreaza lovitura; nu mai este timp pentru a discuta cu ea, ca s-o avertizeze.
Lovitura zdrobitoare este datd de cei zece immpadrati, dupa cum arata capitolul 17, dar dincolo de actiunea lor este mana lui Dumnezeu.
Domnul Dumnezeu care o judeca este puternic si toata poleiala ei de slava se risipeste sub mana Sa care aduce razbunarea.

Reactia celor mari ai pamantului fata de caderea Babilonului

Versetele 9-19 arata cum vor reactiona la judecata ei negustorii pamantului si cei care lucreaza pe mare. Cei zece imparati care au fost
stapaniti de ea s-au ridicat si au distrus-o; dar in afara celor zece imparati sunt multi altii care au profitat de legatura cu ea, si ei o plang. Prin
“Imparati” intelegem conducatori de natiuni; prin “negustorii pamantului”, mai-mari ai comertului; prin “orice carmaci si oricine calatoreste
pe mare”, mai-mari in transport. Pentru toti acestia distrugerea ei este un dezastru, pentru ca ea era cea care le aducea toate bogatiile
pamantului. Lista versetelor 12 si 13 incepe cu aurul; ea sfarseste cu trupurile si sufletele oamenilor - si indeosebi cu sufletele lor, sufletele
devin “marfa” cea mai profitabila cand este vorba de a fi eliberate din “purgatoriul” imaginar - marfa care le-a adus in tezaurul lor mai mult
aur si argint si pietre scumpe decat tot comertul cu alte obiecte de lux.Plangerea din versetul 16 are un sunet familiar celor care cunosc felul
de purtare al Romei in tarile unde stapanirea ei este aproape absoluta. Cu multi ani in urma am fost pe la catedrala "Doamna noastra a
Stalpului”, in Saragossa, Spania, si am vazut un fel de “"massa” (slujba religioasa in ritualul catolic) facutd de niste oameni ai bisericii
imbracati intr-un mod stralucitor in “in subtire, purpura si stacojiu”. Apoi unor vizitatori li s-a aratat marea colectie de daruri lasate de
sustinatori inselati, asezate intr-un fel de capela alaturata. Ne-am strecurat printre ei si am vazut lazi enorme pe langa pereti, care, cand s-a
aprins lumina, straluceau intr-o varietate care iti lua ochii, “aur, pietre scumpe si perle”.

Contrast intre plansul celor de pe pamant si bucuria cerului

Si tocmai cand toatd gloria aceasta mareatd, costisitoare si exterioara isi ajunge cea mai incantatoare pozitie, pacatul ei scandalos fsi ajunge
culmea si vine judecata lui Dumnezeu. Actiunea ingerului puternic, redata n versetul 21, ne da o idee a violentei nimicirii adusa de mana lui
Dumnezeu.Ce mare este contrastul dintre pamant si cer! Reactiile lor n-ar putea fi mai mult opuse. Aruncarea prafului deasupra capului,
plansul si vaietul, pe de o parte; bucurii, de cealalta parte. Sfintii aspostoli si profetii sunt acum razbunati; o dovada mai departe, daca ar fi
necesarad, ca Babilonul mistic reprezinta marele sistem al religiei false si corupte, care de la inceput a persecutat pe slujitorii lui Dumnezeu.
Interpretarea aceasta este intarita mai departe de ultimul verset al acestui capitol. Acum a venit ziua rasplatirii. Pacatosii, ca indivizi, trebuie
sa-si petreaca vesnicia. Sistemele rele nu trec in eternitate. Judecata lor cade asupra lor in lumea aceasta cu deplina ei putere.

In cer un glas: “Aleluia!” (19.1)

Cat de incantator este contrastul cand trecem in capitolul 19! Dupa cum s-a remarcat mai inainte, un cuvant care caracterizeaza capitolele
17 si 18 este “pamantul”. Credinta crestina, care este centrata intr-un Hristos ceresc, fusese injosita intr-o religie pamanteasca - un plan de a
produce un paradis pamantesc, unde oamenii sa-si aiba din plin bucurii pamantesti. Acest fel de religie se potriveste foarte bine “imparatilor
pamantului”, si “locuitorilor pamantului”, si “oamenilor mari ai pamantului”, si “negustorilor pamantului”; totusi aceasta produce “uraciunile
pamantului” si face ca sfintii sa fie "omorati pe pamant”. Acum, “dupa aceste lucruri”, spune loan, “am auzit in cer ca un glas puternic de
multime mare”. Prin urmare pasim intr-o scena a puritatii si a laudei. Cuvéantul caracteristic este “Aleluia”.Sa notam ca in timp ce Babilonul
este judecat pe pamant, este o “multime mare” in cer. Toti sfintii care au fost adunati la Hristos la rapire, acolo sunt. Ei inteleg semnificatia



celor ce se intampla. Ei vad ca Dumnezeu, ocupandu-Se de centrul coruptiei pamantului, va termina repede cu violenta pamantului. Ei
atribuie lui Dumnezeu mantuirea si li dau slava, onoare si putere. Orice ar fi cu oamenii rai in aceasta zi a mantuirii, ar fi greu pentru un sfant
sa strige “Aleluia” daca ar vedea judecata cazand peste cineva. Dar aici vede ziua judecatii si faptele de judecata ale lui Dumnezeu sunt
laudate atunci, dupa cum faptele Sale pline de har sunt [dudate acum.

Fum care se ridica Tn vecii vecilor ca urmare a judecatii (19.2-3)

Judecatile oamenilor nu sunt niciodata absolut adevarate si drepte in ele insele, pentru ca unele elemente ale eului nu pot fi niciodata
inldturate din ele. Ceea ce judecatile oamenilor nu sunt, judecatile lui Dumnezeu sunt. Prostituata cea mare a corupt pamantul, si judecata
pura si sfantd a cerului a venit peste ea. Fumul ei se va ridica n veci de veci. Este o amintire a judecatii lui Dumnezeu impotriva coruptiei,
care fsi va rosti glasul de avertizare in veacurile eternitatii.

Inchinarea adusa de cei 24 de batrani si de cele 4 fapturi vii

Scenele ceresti fiind din nou Tnaintea noastra, cei 24 de batrani si cele 4 fapturi vii apar din nou. Dumnezeu este pe tron in judecata, si in
lumina aceasta ei cad jos in inchinare. Ei spun “Amin” la distrugerea de catre El a Babilonului, si se unesc in lauda cu “Aleluia”. Lauda si
inchinarea descrise in capitolul 5 a Thceput cu batranii si fapturile vii, si s-a raspandit printre Tngeri si in toata creatia. Tot asa si aici, dupa ce a
fost rostita lauda lor, un glas de la tron cheama pe toti slujitorii lui Dumnezeu sa faca la fel, si tunete de lauda rasuna in cer. Dumnezeu Se
manifesta pe tron in atotputernicia Sa. Dumnezeu este in acelasi fel pe tron si astazi, dar aceasta este pentru noi un lucru al credintei. Noi
putem canta:"Dumnezeu este inc pe tronSi El isi va aminti de ai S3i”,desi faptul acesta nu este aritat acum asa cum va fi atunci.

Adevarata Biserica recunoscuta in cer ca sotia Mielului

“Biserica” falsa, prostituata fiind judecata si distrusa pe pamant, a venit clipa ca adevarata Biserica sa fie recunoscuta in cer ca “sotia”
Mielului. Este o maretie deosebitd in limbajul versetelor 6 si 7. O drama teribild a coruptiei care depaseste felul obisnuit de vorbire si o
judecata violenta a trecut pe dinaintea noastra, dar, mai presus de orice rau, Domnul Dumnezeu Cel Atotputernic statea pe tron. Toate
lucrurile au slujit puterii Lui si nimic nu s-a abatut de la scopul pe care il are El. El a lucrat dincolo de ceea ce se vede pentru ca acel Unul,
care aici este numit Mielul, sa vada pe deplin rodul muncii sufletului Sau si sa aiba “mireasa” pentru care a murit. Scopul Sau in privinta
aceasta este acum implinit, sfintii sunt in glorie si, mai mult, “sotia Lui s-a pregatit”.

Pregatirea imbracamintei: dreptatile sfintilor

Pregatirea pentru glorie este desigur in intregime rodul lucrarii divine; dar este si o pregatire de natura experimentala si practica, si aceasta
este mentionata aici. in ziua cand biserica este recunoscutd ca sotie a Mielului, ea va fi iInvesmantata “cu in subtire, stralucitor si curat”, care
este interpretat pentru noi ca “dreptatile sfintilor”. Fiecare fapta de dreptate produsa in vietile sfintilor care compun biserica va fi tesuta in
fmbracadmintea care va impodobi sotia Mielului in ziua aceea.in aceasta este o incurajare imensa pentru noi astazi. Daca privim in jurul nostru
la aceea care marturiseste ca este biserica, nu avem altceva decat descurajare. Nu putem fi satisfacuti nici daca ne-am limita atentia la cei
pe care fi recunoastem ca sunt crestini adevarati - incluzandu-ne pe noi insine. Am putea foarte usor sa devenim coplesiti de greselile sfintilor
- de spiritul lor lumesc, de nechibzuintele lor, de ratacirile lor. Dar in tot timpul a fost lucrarea Duhului lui Dumnezeu in ei si printre ei; vor fi
toate aceste lucruri drepte, deseori neobservate de oameni, dar fiind intotdeauna fnhaintea ochilor lui Dumnezeu, si aceste lucruri vor fi aduse
la lumina la scaunul judecatii lui Hristos, si vor fi podoaba bisericii cand relatia ei cu Mielul este recunoscuta public in cer. Daca ochii nostri ar
fi tot asa de ageri ca sa discearna ce este drept si sa descopere raul, am avea chiar astazi incurajarea aceasta.

Batranii: sfintii rapiti in slava

Batranii impreuna cu fapturile vii apar pentru ultima oara in versetul 4. Au fost mentionati mai intai in capitolul 4.4. in capitolele 2 si 3 avem
cele sapte adunari din Asia - adunari locale - si mai sunt mentionate inca odata in capitolul 22.16. Cuvantul “adunare” nu este folosit in
Apocalipsa ca referindu-se la toti crestinii ca la un trup. indata ce incep “lucrurile care vor fi dupa acestea”, adunérile dispar si batranii in cer
iau locul lor. Dar in capitolul 19 adunarea este recunoscuta ca sotia Mielului si in gloria acestei relatii “batranii” dispar. De aici inainte este
vorba de “Mireasa, sotia Mielului”, si numai cand la sfarsit suntem adusi din nou jos la marturia data pe pamant, in timp ce asteptam pe
Domnul, “adunarile” apar din nou. Daca observam aceste schimbari, aflam confirmarea gandului ca batranii ii reprezinta pe sfintii rapiti in
slava.

Sfintii Vechiului Testament chemati la ospatul nuntii Mielului

Dar pe langa sotia Mielului sunt si “cei chemati la ospatul nuntii Mielului”. Gandim ca acestia sunt sfintii glorificati ai zilelor Vechiului
Testament. Desi acestia n-au fost niciodata botezati de Duhul Sfant intr-un singur trup, cum este adunarea, ei vor invia n acelasi timp ca
sfintii care compun adunarea, pentru ca ei au fost ai lui Hristos, cumparati cu sangele Sau, si Scriptura spune: “cei ai lui Hristos, la venirea
Lui” (1 Corinteni 15.23). inviati si glorificati, ei se bucura de o parte cereascé bogatd, dincolo de binecuvantarea de care se vor bucura pe
pamantul mileniului. Ei sunt chemati s& participe la bucuria ospatului nuntii Mielului. in ei, de asemenea, Mielul va vedea ceva din rodul
muncii sufletului Sau. Atat de mare este binecuvantarea de care se vor bucura, incat lui loan i se spune sa scrie faptul acesta. Este placut sa
stim cat de bogata este rasplata iubitilor slujitori ai lui Dumnezeu despre care ni se da o privire sumara in Evrei 11 si despre multi sfinti mai
putin cunoscuti decat ei.Am cercetat si am vazut ceva din lucrurile acestea. Am vazut sistemul corupt al bisericii judecat si distrus. Am vazut
adevarata adunare recunoscuta in cer si Mielul care mai inainte a suferit, gasindu-Si rasplata imbelsugata, avand cu Sine pentru totdeauna
pe cei care sunt obiectul dragostei Sale. Am auzit tot cerul plin de lauda si inchinare, ca glasul unor tunete puternice. Care este rezultatul
asupra duhurilor noastre? Nu spunem noi toti in inimile noastre: Este minunat, minunat! Dar nu este prea frumos ca sa fie adevarat?... Acesta
a fost fara indoiala efectul asupra lui loan; de aceea ingerul il asigura: “Acestea sunt adevaratele cuvinte ale lui Dumnezeu.” Putem ramane
siguri ca totul este adevarat si se va arata la timpul lui.

Oamenii si ingerii, ca robi ai lui Dumnezeu



Fiind sigur de adevarul celor spuse, loan a fost gata sa se inchine, desi inchinarea lui a fost indreptata gresit, deoarece a cazut la picioarele
ingerului care i aratase aceste lucruri. Acela fiind un inger sfant, |-a respins imediat. Numai ingerul cazut, Satan, urmareste onoruri divine si a
cazut pentru ca le-a dorit. Ingerul a recunoscut ca el nu era decat un rob impreuna cu loan si cu fratii lui care aveau marturia lui Isus. Asa
cum a fost creat omul, apartine in creatie unei pozitii putin mai joasa decat ngerii, totusi si oamenii si ingerii nu sunt decat niste robi, si in
felul acesta se aseamana. Numai Dumnezeu este demn de inchinare. Faptul ca Domnul Isus a acceptat ca oamenii sa | se inchine este un
atribut al Dumnezeirii Sale.

Marturia lui Isus, duhul profetiei

in cuvintele de incheiere ingerul a dat cheia care dezlega toate scripturile profetice. Este “marturia lui Isus”. Toata profetia Vechiului
Testament privea fnainte la venirea lui Isus-lahve, venind ca Mantuitor. Toata profetia Noului Testament este marturia lui Isus, venind in
putere si glorie, pentru ca lucrarea Sa de rascumparare prin sange sa fie incununata prin lucrarea Sa de rascumparare in putere. Cheia
aceasta a profetiei este de asemenea testul sistemelor profetice omenesti. Orice sistem care face profetia o marturie pentru Israel sau pentru
poporul ...... , inchipuit a fi Israel, sau pentru conditiile mileniului pe pamant si planurile de a ajunge la ele, ramane condamnat.

Cerul deschis pentru aratarea in glorie a lui Hristos (19.11)

Toate din cer au ajuns acum la punctul culminant al autoritataii divine si nu rdmane nimic altceva decat a trata pamantul rebel. De aceea in
versetul 11 cerurile se deschid pentru a se arata gloria marelui nostru Dumnezeu si Mantuitor Isus Hristos. Stim ca El este, desi limbajul
simbolic este nca folosit. Judecata va fi in cele din urma intr-o dreptate absolutd, si numele Sau - Cel credincios si adevarat - este garantia
acestei lucréri. In final, perioada lunga a nedreptatii omului si a pacatului se va termina.Toate simbolurile folosite vorbesc despre curétie,
despre un discernamant patrunzator, despre toatad autoritatea si puterea Sa care infrunta orice investigatie a creaturii. El are un nume pe
care niciun alt om nu-l cunoaste, in afara Lui insusi.

Patru nume divine in aratarea glorioasa a Domnului (19.11-16)

Numele divine sunt pline de semnificatie. in aratarea Sa glorioasd, Domnul Isus ne este prezentat prin patru nume. Deoarece El Se arat3
pentru judecatd, Numele Sau “Cel Credincios si Adevarat” este cel dintai, asigurand absoluta corectitudine a fiecarui act de judecata al Sau.
Apoi vine Numele pe care nimeni nu-I cunoaste decat numai El insusi. Numele acesta, desi necunoscut noud, exprima ceea ce este in El -
Dumnezeu adevarat si totusi Om perfect - care trece dincolo de priceperea oricarei creaturi. De aceea nu suntem surprinsi cand citim: “Cat
de nepatrunse sunt judecatile Lui!” (Romani 11.33).in al treilea rand, “Numele lui este: Cuvantul lui Dumnezeu” (versetul 13). Este foarte
semnificativ. Citim: “Cuvantul era Dumnezeu... Toate au fost facute prin EI” (loan 1.1-3); in felul acesta Dumnezeu S-a exprimat in mod foarte
real in creatie. Din nou, Tn acelasi capitol citim: “Si Cuvantul S-a facut trup si a locuit printre noi”, pentru a fi o prezentare deplinad a Tatalui in
har si adevar fata de noi. Dar acum nici creatia, nici rascumpararea nu sunt aratate, ci judecata. Daca in judecatd Numele Sau trebuie sa fie
“Cuvantul lui Dumnezeu”, aceasta inseamna ca Dumnezeu va fi cunoscut in judecata - indeosebi in dreptatea si sfintenia Sa, fara indoiala.
Gandul este exprimat in cuvant. Domnul Isus este exprimarea gandului divin in toata aceasta ordine de idei.Cel din urma, Numele Sau de
“Imparat al imparatilor si Domn al domnilor” (versetul 16) este scris pe haina Lui; aceasta, ih mod exterior, unde orice ochi il poate vedea.
Este de asemenea pe coapsa Lui; in exterior, in locul secret al puterii Lui. Cu greu ar putea fi o numire eterna, ca celelalte, deoarece cu greu
ar fi luat cand mpératii si domnii ar veni in existentd, creati de El. Totusi va fi de mare importanta in aritarea Sa glorioasa. impératii sunt
stapanii (potentatii) pamantului, in timp ce “domnii”, dupa cum gandim, ar cuprinde pe demnitarii ceresti si pamantesti. La aratarea Sa,
Domnul Isus va veni “ca sa-Si supuna toate” (Filipeni 3.21). Acele multe diademe imparatesti despre care vorbeste versetul 12 sunt potrivite
acestei situatii.

Ostirile din cer care 1l urmeaza (19.14)

Avem deci inaintea noastra “venirea Domnului nostru Isus impreuna cu toti sfintii S3i” (1 Tesaloniceni 3.13). in pasajul nostru avem “ostile
din cer”, care reprezinta pe sfinti intr-un fel simbolic. Ei sunt pe cai albi, pentru ca se anunta timpul cand “sfintii vor judeca lumea”.
Imbr&camintea lor de “in subtire, alb si curat” ii identificd astfel cu “sotia” Mielului, care a fost impodobita intr-un fel asemanator. Dreptatile
sfintilor vor fi podoaba lor in locul dinduntru unde este celebrata nunta Mielului. Ea Ti va impodobi si in locul dinafara, cand vor fi aratati
ifmpreuna cu Hristos in gloria Sa, catre o lume care va fi uimita.

Sabia ascutita care loveste si haina Tnmuiata in sénge (19.13-16)

Ar fi bine sa citim acum din nou capitolul 16.13-16. La Armaghedon imparatii pamantului si ai intregii lumi sunt adunati pentru razboiul zilei
celei mari a Dumnezeului Celui Atotputernic. Ostirile pamantului se aduna la lupta, insa ostirile cerului nu vor vea de luptat. Lovitura decisiva
vine din gura slavitului lor Conducator, ca o lovitura a unei sabii ascutie. Niciun om nu poate sta impotriva cuvantului hotarator care iese din
gura Cuvantului lui Dumnezeu. Prin puterea cuvantului S&u a venit in existenta intreaga creatie. Prin puterea cuvantului Sau va fi data
judecata in aceastd lupta. Insa rascumpararea, care isi are locul intre acestea dou& nu s-a implinit in felul acesta. Nu lucrarea unui cuvant
minunat a adus rascumpararea; nimic altceva mai putin decéat insasi moartea si invierea Lui au implinit-o.El era imbracat cu o haina inmuiata
in sange. Dar faptul acesta gandim ca nu este o referire la sangele crucii Lui, ci la ceea ce este profetit in Isaia 63.1-6, unde este prezisa
lucrarea Sa de judecata. Cand a citit in sinagoga din Nazaret, Domnul Isus a inchis cartea inainte de a ajunge la “ziua de razbunare a
Dumnezeului nostru”. in capitolul 63.4 se spune: “in inima Mea era ziua razbunarii” si sdngele dusmanilor Lui era stropit pe hainele Lui, cand
a calcat singur in teasc. Aceasta este o lucrare de judecatd, cum am vazut la sfarsitul capitolului 16. infrangerea oamenilor in mandria lor
este pentru a incepe o perioada n care natiunile vor fi conduse cu o nuia de fier.

Chemarea ingerului care statea in soare

Ochii lui loan sunt acum ndreptati spre un inger care statea in soare, un simbol care arata puterea suprema. Ciocnirea dintre puterea
oamenilor mandri si Hristos, aparut in gloria Sa, este gata sa aiba loc. Nu este nicio indoiala cu privire la rezultat. Chemarea fngerului catre
pasarile cerului spune ca toate s-au apropiat de sfarsitul lor. Ar putea fi regi si capetenii si oameni puternici si cai, dar toti nu vor fi decat
mancare pentru vulturi. Am putea adopta cuvintele unuia dintre poetii nostri si le-am putea da un inteles dincolo de gandurile lui:*Zgomotul



si tipetele inceteaza,Capeteniile si regii se duc.”"Mandria si violenta omeneasca se inalta la culme si sunt umilite. Conducatorii care se aratau
atat de impunatori se duc unde le e soarta.

Razboi impotriva lui Dumnezeu (19.19)

In viziune loan ii vede pe regii pamantului si armatele lor stranse impreuna sub fiara ca sa-si exprime scopul de a face razboi impotriva lui
Dumnezeu, reprezentat de Hristos si armele Sale ceresti. Ca omul muritor, chiar impreuna cu altii, sa fie vazut chiar pentru scurt timp luptand
impotriva lui Dumnezeu ne-ar fi parut altadata incredibile. Am ajuns totusi sa vedem o zi cand descoperirile si inventiile minunate ale
oamenilor i-au facut sa se ingamfe si nu putini sa fie stapaniti de acest spirit. Un conducator revolutionar al Rusiei se mandrea ca, inlaturand
pe tar si autorititile pamantesti, se vor lupta cu Domnul Dumnezeu la timpul potrivit. Atat de departe s-a dus in mintea lui incat il
desconsidera pe Dumnezeu si-| sldvea pe om.Versetul 19 ne da culmea acestui spirit. Versetele 20 si 21 aratd infrangerea lui. Cei doi oameni
in care isi gasise expresia deplind sunt scosi in relief pentru pedeapsa meritatd de cel mai extraordinar fel. in “Babilonul” din capitolele 17 si
18 s-a vazut coruptia maxima. In fiara descrisa in capitolul 13, violenta a atins punctul culminant. “Timpurile natiunilor” se termina cu fiara,
dupa cum a inceput cu tiranul Nebucadnetar. Pe profetul fals il identificdam cu acela pe care Domnul I-a prezis, spunand: “"Eu am venit in
Numele Tatalui Meu, si nu Ma primiti; daca va veni un altul in numele lui Tnsusi, pe acela il veti primi” (loan 5.43). El este falsul Mesia, “idolul”
sau pastorul “nebun” care se va ridica “in tara”, despre care vorbeste Zaharia 11.15-17. ludeu apostat, va fi primit fara sovaire de iudeii
apostati. Pe plan politic el isi va gasi o afirmatie profitabild de a avea o parte secundara marelui monarh al natiunilor, urmand exemplul
irodianilor despre care citim in evanghelii.

Fiara si profetul mincinos aruncati de vii in iazul de foc (19.20-21)

Amandoi acesti oameni sunt prinsi de puterea irezistibild a Domnului. Pe ei nu-i asteapta ziua viitoare de judecata. Luati ca prinsi asupra
faptului, ca fiind conducatori ai actiunilor cele mai violente si mai sfidatoare fatd de Dumnezeu cum n-au mai fost vreodata, ei nu trec intai
prin moarte - despartirea dintre suflet si trup - ci sunt aruncati direct in iazul de foc. Aici limbajul, ca in toata cartea, este simbolic, fara
indoiald, dar este o aratare teribilad a judecatii lui Dumnezeu in puterea ei patrunzatoare. Chiar cuvantul “pucioasa” are in el gandul la “focul
divin”. n istoria Vechiului Testament doi oameni au fost luati in cer fara sa treaca prin moarte. Aici doi oameni trec de vii in pedeapsa
focului.Ostile fara numar care 1i urmase pe cei doi sunt oameni care au primit semnul fiarei si au sustinut relele lor enorme. Ei nu au parte de
indatd de aceeasi soarta. Ei mor, loviti de cuvantul cuceritor a toate a Celui care este Cuvantul lui Dumnezeu, pentru ca sa-si astepte
judecata in ziua cea mare despre care vorbeste capitolul urmator. Situatia lor va fi adusa la lumina intr-o sesiune solemna. Pacatul celor doi
conducatori este atat de revoltator si deschis incat le poate fi data acea judecata sumara. Principiul acesta se vede in 1 Timotei 5.24.

Patru nume date lui Satan, aruncat legat in adanc pentru o mie de ani

Este de remarcat ca in timp ce Domnul nostru va avea a face cu oamenii, un inger, o fiinta spirituala va avea a face cu marea fiinta spirituala
care este originea oricarui rau. Acesta este descris in patru feluri, incat sa fie identificat fara indoiala. Ca Satan, el este adversarul. Ca diavol,
este acuzatorul. Este sarpele cel vechi din cartea de la inceput a Bibliei, si balaurul din cea din urma carte. in toate veacurile scopul i-a fost sa
“amageasca natiunile”, asa cum ne arata versetul 3 din capitolul 20. Cu cat rezultat si-a facut lucrarea aceasta, toata istoria este martora, iar
zilele care vor veni vor arata un dezastru deosebit de mare.Lucrarile lui isi vor ajunge culmea in provocarea punctului cel mai decazut al
coruptiei si violentei omenesti, dar numai pentru a cadea in toata dezonarea fnaintea puterii Domnului. Va fi legat si aruncat in adanc, inchis
pentru o mie de ani. “Lantul mare” necesar pentru a-l lega este in mana ingerului - din nou un limbaj simbolic, pentru ca niciun lant literal nu
poate lega un spirit. “Adancul” (abisul) nu este iazul de foc, ci inchisoarea in care este detinut timp de o mie de ani. Pecetea lui Dumnezeu
este pusa peste el de catre mana ingerului. Un inger luase pecetea pe care oamenii o pusesera la mormantul Domnului Isus.

Trei grupuri din ostile ceresti pe tronurile de judecata (20.4)

Autorul oricarui rau fiind legat, loan isi indreapta privirea spre cei binecuvantati in asocierea lor cu Hristos. Sunt mentionate trei grupuri. Cel
dintai este al celor asezati pe tronuri si carora li s-a dat judecata. Profetul Daniel prevazuse aceasta aceasta zi insemnatd, asa cum o reda in
capitolul 7.9. cand Cel Batran de Zile S-a asezat, niste tronuri se “pregatisera”, dar nu se mentioneaza ca s-ar fi asezat cineva pe ele. Aici in
Apocalipsa 20 se arata cine sunt cei de pe tronuri si sunt descrisi prin simplu pronume “ei”. Cui i se aplica pronumele acesta? Raspundem
fara ezitare ca se aplica “ostirilor cerului” din capitolul anterior, care erau compuse din multimi, atat din sotia Mielului - Biserica - cat si din
cei chemati la ospatul nuntii - sfintii Vechiului Testament.Pronumele “ei” cuprinde deci pe sfintii inviati si schimbati la rapire, asa cum Pavel
intreba pe corinteni: “Nu stiti ca sfintii vor judeca lumea?” Dar urmeaza o alta clasa mai mica. Erau cei care, dupa rapirea biseriii, au suferit
moartea pentru marturia lui Isus si a Cuvantului lui Dumnezeu. De asemenea, erau cei care au suferit martiriul din cauza ca n-au primit
semnul fiarei. Am citit mai inainte despre aceste doud grupe. Cea dintai este in capitolul 6.9-11; a doua, in capitolul 13.15. Amandoua sunt
vazute acum traind si domnind impreuna cu Hristos in ziua gloriei Sale.

Deosebirea dintre invierea vietii si invierea pentru judecata (20.4, 5)

Versetul 4 indica deci ca toti sfintii care sufera moartea intre venirea Domnului pentru sfintii Sai si venirea Sa impreuna cu ei vor fi inviati
cand El vine in gloria Sa. In aceasta viata de inviere vor domni impreuna cu El, in timp ce aceia care primiserd semnul fiarei si se inchinasera
ei vor suferi pedepsele Tngrozitoare descrise in cap. 14.9-11.Este o linie clara de demarcatie intre versetele 4 si 5. Unul ne spune despre sfintii
din viata si puterea invierii. Versetul 5 insa vorbeste despre “ceilalti morti” care raman in mormintele lor in timpul celor o mie de ani. Apoi,
referindu-se Thapoi la versetul 4, vine remarca: "Aceasta este cea dintai inviere.” aceasta este o subliniere a faptului ca “ei” de la inceputul
versetului 4 indicau pe sfintii inviati, asa cum este profetit in 1 Tesaloniceni 4.15-17. De asemenea dovedeste foarte clar ca “invierea vietii” si
“Tnvierea judecatii” (loan 5.29) sunt despartite intre ele de acei o mie de ani.

Preoti care vor imparati (20.6)

De asemenea versetul 6 face pe deplin clar faptul cd numai cei “fericiti si sfinti” au parte in cea dintai inviere. Moartea a doua nu are
autoritate asupra lor, desi are asupra acelor care sunt lasati pentru a doua inviere. Fericirea lor este descrisa in doua feluri. Nu este faptul ca
ar intra in lucruri cu totul noi in caracterul lor, pentru ca de pe acum Hristos a facut din noi “o imparatie, preoti ai lui Dumnezeu si Tatal Sau”



(capitolul 1.6) si in capitolul 5 cei 24 de batrani erau prezenti cu aceste fnsusiri. Aici, totusi, ceea ce au fost facuti sfintii si este cunoscut de
credinta noastra, vine intr-o prezentare deplina in perioada mileniului.Este aici si o alta trasatura. “Ei vor fi preoti... ai lui Hristos.” Expresia
aceasta nu se intalneste n alte texte si ea ne reaminteste de Aaron si fiii sdi Tn Exod 29, care, cand erau impreuna, i prezentau pe sfinti ca o
colectivitate preoteasca. Fiii lui Aaron erau preoti ai lui Dumnezeu si ai lui Aaron - daca ne putem exprima in felul acesta. Sfintii inviati se vor
arata ca preoti ai lui Dumnezeu si ai lui Hristos, luandu-si caracterul si locul in intregime de la El. Si ei vor avea parte in domnia Sa ca
impérat.

Binecuvantarile imparatiei redate deplin in Vechiul Testament (20.6)

Versetul 6 ne da pe scurt rezumatul puterii si binecuvantarii perioadei mileniului din partea sa cereasca. Mai multe lamuriri ne sunt daruite in
partea de la urma a capitolului 21.24, totusi tot in partea ei cereasca, mentionand “natiunile” celor mantuiti si “imparatii pamantului”, dar nu
sunt date detalii cu privire la binecuvantarile pamantesti din acea perioada plina de satisfactie. Astfel de detalii nu erau necesare aici, pentru
ca ele sunt date din plin Tn Scriptura Vechiului Testament.Stim cd pamantul se va bucura si va prospera sub domnia binefacatoare a lui
Hristos; ca va fi plin de cunostinta lui Dumnezeu asa cum apele acopera marea. Sa tinem seama de cele spuse in Psalmul 72, pentru ca in el
1l vedem pe Hristos ca Imparat-Preot, perfect in felul Sdu de a domni si sustinand pe saraci si nevoiasi. In Apocalipsa ni se permite sa intrdm
n secretul felului in care El isi arat& puterea si bunatatea prin sfintii Sai ceresti - chiar si prin unii ca noi.Credem cu adevérat acest lucru?
Daca il credem, el ne va scoate din veacul de acum prin care trecem si din toate realizarile lui.Perioada mileniala va fi caracterizata de o
conducere dreapta, totusi binefacatoare. La sfarsitul veacurilor de conducere gresita, pacatoasa a oamenilor, cu toate mizeriile care o
insotesc, se va arata perfectiunea si gloria domniei divine sub Hristos ca Fiu al Omului si Impérat al lui Israel. Totusi pacatul nu va fi cu totul
absent, dupa cum ne arata Isaia 65.20.

Firea pacatoasa a omului neschimbata si in imparatia de o mie de ani (20.7, 8)

Pe langa acestea, in timpul celei de o mie de ani viata omeneasca pe pamant va continua ca fn prezent si multimi se vor naste in trecerea
anilor, iar cuvintele Domnului: “ce este nascut din carne este carne” vor fi tot atat de adevarate atunci ca si acum. Daca nu are loc o lucrare
a harului in astfel de inimi, toate tendintele firii pacatoase vor fi prezente, inabusite de stapanirea divina din afara; Satan, instigatorul la rau,
nu va fi prezent ca sa lucreze asupra lor. Aceasta justifica faptele deosebit de rele din versetul 8, care altfel nu s-ar putea explica.La sfarsitul
mileniului Satan va fi dezlegat din inchisoare si i se va permite sa-si faca voia. El n-a fnvatat nimic si n-a primit vreo corectare. Este absolut
neschimbat. indata se duce sa insele natiunile. Oamenii, urmasii lui Adam, in afarad de cazul cand sunt nascuti din nou, sunt de asemenea
neschimbati, cu toate ca au trait sute de ani sub un regim absolut drept. Prin evanghelie am invatat ca “gandirea firii pacatoase este
vrajmasie Tmpotriva lui Dumnezeu, caci ea nu se supune legii lui Dumnezeu si nici nu poate. Si cei care sunt in firea pacatoasa nu pot sa
placa lui Dumnezeu” (Romani 8.7, 8). De aceea este absolut necesara nasterea din nou. Lucrul acesta va fi aratat din nou intr-un fel izbitor la
sfarsitul mileniului. Oamenii in firea pacatoasa nu pot sa fie placuti lui Dumnezeu, iar Dumnezeu si stapanirea Lui dreapta nu le este placuta
lor. De aceea la prima ocazie, cand sunt provocati, ei se razvratesc.

Natiunile razvratite impotriva sfintilor si a cetatii cea iubita (20.8-9)

Razvratitii vin din toate natiunile, desi "Gog si Magog” sunt numiti in mod special. Ezechiel 38 si 39 prezic distrugerea marii puteri de la nord
cand fncepe timpul mileniului - ultima lovitura, se pare, a conflictului de la Armaghedon. Au trecut o mie de ani, si din nou aflam
reprezentanti ai acelei puteri luand conducerea in miscarea impotriva lui Dumnezeu. Marile teritorii rusesti sunt destul de clar indicate in
capitolele lui Ezechiel, si chiar in timpul nostru spiritul impotriva lui Dumnezeu pare sa se pregateasca aici. Obiectivul lor este tabara sfintilor
si cetatea cea iubita, in centrul careia va sta templul lui Dumnezeu, de unde va iesi si autoritatea si binecuvantarea timpului mileniului. Este
curata razvratire impotriva lui Dumnezeu. Ea cere o judecata meritata, si o primeste.Foc din cer fi mistuie si acest teribil episod duce la o
terminare a perioadei milenare si a tuturor veacurilor timpului, incat ajungem pe pragul starii eterne. Capitolul nostru continua sa prezinte
faptele lui Dumnezeu in judecarea pacatului, si guvernamentala si eterna. Nu se mentioneaza ce se intampla cu paméantul material (decat ca
“pamantul si cerul au fugit si nu s-a mai gasit loc pentru ele” in versetul 11), pana ajungem la cel dintai verset din capitolul urmator, si atunci
ni se spune ca cerul si pamantul dintai “trecusera”. Trebuie sa ne referim la 2 Petru 3.7, 10 pentru detalii mai precise, si atunci aflam ca focul
este folosit pentru aceasta. Deci s-ar putea foarte bine ca aceasta cadere a focului din cer ca sa mistuie pe razvratiti este de asemenea un
act al lui Dumnezeu care da drumul fortelor atomice care vor produce ceea ce a prezis Petru.

Diavolul aruncat in iazul de foc

Ultimele 6 versetele din acest capitol ne dau rezultatele judecatilor de la urma ale lui Dumnezeu; nu partea lor materiala, ci partea morala si
spirituala. Se termina cu izvorul oricrui rau. In tot universul, cum ne reveleaza Scriptura, Satan a fost rebelul original. In lumea aceasta el a
introdus pacatul pe calea amagirii. Numele lui, diavol, inseamna acuzator, calomniator si, prin defdimarea lui impotriva lui Dumnzeu si a
cuvantului Sau, a amagit-o pe Eva, dupa cum Geneza 3 poarta marturie. Ca o fiinta spirituald mareata, avand puteri uriase ale inteligentei,
dincolo de ce este uman, n-a fost nicio dificultate sa-1 amageasca pe om. Tot asa lucreaza el si astazi si va lucra pana la sfarsit. Dar s-a ajuns
acum la limita determinata de Cel ce este Atotputernic si el este aruncat in “focul cel vesnic, pregatit diavolului si ingerilor lui”,despre care a
vorbit Domnul in Matei 25.41. Aici focul este numit ca un “iaz”, care da ideea unui loc inchis, limitat. in el fuseserd aruncati fiara si profetul
fals cand incepe timpul mileniului, iar acum, la sfarsitul acestei perioade, citim ca ei sunt deja, nu ca vor fi. Focul nu i-a distrus.Suntem foarte
obisnuiti cu focul si efectele lui In lucrurile materiale; dar, din cate stim, focul nu are vreun efect asupra fiintelor spirituale. Gandim deci ca
fraza aceasta este simbolica, intocmai ca multe altele din cartea aceasta, dar ea ramane ca simbolul necazului si chinului arzator al judecatii
lui Dumnezeu, care si pentru diavolul va insemna un chin “zi si noapte, in vecii vecilor”.

Judecata de la tronul mare si alb

Cel care este originea pacatului si cei doi mari supusi ai lui fiind inlaturati, marea masa a omenirii pacatoase, care a cazut prada amagirilor
lui, apare acum la sesiunea finald a judecatii. Limbajul este profund de solemn si impresionant. loan vede tronul judecatii, pe care 1l descrie
ca mare si alb. Cea de a doua inviere, cea a condamnarii, a avut loc si pamantul a fugit. PAmantul acesta nu este decat un foarte mic loc in
marele univers al lui Dumnezeu si toate limitarile care s-ar impune acestei scene s-au dus. Ca rezultat, “cei morti, mari si mici” stau inaintea
lui Dumnezeu. Au fost nviati si imbrdcati din nou in trupuri, dupd cum indica foarte clar versetul 13, dar ei sunt tot morti in sens spiritual -



morti fata de Dumnezeu.Cel care va sta pe acel tron, din fata Caruia cerul si pamantul vor fugi, deoarece au fost intinate de pacat, trebuie sa
fie Domnul nostru Isus Hristos, pentru ca “Tatal nici nu judeca pe nimeni, ci toata judecata a dat-o Fiului” (loan 5.22). Fata Lui a fost altadata
“desfigurata” (Isaia 52.14) mai mult decét a fiilor oamenilor. Pe ea straluceste acum gloria lui Dumnezeu. Atunci ea va fi caracterizata de
intelegerea patrunzatoare a atotstiintei, si de severitatea judecatii care vine din dreptate si sfintenie, despre care albul pe care-l are tronul
este un simbol.

Mortii judecati dupa faptele lor, dupa cele scrise in carti (20.12)

Totusi judecata nu va fi fara documente divine, fara a se tine seama de faptele lor. Ea va fi bazata nu pe ceea ce stia Dumnezeu despre ei ca
vor fi, ci pe ceea ce ei insisi s-au aratat a fi in faptele lor exterioare. Despre aceste fapte s-a pastrat o “insemnare” inaintea lui Dumnezeu.
Este de remarcat ca la sfarsitul Vechiului Testament se vorbeste despre o “carte de aducere aminte” scrisa fnaintea Domnului pentru cei ce
se temeau de El (Maleahi 3.16); Noul Testament la incheierea lui vorbeste despre “cele scrise in carti”, pe baza carora sunt condamnati cei
necredinciosi. In timpul nostru s-a descoperit cum sa se inregistreze vorbirea si faptele oamenilor in asa fel incat sa fie pastrate pentru
generatiile viitoare. Ceea ce oamenii invata sa faca in mod imperfect, Dumnezeu a facut de veacuri in mod perfect. Un gand ingrozitor pentru

fiii oamenilor pacatosi!
Marea si locuinta mortilor dau Thapoi pe morti (20.13)

Cam trei sferturi din suprafata pamantului este mare, ocean. Daca unii dintre morti ar putea fi trecuti cu vederea in ceasul acela, ar fi unii
care si-au gasit ingroparea in intinderea larga si in adancdurile imense ale apei. Dar marea le va da fnapoi. Moartea este vazuta ca tinand
trupurile oamenilor si locuinta mortilor (hadesul) tinand sufletele lor. Amandoua vor lasa libere prada lor, pentru ca trupurile si sufletele lor s&
fie unite din nou. Ei au pacatuit in trupurile lor, si in trupurile lor vor fi condamnati. Si din nou este subliniat: “judecati fiecare potrivit faptelor
lor”.

Moartea a doua: iazul de foc (20.14-15)

In acelasi timp moartea si hadesul vor avea numai pe cei nemantuiti, de aceea versetul 14 arata faptul solemn ca tot ce este in ele si vor
gasi locul n iazul de foc, si in felul acesta moartea si hadesul nu vor mai fi. Acestea doua n-au fost permanente; amandoua au avut un scop
provizoriu si acum el se termind. Versetul 15 arata acelasi fapt teribil intr-un alt fel. Daca scrierea “cartilor” a condamnat pe oameni intr-un
fel pozitiv, “cartea vietii” a lucrat intr-un mod negativ. Daca numele lor nu era scris, aceasta le pecetluia soarta.

Starea eterna, dupa imparatia de o mie de ani (21.1-8)

De la aceste scene infricosatoare loan isi ridica ochii sa priveasca scenele fericirii vesnice intr-un cer nou si un pamant nou. Pe pamantul de
acum marea este marele element care desparte si in sarea apei ei curg necuratiile realizate de om in starea lui pacatoasa, si ele sunt facute
inofensive. Ea nu va mai fi necesara in ziua aceea binecuvantata, cand nu mai sunt necuratii si despartiri. Primele opt versete ale capitolului
21 ne dau, deci, starea eterna care va urma mileniului si va ramane.

Dumnezeu insusi va locui cu omul (21.2-3)

Trasatura principala a acestei stari va fi locuirea lui Dumnezeu cu oamenii in cortul Sau, care este identificat cu cetatea sfanta, Noul
lerusalim, cetate “Impodobitd ca o mireasa pentru sotul ei”. Aceasta pare sa fie un amestec neobisnuit de simboluri pe care nu ne amintim sa
le fi vazut in capitolele 17 si 18, la pretentiile false de a fi biserica, reprezentata de Babilonul cel mare si de femeia atragatoare - o
desfranata. In acest nou lerusalim avem in simbol adunarea lui Dumnzeu care este mireasa lui Hristos. Ea coboara “de la Dumnezeu”,
deoarece ea este Tn intregime lucrarea Sa si vine “din cer”, pentru ca din cer i-a fost chemarea si spre cer a plecat la venirea Domnului Isus
pentru toti sfintii S&i.in acea ordine eterna a lucrurilor, gandurile proeminente sunt Dumnezeu si Omul. Persoanele Dumnezeirii nu sunt
accentuate, desi Ele sunt prezente, asa cum erau cuprinse in Elohim, tradus Dumnezeu in Geneza 1.1. Distinctiile dintre oameni, cum sunt
natiunile, se facusera ca rezultat al pacatului, de aceea aici ele dispar. A fost intotdeauna scopul lui Dumnezeu sa locuiasca impreuna cu
omul; o indicatie se afla in Proverbe 8.31. Cand omul a fost creat in nevinovatie, apropierea lui Dumnezeu nu era mai mult decat ce citim n
Geneza 3.8, ca El il vizita “In récoarea zilei”. Cand Israel a fost rdscumparat din Egipt, Dumnezeu Si-a facut locuinta n cort, in mijlocul lor.
Acum prin Duhul, Biserica este locuinta Sa. In starea eterna dorinta Sa de a locui va fi in final implinita; si va fi intr-o masura deplina -
locuinta lui “Dumnezeu insusi”.

Cortul lui Dumnezeu (21.3)

Cetatea sfanta este numita “cortul lui Dumnezeu”, indreptandu-ne astfel gandurile la cel dintai tip al locuirii lui Dumnezeu printre cei din
poporul Sau. Sunt doua cuvinte in Noul Testament traduse “templu”. Unul inseamna intregul cladirilor sfinte si altul numai sanctuarul launtric.
Cel dintai cuvant nu este folosit niciodata in Apocalipsa; intotdeauna al doilea. Astfel in capitolul 15.5 avem “templul cortului marturiei”; adica
locul preasfant sau sanctuarul dinauntru al cortului. Din nou, in capitolul 21.22 citim ca nu este loc preasfant in cetatea cereasca “pentru ca
Domnul Dumnezeu Cel Atotputernic si Mielul sunt templul ei”. Aceasta ne poate ajuta sa intelegem de ce cortul si nu templul este cuvantul
potrivit in versetul 3, desi In epistolele lui Pavel biserica este numita templul (sfanta sfintelor) lui Dumnezeu.Toate activitatile rascumpararii
lui Dumnezeu au avut in vedere locuirea Sa cu oamenii si de aceea, ridicaAndu-Si cortul, El isi exerciti puterea in binecuvantare. Totusi foarte
putin se spune despre partea pozitiva a acestui fapt. Se pare a fi rezumate la doud fapte. Intai, oamenii vor locui in prezenta lui Dumnezeu. in
al doilea rand, ei vor fi in relatie cu El ca fii si astfel, ca invingatori, vor mosteni toate. Dar cat de mult se cuprinde Tn aceste fapte! A-L
cunoaste pe Dumnezeu si a locui Tnaintea Lui intr-o relatie apropiata trebuie sa depaseasca in binecuvantare chiar si mostenirea tuturor
lucrurilor.

Orice lacrima stearsa de Dumnezeu din ochii lor

Versetul 4 ne da binecuvantarea din partea ei negativa si pe aceasta o intelegem mai usor. Lucrurile care niciodatd nu vor intra in acele
scene fericite sunt dureroase si ne sunt familiare in prezent. Le cunoastem prea bine! Putem remarca faptul ca “strigatul” nu este totuna cu



“lacrimile”. Inseamna “tipat”, de care lumea este plind astazi. Strigdte de nemultumire, de resentiment si amenintare sunt peste tot. Toate
cele cinci lumi mentionate sunt rodul pacatului. Pe masura ce oamenii s-au inmultit pe fata pamantului, volumul lor a crescut. Venirea lui
Hristos si stabilirea Tmparatiei Sale le va potoli, dar niciodata nu vor fi inladturate in intregime si pentru totdeauna pana ce se va ajunge la
starea eterna. Si atunci Dumnezeu insusi va face acest lucru. Mana Lui va fi - placut gand! - cea care sterge lacrimile din orice ochi.

“Eu fac toate noi”

in starea eterné toate vor fi noi in sensul cel mai deplin al cuvantului. Cerul material si pAmantul vor fi noi si “toate lucrurile” ce se vor afla in
ele vor fi noi, potrivit versetului 5. Toate lucrurile pe care le cunoastem in prezent, despre care se spune ca sunt “lucrurile dintai” vor trece.
Cel care lucreaza ca sa produca aceste lucruri noi create este “"Cel care sedea pe tron”- adica Domnul nostru Isus Hristos. El a lucrat ca sa
aduca In existenta vechea creatie, potrivit cu Geneza 1. El lucreaza din nou ca sa aduca in existenta pe cea noua. Ca nainte, tot asa si aici,
cuvantul puterii Sale este suficient. In trecut, “El a zis si s-a facut” (Psalmul 33.9). Acum din nou El vorbeste si cuvintele Lui sunt: “Eu fac
toate noi.” Amandoua sunt implinite cu aceeasi usurinta.Dar nu trebuie niciodata sa uitam ce sta intre aceste doua punte. Radscumpararea
trebuie implinita, si pentru aceasta era necesar ceva mai mult decat cuvantul Sau. Fara rascumparare si roadele ei minunate, scenele creatiei
ar fi lipsite de o temelie solida.

Har de la Cel ce este mai presus de nevoile timpului (21.6)

Cel care sta pe tron Isi afirma Dumnezeirea, pentru ca nimeni altul decat Dumnezeu poate fi Alfa si Omega, inceputul si sfarsitul tuturor
lucrurilor. in lumina aceasta i Se prezinta lui loan, vorbind ca fiind Cel care locuieste in prezentul etern, mai presus si dincolo de orice
problema a timpului. Dar la sfarsitul acestui verset El vorbeste din nou avand in vedere conditiile timpului, pentru ca setea nu este ceva care
sa caractrizeze starea eterna. Setea este un simbol al dorintei nesatisfacute, si aceasta caracterizeaza in mod deosebit timpul de acum.
Pentru cel insetat Thca mai este apa vietii, care se arata ca un izvor si este daruita fara plata. Asa este harul lui Dumnezeu, care se continua
pana la sfarsit.

invingatorii: cei ce au primit har (21.7)

De la harul din versetul 6 trecem la cel invingator din versetul 7. La prima vedere pare ca o schimbare completa dar, la urma urmei, nu fnving
decat cei care au primit har. Aceasta este ultima mentionare a biruintei sau a victoriei in cartea aceasta care este, asa cum am remarcat mai
inainte cartea victoriei. Sfintii Tnvingatori vor intra in stapanirea deplina a mostenirii, dar niciun sfant n-ar birui daca Mielul n-ar fi biruit, asa
cum vedem in capitolul 5.

Despartirea vesnica de Dumnezeu a celor care au trasaturile diavolului

insemnétatea teribild a versetului 8 este evidentd. Ea este in contrast cu invingatorii din versetul 7 si in amandou versetele suntem purtati
dincolo de limitele timpului si in intinderea fara sfarsit a eternitasii. Regiunea aceea limitata, arzand cu judecata sfanta a lui Dumnezeu, va fi
a doua moarte pentru cei aruncati acolo. Cea dintai moarte nu este anihilare. Daca ar fi fost, n-ar putea fi a doua. Moartea este despartirea
sufletului de trup. A doua moarte va fi despartirea completa si absoluta a tuturor legaturilor care sunt cu Dumnezeu: totala despartire de tot
ce se cuprinde 1n cuvintele viata, si lumina, si dragoste. Va fi o existenta, dar nu viata in sensul deplin si propriu al cuvantului.Lista celor
peste care cade pedeapsa aceasta este instructiva si intunecata. incepe cu cei fricosi si necredinciosi. Fiind fara credint3, ei s-au temut de om
si nu L-au marturisit pe Isus ca Domn al lor. Cei care poarta caracterul diavolului, care este un ucigas, si s-au asemanat prin poftele si
apucatuile lor cu puterile intunericului, vin imediat. Lista se termina cu “toti mincinosii”, pentru ca a minti este o alta caracteristica a
diavolului, si inselaciunea ia o varietate de forme subtile. inving&torii din versetul 7 sunt fii ai lui Dumnezeu. Cei condamnati din versetul 8 se
recunosc ei insisi ca fii ai celui rau. Ei Ti impartasesc soarta.Dincolo de punctul unde am ajuns, Scriptura nu ne mai duce. Starea eterna este
ceva ce se afla dincolo de capacitatea mintilor noastre. Dumnezeu va fi atunci totul in toti, dar nu este data Tn detaliu nicio descriere. Daca ar
fi fost datd, ne-ar fi de neinteles in starea in care suntem acum, putem deduce acest lucru din ceea ce ne spune apostolul Pavel in 2 Corinteni
12.4. Gasim totusi Tnvatatura adanca in ceea ce ni se spune.

Contrast intre Babilon si Noul lerusalim, sotia Mielului

loan primeste acum o viziune nou3, o descriere care incepe cu versetul 9. Doud precizari de un fel general pot fi facute cu privire la ea. intai,
ea este intr-un contrast clar cu viziunea data de Babilon, desfranata cea mare din capitolul 17 si 18. In amandoué cazurile viziunea este
introdusa de catre unul dintre Tngerii care aveau cele sapte potire, dar, pentru a vedea Babilonul, loan a fost dus in duh in pustiu, in timp ce,
pentru a vedea lerusalimul sfant, el este dus pe un munte mare si fnalt. Un pustiu este o regiune unde se vede in special blestemul care este
asupra creatiei din cauza pacatului omului, potrivit cu Geneza 3.18. Suind un munte fnalt, un om merge atat de departe cat il pot duce
picioarele spre cer si departe de ceata si intindciunea pamantului.in al doilea rand, loan vede in viziune cetatea sfanta, mireasa, sotia
Mielului, nu asa cum va fi in starea eternd, ca in versetele 2 si 3 din acest capitol, ci asa cum va fi in legatura cu scena mileniului. Faptul ca
citim despre cele 12 semintii ale lui Israel, despre natiunile care vor fi vindecate si salvate si despre mai-marii pamantului, fac clar lucrul
acesta. Deci cand loan vede cetatea coborand din cer de la Dumnezeu, in versetul 10, o vede coborand ca sa fie in legatura cu pamantul
mileniului, la inceputul acelei epoci. Cand a vazut-o coborand, in versetul 2, era la inceputul starii eterne, dupa terminarea mileniului.
Recunoasterea acestui fapt mareste valoarea cuvintelor din versetul 2, “pregatita ca o mireasa impodobita pentru sotul ei”. O mie de ani s-au
scurs, totusi frumusetea ei de mireasa pentru inima lui Hristos este aceeasi si proaspata ca intotdeauna.

Cetate de la Dumnezeu, avand slava Lui

Ca si cu Babilonul, asa avem si aici impreuna cele doua simboluri ale unei femei si ale unei cetati. Ele apar la suprafata cu totul nepotrivite,
dar nu tot asa este cand venim la semnificatia lor. Unul face cunoscut ce va fi biserica lui Hristos; celalalt, ce va fi ea pentru El; ca mireasa,
obiectul dragostei Lui, iar ca cetate, centrul din care se va arata puterea Sa administrativa.Cetatea desfranata, Babilonul, era caracterizata de
faptul ca era "mare”; cetatea-mireasa, Noul lerusalim, este caracterizata de faptul ca este de la Dumnezeu si de aceea este sfanta si
cereasca si are gloria lui Dumnezeu - nu gloria omului. Asa fiind lucrurile, ea coboara deasupra pamantului ca un luminator si “stralucirea” ei
este asemanata cu “o piatra de iaspis cristalin”. laspisul este mentionat in adevar de trei ori in descrierea cetatii si o altd ocazie cand se



intalneste acest cuvant este in descrierea Celui care st& pe tron in capitolul 13. Ceea ce Il descrie pe Dumnezeu descrie si cetatea aceasta.
Zidul si cele 12 porti ale cetatii (21.12-13)

Versetele 12-21 se ocupa cu zidul, portile, temeliile si cetatea insasi. Le vom cerceta in ordinea aceasta. Zidul este descris ca mare si inalt.
Nicio putere potrivnica nu poate forta vreo intrare. Raul este cu totul exclus. Masura lui era de 144 coti (versetul 17), patratul lui 12, care este
numarul administrarii. Aici este administrarea intr-o astfel de perfectiune incat sa tina afara orice ar putea fi gresit.Totusi zidul nu era intr-un
mod absolut continuu: erau 12 porti, cate trei pe fiecare din cele patru parti ale lui. Portile sunt facute pentru a putea iesi afara si a intra,
incat cetatea, desi bine protejatd de zidurile ei, nu este o unitate care sa fie limitata la ea insasi si izolata. Va fi o comunicatie fericitd intre ea
si pamantul milenial. Cel care se apropie de ea afla un inger la fiecare poartd, incat totul este sub supraveghere. Mai mult, fiecare poarta este
o perla; o amintire, am putea spune, pentru toti cati se apropie de ea, ca cetatea insasi, ca “sotie” reprezinta acea “perla de mare pret”
pentru care Domnul “a vandut tot ce avea”. Cei care ies din ea afla la porti Inscrise numele semintiilor lui Israel, indicand traseul pe care il au
cei care calatoresc spre pamantul fericit de sub cetate. Toatd administrarea acelei zile va porni de la tronul din metropola cereasca si va
ajunge la pamant prin intermediul lui Israel.

Temeliile zidului cetatii (21.14, 19, 20)

Aici de asemenea este o cetate care are temelii, si Dumnezeu este mesterul si ziditorul ei (Evrei 11.10). Apare din nou 12, ca numar al
temeliilor si, pe fiecare, numele unuia dintre apostolii Mielului. Biserica este zidita pe temelia apostolilor si profetilor, potrivit cu cele scrise in
Efeseni 2.20, incat aceasta ne confirma gandirea ca intr-un fel simbolic cetatea ne vorbeste despre biserica. lar temeliile sunt impodobite cu
pietre pretioase: o piatra la fiecare temelie. Cea dintai are iaspis, care, dupd cum am vazut, este o descriere a lui Dumnezeu insusi. Ceea ce
vorbeste despre Dumnezeu este aici la fiecare temelie, dar fiecare piatra intr-un fel sau altul actioneaza ca o prisma, reflectand nuantele
variate care formeaza lumina. Temeliile insesi ale cetatii stralucesc cu lumina lui Dumnezeu, dar care este reflectata in asa fel incat oamenii
sa-i aprecieze detaliile pline de culori.

Cetatea masurata de un inger cu o trestie de aur (21.15-21)

Cetatea insasi, si portile ei, si zidurile ei sunt masurate de un inger care foloseste o trestie de aur. In felul acesta standardul masuréatorii este
divin si cetatea se prezinta ca un cub perfect cu dimensiuni imense. Un stadiu ar putea fi de 185 sau 190 metri, iar 12.000 de stadii ar fi cam
2.200 km. Faptul ca Tnaltimea ei era cat lungimea si cat latimea, ne ajuta sa confirmam gandul ca avem a face nu cu un limbaj literal, ci
simbolic. in numaratoarea aceasta intalnim din nou 12, numarul administrarii, si insasi strada cetétii este de aur ca sticla transparenta. in
cetatile pamantului strada este locul unde se acumuleaza murdaria. Aici totul este curatie divina si transparentd, si asa cum este cetatea este
si guvernarea care porneste de la ea.

Cetatea luminata de gloria lui Dumnezeu si a Mielului

Versetele 22 si 23 ne dezvaluie in ce consta gloria cetatii. lerusalimul paméantesc din timpul mileniului va avea templul Domnului ca
fncununare a gloriei lui. Ezechiel vede aceasta in viziune si ii noteaza masurile in capitolul 40-48. Gloria lerusalimului ceresc este ca el nu are
templu, pentru cd Domnul Dumnezeu Cel Atotputernic si Mielul sunt templul ei; adica acolo Ei straluesc in gloria Lor fara a fi nevoie de ceva
n plus. In expresia “Domnul Dumnezeu Atotputernic” avem referinta la cele trei nume sub care Dumnezeu S-a descoperit in timpurile
Vechiului Testament, si cu El este unit in termeni egali Cel care a fost odata Mielul smerit, neapreciat si nesocotit de oameni. Aici nu este
nicio mentionare a lui Dumnezeu ca Tata, dar aceasta este, gandim, pentru ca sublinierea nu este pe relatia in care este asezata biserica, ci
pe administrarea care fi este incredintata.Printre oameni administrarea este atat de des nereusitd din cauza nedreptatii sau ignorantei. Aici
fnsa totul este marcat de lumina perfecta a lui Dumnezeu. Gloria lui Dumnezeu lumineaza cetatea si “lumina” ei, mai corect “lampa” ei este
Mielul. in El va fi concentrata si facuta disponibild pentru cetate. Orice lumina naturala este inlocuita si acolo nu mai este nevoie de ea.

Cetatea cereasca - gloria regilor pamantului (21.24)

Versetul 24 arata ca desi lumina fsi are locasul in cetate, ea este trimisa spre pamant pentru ca natiunile méntuite sa se bucure de ea. Toate
activitatile lor vor fi guvernate de ea si in felul acesta vedem cum fin sfarsit cerul si pamantul vor fi intr-o intelegere binecuvantata, asa cum
face aluzie Osea 2.21, 22.Dar dupa cum lumina lui Dumnezeu coborara din sfanta cetate, tot asa in ea se va aduce gloria si onoarea regilor
pamantului si ai natiunilor. n capitolul 17.2 am vazut pe mai-marii pAmantului avand de a face cu Babilonul fals, inainte de venirea lui
Hristos. Acum ei plecasera acolo unde le este condamnarea, cu toate natiunile care au uitat pe Dumnezeu. Regii si natiunile din capitolul
nostru sunt cei care au trecut in binecuvantarea mileniului, intr-o supunere fericita fatd de Domnul. Lumina cereasca straluceste asupra lor si
gloria si onoarea se revarsa fhapoi in cetate, de la ei de pe pamant. Aici este portretizatd o scena care ar putea entuziasma orice inima; ea
poate fi intrecutd numai de bucuriile cetétii insesi.

Noapte nu va fi acolo (21.25-26)

Aceste relatii incantatoare sunt neintrerupte in ce priveste cetatea. Portile ei nu sunt niciodata fnchise, pentru ca in ea este continuu zi. Daca
am compara faptul acesta cu Isaia 60.11 am vedea un contrast instructiv. In ziua aceea fericitd portile lerusalimului pamantesc vor fi mereu
deschise. Va fi noapte acolo, pentru ca este scris: ele “nu vor fi inchise nici zi, nici noapte”. in acea cetate vor intra “bogatia” natiunilor si
mai-marii lor. In felul acesta pe pamant lucrurile vor fi la un nivel mai jos, desi este si asemanare cu cetatea cereasca, si aceasta va fi mai
clar vazuta in ultima parte a acestui capitol.

Numai cei scrisi in cartea vietii Mielului intra in cetate (21.27)

Din cetatea sfanta va fi cu totul exclusa orice forma de rau, de intinare si de neadevar, si vor intra in ea numai cei scrisi in cartea vietii
Mielului. Cu greu s-ar putea spune aceasta despre lerusalimul pamantesc, chiar si in perioada mileniului.

Apa vietii iesind din tronul lui Dumnezeu si al Mielului



Am vazut mai fnainte ca nu este templu in cetatea sfanta, intrucat Dumnezeu si Mielul sunt Templul ei. Versetul cu care incepe capitolul 22
arata ca tronul lui Dumnezeu si al Mielului este acolo, si aceasta este spus din nou in versetul 3. Din tron iese apa vietii ca un rau curgator.
Niciun tron pamantesc - nici chiar cel mai bun dintre ele - nu s-a dovedit a fi in sine un izvor de viata. Stapanirea lor a fost prea opresiva sau
prea slaba, sau hotararile lor, Thainte de a ajunge la popor, au fost prea intinate in trecerea prin mijloace mai putin omenesti. Aici in cele din
urma este un tron al dreptatii absolute care da binecuvantare, si viata i este rezultatul.Pe Ianga acestea, cetatea din care curge viata catre
oameni este pazita de orice fel de intinare si de aceea nimic murdar nu poate fi in apele ei. Ea este curata, “stralucitoare ca cristalul”. Citim
despre Sionul de pe pamant ca locul unde “a poruncit Domnul binecuvantarea, viata pentru totdeauna” (Psalmul 133.3). Acum contemplam
izvorul ceresc de unde vin toate.

Pomul vietii in timpul mileniului

Raul vietii hraneste si intretine pomul vietii si pomul acesta este in mijlocul strazii de aur. Gandurile ne sunt duse indata la Geneza 2 si 3. In
conditia sa de inocenta Adam avea doi pomi la care putea ajunge. Pomul vietii nu fi era interzis, ci pomul cunostintei binelui si raului. El a
trecut pe langa cel de la care putea lua ceva si s-a oprit la cel care ii era interzis. Ca om cazut, pomul vietii a ajuns sa fie dincolo de
posibilitatea lui de a ajunge la el, printr-un act al unei fiinte ingeresti, incat niciodata sa nu se poata ajunge la el prin orice ar face omul. N-a
fost vreo rezolvare a acestei probleme teribile care s-a ridicat, pana ce S-a aratat Fiul lui Dumnezeu ca sa inlature pacatul prin insasi jertfirea
Sa. Atunci, si numai atunci, responsabilitatea asumata prin cunoasterea binelui si raului a fost rezolvata si Hristos inviat a ajuns. Pomul Vietii
pentru oameni. Este un fapt tot atat de adevarat astazi cum va fi atunci cand acest “pom al vietii” va fi “in paradisul lui Dumnezeu”
(Apocalipsa 2.7).Pe cest pom slavit este intalnit din nou numarul doisprezece. Rodul lui are o diversitate a numarului doisprezece si produce
de douasprezece ori pe an. Roadele se pare a fi pentru cetatea cereasca, dar frunzele vor aduce vindecare natiunilor. Mentionarea lumilor,
natiunilor si vindecarii arata ca intreaga scena se referd la mileniu, si nu la starea eterna.

Nimic vrednic de blestem; si robii Lui Ti vor sluji

Cand am observat cate ceva din starea eterna, la inceputul capitolului 21, am vazut ca multe din detaliile date sunt intr-un fel negativ -
mentionarea a ceea ce nu va fi atunci. Aceeasi trasatura o gasim si aici. Cetatea nu are templu, nici nevoie de soare si de luna, si nici
posibilitate de Tntinare. Acum aflam ca nu va mai fi niciun blestem si se repeta ca nu va mai fi noapte (in versetul 5). De indata ce a intrat
pacatul, a intrat si blestemul, asa cum poarta marturie Geneza 3. Introducerea legii a facut doar ca blestemul sa fie mai accentuat, iar
Maleahi, ultimul cuvant profetic catre poporul de sub lege, foloseste clar acest cuvant; este in adevar ultimul cuvant al Vechiului
Testament.Neascultarea celui dintdi om a adus blestemul. Ascultarea Celui de a Doilea, chiar pana la moarte, a pus bazele pentru inlaturarea
lui. Cand tronul lui Dumnezeu si al Mielului este asezat in ceate, atunci blestemul se va sfarsi pentru totdeauna. Orice neascultare va
dispdrea. Autoritatea divina va fi pe deplin recunoscuta, si dreptatea, neavand ceva care sa i se impotriveascad, se va exercita pur si simplu n
binecuvantare.De aceea citim aceste cuvinte: “robii Lui ii vor sluji”. Dar, daca ei au fost robii Lui nu l-au slujit intotdeauna? am putea intreba.
Raspunsul ar trebui sa fie: numai in parte. Cat de des motive egoiste au fost amestecate in slujirea pentru El; si, cu cat mai mult ar avea o
gandire spiritual, cei credinciosi ar fi mai constienti de faptul acesta. Acum in sfarsit firea pacatoasa din ei va fi inlaturata si ei li vor sluji in
adevar. Tot ce li s-a incredintat pentru a infaptui voia lui Dumnezeu si a Mielului se va implini in mod complet.

Vom vedea fata Lui si vom reflecta lumina Lui (22.4)

Vin apoi aceste cuvinte pline de slava: “ei vor vedea fata Lui”. Fata Lui este in legatura cu gloria adusa de revelatia Sa insasi. Cand legea a
fost data si calcata, Moise a gasit har Thaintea lui Dumnezeu si in felul acesta incurajat, a spus: “Arata-mi, Te rog, gloria Ta” (Exod 33.18).
Raspunsul a fost: “Tu nu-Mi poti vedea fata, pentru ca omul nu poate sa Ma vada si sa traiasca.” Sub har contrastul este mare. Noi putem
spune: “"Dumnezeu a strélucit in inimile noastre, ca sa facem sa stréluceasca lumina cunostintei slavei lui Dumnezeu pe fata lui Isus Hristos”
(2 Corinteni 4.6). Dar ceea ce avem aici depaseste cu mult acestea. Adusi in favoarea Lui, vom fi Tn lumina deplina a cunoasterii lui
Dumnezeu, revelata in mod perfect in Hristos. Se va implini cererea Domnului nostru: “Sa fie impreuna cu Mine si aceia pe care Mi i-ai dat Tu,
ca s& vada gloria Mea” (loan 17.24). Vom vedea fata lui Dumnezeu pentru totdeauna, privindu-L pe Elin legiturd cu aceasta vin urmatoarele
cuvinte: “Nunmele Lui va fi pe fruntile lor.” in capitolul 13 am v&zut c& toti cei ce urmau fiarei trebuiau s& aibd semnul sau numele pe fruntile
lor, declarand astfel supunerea fata de ea si faptul ca o reprezentau. Acestia vor ajunge, dupa cum am vazut, sub mania lui Dumnezeu. Noi
vom purta numele lui Dumnezeu si al Mielului, in locul cel mai proeminent, declarand supunerea fata de El si reflectand asemanarea Sa ca
reprezentanti ai Sai.Ar fi dificil s& concepi vreun lucru mai binecuvantat decat acesta - sa locuiesti in lumina Lui si sa reflectezi asemanarea
Lui pentru totdeauna. Este de notat faptul izbitor al repetarii de trei ori a cuvantului “Lui”, nu al “Lor”. Dumnezeu si Mielul sunt amandoi
prezentati cu un pronume singular. Ei sunt deosebiti in mod clar; dar Ei sunt una. Este o alta indicatie a Dumnezeirii lui Hristos.

Niciodata noapte (22.5)

Fiind adusi astfel in stralucirea luminii vii, toata intunecimea mortii s-a dus pentru totdeauna si nu mai este nevoie de vreo lampa
nefnsemnata a omului. Capitolul nostru incepe cu viata si continua cu lumina. Dragostea nu este mentionata, este numai dedusa, deoarce
cetatea este mireasa, sotia Mielului. si aceasta, fara indoiala, pentru ca este vorba de cetate, care face cunoscut nu dragostea, ci este centrul
administrarii divine.

A domni in vecii vecilor (22.5)

Cuvintele de la sfarsitul descrierii sunt: “ei vor domni in vecii vecilor.” Dupd cum am invatat la Tnceputul cartii, sfintii sunt facuti o imparatie
de preoti pentru Dumnezeu; adica ei sunt preoti si regi. Mai departe, dupa cum apostolul Pavel a spus corintenilor, “sfintii vor judeca lumea”.
Si iarasi, “noi vom judeca pe ingeri”. Acesta este gandul lui Dumnezeu, hotarat de mult timp. Acum il aflam ca este adus la indeplinire.Aici
deci sunt lucruri care se ridicd mai presus de puterile noastre slabe de intelegere in prezent. Totusi ele sunt, binecuvantat fie Dumnezeu, in
mod profund reale, stabilite la timpul lor, pentru a fi stabilite pentru totdeauna.in versetul 5 am citit ultimul cuvant al revelatiei profetice si in
el am fost condusi spre o conditie de binecuvantare mult mai presus de cele mai inalte ganduri ale noastre. in Geneza 3 |-am vazut pe om
departandu-se de lumina lui Dumnezeu - atat cat i-a fost daruita - s-a afundat in noapte spirituala si a devenit un sclav al pacatului. Aici fi
vedem pe oamenii rdscumparati care au primit “plinatatea harului si darul liber al dreptatii” aratat in lumina vesnica si ei “vor domni in viata,
prin Acel unul singur, Isus Hristos, asa cum a scris apostolul Pavel in Romani 5.17.



Afirmarea adevarului revelat (22.6)

De aceea nu suntem surprinsi ca versetul 6 ne da o afirmare solemna a adevarului despre viitorul minunat dezvaluit. Apostolii au facut
cunoscut puterea si venirea Domnului, iar Petru ne asigura ca ei n-au urmarit niste basme mestesugit alcatuite (vezi 2 Petru 1.16). Aici
contemplam slavi care se Tntind Tn eternitate si care ar fi dincolo de credinta, daca nu ne-ar fi fost garantate ca “vrednice de crezare si
adevarate”.

lata, Eu vin curand (22.7)

Totodata ele sunt lucruri “care trebuie sa aiba loc Tn curand”. Afirmatia aceasta intentioneaza desigur s& ne comunice ca noi trebuie sa
socotim timpul potrivit estimarii divine si nu a noastra. Cuvéantul tradus “curand” este aproape acelasi intalnit si in versetul 7, unde avem cea
dintai dintre cele trei anunturi: “"Eu vin curand”, care se intalnesc in versetele de incheiere a acestei carti. ce inseamna pentru noi multe
secole nu sunt decat cateva minute pe ceasul mare al lui Dumnezeu. inclindm s& gandim totusi cd acest cuvant inseamné c3, atunci cand are
loc o lucrare divind, ea este marcata de iuteald, repreziciune, asa cum se spune in Romani 9.28: “Domnul va indeplini pe deplin si repede pe
pamant cuvantul Sau.” Cand va veni Domnul Isus, nu vor fi manifestari incete si de lunga durat3, ci va fi ca fulgerul, o clipd.in timp ce
asteptam venirea Lui, binecuvantarea noastra sta in tinerea spuselor profetiei pe care o cercetdm. Vom “pazi” cuvintele ei daca le pastram in
gandurile noastre in asa fel incat ele ne vor guverna viata. Am auzit despre studiul profetiei ca fiind doar un lucru intelectual. Desigur, s-ar
putea sa fie numai atat, dar intentia lui nu este numai atat. Daca pazim spusele profetiei, vom fi Tmbogatiti cu intelegerea scopului pe care il
are Dumnezeu, cu planurile pe care le are nhaintea Sa si caile pe care se va ajunge la implinirea lor. Vom fi de asemenea binecuvantati de
siguranta biruintei depline care va incununa toate judecatile si caile Sale.

A te inchina numai lui Dumnezeu (22.8-9)

Efectul tuturor acestora asupra lui loan a fost foarte mare, asa cum in adevar trebuie sa fie asupra noastra care le citim. Impulsul de a te
inchina era drept, fara indoiald, desi a cadea la picioarele ingerului era un lucru gresit. Faptul acesta a fost respins indata de inger, pentru ca
el avea mai degraba locul unui rob, si in privinta aceasta era egal cu loan si cu profetii, sau chiar cu toti cei care fsi iau locul de ascultare fata
de cuvantul lui Dumnezeu. Numai lui Dumnezeu trebuie sa& ne inchindm. Niciun fnger nu va accepta ca cineva sa i se inchine lui, desi dorinta
cea mai aprinsa a lui Satan, marele inger cazut, aceasta era, asa cum ni se arata in Matei 4.9.

Profetia nepecetluita

Versetul 8 si 9 sunt un fel de paranteza. Trebuie sa legam versetele 10 si 11 de versetul 7. Cuvintele profetiei care sunt atat de profitabile
celui care le pazeste, nu trebuie pecetluite, ci tinute deschise pentru oricine doreste sa le cunoasca. Contrastul cu sfarsitul cartii Daniel ne
izbeste Indata. El avea sa “tind ascunse si pecetluite cuvintele acestea pana la timpul sfarsitului” (Daniel 12.9). Epoca 1n care traim noi - pe
care am putea-o numi dispensatia crestina - este “timpul sfarsitului” sau, asa cum spune loan in epistola lui, “ceasul din urma” (2.18). Duhul
Sfant a venit si ceea ce inainte era fnchis, acum este deschis, si ceea ce este revelat nu trebuie pecetluit. Fara indoiala este, de asemenea,
adevarat cd suntem acum in ultimele zile ale acestui timp din urma, incat toata aceasta profetie nepecetluita trebuie sa aiba un interes
special pentru noi.

Starea fiecaruia ramane asa cum va fi in clipa venirii Domnului (22.11-12)

Versetul 11 este de asemenea in legatura cu “lata, Eu vin curand” din versetul 7, de asemenea cu aceleasi cuvinte ale Domnului de la
fnceputul versetului 12. Venirea Domnului va da tuturor o stare care va ramane aceeasi, buna sau rea. Astazi sunt oameni nedrepti si cu tot
felul de pacate; sunt si oameni drepti si sfinti. Dar astazi cel nedrept poate fi indreptatit si cel cazut in pacate poate fi nascut din nou si poate
intra Tn randurile celor sfinti. Cand va veni Domnul, starea fiecaruia va raméane de neschimbat. Gandul acesta deosebit de solemn sa-si aiba
greutatea lui Tn noi toti!Pe l&nga aceasta, asa cum arata versetul 12, venirea Domnului va insemna scaunul de judecata, unde fiecare isi va
avea evaluata si rasplatita lucrarea potrivit cu meritul ei. Acesta este un gand foarte solemn pentru fiecare credincios. Dupa rapirea sfintilor
vine scaunul de judecata al lui Hristos.

Alfa si Omega, puternica afirmare a Dumnezeirii Domnului Isus (22.13)

S-ar parea ca, dupa ce a rostit cele scrise in versetul 11, ingerul dispare si se aude numai glasul lui Hristos, Cel care vine. El este Alfa si
Omega, Cel dintai si Cel din urma, inceputul si Sfarsitul. Cu greu ar putea fi o afirmatie mai puternicd a Dumnezeirii Sale ca aceasta. Nicio
fiinta creatd, oricat de Tnaltata, n-ar putea vorbi in felul acesta. Aceasta garanteaza corectitudinea tuturor judecatilor Sale si faptul ca orice
rasplata daruita de El va fi in totul potrivita cu ceea ce i se cuvine.

Despartirea pentru eternitate intre cei cu hainele spalate si cei caracterizati de pacat

Din nou vedem doua clase n versetul 14 si 15 - cei sfinti si cei ramasi in pacatele lor. Versetul 14 spune: “Ferice de cei care isi spala
hainele”; adica altadata erau murdari, dar au fost curatiti. Numai in felul acesta poate avea cineva dreptul la pomul vietii sau sa aiba intrare
in cetatea sfanta. Cei spalati sunt induntru. Cei caracterizati de relele versetului 15 sunt afara. Apostolul Pavel daduse instiintarea: “Paziti-va
de cainii aceia! Paziti-va de lucratorii aceia rai!” (Filipeni 3.21) si aici fi aflam pe unii ca acestia Tnlaturati pentru totdeauna. Pe langa aceasta,
el aratase clar ca astazi in adunarea lui Dumnezeu este o recunoastere divina a celor “dinduntru” si a celor din lume, “din afara” (1 Corinteni
5.12-13), incat aici aflam aceeasi separare mentinuta si dusa in eternitate

Isus, steaua stralucitoare de dimineata

Dar in timp ce Apocalipsa se apropie de sfarsit, El ni Se prezinta nu numai in felul in care sa ne intoarcem inapoi la prezicerile Vechiului
Testament a rasaritului Soarelui dreptatii, ci in al doilea rand, in legatura mai distinct cu nadejdile Noului Testament. El fusese prezis venind
ca o “stea a lui lacov” (Numeri 24.17) fara vreo referinta la dimineata. Ca Steaua stralucitoare a diminetii, Isus ni Se prezinta ca Acela care
vine mai inainte de rasaritul zilei si ca o garantie a ei. Acum Israel nu-L cunoaste in felul acesta, pentru ca a fost respins si tratat ca inselator.



Biserica, si numai Biserica Il cunoaste in caracterul acesta si are dreptul s3-si mentina aceste sperante ceresti, centrate in El, care se vor
realiza mai inainte de a se arata ziua glorioasa pentru Israel si pentru padmant.in felul acesta, in versetul 16 Domnul Isus ni Se adreseaza
personal ca Acela in care sunt centrate toate sperantele si pentru cer si pentru pamant, si El Se dezbraca de Sine Insusi, pentru a vorbi astfel,
de toate titlurile si onorurile Sale, pentru ca mai simplu si efectiv sa Se prezinte pe Sine insusi. in felul acesta Se adreseaza mai direct inimilor
celor ai Sai. Ca urmare este un raspuns imediat.

Isus, Radacina si Vlastarul lui David

Versetul 16 are in el un element de contrast daca 1l comparam cu cel dintai verset al cartii. Descoperirile profetice date de Dumnezeu lui Isus
Hristos si transmise noud de ingerul S&u prin loan, acum sunt complete. Ingerul prin care au fost comunicate a disparut. Isus insusi ramane si
n versetul acesta si in cele urmatoare se aude numai glasul Lui. in primul rand El aproba tot ceea ce a fost transmis prin slujirea ingerului si
ceea ce a fost trimis de El. Nu trebuie sa gandim ca marturia profetica a fost ceva mai jos decat divina, desi a ajuns la noi in felul acesta.
Marturia a fost data n cele sapte adunari din Asia, cum se precizeaza n capitolul 1.4, dar prin ele este intentionata iluminarea intregii
adunari pana ce va veni El.Dupa ce a aprobat intreaga carte, Domnul Isus, folosind numai numele Sau personal, ni Se prezinta in doua feluri.
Intai, ca R&dacina si VIastarul lui David, care ne d3 demnitatea Sa in omenire pentru imparatie si pentru stapanirea intregului paAmant. Sa
citim Psalmul 78.65-72 si apoi 2 Samuel 23.1-5. Aceste pasaje arata ca printr-o interventie speciala a puterii divine David a fost ridicat in
pozitia Tmparateascad, si cum el a fost o imagine imperfecta a Unuia infinit mai mare care avea sa coboare din el in ce priveste trupul. De
aceea in Isaia 11.1 se vorbeste de Hristos ca de o Ramura care iese din tulpina lui Isai si un Vlastar din radacinile caruia vor fi roade. Aici El ni
Se prezinta clar ca vlastar al lui David.Dar in acelasi capitol din Isaia, in versetul 10, El este prezentat ca “Vlastarul lui Isai” care va fi “In ziua
aceea” si corespunde cu ce avem in capitolul nostru. El este “tulpind” si “radacina” in Isaia; este “Vlastar” si “radacina” in Apocalipsa. In cele
dintai cuvinte este proeminent gandul omenirii Lui; in cuvintele din urma, Dumnezeirea Lui. Si apoi - revenind la 2 Samuel 23 - cand in cele
din urma El stapaneste peste oameni in dreptate si in temere de Dumnezeu, El va fi “ca lumina diminetii, ca rasaritul soarelui in dimineata
fara nori”. In imaginea aceasta izbitoare si poetica se aratd inceputul zilei strdlucitoare a mileniului pAmantului, cand El va veni.

Invitatia de a veni si cei ce n-au venit

A doua propozitie se refera la cei care au auzit acest strigat dar pana acum inca nu i s-au alaturat lui. Este vreunul dintre cititori in situatia
aceasta? Atunci esti invitat sa fii impreuna cu Duhul si mireasa si sa-ti adaugi acest “Vino” la al lor. Cu cat intelegem mai mult partea noastra
in Adunare si locul pe care Adunarea il are ca mireasa a lui Hristos, cu atat mai mult vom dori venirea Mirelui.Propozitiile a treia si a patra
cuprinse Tn versetul 17 ne dau siguranta fericitd ca pana ce va veni El, apa vie pe care o daruieste evanghelia este la dispozitia fiecarui suflet
fnsetat. Daca Domnul nostru vorbeste, asa cum face aici, noi care suntem niste simpli robi ai Sai ne putem adresa cu indréazneala oamenilor
cu aceleasi cuvinte, plini de incredere. Este o bucurie sa stim ca intocmai cum ne putem indrepta spre El care este Steaua stralucitoare de
dimineata si-l spunem: “Vino!” tot asa ne putem indrepta spre oameni in general si catre cei insetati in special si sa-i indemnam sa vina sa ia
apa vietii, fara plata. Pana ce aceasta perioada a harului va fi inlocuita cu o perioada a judecatii, invitatia evangheliei trebuie sa fie facuta
cunoscut. Ea este pentru “oricine vrea” si putem fi siguri ca in final se vor gasi unii care prin lucrarea Duhului lui Dumnezeu vor voi sa ia.

Duhul si Mireasa spun: Vino!

Putem afla incurajare in faptul ca la sfarsitul acestei carti, si de fapt al Noului Testament ca intreg, Duhul Se arata ca inca a ramas, si mireasa
ca inca existand ca o entitate pe pamant. Decaderea care s-a aratat atat de trist in biserica de nume, dupa cum este indicat profetic in
capitolele 2 si 3, n-a oprit lucrarea Unuia si n-a distrus pe celdlalt. Duhul locuieste in bisericd, In mireasa, si de aceea intr-un glas se aude
raspunsul: “Vino!” acesta este faptul; dar avem sa ne cercetam pe noi insine daca suntem in totul in armonie cu acest strigat. Ne temem ca
prea multi crestini urmaresc inca imbunéatatirea lucrurilor de pe pamant sau cat de cat evenimente pentru o conditie ideala a lucrurilor care
sa fie produse prin predicarea evangheliei, punand mare accent pe implicatiile lor sociale, si de aceea cu greu s-ar alatura acestui strigat.

Cine adauga sau scoate ceva din Cuvantul lui Dumnezeu

Este un fapt deosebit de solemn in versetele 18 si 19. A falsifica o parte din Cuvantul lui Dumnezeu este un lucru de care se presupune ca nu
se va face vinovat un credincios adevéarat. S& notdm c& pacatul acesta poate fi facut adaugand unele cuvinte sau scotand din ele. In zilele de
altadata primul pacat a fost cel al fariseilor, al doilea cel al saducheilor. Unii adaugau traditia lor, care avea ca efect desfiintarea adevaratului
Cuvant al lui Dumnezeu. Ceilalti adoptau vederi rationaliste si refuzau sa creada in inviere, sau in inger, sau in duh si in felul acesta inlaturau
mult din Cuvéntul divin. Desi numele acestora sunt invechite, spiritul lor este viu si astazi, iar avertizarea aceasta este foarte necesara.
Amenintarea din ultima parte a versetului 19 este foarte grava: scoaterea partii lui de la pomul vietii.Trebuie sa notam ca schimbarea
“cuvintelor” este interzisd. Avem un anunt final chiar aici la sfarsit, ca toate cuvintele Scrierilor divine sunt inspirate. Inspiratia cuvant cu
cuvant este sustinuta chiar la sfrsit. Daca nu am avea o inspiratie cuvant cu cuvant, n-am avea deloc inspiratie. Este usor de inteles acest
lucru, daca ne indreptam gandurile la aranjamentele din lume. Legile tarii nu sunt desigur inspirate, dar ele sunt autoritate si au fost
decretate de parlament in forma scrisa, fraza cu fraza, cuvant cu cuvant. In curtea de apel se face frecvent caz de insasi cuvintele legii, stiind
ca ele sunt valabile si nu pot fi desconsiderate sau alterate. Daca un avocat da la o parte cuvintele legii intr-o actiune legala si pretinde sa
interpreteze ceea ce se numeste “spiritul legii” separat de cuvintele ei, va fi repede dovedit ca este gresit si numai cuvintele ar avea
autoritate si ar guverna acel caz. Sa tinem seama de cuvintele acestei profetii si de fiecare alta parte a Scrierilor divine.

Ultimele cuvinte ale Domnului Isus: “Eu vin curand”

in versetul 20 avem ceea ce putem privi ca ultimele cuvinte ale binecuvantatului nostru Domn in Sfintele Scripturi - ultimul S&u cuvant
inspirat catre Adunarea Sa. El tocmai marturisise despre integritatea si autoritatea cuvantului Sau sfant, insa spunand “daca adauga cineva
la acestea” (versetul 18), gandim ca El Se referea la tot continutul acestei carti minunate, in adevar la tot ce avem in Scripturi. lar ultimul
cuvant al marturiei Sale este: “Da, Eu vin curand.” in felul acesta pentru a treia oara in acest capitol de incheiere El anunta venirea Sa. Dat
fiind acest lucru, cat de extraordinar este faptul ca insusi gandul venirii Sale s-a dus din gandirea bisericii timp de veacuri, si chiar a fost
tagaduit sau explicat gresit.Fara indoiala explicatia sta in faptul ca biserica a alunecat in lume si si-a indreptat gandurile spre pamant, asa
cum i s-a spus in scrisorile catre Pergam si Tiatira in capitolul 2. inselatd de ispitele pdmantesti, venirea lui Hristos ceresc si-a pierdut
atractia. Sa privim la El, pentru ca nu cumva acelasi proces s& aiba loc in inimile si in vietile noastre. Daca stim care este in adevar partea si



perspectiva noastra, vom afla ca venirea Sa este atractiva mi mult decat pot spune cuvintele, iar raspunsul nostru va fi desigur, asa cum este
indicat aici: “Amin! Vino, Doamne Isuse!” Nu putem dori amanare si addugam cu entuziasm: “Asa sa fie!” Vino repede, asa cum ai spus,
Doamne Isuse! Dumnezeu sa ne dea ca acesta sa fie adevaratul raspuns al tuturor inimilor noastre.

Harul - ultima binecuvantare de la Domnul Isus, prin apostolul loan

Am vazut in versetul 20 afirmatia si promisiunea de incheiere a Domnului nostru si raspunsul de incheiere din inimile si de pe buzele sfintilor
Sai. Acum in final, in versetul 21, avem binecuvantarea de incheiere din partea Domnului prin apostolul loan, care a fost unealta acestor
comunicari. “Harul Domnului Isus Hristos fie cu toti sfintii.” Este folosit aici intregul Sdu titlu si nota de incheiere, izbitoare, este cea a bine
cunoscutului har. Acest har va ramane peste toti sfintii si nu numai peste putini, care ar fi in mod special credinciosi. Si el va ramane peste ei
tot timpul in care il asteptam.Ultimul cuvant al Vechiului Testament este “blestem”. Aceasta, pentru ca tema lui importantd este guvernarea
lui Dumnezeu si legea Sa, data prin Moise. Si citim: “Toti cei care sunt din faptele legii sunt sub blestem” (Galateni 3.10). Noul Testament
introduce acel “har si adevar” care “a venit prin Isus Hristos” (loan 1.17). De aici, marele contrast dat de cuvintele de incheiere ale Noului
Testament.Putem binecuvanta pe Dumnezeu ca harul Domnului Isus Hristos straluceste ca soarele peste fiecare sfant, in timp ce toti
asteptam venirea Domnului nostru.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/apocalipsa-2122-23-f-b-hole/

	Apocalipsa - Comentarii F. B. Hole
	Apocalipsa - Introducere


