clickbible.org

2 Petru - Comentarii F. B. Hole

Credinta pretioasa primita de la Dumnezeul si Mantuitorul nostru Isus Hristos (1.1)

In cea de a doua epistola Petru se adreseaza acelorasi credinciosi - iudeii crestini imprastiati prin Asia Mica - la fel ca si in cea dintai. Faptul
acesta nu este aratat in versetele de la inceput, insa este precizat in cel dintai verset din capitolul 3. in salutul cu care se incepe epistola, el fi
descrie, simplu, ca pe acei care primisera o credinta pretioasa ca si el, ,prin dreptatea Dumnezeului si Mantuitorului nostru Isus Hristos".

Ei crezusera evanghelia asa cum o crezuse si el, si o astfel de credinta, oriunde se afla in inima, este in adevar pretioasa. lar indicatia de aici
este la credinta crestina care este pretioasa mai presus de orice cuvant. Religia iudaica nu putea fi numita o credinta. Ea a inceput cu
vederea, la Sinai. Ea consta intr-o lege a cererii cuplata de un sistem vizibil - ,randuieli pentru slujire si pentru sfantul locas pamantesc”(Evrei
9.1) - care erau o umbra a lucrurilor care aveau sa vina. Ei se intorsesera de la acestea, care se asemanau cu ceea ce era real, dar nu erau
decat o umbra, ca sa aiba parte de credinta pretioasa a lui Hristos, care pare pentru necredinciosi ca o umbra, dar care de fapt este realitate.

Dumnezeul si Mantuitorul ,nostru” (1.1)

Credinta aceasta pretioasa a ajuns la noi numai prin venirea Domnului Isus ca Mantuitor; si EL a venit ca sa arate dreptatea Dumnezeului
nostru. Scriind ca un evreu convertit catre iudei convertiti despre ,Dumnezeu si Mantuitorul nostru“, aceasta insemna ,Dumnezeul lui Israel”
care Si-a desfasurat in credinciosia Sa fata de vechile promisiuni si a intervenit in folosul lor, si al nostru, venind ca Mantuitor, ca rezultat fiind
credinta aceasta pretioasa a noastra.

Harul si pacea, in proportia cunoasterii Lui (1.2,3)

lar Domnul Isus care a venit ca Mantuitor al nostru potrivit versetului 1, de asemenea este Cel prin care avem adevarata cunoastere a lui
Dumnezeu, asa cum precizeaza versetul 2, si ne putem bucura de har si pace in proportia cunoasterii reale a lui Dumnezeu insusi. in adevar,
prin cunoasterea Dumnezeului si Mantuitorului nostru, ale noastre sunt toate cele privitoare la viata si la evlavie.

Puterea data de Dumnezeu si raspunderea de a o arata practic (1.3-7)

Ne va fi de folos ca sa intelegem pasajul acesta, daca notam ca:

1.Versetul 3 si cea dintai parte a versetului 4 vorbesc de lucruri care sunt daruite de puterea lui Dumnezeu fiecarui credincios.
2.Ultima parte a versetului 4 ne arata obiectul pe care |-a avut in vedere Dumnezeu prin ceea ce ne-a dat.

3.Versetele 5-7 precizeaza felul in care suntem responsabili sa aratam practic ceea ce am primit, incat sa se ajunga la obiectul pe care il are
Dumnezeu. Trebuie sa fim caracterizati de largire si crestere. Ceea ce ne-a daruit ,puterea Sa divina“(vers. 3) urmeaza sa se desfasoare cu
toata ,silinta noastra“ (vers.5).

Puterea divina primita pentru toate lucrurile privitoare la viata si evlavie (1.3,4)

Ce ne-a daruit puterea divina? Toate lucrurile privitoare la viata si evlavie. Nu numai ca am primit viata, dar si toate aceste lucruri necesare
ca viata cea noua sa fie manifestata Tn viata crestina practica si intr-o purtare evlavioasa. Apostolul nu se s opreste ca sa specifice lucrurile
date, el doar ne reaminteste ca avem promisiuni pretioase si de un fel nespus de mari. El foloseste superlativul ,cele mai mari“ pentru ca
nimic nu poate depasi sperantele crestinului care se rezuma la venirea Domnului. Totusi cateva momente de cugetare ne-ar folosi sa ne
amintim de unele daruri pe care puterea aceasta divina ni le-a acordat: Duhul Sfant locuind in noi, Cuvantul lui Dumnezeu scris pentru noi,
tronul harului care este intotdeauna inaintea noastra, pentru a numi numai trei. Totusi am primit nu unele, ci toate lucrurile care au a face cu
viata si evlavia. De aceea suntem in intregime pregatiti. Nimic nu lipseste din partea lui Dumnezeu.

Gloria si virtutea, caracteristice chemarii noastre (1.3)

Toate aceste lucruri au ajuns la noi prin cunoasterea lui Dumnezeu ca Acela care ne-a chemat ,la“ sau ,prin gloria si virtutea Sa“. Desigur,
suntem chemati la gloria Sa (vezi 1 Petru 5.10). Aici ideea este ca si gloria care este destinul si scopul nostru, si al acelei virtuti sau curaj care
ne va conduce pana la sfarsit.

Partasi firii divine, care este dragostea (1.4)

Aceste lucruri, fiecare in parte si toate impreuna, sunt ale noastre pentru ca prin ele sa fim , partasi naturii divine”. Orice credincios adevarat
este ,,nascut din Dumnezeu” si in sensul acesta este partas firii divine (vezi 1loan 3.9); de aceea el practica dreptatea si umbla in dragoste
(vezi lloan 2.29; 3.10). intelesul dat de pasajul acesta nu este totusi c& prin lucrurile d&ruite noud, noi am putea s& fim n&scuti din nou,
pentru ca Petru scria chiar acelor care erau ,,nascuti din nou” (1Petrul.23). De aceea noi suntem condusi intr-o partasie practica si plina de
valoare a firii divine. Intr-un cuvant, dragostea este natura divina si de aceea versetele 5-7 descriu cresterea crestinului ca avand culminarea
in dragoste. Credinciosul a carui inima este plina de dragostea lui Dumnezeu este in adevar partas al naturii divine, in sensul acestui pasaj.

Coruptia care este in lume, rod al poftei (1.4)

Toatd coruptia din lume este rodul poftei. Cuvantul ,poftd“ cuprinde toate dorintele care izvordsc din natura cazuta a omului. Legea lui Moise
a intervenit si si-a impus restrictiile asupra dorintelor omului cazut, insa in loc ca legea sa restranga pofta, poftele oamenilor au trecut dincolo
de restrictiile legii si au continuat sa-si raspandeasca n jur coruptia. Toate coruptiile lumii isi au originea Tn natura cazuta a omului. Noi, cei


https://clickbible.org/post/2-petru-33-6-f-b-hole/

credinciosi, am fost adusi s& avem parte in natura divina, din care izvoraste sfintenia, si de aceea am fost scapati din coruptie. in puterea a
ceea ce este divin am fost ridicati din ceea ce era natural pentru noi ca pacatosi; si nu este alta cale de scapare decat aceasta.

Lucrarea in cei credinciosi este in intregime a lui Dumnezeu, Caruia i place s& foloseascd mijloacele omenesti in lucrare (1.5)

Sunt de notat cuvintele cu care incepe versetul 5: ,Si tocmai pentru aceasta”. Adica tocmai pentru ca , puterea Sa divind” ne-a daruit toate,
acum este nevoie de ceva din partea noastra. Si acest ceva este ,toata silinta“.

Lucrarea, chiar si in inimile si vietile noastre ca oameni credinciosi, este in intregime lucrarea lui Dumnezeu, totusi din cauza aceasta nu
trebuie s& caddem intr-un fel de fatalism, ca si cum n-ar fi nimic de facut din partea noastra. Trebuie s& ne reamintim c& lui Dumnezeu li place
sa foloseasca mijloace omenesti in legatura cu unele aspecte din felul Sau de a lucra si ca El a randuit ca orice cale a prosperitatii spirituale
pentru fiecare credincios individual sa fie prin silinta spirituala a celui credincios. Nu este ceva surprinzator, pentru ca este in totul de acord
cu ceea ce vedem in lucrurile naturale. in cartea Proverbe (22.29) intelepciunea divina este aratata in lucrurile naturale despre care citim: , Ai
vazut un om harnic in lucrul sau?” El va sta inaintea regilor, nu va sta inaintea celor neinsemnati.

Silinta de a adauga in credinta, virtutea (1.5)

De aceea avem sa adaugam cu toata silinta, la credinta noastra, virtutea si toate celelalte lucruri enumerate in versetele 5-7. O traducere
literala reda astfel aceste cuvinte: ,Adaugati in credinta voastra, virtutea; in virtute, cunostinta“. Daca cea dintai traducere da ideea de
cladire, ca si cum s-ar adauga caramida peste caramida, cea de a doua da ideea de crestere. Mugurul de pe pom in primavara are in
germenele marului delicios care se vede toamna in acelasi loc. Totusi in rodirea marului multe lucruri si-au avut rolul lor, soarele si ploaia, si
energia pomului care I-a facut capabil sa suga din pamant umezeala si alte substante necesare. Fara energia vietii pomului, toate celelalte
aveau sa fie in zadar in ce priveste rodirea unui mar.

Si noi avem sa fim caracterizati de o energie care se straduieste intr-un fel asemanator. Trasaturile frumoase ale caracterului crestin care
este ca un germen in fiecare crestin trebuie sa se dezvolte in noi si in credinta noastrd; in ea se afla virtutea sau curajul. Daca n-ar fi virtutea
care sa ne faca in stare sa ne distingem de ceea ce este lumea, credinta noastra devine ea insasi foarte slaba.

Cunostinta, infranarea, rabdarea, evlavia (1.6)

in virtute urmeaza sa avem cunoastere. Virtutea impartaseste mereu tarie caracterului unui om; dar daca puterea nu este folositd potrivit
cunoasterii, a acelei cunoasteri mai mari si mai buna ca toate - cunoasterea lui Dumnezeu si a voii Sale - ea poate deveni un lucru periculos.

in cunoastere trebuie s& avem infranarea, sau cumpatarea. Dacd suntem condusi humai de cunoastere, putem foarte usor sa devenim
persoane cu extreme. Credinciosul cu mare claritate intelectuala poate cu usurinta sa actioneze in asa fel incat sa puna in primejdie binele
fratelui cu o pricepere mai mica, asa cum ne arata Romani 14 si 1 Corinteni 8. De aceea este nevoie de ,infranare”.

in infrAnare trebuie s& avem rébdare. Trebuie s& fim incercati, pusi la prob&. Credinciosul care are rébdare trece invingator prin ele.

in rabdare, evlavie sau pietate. invatam sa trdim constienti de prezenta lui Dumnezeu. il vedem pe Dumnezeu in imprejurérile noastre si ne
purtam ca sub privirile Lui.

in evlavie, dragoste frateascs (1.7)

in evlavie, dragostea frateasca (gr.philadelphia), pentru cd acum suntem n stare sa ne potrivim cat mai bine celor care sunt credinciosi
fmpreund cu noi. li vedem de asemenea in relatie cu Hristos si ca nascuti din Dumnezeu, si nu potrivit toanelor si inchipuirilor noastre,
partinirii noastre, ceea ce ne place si nu ne place.

in dragoste frateascd avem s& addugam dragostea (gr.agapen); aceasta este dragostea divind, care iubeste ceea ce in mod natural nu este
de iubit, deoarece acum izvorul vietii este inauntrul nostru si de aici dragostea nu are nevoie sa fie provocata de prezentare din afara a unei
atractii. Cel credincios care printr-o crestere spirituala buna iubeste in felul acesta, da dovada ca este partas firii divine intr-un fel foarte
practic, si este roditor asa cum arata versetul 8.

A nu fi lenesi sau neroditori in cunoasterea Domnului (1.8)

Lucrurile acestea, notam, trebuie sa fie in noi si sa fie din belsug. Ele sunt ca hainele pe care le imbracam si apoi le dezbracam la numite
ocazii. Ca rod, ele sunt produsul si dezvoltarea vietii divine inauntru si, daca sunt din belsug in noi, dovedesc ca nu suntem ,nici lenesi, nici
neroditori in cunoasterea Domnului nostru Isus Hristos“.

Lenea este opusul silintei. Ce suntem, lenesi sau silitori? Unii crestini sunt foarte silitori Tn castigarea banilor si chiar in umblarea dupa placeri,
dar lenesi in lucrurile lui Dumnezeu. De ce sa te miri atunci ca sunt ofiliti spiritual? Altii insa, Tn timp ce dau atentia necesara serviciului sau
muncii pe care o au, sunt silitori in lucrurile lui Dumnezeu. Nimeni n-are de ce sa fie surprins ca ei progreseaza spiritual.

Contrastul dintre un credincios care creste spiritual si unul care a uitat ca a fost curatit de pacatele Iui (1.8,9)

Versetele 8 si 9 din acest capitol ne prezinta un contrast puternic. Credinciosul silitor care creste spiritual si in care prin urmare roada Duhului
se afla din plin, nu este nici lenes nici neroditor in cunoasterea Domnului Isus. Pe de alta parte, este posibil pentru un credincios sa fie, cel
putin pentru un timp, si lenes si neroditor si prin urmare sa fie in situatia trista descrisa in versetul 9. Unul ca acesta este orb, cu vederea
scurta si cu memoria scazuta.

Cel cazut din versetul 9 este evident un credincios adevarat. Nu se spune ca el niciodata n-a fost curatit de vechile lui pacate; nu se spune
nici ca daca odata a fost salvat, acum n-ar mai fi curatit de pacatele lui; insa ceea ce a uitat este curatirea de vechile lui pacate. El a fost



curatit, dar a uitat faptul acesta. Trebuie sa facem deosebire deci intre cel cazut din versetul acesta si cel cazut la care se refera Evrei 6, de
asemenea in parabola semanatorului (Luca 8.3).Cel cazut

Cel cazut descris in Evrei 6 este un apostat care a cazut alaturi de credinta crestina, intr-o astfel de lepadare de ea incat rastigneste din noi
pentru sine pe Hristos, si cazul lui este cu totul fara sperante.

in parabola seméanatorului, cel cdzut este unul care primeste cuvantul in minte si in emotii, fara sa-i patrunda in constiinta. Unul ca acesta
poate spune ca s-a intors la Dumnezeu, dar fara ca aceasta sa fie o realitate, si indata se leapada. Cazul acesta, desi dificil, nu este fara
sperante, pentru ca un astfel de om s-ar putea sa devina in mod real intors la Dumnezeu.

Aici insa, in 1Petru 1.9, este vorba de un credincios adevarat; si daca unii ar fi dispusi sa intrebe daca poate exista o astfel de situatie, ne
putem indrepta spre episodul din Tnsasi istoria lui Petru care ilustra ceea ce spune el in versetul acesta. Daca am socoti orbirea lui Petru ca
propria lui slabiciune in noaptea tradarii, daca am recunoaste vederea lui scurta cand se ducea in locul cel mai periculos ca sa se Tncalzeasca
la foc in mijlocul dusmanilor Domnului, si apoi prins in cursa de acea slujnica si cazand in manifestarea vechilor pacate, de a blestema si a
jura, am intelege cum, cel putin pentru un moment, el uitase ca fusese curatit.Si desigur, noi nu suntem mai buni decat Petru. Cat de des si
trist am ilustrat fiecare dintre noi cele spuse in versetul 9!

Siguranta alegerii celor credinciosi (1.10)

Ca sa fim feriti de cadere, desigur, trebuie sa ne amintim de silinta la care ne indeamna Petru. Calea de a nu da inapoi este de a merge
inainte. Avand aceste lucruri din belsug in noi (vers. 8) si facandu-le (ver.10), vom fi paziti de cadere si in felul acesta se va arata ca suntem
in adevar chemati si alesi de Dumnezeu.

Cum l-au privit ceilalti ucenici pe Petru dupa caderea lui umilitoare? Probabil le-a fost teama pentru moment ca se va dovedi si el a fi un al
doilea luda. Desigur, s-au intrebat daca el era in adevar unul dintre ei. De aceea a fost mesajul special: ,,Spuneti ucenicilor Sai si lui Petru”
(Marcu 16.7). ei nu erau siguri de ,,chemarea si alegerea” lui.

Credinciosilor sinceri si plini de zel din Tesalonic, apostolul Pavel le scria: ,Stim, frati preaiubiti de Dumnezeu, alegerea voastra“ (1 Tes.1.4).
Cum putea el sa stie cu atata incredere? Daca citim capitolul 1 din cea dintai epistola catre ei, vedem cat de minunat progres facusera ei
intr-un timp scurt de la intoarcerea lor la Dumnezeu. De aceea era imposibil sa se indoiasca de alegerea lor. Ei isi facusera sigura alegerea.

Intrarea din belsug in imparatia vesnica, deosebita de intrarea in cer a celor credinciosi fara deosebire (1.11)

Vitalitatea sa rodnicia care caracterizeaza pe un credincios silitor dau nu numai dovada chemarii si alegerii lui in prezent, dar sunt si pline de
promisiune pentru viitor. inaintea noastra este ,imparatia vesnicd a Domnului si Mantuitorului nostru Isus Hristos” si, desi toti crestinii vor
intra In Tmparatia aceasta, credinciosul roditor va avea o ,intrare din belsug”, asa cum spune clar versetul 11.

Jimparétia vesnicd“ nu este cerul. Nimeni nu castiga cerul ca rezultat al sdrguintei sau al rodniciei; nici nu exist& aceastd situatie, ca unii sa
castige o intrare din belsug acolo, iar altii o intrare saracacioasa. Nu exista intrare in cer decat prin lucrarea lui Hristos - o lucrare perfecta si
disponibila pentru toti cei care cred - incat toti intra acolo, toti intra in acelasi fel si de pe acelasi nivel fara deosebire.

Imparatia vesnica va fi stabilitd cand Isus va veni din nou, si in legaturd cu ea vor fi date rasplatiri dupa cum ne invata parabola din Luca
19.12-27. Vor fi prin urmare mari deosebiri cu privire la locul pe care credinciosii il vor ocupa n Tmparatie, si daca intrarea noastra va fi din
belsug sau nu. Totul va depinde de staruinta si credinciosia noastra. Amintirea faptului acesta ne va face sa ne puna in miscare zelul si
devotamentul.

Amintirea unor adevaruri catre inima si constiinta, Petru avand darul de pastor (1.12,13)

Cunoscand de asemenea cat de usor si repede uitam chiar si lucrurile cu care suntem bine familiarizati, apostolul Petru, ca un pastor
sarguincios al sufletelor le aminteste mereu lucrurile acestea. Ei le cunosteau; desigur, ei erau intemeiati in adevarul care fusese adus la
lumina n Hristos - in adevarul prezent pe care il aveau - totusi inca era nevoie sa li se reaminteasca. Cat de mult avem noi nevoie de aceste
reamintiri, pentru ca obiectul pe care il avea Petru era: ,sa va trezesc prin aducerea aminte”.

Sa notam gandul acesta! Ascultdm cuvantari sau citim articole care nu contin ceva nou pentru noi. Sa nu le dispretuim din cauza aceasta.
Lucrarea principala a unui invatator poate fi sa ne instruiasca in adevarul crestinismului, adevar care este totusi vechi in el insusi, insa destul
de noi pentru cei pe care i invata. indatorirea principalad a unui pastor este s& ajunga la inimile si constiintele credinciosilor, aplicAndu-le
lucrurile in care au fost instruiti, trezindu-i si tinandu-i intr-o conditie de veghe. Oare nu avem cei mai multi dintre noi nevoie mai mult de
slujirea aceasta din urma decat a celei dintai? A practica mai din plin ceea ce cunoastem este probabil mai necesar decat a ne largi aria
cunoasterii.

Cuvintele lui Petru care rdman in Noul Testament dupa plecarea lui (1.14,15)

Acum Petru privea spre ceasul mortii sale. Domnul Isus facuse aluzie la moartea lui, asa cum este scris in loan 21.18,19. in timpul cand scria,
el stia ca ea avea sa aiba loc curéand. Nu este izbitor faptul ca Petru avea nevoie sa i se spuna ca va muri? Ce marturie a faptului ca nu
moartea, ci venirea Domnului este in adevar nadejdea crestinului.

Dar vedem ce a facut Petru cu aceasta cunoastere si cum s-a purtat cu straduinta pe care in acest capitol o dadea ca indemn altora. Versetul
15 ne spune: ,Dar ma voi stradui ca si dupa plecare mea sa puteti oricand sa va amintiti de aceste lucruri” - si apoi el merge mai departe sa
sublinieze realitatea si siguranta Tmparatiei viitoare despre care incepuse sa vorbeasca in versetul 11, fara a se opri sa arate ce intentiona sa
faca. lar ceea ce isi propusese si implinise sub calauzirea si inspiratia Duhului Sfant era sa scrie epistola pe care o citim acum. Cu ajutorul ei
putem acum oricand sa ne amintim lucrurile acestea, desi glasul lui Petru nu se mai aude de mult.



Observam ca aici nu este nicio mentionare a ideii de a se ridica o alta generatie de apostoli sau de oameni inspirati, nicio vorba de
succesiunea apostolica. Ceea ce este indicat ca luand locul apostolilor este Scriptura, indeosebi scrierile apostolilor, cu alte cuvinte, Noul
Testament. nici un invatator nu poate vorbi cu autoritatea pe care o are Scriptura inspirata. Daca neglijam Biblia, ih zadar vom asculta pe cei
mai daruiti oameni.

Profetia imparatiei glorioase si vederea ei pe muntele transfigurarii (1.16-18)

Ne-au fost puse in miscare gandurile prin faptul ca straduinta isi va avea rasplatirea cand va veni ziua Tmparatiei vesnice a Domnului nostru.
Totusi Petru scria unor oameni care din zilele parintilor lor aveau ca nadejde impé&ratia Mesiei, si care totusi il vazuserd lepadat si réstignit. Ar
fi fost ei inspirati atunci sa se intrebe daca in final toate profetiile despre imparatia Sa glorioasa si reala referitoare si la cer si la pamant
aveau sa fie interpretate doar ca figuri de vorbire - descrieri incantatoare si practice, care nu aratau decat o stare spirituala si invizibila in
ceruri? S-ar fi putut sa fi fost o astfel de gandire pentru ca noi suntem in mod natural creaturi inclinate spre extreme. Oamenii care altadata
gandeau in totul ca venirea Mesiei promis va fi in glorie publica si nicidecum ca venirea Lui va fi in smerenie, cand ajung convinsi ca El a venit
sa sufere, sunt gata sa-si schimbe gandirea cu totul, ca nu va mai fi nimic din imparatia si gloria Sa.

Puterea si venirea Domnului nostru Isus Hristos atat de mult spuse in marturia profetica nu sunt totusi ,basme iscusit alcatuite” si Petru
poate da o marturie hotaratoare despre realitatea ei. in versetele 16 si 18 el ne spune: Marturia profetica este adevarata si imparatia
profetita este o realitate substantiald care va fi aratata la timpul ei, ,pentru ca noi am si vazut-o in felul cum este ea!“. El se refera desigur la
transfigurare, scena istorisita in trei din cele patru evanghelii si la care au fost martori el insusi, lacov si loan.

imparatia glorioasd a Domnului nostru Isus a fost de mult vézuta de niste martori alesi, sub o forma pe care am putea-o numi un exemplu. Ea
s-a aratat ochilor, de asemenea si urechilor. Ei au fost ,martori ai maretiei Sale“, si totodata , noi am auzit acest glas rostit din cer - glasul
care venea din , gloria minunatd“ spunand: ,Acesta este Fiul Meu preaiubit, in care Eu imi g&sesc placerea“.

Sfinti ceresti si sfinti pamantesti (1.18)

Totusi unii ar pune intrebarea: in ce fel scena transfigurarii a fost un model al ,puterii si venirii Domnului si in felul acesta o confirmare a
imparatiei glorioase? Ea asa a fost deoarece El era Obiectul central si glorios a toate. Sfintii care se bucura de partea cereasca a imparatiei
erau reprezentati de Moise si llie. Sfintii de pe pamant erau reprezentati de Petru, lacov si loan. Sfintii ceresti erau asociati cu El si intrau in
mod inteligent in gandurile Lui in conversatie. Sfintii pamantesti erau binecuvantati de prezenta Lui, desi orbiti de gloria Lui. Era o vedere a
,Fiului Omului venind in impé&ratia Sa“ (Matei 16.28); o vedere a ,impé&r&tiei lui Dumnezeu venits in putere” (Marcu 9.1); o vedere a
,,impérétiei lui Dumnezeu” (Luca 9.27).

Imparatia glorioasa si vesnicd a Domnului Isus este deci o realitate binecuvantata si substantiala. Ea va veni in mod hotarat. Noi vom intra n
ea Tn asa numita parte ,cereasca” (2 Tim.4.18). intrebarea care rdmane de pus este: in ce fel vom intra in ea? Va fi ea o intrare din belsug?
Vom intra ca un vas curatit si pregatit, cu toate panzele sus? Sau vom intra mai degraba ca un vas lovit si naufragiat? Raspunsul va fi dat de
fiecare cu o straduinta spirituala - sau cu o lenevie spirituala si lipsa de grija care ne caracterizeaza in aceste zile.

Confirmarea marturiei profetice a Vechiului Testament (1.19)

Transfigurarea Domnului Isus a fost nu numai o confirmare speciala si exacta a realitatii imparatiei Sale viitoare, dar si intr-un fel general a
fost o confirmare a intregii marturii profetice a Vechiului Testament. Aceasta ne-o spun cele dintai cuvinte ale versetului 19: ,si avem facut
mai sigur cuvantul profetic“. Nu este greu de inteles lucrul acesta, daca cercetam Vechiul Testament si observam cum toate prezicerile lui
stralucitoare se centreaza in imparatia Mesiei pe pamant, incat a dovedi realitatea imparatiei Sale glorioase viitoare inseamna a dovedi
intreaga marturie profetica a Vechiului Testament.

Profetia ca o lampa care straluceste intr-un loc intunecos (1.19)

Acesti crestini dintre iudeii de la inceput erau poate inclinati oarecum sa ignore profetia Vechiului Testament, ca si cum ar fi fost inlocuita de
intorsatura evenimentelor data de suferintele lui Hristos atat de neasteptate pentru ei. apostolul Petru i incredinteaza aici de valoarea si
importanta ei, ca de ,0 lumina stralucind intr-un loc intunecos”. Cuvantul ,intunecos” se intalneste in originalul grec numai aici si are sensul
de ,mizerabil, jalnic, murdar. Lumea cu toate inventiile ei intelepte si elegante este doar un loc murdar in felul de estimare al lui Dumnezeu,
de asemenea si in estimarea fiecarui crestin care este invatat de El. singura lumina in mizeria aceasta este cea care vine de la lampa
profetiei. Oamenii fsi inchipuie Tn zadar un fel de ,,mileniu” care sa se dezvolte din mizeria aceasta. Astfel de imagini nu sunt decat un miraj.
Lampa profetiei ne aduce in lumina hotararii si a lucrarii viitoare a lui Dumnezeu in ce priveste judecata si mantuirea, si ea ne face in stare sa
vedem mizeria cumplita a lumii asa cum este, de asemenea si gloria lumii viitoare.

Ziua lui Hristos si steaua diminetii care rasare in inimi (1.19)

Avem sa luam aminte la lumina lampii profetiei ,pana se va ivi ziua si va rasari steaua de dimineata in inimile noastre”. ,Ziua" este desigur
ziua lui Hristos - ziua gloriei Sale - cAnd nu va mai fi nevoie de lampa. Tnainte de a se face ziu3 totusi rasare steaua diminetii, si mai inainte
de a rasari soarele pe deplin, ea rasare in inimile noastre.

Steaua diminetii este o aluzie la venirea lui Hristos pentru ai Sai, Thainte de a aparea public lumii ca ,Soarele dreptatii“. Ca stea a diminetii El
este caracteristic nadejdii crestine; si cand steaua diminetii este in inima credinciosului, acel credincios este intr-o asteptare plina de bucurie
a venirii Mantuitorului sau ceresc. Noi avem sa luam deci seama la cuvantul profetiei pana ce se va ivi ziua gloriei lui Hristos si pana ce
suntem condusi in felul acesta in bucuria deplina a propriei nadejdi crestine, pentru ca profetia Noului Testament ne-a adus inainte ceea ce
n-a fost niciodata mentionat Tn Vechiul Testament. Pentru a spune lucrul acesta cu alte cuvinte, scopul profetiei are doua aspecte: intai, sa-si
trimita razele in intuneric, pana ce va veni ziua gloriei lui Hristos; in al doilea rand, sa conduca inima credinciosului intre timp in realizarea si
bucuria deplina a propriei lui nadejdi.



Intelesul corect al profetiei cAnd ea e pusa in legatura cu intregul (1,20,21)

Multi crestini se feresc cu totul de profetie pentru ca, spune ei, ea a devenit doar un camp de lupta a unor scoli rivale de interpretare printre
adevaratii credinciosi si deseori un teren de inselare din partea conducatorilor sistemelor religioase false cu notiunile lor eretice. Este foarte

mult adevar in faptul acesta, insa remediul nu este de a ignora profetia, ci de a tine seama de ea intr-un mod corect dand atentie celei dintai
reguli pentru folosirea ei, asa cum ne este aratat in versetul 20.

»Nicio profetie a Scripturii nu se interpreteaza singura” sau ,nu vine din propria ei interpretare”. Aceasta nu fnseamna, asa cum pretind
catolicii, ca nicio persoana nu are vreun drept individual sa se ocupe cu ceea ce spune Scriptura, ci sa accepte ceea ce ,biserica” catolica,
reprezentata de papa si de consiliu, declara care trebuie sa fie intelesul. Aici este vorba de o instiintare impotriva tratarii unor cuvinte
profetice ca si cum ar fi de interpretat separat de masa invataturii profetice. Orice profetie este legata si in legatura cu intregul, si numai in
felul acesta poate fi inteleasa. Ea n-a fost rostita niciodata prin vointa omului, ci prin inspiratia Duhului lui Dumnezeu. El a folosit oameni
diferiti in perioade diferite, insa gandirea Sa patrunde in toate. Fiecare profetie in parte va fi inteleasa si interpretata corect cand este vazuta
in legatura cu intregul, din care face parte. Aici se afla motivul opiniilor diferite si chiar al ereziilor regretabile.

Inspiratia Scripturii: oameni care au vorbit condusi de Duhul Sfant (1.21)

Este de notat cum se vorbeste despre inspiratie in versetul 21: ,,oameni condusi de Duhul Sfant au vorbit de la Dumnezeu”. Ei si-au pus
condeiul pe hartie sub puterea Duhului Sfant, de aceea El este adevaratul Autor a tot ce a fost scris in felul acesta.

Instiintare impotriva profetilor falsi (2.1)

Totusi orice lucru al lui Dumnezeu, si prin urmare bun, este imitat de puterea satanica si de acea capitolul 2 incepe cu o instiintare. Cand in
vechime Duhul Sfant conducea pe unii oameni sa rosteasca ceva din partea lui Dumnezeu, marele adversar ridica falsi profeti in popor. Avem
multe exemple de felul acesta in Scriptura. in zilele lui Ahab lucrurile ajunsesera intr-o astfel de situatie incat llie putea spune: ,Numai eu am
mai ramas profet al Domnului, iar profetii lui Baal sunt 450 de barbati“ (1 Regi 18.22) si chiar dupa nimicirea profetilor lui Baal erau vreo 400
profeti care 1l inselau pe Ahab ca sa-l duca la moarte, spre deosebire de un profet, Mica, fiul lui Imla, care 1i spunea adevarul. Si toti acesti
profeti nu vorbeau in numele lui Baal, ci spuneau: ,Suie-te la Ramot din Galaad, pentru ca Domnul il va da in mana regelui (1 Regi 22.12)

invatatori mincinosi cu cuvinte insel&toare (2.1,3)

Din nou Dumnezeu dadea marturie profetica prin cuvintele inspirate ale apostolilor si ale altora, iar adversarul se pregatea sa-si repete
tactica. De aceea Petru instiinta pe acesti crestini de la inceput ca trebuiau sa fie in garda Impotriva fnvatatorilor falsi care vroiau sa
introduca pe furis erezii ,,distrugatoare”. Satan nu este niciodata mai periculos ca atunci cand lucreaza in secret, pe furis. Atunci, in loc sa dea
un atac direct, tagaduind cu indrazneala adevarul, se strecoara intr-o latura, incercand sa insele pe credinciosi cu cuvinte bine intocmite dar
false, ala cum spune versetul 3.

Pe furis, erezii distrugatoare (2.1-3)

Atacul acesta intr-o anumita latura reuseste in mai mare masura decat aracul direct. Pot fi multe ilustrari in privinta aceasta. Cu multi ani in
urma un atac direct indraznet a fost facut referitor la Dumnezeirea lui Hristos si s-a format grupul unitarian. Ramasese pentru un timp o
miscare relativ nefnsemnata. Insa in ultimii ani doctrina unitariana s-a introdus in mod lateral in denominatiile care se numeau ortodoxe si
plaga s-a raspandit ca fulgerul.

Sa fim deci in garda impotriva acestor invatatori falsi. Ei vor avea un exterior placut si cuvintele lor vor fi bine intocmite, adaptate
fndemanatic sa-i faca pe credinciosii simpli sa nu se pazeasca de ei. Ei va vor spune ca si ei cred in ,divinitatea lui Hristos", dar atunci desigur
vor sustine ca omul este mai mult sau mai putin divin. Ei accepta adevarul ,ispasirii“, insa folosesc cu abilitate cuvantul ,vesnic” ca sa arate
ca ar insemna doar un ,timp indelungat” atunci cand este pus in legatura cu pedeapsa. Si asa mai departe.

Judecata grabnica a celor care il leapadd& pe St&panul care i-a cumpérat (2.1-3)

Ei merg pana acolo incat , il tigaduiesc pe Stapanul care i-a cumparat“. El i-a cumparat, pentru c& prin moartea Sa a cumparat intreaga lume
de dragul comorii ascunsa in ea (vezi Matei 13.44). nu se spune ca El i-a rascumparat, pentru ca rascumpararea se refera numai la
credinciosii adevarati. Descoperindu-si in felul acesta adevaratul lor caracter, ei aduc asupra lor o grabnica distrugere - care nu inseamna ca
distrugerea 1i va ajunge intr-un timp foarte scurt, ci ca atunci cand va veni va cadea peste ei in mod grabnic, pentru ca vina lor nu mai admite
vreo examinare si nu va fi nevoie de un progres indelungat de judecata necesara pentru a o stabili. ,Pieirea lor dormiteaza” (v.3). Din
nefericire multi Ti vor urma, cum citim. Si rezultatul ereziei lor este nu numai ruina lor insasi si a celor inselati de ei, dar si aducerea caii lui
Dumnezeu intr-o faiméa proasta. Aceasta este intotdeauna calea lui Satan. In ura lui oarba el poate cduta sa ruineze sufletele, dar doreste
fierbinte sa-L discrediteze pe Dumnezeu si adevarul Lui.

Dumnezeu n-a crutat pe cei care au pacatuit (2.4-6)

Totusi Dumnezeu este mai mult decat gata sa Se ocupe de situatia creata in felul acesta. El este in mod perfect in stare de a descurca orice
confuzie, asa cum ne spune versetele 4-10. Cand citim aceste 7 versete vedem ca nu este nicio oprire pana la sfarsitul versetului 10. Este o
fraza lunga: ,,Daca Dumnezeu nu a crutat ingerii... nu a crutat lumea veche... si...a condamnat la pieire (cetatile)... si |-a salvat pe dreptul Lot,
Domnul stie sa-i salveze pe cei evlaviosi... si sa-i pastreze pe cei nedrepti... ca sa fie pedepsiti“. Este un fapt foarte incurajator pentru
credinciosi, totusi trebuie sa fie ingrozitor pentru cei neevlaviosi.

Teologia de astazi a creat un ,dumnezeu” mintal, care, fiind prea slab sau prea indiferent, cruta pe oricine si orice, pentru ca in felul acesta
sa se arate a fi ,dragoste”, dar acesta nu este Dumnezeu Noului Testament, dupa cum nu este nici al celui Vechi. Dumnezeul Noului
Testament este Dumnezeul si al celui Vechi, dupa cum arata Scriptura. Cand in vechime au pacatuit unii ingeri, El nu i-a crutat, cifi tine in
lanturi pentru judecata. Cand lumea dinainte de potop a ajuns la culmea nelegiuirii, Dumnezeu nu i-a crutat pe oameni, desi a salvat o mica



ramasita de opt persoane, in corabie. Mai tarziu a distrus Sodoma si Gomora, totusi I-a salvat pe dreptul Lot. Tot in felul acesta se vor arata
din nou lucrurile acestea. El va salva pe cel drept si va pastra pe cel nedrept pentru judecata, si aceasta indeosebi cand oamenii se arata a fi
imorali si gata sa dispretuiasca autoritatea.

Lot, un om drept, salvat din situatia lui incurcata (2.7-9)

Oricat de multe erezii nimicitoare s-ar introduce, si prin urmare oamenii ar fi inselati si calea adevarului ar fi blasfemiata, Domnul va sti sa-i
descurce pe ai Sai si sa-i judece pe cei neevlaviosi. De obicei noi nu suntem in stare sa deosebim lucrurile, si cu atat mai mult sa le
descurcam. Cine dintre noi, citind istoria lui Lot numai asa cum ne este redata in Geneza, ar putea observa cu oarecare siguranta care era
adevarata lui stare inaintea lui Dumnezeu? El impartasise pentru un timp calea lui Avraam; dar impartasise el cat de cat si credinta lui
Avraam? Istoria care i-a urmat nu se arata deloc potrivita credintei; incat n-am putea spune ceva favorabil. Totusi Scriptura aceasta raspunde
oricarei intrebari ne-am pune. Se spune clar ca el era un om drept, desi foarte incalcit in lume si prin urmare ducand o viata mereu
zbuciumata. Dumnezeu il cunostea si I-a salvat prin mana ingerilor.

Ce rasunet au aceste cuvinte pentru noi! Cat de jalnic ar fi sa fim atat de incurcati incat, desi adevarati credinciosi, n-ar fi posibil pentru cei
care ne inconjoara sa spuna ca am fi in mod real, decat numai daca Dumnezeu Si-ar spune cuvantul in privinta aceasta. Dimpotriva, sa dorim
sa ne separam de lume in mod clar, ca epistole ale lui Hristos, ,,cunoscute si citite de toti oamenii“(2Cor.3.2,3). Aceasta ne va fi de folos si in
ziua care va veni. Ne va feri de asemenea in prezent de multe dureri sufletesti, de chinul acesta al mintii de care a suferit Lot. Credinciosul
lumesc se situeaza foarte aproape de cel mai nefericit om.

Ca rezultat al ereziilor nimicitoare: satisfacerea poftelor si dispretuirea autoritatii (2.10)

Cele doua rele mentionare in versetul 10 se pare ca insotesc intotdeauna ,ereziile nimicitoare” ca rezultat natural al lor. Firea pacatoasa
gaseste o atractie n erezii pentru ca 1i place sa fie satisfacuta si sa-si faca voia si sa dispretuiasca si sa vorbeasca impotriva a tot ce i-ar
impiedica dorintele. Adevarul da sentinta de condamnare asupra firii pacatoase: erezia dimpotriva, o hraneste. Aceste doua rele - propria
satisfactie chiar in lucrurile josnice, si nesupunerea sub scuza de a obtine o libertate mai larga - sunt foarte proeminente - in ultima parte a
acestui capitol 2.

Contrastul dintre ingeri, mai mari in putere, si invatatorii falsi care sunt ca animalele fara minte (2.11,13)

Contrastul dintre versetele 11 si 12 este foarte izbitor. Acesti invatatori falsi sunt simpli oameni. ingerii care sunt mai mari decat omul in
puterea lor nu aduc nicio acuzatie impotriva celor care sunt autoritati, oricat de mult acestia ar merita dezaprobare in felul nechibzuit in care
lucreaza. Insa invatatorii acestia, care vorbesc despre autoritati intr-un fel care ar arata ca ei ar fi mult mai mari decat ingerii, in realitate sunt
- nu Tngeri, ci - asemenea unor ,.animale din fire fara ratiune, facute sa fie prinse si sa piara“. Sarmanul animal fara ratiune - caci asa este
animalul - distruge fara nicio atentie tot ce nu poate pricepe. Asa sunt si acesti oameni; ei ataca si distrug violent ceea ce nu inteleg.

Batjocoresc ce nu cunosc si pier in insasi stricaciunea lor (2.12)

Multi Tnvatatori de felul acesta sunt descrisi aici. Cat de categoric ataca ei temeliile vechi ale credintei! Ce Tnseamna autoritatea lui Petru, a
lui Pavel, a lui loan sau chiar a lui Isus insusi in fata cuvintelor si scrierilor lor biciuitoare? Totusi cel mai simplu om, care a fost nascut din nou
si a devenit copil al lui Dumnezeu, isi da seama ca ei n-au nici cea mai mica intelegere in privinta lucrurilor pe care le ataca.

Avem sa tremuram si sa fim intimidati de acestea atacuri, noi care suntem credinciosi in Hristos in felul de altadata, de la inceput?
Nicidecum, nu este cazul. S-ar parea ca nimic nu poate sta in fata lor in pornirea lor nebuna, dar este asa numai pentru ca Dumnezeu este
indelung-rabdator si va veni timpul sa-Si arate dreptatea fata de ei. Ni se reaminteste lucrul acesta in cuvintele cu care se termina versetul
12. Credinta lui Dumnezeu supravietuieste intr-o sanatate deplina; invatatorii falsi , pier in stricaciunea lor” si isi primesc rasplata nelegiuirii
lor.

invatatura lor: alianta nesfanta cu lumea (2.13,14)

Cat de teribila este acuzatia adusa impotriva lor in versetele 13 si 14!. Adulterul care i caracteriza poate nu este literal in toate cazurile, insa
in semnificatia lui spirituala el se aplica desigur tuturor invatatorilor falsi, pentru ca ei fie ca invata, fie ca incuviinteaza alianta nesfanta cu
lumea. De aceea ei nu numai ca isi gasesc placerea in inselatoriile lor - Tn ideile cu totul gresite din gandurile lor - dar ei inseala sufletele
instabile, nestiutoare. Se distrug pe ei insisi, dar ajung si un blestem, distrugand si pe altii.

Banii: secretul motivelor profetilor falsi (2.15,16)

in versetul 15 sunt demascate motivele lor secrete. Ei au urmat calea lui Balaam. Deci nu este nimic original in ceea ce faceau. Eu urmau
calea care avea o amintire rusinoasa, batatorita de Balaam, care si-a vandut pentru bani darul profetic. El n-a fost cea dintai persoana care sa
profetizeze pentru platd, pentru ca acesta era intotdeauna un obicei in religiile idolatre, dar se pare sa fi fost cel dintai care sa se ofere sa
profeteascé in Numele Domnului pentru platé. intrebarea suprema pentru Balaam era: ,Ma va plati?“. Dac& era o propunere ca sa fie platit,
profetea atat de mult cat se putea. Era o nebunie teribild care aducea o degradare morala teribila. in versetul 12, notam, profetii falsi sunt
pusi la nivelul unor ,,animale din fire“; in versetul 16 Balaam este mai jos decat ele. O magarita necuvantatoare a fost in stare sa-l mustre.

Care este deci motivul secret dinapoia atacurilor multe si felurite ale invatatorilor falsi de astazi? Este aceiasi istorie. Adevaratul impuls
dinapoia lor este: se plateste!

in general se plateste financiar. Cu ani in urma ,pastorul“ Russell conducea o mare companie in Londra, inchiriind cele mai scumpe localuri si
facand reclame enorme, iar un ziar raporta ca el a spus ca de fapt nu mai stia ce sa faca dupa acea cu multimea banilor care i-au fost daruiti.

intotdeauna se plateste daca faima, renumele este lucrul dorit. Ziarele pline de lucruri extraordinare folosesc pentru vanzare mare noutati
false. Este, din nefericire, o cale deschisa, larga, pentru promovarea diferitelor cercuri eclesiastice.



Fantani fara apa, nori alungati de furtuna, care nu dau nimic (2.17)

Si cand sunt preferati si in mare cinste, ce au ei de dat? Chiar nimic. Ei sunt ,fantani fara apa“ si de aceea nicio sete spirituald nu poate fi
potolita de ei. sunt ca niste ,,nori manati de furtuna“ care dau putin sau nimic ca sa invioreze pamantul uscat.

Vorbesc cu trufie lucruri de nimic (2.18)

Realizeaza ei ceva? Din nefericire, da! Ei rostesc ,,cuvinte mari, umflate de desertaciune” pentru a prinde in capcana multe suflete. Cu cata
exactitate sunt inspirate cuvintele Scripturii! Cand oamenii necredinciosi cauta sa prezinte ca stiinta lucruri care 1i depasesc, se vede foarte
repede ca folosesc ,,cuvinte mari, umflate de desertaciune”; si cuvinte de desertaciune se arata cand se ating de , lucrurile lui Dumnezeu”,

cunoscute nu de om, ci de Duhul lui Dumnezeu (1 Cor.2.11). Cu aceste cuvinte desarte, ei ademenesc pe unii ,care tocmai au scapat de cei
care umbla in ratacire, promitandu-le libertate.

Promisiunea libertatii, ei insisi fiind robi au stricaciunii (2.19)

Libertate! Cuvantul acesta are un sunet foarte obisnuit. Nu ti-a spus oare nimeni:“De ce sa fii robit de aderarea oarba fata de Biblie, care fti
inchipui ca este inspirata? De sa nu-ti Tnsusesti vederea luminata din timpul nostru? Trateaz-o ca o carte obisnuita, desigur, clasica si
interesantd, dar fara o autoritate supranaturald. in felul acesta iti vei elibera mintea de incurcéturile ei si vei incepe s& te misti cu toat3
libertatea in campul vast al speculatiilor actuale”. Ce propunere ispititoare! Cat de distrugator lucreaza ea printre oamenii bine intentionati cu
gandirea nestatornica, care tocmai au scapat de cei care umbla in ratacire si de stricaciunea din lume, totusi doar imbunatatiti, nu nascuti din
nou. Ea le deschide Tnainte o cale, aparent buna, chiar in vechea stricaciune din care tocmai iesisera.

Cei neintorsi la Dumnezeu, cu o imbunatatire exterioara, asemanati cu cainele si cu scroafa (2.20-22)

Victimele acestor invatatori falsi, care sunt astfel incurcati din nou si final in stricaciunea lumii in asa fel incat starea lor din urma este mai rea
decat la inceput, nu sunt suflete intoarse la Dumnezeu, ci doar oameni care printr-o anumita cunoastere dobandita spre Domnul si-au
schimbat caile intr-un mod exterior. De aceea ei sunt asemanati cu cainele si scroafa, amandoua animale necurate. Asa este firea cainelui, ca
are obiceiul tare neplacut de a se intoarce la ceea ce a vomitat. Ala este firea scroafei, ca oricat de bine ai spala-o, ei ai place sa se scalde in
mocirla la cea dintai ocazie. Persoana care s-a luminat probabil intelectual si prin urmare s-a reformat in faptele exterioare, totusi fara acea
schimbare fundamentala a firii produs& de nasterea din nou, cade victima cu usurinta. invatatorul fals fi promite libertate si prin cuvintele lui
umflate de desertaciune, ii taie legatura neinsemnata mintala care al retinea, si el este din nou fnapoi in vechile lui cai ale pacatului, fie
varsatura (necuratie adusa dindauntru), fie noroi (necuratie din afara).

Acestia au avut o ,cunoastere a Domnului si Mantuitorului“ (v.19), au cunoscut“calea dreptatii“ (v.21), ,au scapat de cei care umbla in
ratacire” (v.18), dar s-au intors inapoi spre pierirea lor vesnica. Trista, trista le este starea, dar cine ar putea descrie judecata care ii va
ajunge din urma pe acesti falsi invatatori care le-au adus ruina? La timpul potrivit ea nu va intarzia, cum spune versetul 3.

Importanta imensa a adevarului profetic (3.1,2)

Capitolul 2 deci arata o situatie foarte intunecata. El introduce, ca o paranteza, o instiintare necesara. Cu capitolul 3 apostolul Petru se
reintoarce la tema lui principald, la imensa importanta a adevaratei profetii. Credinciosul adevarat,fiind nascut din nou, are o minte curata.
Totusi, desi este curata, are nevoie sa i se reaminteasca mereu ceea ce Dumnezeu spusese prin profetii sfinti ai zilelor Vechiului Testament
sau prin apostolii si profetii Domnului Isus in scripturile Noului Testament. Capitolul acesta ne arata foarte clar care este efectul pe care-|
produce cunoasterea adevarului profetic asupra mintii curate a celui credincios; el este astfel separat in inima si in viata de lumea care
trebuie sa ajunga, nu numai spiritual dar si material, sub judecata si in felul acesta sa dispara (vezi versetele 10-14)

Despartirea de lume si de coruptia ei ca rezultat al profetiei

De notat, aici este exact opusul a ceea ce se afla in capitolul 2. Acolo e invatatura nelegiuita a profetilor falsi, cu efectul inevitabil al incurcarii
adeptilor ei in lume si in coruptia ei. Aici este lumina adevarului dat prin profetul ridicat de Dumnezeu si care isi are efectul de separare de
lume si de coruptia ei pentru cei care o primesc.

Deosebirea aceasta ramane adevarata oriunde si intotdeauna. Si ea este in adevar reala in asa masura fncat putem fi in stare sa judecam
adevarul si temeinicia oricarei invataturi adusa Impotriva noastrd, punandu-ne intrebarea aceasta simpla: Daca primesc invatatura acesta ca
adevar, va avea ea ca efect in gandirea mea separarea mea de lume sau intarirea mea in ea? Sunt si alte teste, desigur, pe care nu trebuie
sa le ignoram, dar chiar si numai acesta este destul de hotarator.

Impotrivirea batjocoritorilor in zilele din urma (3.3,4)

S-ar parea ca indata ce apostolul Petru s-a intors la subiectul profetiei adevarate a fost constient de antagonismul violent din partea
adversarilor. De aceea mai intai de toate da o instiintare, si aceasta indeosebi cu privire la impotrivirea propriilor pofte. Dorind sa dea frau
liber dorintelor lor pacatoase, ei iau in ras tot ceea ce va aduce o rusine asupra lor.

Tagaduirea de catre batjocoritori a venirii Domnului (3.4,5)

intotdeauna au fost batjocoritori de felul acesta. Versetul 4 totusi prezice c& in zilele din urma ei isi vor intemeia batjocura pe continuitatea
neclintita a tuturor lucrurilor din timpuri stravechi, care, spun ei, fac imposibil sa gandesti la vreo interventie catastrofica brusca in zilele care
vor veni, cum este venirea Domnului. Versetul 5 continua gandul cd, vorbind in felul acesta, ei tagaduiesc interventia catastrofica a potopului,
ca si cum n-ar fi avut loc in trecut. Ei ,de bundvoie” sunt ignoranti in privinta aceasta. Lucrul acesta este ascuns de ei pentru ca asa vor ei sa
fie.

Zilele din urma: tagaduirea potopului si batjocorirea venirii Domnului (3.3-6)



Prezicerea din versetele 3-6 ne aduce bucurie. Este aici o profetie a Scripturii a carei amintire se repeta in auzul nostru aproape n fiecare zi.
Acum doua sute de ani a fost reimprospatata printre crestinii adevarati venirea din nou a Domnului, si in partea din urma a acelui secol ideea
venirii Sale a fost intampinata cu mare dispret, pentru ca taia cu totul teoriile evolutioniste care se manifestau violent. Pentru o minte
obsedata de evolutionism, potopul din trecut asa cum este istorisit in Geneza, si venirea personala a lui Hristos in viitor sunt la fel de
incredibile. De bunavoie ei raman ignoranti cu privire la una si tagaduiesc batjocoritor pe cealalta. Timp de nouasprezece secole batjocoritorii
au batjocorit. ins3 in ultima parte a acelui secol si-au aratat batjocura in leg&turd cu aceste adevéaruri. Dar batjocoritorii au s& batjocoreasca
acesta fapte in zilele din urmé. Este in adevar un lucru imbucurator. il putem lauda pe Dumnezeu! in ziua aceasta s-a implinit Scriptura
aceasta pe care am auzit-o (vezi Luca 4.21)

Cerurile si pamantul de acum, pastrate prin Cuvant pentru foc (3.7,8)

Cum a avut loc potopul? Raspunsul este: ,prin Cuvantul lui Dumnezeu* (v.5). Prin acelasi Cuvant cerurile si pamantul care exista sunt
pastrate pentru foc, in ziua de judecata care va veni. Cuvantul lui Dumnezeu a rasturnat necredinta subreda a oamenilor in trecut si el va
face tot asa din nou. Ochiul credintei vede scris pe cele mai frumoase constructii ale mainii omului, cuvintele nefavorabile: ,Pastrate pentru
foc!“.

Gandul lui Dumnezeu despre timp: o zi ca o mie de ani (3.8)

intrebarea batjocoritoare a celor are batjocoresc se naste desigur din faptul c& au trecut multe veacuri de cand Domnul a plecat de pe
pamantul acesta cu promisiunea ca El va veni in curand din nou. De aceea avem sa recunoastem faptul afirmat in versetul 8, ca ideea de
timp a lui Dumnezeu este foarte diferita de a noastra. O mie de ani sunt ca o zi pentru El, asa cum citim si in Psalmul 90.4; o zi este de
asemenea ca o mie de ani, asa cum este ilustrat de versetul 10 al acestui capitol. De aceea nu trebuie sa-L consideram inactiv, daca a trecut
mult timp Tn felul nostru de a gandi.

Pocainta - sau pierirea (3.9)

Motivul asteptdrii indelungate nu este intarzierea, ci indelunga Sa rédbdare. Cea de a doua venire va insemna nceputul unei judecati teribile.
Desi necesara, aceasta nu este o bucurie pentru Dumnezeu. El nu doreste ca cineva sa piara, ci toti sa vina la pocdinta. Alternativa este
foarte clar precizata in aceste cuvinte. Este ori pocdinta - ori pieirea.

Ziua Domnului: de la venirea Sa pana cand elementele naturii si pamantul vor arde (3.10)

Totusi judecata se va arata atunci cand fi va veni timpul. Domnul va veni cand oamenii nu-L asteapta, ca un hot noaptea, si in felul acesta se
va incepe ziua Lui. Aceasta ,zi“ va include acea mie de ani despre care se vorbeste in alte scripturi. Ea se va incepe cu venirea Sa si nu se va
termina pana ce pamantul si cerurile ca il inconjoara vor trece, descompuse de foc. Aceasta va avea loc dupa ce seva ajunge la sfarsitul celor
o mie de ani de domnie, asa cum ni se arata in Apocalipsa 20.7-11. Aceasta distrugere a cerurilor si a pamantului va conduce la ,ziua lui
Dumnezeu” despre care vorbeste Apocalipsa 21.1-8, adica starea vesnica. ,Ziua Domnului“ si ,ziua lui Dumnezeu” sunt ca doua cercuri care
se ating unul de altul si chiar se suprapun in punctul in care cerurile si paméantul sunt distruse, in asa fel incat distrugerea lor se poate spune
ca este Tn améandoua.

Ziua Domnului si ziua lui Dumnezeu (3.10,12)

Ziua Domnului este perioada caracterizata in special de inaltarea lui Hristos ca Domn si Administrator al voii lui Dumnezeu, cand va domni
dreptatea. Ea dureaza o mie de ani. Ziua lui Dumnezeu este starea care va urma pentru eternitate, in care Dumnezeu va locui cu oamenii
intr-un cer noi si pe un pamant noi, si atunci dreptate va locui fara vreun dusman izolat care sa fie redus la tacere.

Cuvantul profetica cu efecte asupra caracterului vietii noastre (3.11,14-18)

Lucrurile acestea sunt prezentate clar in Cuvantul profetic si noi le cunoastem. Dar cu ce scop ne sunt facute cunoscut? Raspunsul la
intrebarea acesta se afla in versetul 11 si in versetele 14-18. Totul este randuit ca sa aiba efect in prezent asupra caracterului vietii noastre.

Urmarea cunoasterii profetiei: o viata sfanta si evlavioasa (3.11,12)

Stim ca distrugerea pamantului si a lucrarilor de pe el este hotarata de Cuvantul lui Dumnezeu. De aceea trebuie sa fim caracterizati de o
Lpurtare sfanta“ - adica un fel separat de vietuire - si de evlavie. De aceea sa fim ca aceia care asteapta si grabesc ziua care va veni.
Crestinul care isi cheltuieste toate puterile facand ce este bine pentru lumea aceasta poate spune ca stie aceste lucruri, dar ii este greu sa le
creada in adevaratul sens al cuvantului. Lot a prins radacini adanc in pamantul Sodomei, pentru ca nu stia ca soarta acelei cetati fusese
hotarata. Ce ar fi facut daca ar fi cunoscut-o? Foarte clar, lumina adevaratei profetii are un efect de separare, de sfintire.

Caracteristici vesnice ale cerului si pamantului nou, dorite de pe acum (3.13,14)

Stim de asemenea ca vom intra in binecuvantarile starii vesnice in cerurile noi si pe pamantul cel nou. De aceea sa ne straduim - aici Petru
se Intoarce la cuvantul pe care-l folosise in capitolul 1.5 - sd umblam acum Tn pace, fara pata si fara vina. Starea vesnica va fi plina de pace,
pentru ca nicio pata, nimic nedemn nu va fi acolo. De aceea sa urmarim caracteristicile cerurilor noi si ale pamantului cel noi mai thainte ca
ele sa fie realitate traita.

indelunga-rabdare a Dumnezeului nostru, pentru mantuire (3.15)

Mai departe, avem sa consideram indelunga-rabdare de acum a Domnului nostru ca mantuire si de aceea sa nu ne pierdem rabdarea cand
trebuie sa asteptam. Vom cunoaste ca fiecare zi de asteptare si poate de suferinta care este adusa de ea insemna mantuirea altora. Si nu
numai atat - pentru ca acest fel de ,a socoti” lucrurile nu se va opri doar la o recunoastere mintala a faptului, ci se va exprima in actiune - ne
vom stradui cu toata inima sa aducem tnaintea oamenilor vestea randuita pentru mantuirea lor, pana ce va veni Domnul. Evanghelia lui



Dumnezeu este ,puterea lui Dumnezeu spre mantuire, pentru oricine care crede” (Rom. 1.16)
Mentionarea epistolelor lui Pavel (3.15,16)

Cand Petru si-a inceput cea dintai epistola (1.12) se pare ca el se referea la lucrarea lui Pavel printre acesti iudei din imprastiere. Acum, la
sfarsitul celei de a doua epistola fi spune numele si nu numai ,toate epistolele lui” in general, ci unele scrieri pe care el le adresase lor,
potrivit cu intelepciunea daruita lui de sus. in mod evident, Pavel a scris catre evrei. Desigur, poate a fost o scriere care n-a avut intentia de
pastrare ca parte a Scripturilor, si de aceea nu exista astazi. S-ar putea sa fie epistola catre Evrei, pe care o avem si noi pentru binele
sufletelor noastre. in acea epistola el vorbeste in adevar ,despre lucrurile acestea”. Vedeti indeosebi Evrei 12.25-29. El vorbeste despre

acestea si n alte epistole ale sale.
Afectiunea crestina si recunoasterea harului si darului altuia (3.15)

Notam in ce fel scrie Petru despre Pavel, omul care trebuie sa i se impotriveasca si sa-l mustre altadata in Antiohia (vezi Gal.2.11). Nu este
aici nicio urma de amaraciune, nicio trasatura de spirit zelos pentru iudaism, caruia Pavel sa i se impotriveasca. Moartea de martir se apropia
de amandoi, si el este ,preaiubitul nostru frate Pavel”. Minunat! Cea mai nestingherita afectiune crestina se revarsa in recunoasterea deplina
a harului si a harului acordat altuia. Putem vedea inima calda si iubitoare care batea in Petru fara vreo pata de egoism, care o umbrea cand
era tanar si gandea ca el avea dragoste mai mult decat ceilalti apostoli.

Unele lucruri greu de inteles, necesare deschiderii ochilor inimii (3.16)

Totusi trebuia sa spuna ca in epistolele lui Pavel erau lucruri , greu de inteles”. Vorbind in felul acesta, el scria fara indoiala ca apostol al
circumciziei, identificandu-se pe sine insusi cu credinciosii din poporul sau. Tot adevarul cu privire la adunare, locul ei in planurile lui
Dumnezeu, privilegiile ei, alcatuirea ei din alesi atat dintre natiuni cat si dintre evrei, tot ceea ce Pavel scrie pe scurt ca ,taina lui Hristos"
(Efes.3.4) aveau sa fie ,lucruri grele” pentru un iudeu. Aceasta taia de-a curmezisul fiecare fibra a simtului lor national care fusese hranit
timp de veacuri. Adevarul acesta era destul de simplu din punct de vedere al gandirii, insa ochii inimilor lor trebuiau de asemenea sa-|
inteleaga. Faptul acesta era recunoscut de Pavel in Efeseni 1.18, unde se spune despre ,ochii inimii“. Si noi, daca nu avem deschisi ochii
inimii, avem sa marturisim cu tristete cand citim Cuvantul lui Dumnezeu ca ne este greu de inteles.

Scriptura interpretata gresit de cei neinvatati si nestatornici (3.16)

Scriptura de asemenea poate fi deformata sau sa i se forteze sensul de unii care sunt nestiutori si nestatornici. ,nestiutori“ sau ,neinvatati“
inseamna desigur neinvatati nu n intelepciunea lumii, ci in lucrurile lui Dumnezeu. Aici Petru s-au putea referi in special la pericolul celor
dintre natiuni, in felul in care Pavel insusi le spune celor dintre natiuni in Romani 11.13-29. Daca cei dintre natiuni inteleg gresit si folosesc
gresit adevarul lui Dumnezeu in asa fel incat sa se socoteasca ,intelepti in ei insisi“ (v.25), sunt foarte aproape de propria lor nimicire. Cu cat
mai mult daca si Petru se refera la aceeasi situatie, cuvintele lui pot avea o aplicatie mai larga. Sa fim atenti sa nu deformam Cuvantul lui
Dumnezeu.

Cresterea spirituala Tn harul si cunoasterea Domnului Isus (3.17,18)

Am fost instiintati mai dinainte Tmpotriva abaterilor celor rai, ca sa nu cadem in ele. Abaterile celor rai au fost expuse in capitolul 2. Totusi nu
este Tndeajuns sa fim atentionati impotriva raului, trebuie sa fim in pozitia de a ne bucura de adevar. Metoda de a nu da inapoi este de a
merge fnhainte. Ca un om pe bicicleta, crestinul trebuie sa mearga fhainte ca sa fie ferit de cadere. De aceea trebuie ,sa crestem in harul si in
cunostinta Domnului si Mantuitorului nostru Isus Hristos.Aceste cuvinte rezuma invatatura principald a epistolei. Cresterea spirituala a fost
marea tema a capitolului 1 si apostolul se intoarce la ea in cuvintele sale de la urma. Orice crestere adevarata este in har, harul lui
Dumnezeu. Apoi, cand ne largim cunoasterea harului, crestem si in tot ce este placut, in duhul nostru. Orice crestere adevarata de asemenea
este in cunoasterea Domnului Isus, in care harul lui Dumnezeu a ajuns la noi.

Cine va pune o limita dezvoltarii noastre in harul si in cunoasterea Domnului? Amandoua sunt nelimitate. Plantati aici, suntem ca pomii care
isi prind radacinile mult intr-un pamant fertil, care se afla in adancime.

A lui sa fie gloria si acum si in ziua vesniciei! Amin“.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/2-petru-33-6-f-b-hole/

	2 Petru - Comentarii F. B. Hole

