clickbible.org

1 Tesaloniceni - comentarii E. A. Bremicker

Introducere - 1 Tesaloniceni

Prima epistola a lui Pavel catre tesaloniceni se preocupa in mod deosebit ca nicio alta epistola a Noului Testament cu revenirea Dom-nului
Isus. Ea se adreseaza unei marturii locale, care era inca foarte tanara in credinta, dar care trdia intr-o constienta asteptare a Domnu-lui.
Toata epistola emana acest aer proaspat al vietii crestine a aces-tei adunari. Desigur, mai aveau lipsuri in cunoastere, dar in schimb
dovedeau in viata lor ceea ce Domnul Isus mai tarziu nu gasise la credinciosii din Efes. Efesenii cunosteau cele mai inalte adevaruri crestine,
dar ei Isi parasisera dragostea dintai. La tesaloniceni situatia era cu totul alta. Desi Pavel a fost numai trei saptamani la ei (Fapte 17.2), ei nu
doar au primit Cuvantul cu bucurie, ci |-au si transpus zi de zi in practica vietii lor. Pavel le da marturia aceasta ca s-au intors de la idoli la
Dumnezeu, ca sa slujeasca Dumnezeului viu si adevarat si sa astepte din ceruri pe Fiul Sau (1 Tesaloniceni 1.9, 10).

Orasul Tesalonic

Tesalonic (astazi Salonic [Thessaloniki]) este asezat in nordul Gre-ciei de azi, cu port la marea Egee. Atunci, acest teritoriu se Tmpartea in
doua: partea de nord se numea Macedonia cu cetatile Filipi, Tesalonic, Bereea, iar partea de sud se numea Ahaia cu cetatile Atena si Corint.

Pe timpul apostolului Pavel, Tesalonic era unul dintre cele mai im-portante orase ale Macedoniei. Se presupune ca avea aproximativ 200.000
de locuitori. Cetatea se afla pe traseul strategic Via Egnatia care lega Roma de Orient. Din aceasta cauza, Tesalonic era un mare oras
comercial, in care s-au asezat multi evrei. Ca port, avea si o fai-ma pentru imoralitate si desfrau. Cetatea a fost fondata in anul 315 inainte de
Hristos de un general grec al lui Alexandru cel Mare, cu nu-mele Casandru (Kassandros). Sub ocupatia romanilor, care au cucerit orasul in
anul 168 inainte de Hristos, cetatea a devenit capitala unei provincii care se putea gospodari singura si poseda autonomie in toate
problemele interne.

Pavel in Tesalonic

Multe expresii din epistola le vom putea intelege si ordona corect, daca vom avea in fata noastra fundalul istoric, care sta la baza aces-tei
epistole. In Fapte 17.1-9, Luca ne relateazd amanuntit despre ve-nirea lui Pavel si a lui Sila (Silvan) la Tesalonic. Apostolul era in a doua sa
calatorie misionara, care l-a dus pentru prima data in Europa (Fapte 16.6-12). Din Troa (tinutul nord-vestic al Asiei Mici), cei doi au venit in
Macedonia. Primul loc pe care Il-au vizitat a fost Filipi, unde s-a ridicat prima adunare din Europa (Fapte 16.13-40). De acolo, calato-ria lor s-a
indreptat spre sud-vest, ajungand la Tesalonic, care se afla la o departare de aproximativ 150 km. Se pare ca aici locuiau cativa evrei, pentru
ca era o ,sinagoga a iudeilor” (Fapte 17.11). Din relata-rea inspirata a lui Luca, putem deduce ca aici Pavel s-a intalnit in si-nagoga in trei zile
de sabat cu tesalonicenii si ca un mare numar de oameni au venit la credinta prin predica lui Pavel.

Dar unii evrei s-au umplut de invidie si au cautat sa impiedice a-ceasta lucrare a Domnului. Acea inscenare a revoltei din oras a facut ca tot
orasul s3 se agite, iar Pavel a trebuit s& p&réseascd noaptea orasul. in epistola sa, Pavel scrie c& el si Sila au fost ,alungati prin persecutie.
Urmatorul oras pe care l-au vizitat a fost Bereea; de aco-lo, Pavel a plecat la Atena, iar Sila si Timotei au ramas in Bereea. Mai tarziu au plecat
si ei dupa Pavel. Deoarece nu gasea nicio posibi-litate sa se intoarca la Tesalonic (2.18), dar fiind in acelasi timp ingri-jorat de soarta fratilor
sdi iubiti, Pavel I-a trimis pe Timotei inapoi la Tesalonic. ,De aceea, nemairabdand, am gandit ca ar fi bine sa fim lasati singuri in Atena si am
trimis pe Timotei, fratele nostru si slujitor al lui Dumnezeu in Evanghelia lui Hristos, ca sa va intdareasca si sa va incurajeze in ceea ce priveste
credinta voastrad” (3.1, 2). In Corint, cei trei s-au intalnit din nou (Fapte 18.5). De acolo a scris cele doud epistole catre tesaloniceni.

Despre o alta vizitd a lui Pavel in Tesalonic, Noul Testament nu relateaza nimic exact. in Fapte 19.21-22 vedem c& Pavel doreste din nou sa
vina in Macedonia si fi trimite mai intai pe Timotei si pe Erast acolo. Conform textului din Fapte 20.1 se pare ca el insusi a fost in Macedonia.
El i-a Tmbarbatat pe credinciosii de acolo cu multe cuvinte. Daca si cat timp a poposit in Tesalonic la a treia calatorie misiona-ra si ce a
intdmpinat acolo, nu se poate spune cu precizie.

Adunarea din Tesalonic

Sa privim acum la credinciosii din acest mare oras comercial si port, pe care Pavel ii numeste ,adunarea tesalonicenilor care este in
Dumnezeu Tatal si in Domnul Isus Hristos” (1.1). Pentru intelegerea unei epistole este bine mai intai sa vedem cine sunt destinatarii si in ce
imprejurari se gaseau ei.

In Fapte 17.4, Luca numeste trei grupe de oameni care au primit Cuvantul Evangheliei si astfel au venit la credinta: 1. unii iudei, 2. 0 mare
multime dintre grecii inchinatori (acestia fusesera odinioara pa-gani, care au renuntat la inchinarea la idoli si au devenit prozeliti), 3. nu
putine femei de seama (probabil de origine greaca).

Citind epistola observam ca un numar mare de pagani au venit la credinta, pentru ca numai despre acestia se putea spune ca s-au in-tors de
la idoli la Dumnezeul cel viu (1.9). Si pericolele despre care avertizeaza Pavel in capitolul 4.1-8, erau o problema deosebitd pen-tru fostii
pagani (si mai putin pentru iudei).

Acolo era deci o adunare in care se gaseau atat fosti evrei, cat si fosti pagani, desi se pare ca cea mai mare parte o reprezentau paga-nii. Se
pare insa ca in aceasta adunare nu erau probleme de comu-nicare intre cele doua grupuri de oameni asa cum erau de pilda in Roma.

Predica lui Pavel in Tesalonic

Continutul mesajului vestit de Pavel tesalonicenilor este de o im-portanta deosebita pentru a intelege cele doua epistole adresate acestor
credinciosi. Numai avand in vedere ceea ce a predicat apos-tolul in timpul vizitei sale in acest oras, putem intelege corect cele doua epistole.


https://clickbible.org/post/1-tesaloniceni-411-e-a-bremicker/

Daca citim Fapte 17.1-9, remarcam ca predica sa avea doua teme centrale:

Prima tematica o avem descrisa in versetele 2 si 3. Acolo citim ca a mers in sinagoga iudeilor si le-a aratat din Scripturi ca Hristos tre-buia sa
sufere si sa invieze din morti si ca ,Acesta este Hristosul, Isus pe care vi-L vestesc eu”. Pavel dovedea astfel pe baza scrierilor Ve-chiului
Testament (deoarece iudeii aveau atunci numai aceste scrieri la dispozitie) ca acest Isus, pe care evreii L-au rastignit pe cruce, era Mesia
promis de Dumnezeu, care a suferit si a inviat. Pentru un evreu era greu sa accepte aceasta veste, dar el trebuia sa o primeasca pentru a fi
mantuit. Daca citim cu atentie, observam ca accentul nu era pus pe faptul ca Hristos a murit (desi acesta este un adevar fundamental), ci ca
El a suferit. Aceasta includea lepadarea Sa de ca-tre poporul Sau, dar si de catre natiuni. Cu alte cuvinte, Pavel dorea sa le spuna: acest Isus,
pe care voi L-ati lepadat si L-ati rastignit, este Hristosul lui Dumnezeu, iar Dumnezeu a primit lucrarea Sa. Suferinta Lui s-a sfarsit, El a inviat.
Credinciosii din Tesalonic erau deci in lega-tura cu un Hristos inviat, dar lepadat. Ca urmare, in cdlcarea lor pe ur-mele lui Hristos vor trece si
ei prin suferinte. in aceste suferinte, Pavel le era un exemplu graitor (3.4); si ei au aflat foarte curand ce inseam-n& a-L urma pe Domnul si a
suferi pentru El.

A doua mare tematica a predicii sale o gasim in versetele 6 si 7. Acolo, dusmanii lui au dat marturie despre ceea ce el vestea si fara sa-si dea
seama au rezumat invatatura sa. Ei au zis: , Acestia lu-creaza impotriva decretelor Cezarului, spunand ca este un alt impa-rat: Isus.” Pavel nu
a predicat pe Domnul Isus numai ca Mantuitor, ci si ca imparat (al imparé&tiei Sale). Acel Om lep&dat de oameni, Isus din Nazaret, nu este altul
decat Acela pe care Dumnezeu L-a facut Domn si Hristos. Chiar dac& in postura de impérat este vazut mai mult in leg&turd cu poporul S&u
Israel, totusi il cunoastem deja astizi ca Domnul impéarétiei Sale, caruia noi i slujim.

Predica despre aceastd impéaratie ocupa un loc Tnsemnat in inva-taturile apostolului Pavel din Faptele Apostolilor. Pavel a spus mereu c& Isus
este si Domn. De fapt, Isus nu Si-a ocupat oficial aceasta pozitie in putere si slava, dar in inimile credinciosilor El este Cel a carui autoritate si
drepturi dorim s le recunoastem. Dar va veni timpul cAnd El isi va ridica aceastd imparatie in mod vizibil pe pamant. Atunci va veni ca
impé&rat pe acest pamant si isi va lua in stapanire conducerea care i apartine numai Lui. Si despre aceste adevéruri le-a vorbit Pavel
tesalonicenilor, pentru c3 ei stiau c& Isus va veni pentru a prelua conducerea. in acest sens marturisesc ambele epistole.

Ambele tematici sunt foarte strans unite intre ele si contin invata-turi importante si pentru noi. Acest Isus lepadat odinioara de evrei, este si
astazi lepadat Tn aceastd lume. El a suferit, si noi de aseme-nea suferim cand il urmam. Noi suntem robi in imparatia Sa, care pentru lume nu
este vizibild. Dumnezeu L-a fidcut Domn si Hristos, si astfel va reveni s&-Si instaureze imparétia Sa in putere si in glorie. De aceastd revenire
noi ne bucurdm. Dar pana atunci il recunoastem ca Domn al vietii noastre.

Aceste ganduri apar in ambele epistole. Tesalonicenii au primit Cuvantul in mult necaz, dar cu bucuria Duhului Sfant (1.6). Necazurile sunt
caracteristici exterioare ale impératiei lui Dumnezeu in forma sa actuald, iar bucuria in Duhul Sfant este o caracteristica interioara a acestei
imparatii (Fapte 14.22; Romani 14.17). De aceea Pavel i-a in-demnat s& umble intr-un chip vrednic de Dumnezeu, care i-a chemat la
impé&ratia si gloria Sa (2.12). De fapt, si in a doua epistol& este reluat acest gand, cand apostolul spune c& ei au fost socotiti vrednici de
imparatia lui Dumnezeu, pentru care si sufereau (2 Tesaloniceni 1.5). Acum suferim cu Domnul, chiar dac& intr-o m&sura infima, dar va veni
ziua n care El va fi glorificat: ,va veni ca sa fie glorificat n sfintii Sai si sa fie privit cu uimire” (2 Tesaloniceni 1.10).

Scriitorul si aparitia epistolei

Prima epistola catre tesaloniceni este una dintre primele epistole scrise de apostolul Pavel. Unii admit ca este chiar prima scriere a lui Pavel
(pe cand altii spun ca epistola catre galateni este prima scriere). Epistola catre tesaloniceni a inceput deja foarte de timpuriu sa circule
printre credinciosii acelor zile. Unii batrani ai bisericii din secolul al Il-lea amintesc aceasta epistola in scrierile lor (de exemplu lIrineus,
Clement din Alexandria si Tertullian).

Cu privire la faptul ca Pavel este autorul scrierii sunt foarte putine semne de intrebare. Din pacate, unii teologi care critica Biblia pun sub
semnul intrebarii faptul ca Pavel ar fi autorul. Dar pentru noi nu este nicio indoiald, ca nimeni altul decat Pavel este autorul inspirat de Duhul
Sfant al acestei epistole.

Ce |-a determinat, ca atat de curand dupa prima sa vizita in Tesa-lonic sa ia penita pentru prima data si, inspirat de Duhul Sfant, sa scrie unei
adunari o epistola? Din Fapte 18.5 in legatura cu 1 Tesalo-niceni 3.6 observam ca Pavel a primit vesti despre tesaloniceni in timp ce era in
Corint. Daca citim numai 1 Tesaloniceni 3, am putea spune ca Pavel a scris din Atena. Unele editii ale Bibliei chiar indica orasul Atena ca locul
de scriere al epistolei. Dar in legatura cu Fapte 18 putem deduce clar ca Pavel a scris epistola din Corint. Acesta era capitala provinciei Ahaia
(Fapte 18.12), iar aceastd provincie este amintitd de doua ori in capitolul 1. In general, se presupune c& aceas-t§ epistola a fost scrisd in jurul
anului 51 dupa Hristos.

Motivul pentru a le scrie tesalonicenilor o scrisoare a fost vestea primita despre ei. in principiu, aceste informatii aveau menirea s& bu-cure
inima apostolului. El scrie: ,,Multumim intotdeauna lui Dumnezeu pentru voi toti... aducandu-ne aminte neincetat de lucrarea credintei voastre
si de osteneala dragostei si de rabdarea sperantei..., incat ati devenit modele tuturor credinciosilor din Macedonia si din Ahaia“ (1.2-7).
Credinta lor Tn Dumnezeu a fost cunoscuta in toate imprejurimile. Aceasta a fost o marturie vie a unei adunari tinere, de la care putem invata
multe lucruri.

Dar totusi, tesalonicenii aveau unele lacune in cunostinta (ei erau foarte tineri in credinta), pe care Pavel dorea sa le umple. Ne amintim ca a
vorbit despre venirea Domnului si astfel s-au nascut intrebari care au primit rdspunsuri amanuntite in ambele epistole.

Motivul si tematica principala a epistolei

Tesalonicenii trdiau intr-o continua asteptare a venirii Domnului Isus (1.10). Ei stiau ca El, Cel lepadat, va reveni sa-Si instaureze pe pamant
Imparatia Sa In putere si glorie. Acesta clipa a preludrii puterii stitea asa de vie in fata ochilor tesalonicenilor, incat ei asteptau zilnic sosirea
ei. Probabil c& la vizita sa, Pavel nu a explicat in amanunt ca fnainte de momentul instaurarii impéaréatiei, credinciosii vor fi rapiti si ca apoi se
vor arata Impreund cu Domnul. in acest punct, tesalonicenii erau in neclaritate. iIn momentul in care unii credinciosi dintre ei au murit, cei
ramasi au fost nelinistiti, gandind c& cei adormiti nu vor avea parte de ridicarea impératiei.



Pavel lamureste aceastd problemé scriindu-le. Tratarea acestei intrebari a fost de fapt motivul principal pentru scrierea epistolei. In capitolul
4.13 citim: ,Dar nu dorim, fratilor, sa fiti in necunostinta de-spre cei care au adormit, ca sa nu va intristati ca si ceilalti care nu au speranta.”
Apostolul explica apoi amanuntit ca Domnul Isus va veni, si mai intai vor invia cei morti in Hristos, apoi cei vii, care vor fi ramas vor fi rapiti
toti impreuna cu ei. Astfel, nu exista nicio dezavantajare a celor adormiti deja in Domnul. in capitolul 5.10 revine inca o data la acest subiect
si spune: ,fie ca veghem, fie ca dormim, sa traim im-preuna cu El“. Cercetand aceasta epistolda vom vedea ca aici este vorba atat despre
credinciosi care traiesc, cat si despre cei care au plecat acasa.

invataturile despre venirea Domnului, care fara indoiald sunt tema principald a acestei epistole, doresc s& ne ncurajeze si s ne zideas-ca
(5.11). Venirea Domnului este amintita in fiecare capitol, si de fie-care data apostolul leaga un gand deosebit de ea:

Capitolul 1.9-10: aici, venirea Domnului este prezentata ca si atitu-dine a vietii noastre. Aceasta speranta, asteptarea Fiului lui Dumnezeu din
cer, este o caracteristica importanta a vietii crestine. Sa traim cu aceasta nadejde. Revenirea Domnului nu este o cunostinta teoretica, ci ea
influenteaza umblarea, actiunea si gandirea noastra.

Capitolul 2.19-20: Pavel vorbeste despre venirea Domnului si in context aminteste de rasplata (cununa) pentru slujitor. La aratarea Sa se va
descoperi ce a facut fiecare pentru El aici pe pamant.

Capitolul 3.12-13: Umblarea credinciosilor trebuie sa fie caracteri-zata pe de o parte de dragoste, iar pe de alta parte de sfintenie. Daca ne
gandim la aratarea Domnului cu noi, atunci sfintirea practica, adica dedicarea totala pentru Domnul Isus prin abaterea de la orice rdu, va fi
pentru noi ca de la sine inteles.

Capitolul 4.13-18: Aceste versete nu contin numai o invatatura im-portanta, ci sunt si o mangaiere si incurajare pentru cei care au pier-dut pe
unul dintre cei dragi. Vom fi pentru totdeauna la Domnul care ne-a iubit atdt de mult. Pavel sfarseste cu acest indemn: ,Incurajati-va unii pe
altii cu aceste cuvinte.”

Capitolul 5.1-11: Aici se continua gandul din capitolul 4.13-14. Pentru credincios, venirea Domnului este mangaiere si imbarbatare; pentru cei
ce nu cred, inseamna judecata groaznica, inevitabila si vesnica. Sunt cuvinte grave cand Pavel scrie ,, ...nicidecum nu vor scapa.”

Chiar daca invatatura despre venirea Domnului este in prim-plan in aceasta epistola, totusi epistola nu este una de invatatura asa cum sunt
epistolele catre romani, coloseni sau efeseni. in epistola catre tesaloniceni, in prim-plan este practica vietii de crestin, deoarece ea este o
urmare directd a nadejdii noastre ca Domnul va veni curand. De aceea, aceasta epistola este o imbarbatare si vrea sa ne incura-jeze sa
slujim cu mai multd daruire Dumnezeului nostru si in acelasi timp sa-L asteptdm pe Domnul nostru Isus din cer.

impartirea epistolei

Exista diferite posibilitati de a Tmparti aceasta epistola. Aceasta im-partire in sapte parti speram sa ne ajute la o mai usoara intelegere a
epistolei:

1) Starea practica a tesalonicenilor (capitolul 1);

2) Slujba apostolului Pavel (capitolul 2);

3) Trimiterea lui Timotei si relatarea sa (capitolul 3);

4) Umblarea sfanta a credinciosilor (capitolul 4.1-12);

5) Venirea Domnului (capitolul 4.13-18);

6) Ziua Domnului (capitolul 5.1-11);

7) indemnuri practice pentru credinciosi (capitolul 5.12-28).

Versetul 1: ,Pavel si Silvan si Timotei, catre adunarea tesalonicenilor care este in Dumnezeu Tatal si in Domnul Isus Hristos: Har voua si
pace.”

Pavel, marele apostol al natiunilor, nu se prezinta in aceasta episto-la ca apostol, ci se numeste foarte simplu impreuna cu colaboratorii sai,
care l-au insotit in a doua sa calatorie misionara. in alte epistole a fost necesar sa sublinieze faptul ca el era chemat de Dumnezeu s3 fie
apostol. Sunt noua epistole in care Pavel se prezint& ca apostol. in mod deosebit in Epistola catre Galateni trebuia s& mentioneze in mod clar
c& era un apostol si ca atare putea s& vorbeasca cu autoritate apostolica. intotdeauna cand credinciosii trebuiau s& fie mustrati sau cAnd era
vorba despre descoperiri fundamentale ale invataturii Noului Testament, gasim acest indiciu cu privire la apostolia lui Pavel.

Dar aici este cu totul altfel. In Tesalonic nu trebuia s& corecteze, ci putea s& laude ceea ce lucrase Duhul Sfant in destinatarii scrisorii sale.
Comportamentul sau fata de cei din Tesalonic este caracterizat prin apreciere, dragoste si atasament reciproc.Sila si Timotei |-au insotit pe
apostol in prima sa calatorie misiona-ra in Europa si au fost cu el in Tesalonic. Sila era ca si Pavel un evreu, dar avea si cetatenie romana (a
se vedea Fapte 16.37). Din marturia data despre el in Faptele Apostolilor deducem ca era un bun insotitor de drum. Mai tarziu a fost si
colaborator al lui Petru, care I-a numit ,fratele credincios” (1 Petru 5.12).

Timotei ne este bine cunoscut ca si colaborator al lui Pavel. El este numit de Pavel ,copilul meu preaiubit”, de care a fost strans legat pana la
sfarsitul vietii. Si in alte epistole, Timotei este amintit de catre Pavel in cuvantul de salut (2 Corinteni, Filipeni, Coloseni).

Pavel i numeste pe destinatarii epistolei ,,adunarea tesalonicenilor care este in Dumnezeu Tatal si fn Domnul Isus Hristos”. O astfel de
adresare exista intr-o forma asemanatoare numai in a doua Epistola catre Tesaloniceni. Aici nu avem in primul rand gandul referitor la un



singur Trup, cum este prezentat in Epistola catre Efeseni. Acest ade-var se pare ca era foarte putin sau chiar deloc cunoscut de catre
tesa-loniceni. Accentul este pus aici pe relatia noua in care au fost adusi. Ei erau acum in legatura cu Dumnezeu Tatal si cu Domnul Isus
Hristos. Aceasta relatie este o relatie personala, dar poate fi savurata si in comun. Adunarea este vazuta aici ca familia lui Dumnezeu. Noi
suntem copii ai lui Dumnezeu, si aceasta ihseamna c& il cunoastem ca Tatd prin Domnul Isus Hristos.

Relatia cu Dumnezeu Tatal pe de o parte si Domnul Isus Hristos pe de alta parte ne aminteste de slujba lui loan si a lui Petru. Credinciosii sunt
in ,Dumnezeu Tatal“. Adevarul acesta este amintit de loan: ,V-am scris, copilasilor, pentru ca L-ati cunoscut pe Tatal” (1 loan 2.13b). Acesta
este un adevar care se atribuie fiecarui credincios, chiar daca a venit abia acum la credinta. Noi suntem copii ai lui Dumnezeu, fiindca am fost
nascuti din Dumnezeu. Noi Il cunoastem ca pe un Tata care ne iubeste si Se ingrijeste de noi. Noi putem s& avem partdsie cu El. Tesalonicenii
se gaseau in imprejurari dificile. Ei au fost prigoniti si stramtorati. Ce incurajare intr-o astfel de situatie, cand se aminteste ca deasupra lor sta
un Dumnezeu Atotputernic care a devenit Tatal lor!

Crestinul nu este unit numai cu Dumnezeu Tatal, ci si cu Domnul Isus Hristos. Aici este amintit titlul complet, amanunt care nu este fara
importanta. El este ,Isus Hristos” care odinioara a fost injosit, dar acum a fost uns si a fost asezat de Dumnezeu peste toate lucrurile ca Fiu al
Omului. El este si Domnul. Ca Om glorificat poarta acest titlu. Dumnezeu L-a facut Domn (Fapte 2.36). Ne gasim ca si tesalonicenii in
imparatia lui Dumnezeu si avem pértasie cu El ca Domnul nostru. in aceasta epistol3, El este numit de aproximativ 25 de ori astfel. El este
Mantuitorul nostru - ce har maret! -, dar El este si Domnul nostru. El este Acela céruia noi li recunoastem toate drepturile intr-o lume care
astdzi inca 1l leap&da. Lumea de azi, ca si cea de atunci nu vrea si-L recunoasca. Privilegiul nostru este s& impartim cu El aceas-t3 lepadare si
s3 li recunoastem drepturile Sale ca Domn. Daca fa-cem acest lucru acum, odatd vom imparati impreuna cu El. Apostolul prezintd am&nuntit
lucrul acesta Tn cele doua epistole.

Amintirea acestei legaturi stranse cu Dumnezeu Tatal si cu Dom-nul Isus Hristos a imbarbatat mult pe tesaloniceni. Unii dintre ei au fost
p&gani inainte de intoarcerea lor la Dumnezeu. Atunci, au slujit idolilor straini. Acum, il cunosteau pe Dumnezeul adevérat si erau in legatura
cu El si cu Fiul Sau. Ce schimbare radicala!

Urarea este scurta, dar bogata in continut: ,,Har voua si pace”. ,Har” (charis) era salutul folosit intre pagani. ,,Pace” (salom) era salu-tul
folosit intre iudei. Pavel leaga aceste doua saluturi in unul singur, asa fncat putem vorbi despre un ,salut crestin“.

Harul aduce méantuire oamenilor (Tit 2.11); el ne da tot ce avem nevoie pe calea noastra (2 Corinteni 12.9). Harul este cel ce ne va fi adus la
descoperirea Domnului Isus (1 Petru 1.13). intreaga viat3 cres-tind este umpluta de har. in contextul nostru nu este vorba despre harul
mantuitor, ci despre harul care ne poarta zilnic. De aceea, Pavel le ureaza tesalonicenilor, ca si noud, sa avem inmultita aceasta constien-ta a
favorii nemeritate a lui Dumnezeu, cu care priveste la copiii Sai.

La fel stau lucrurile si cu pacea. Aici nu este vorba despre pacea cu Dumnezeu, pe care o poseda fiecare copil al lui Dumnezeu, ci este vorba
despre pacea lui Dumnezeu, care este partea tuturor celor care se incred in Tatal ceresc si merg pe cale in ascultare de Domnul si
Mantuitorul lor. Savurarea practica a acestei paci ne este urata si noua. Pozitia noastra este ,in Dumnezeu Tatal si in Domnul Isus Hristos”.
Binecuvantarea noastra zilnica este savurarea harului si a pacii pe calea noastra.

Versetul 2: ,,Multumim ntotdeauna lui Dumnezeu pentru voi toti, amintind de voi in rugaciunile noastre.”

Apostolul era un om foarte ocupat. Daca citim Faptele Apostolilor si epistolele, remarcam cat de mult a facut acest barbat. A calatorit, a
pre-dicat, a muncit, a facut vizite, a scris. Totusi, era un om care avea tot-deauna timp sa se roage. Rugaciunea avea in viata lui o mare
valoare. El stia cat de importanta este rugaciunea si de aceea staruia in ea.

Fara indoiald, Pavel s-a rugat si pentru nevoile sale personale. Dar in prim-plan statea rugaciunea pentru altii. El ii purta pe toti fratii pe
bratele rugaciunii. El s-a rugat pentru cei pe care 1i cunostea personal (de ex. tesalonicenii), dar s-a rugat si pentru cei pe care nu-i cunostea
personal (de ex. colosenii). Tematicile rugaciunii lui Pavel erau dife-rite, dupd cum vedem din epistolele sale. in fiecare caz, rugaciunile erau
adecvate nevoilor acelor frati. Aici, Pavel are un motiv de multu-mire si multumeste. El putea sa-i multumeasca intotdeauna lui Dum-nezeu
pentru ei.

Oare putem invata si noi ceva de aici? Cat de usor suntem tentati sa vedem partea negativa la fratii nostri, ceea ce nu ne place si pro-babil
ne cauzeaza probleme! Criticdm cu usurinta, dar uitam foarte re-pede ce a facut Dumnezeu in fratele sau sora noastra. Haideti sa in-cepem
sa-i multumim lui Dumnezeu pentru fratii nostri si curand fi vom vedea intr-o noud lumina!

Pavel multumea pentru toti. Nu a exclus si nu a uitat pe niciunul. La fel era si la filipeni. Pavel s-a putut ruga pentru ei cu bucurie (Fili-peni
1.4). El nu se ruga din cand in cand, ci ,intotdeauna“. Aceasta inseamna o lucrare continud. Sa ne obisnuim si noi sa ne rugam pentru altii!

in sfarsit, Pavel nu se ruga singur, ci Sila si Timotei se rugau im-preund cu el. Ei cunosteau p&rtésia rugaciunii intre frati. Si aceasta este o
parte binecuvantata.

Versetul 3: ,Aducandu-ne aminte neincetat de lucrarea credintei voastre si de osteneala dragostei si de rabdarea sperantei in Domnul nostru
Isus Hristos, Tnaintea lui Dumnezeu si Tatal nostru.”

In acest verset, Pavel vorbeste despre caracteristicile interioare care existau la tesaloniceni, si anume: credinta, dragostea si nddej-dea. Din
contextul epistolei stim ca la tesaloniceni erau multe lipsuri in ce priveste invatatura, dar ca starea lor practica era totusi foarte bu-na. Cineva
a spus: ,Credinta, dragostea si nadejdea sunt principiile care formeaza caracterul nostru ca si crestini.” Aceste principii se ga-sesc aici.
Inimile tesalonicenilor erau indreptate in simplitate spre Dumnezeu si spre Domnul Isus, iar acest fapt era decisiv. O mare cunoastere a
Cuvantului lui Dumnezeu nu este o garantie ca aceste semne caracteristice ale vietii crestine pot fi aratate.

Credinta, dragostea si speranta sunt amintite de multe ori impre-una in Noul Testament (1 Corinteni 13). Si in 1 Tesaloniceni 5.8, Pavel revine
asupra acestui subiect. Aici, nu sunt numai amintite, ci ni se prezinta cum se manifestau ele in viata celor din Tesalonic. Pavel nu vorbeste



numai despre credinta lor, ci si despre lucrarea credintei; el aminteste nu numai dragostea lor, ci si osteneala dragostei; el nu aminteste
numai speranta lor, ci si rabdarea sperantei. Aceste carac-tere corespundeau pe deplin si ca urmare au fost gasite si roadele adecvate.

Conform Bibliei, credinta este siguranta celor sperate, o convinge-re ferma cu privire la lucrurile care nu se vad. Credinta sta in contra-dictie
cu ceea ce se vede (Evrei 11.1). Credinta ne pune in legatura cu lumea care nu se vede inca. Credinta se orienteaza dupa Dumne-zeu. Ea se
arata prin incredere si ascultare. Ochii inimii noastre sunt deschisi ca sa privim intr-o lume invizibila. Credinta face ca aceasta lume invizibila
sa ne apartind deja acum. Va veni ziua cand aceasta lume o vom vedea cu ochii nostri. Acum insa traim prin credinta. Tesalonicenilor li se
aminteste ca dupa aceastd lume invizibild va urma lumea vizibild in imparatia de o mie de ani. CAndva, aceastd Imparatie va fi vizibild pentru
toti, dar acum este vazuta numai prin credinta.

O credinta fara fapte este moarta (lacov 2.26). Credinta se mani-festa prin activitate. Activitatea nu trebuie sa fie fireasca, ci ea trebuie sa
izvorasca din indemnul lui Dumnezeu. Lucrarile crestinesti nu se fac ca sa primim credinta, ci ele sunt un rezultat al credintei. Actiunile
crestine sunt urmarea normala a unei credinte date de Dumnezeu. Asa era la tesaloniceni, asa sa fie si la noi.

Dragostea este directionata mai intai catre Dumnezeu, apoi si catre aproapele. Aici este amintita dragostea divina. Ca oameni in fire nu
puteam face altceva decat sa uram: ,Pentru ca noi eram alta da-ta... vrednici de a fi urati si urandu-ne unii pe altii“ (Tit 3.3). Acum insa
lucrurile stau altfel. Acum putem sa iubim, deoarece am fost nascuti din Dumnezeu si in inima noastra a fost turnata dragostea divina.
A-ceasta natura noua, divind nu poate face altceva, decat sa iubeasca. Dragostea actioneaza in interior, dar se arata si in afara. Ea devine
vizibila si activa in dragostea practica fata de frati. Aceasta este oste-neala dragostei, despre care vorbeste Pavel. Cuvantul folosit in acest
context se refera la o osteneala ,intensiva, cu toata straduinta, care merge pana la marginea epuizarii“. Cunoastem aceasta osteneala care
este activata de dragostea divina?

A treia caracteristica este speranta. Pavel le-a relatat tesalonice-nilor c& Domnul Isus va reveni ca s&-Si ridice impéarétia aici pe p&-mant.
Aceasta speranta era vie in ei si ea lucra rabdare. Nadejdea noastra nu se bazeaza pe un viitor mai bun, ci pe o Persoana, care este Domnul
Isus. El este nadejdea noastra. Noi dorim ca ceea ce in prezent este un obiect al credintei sa devina realitate. Domnul Isus va intra in
drepturile Sale aici, in aceastd lume, unde a fost lepadat si rastignit. Aceasta clipa o asteapta El insusi, si 0 asteptam si noi cu nadejde si
rabdare.

In 2 Tesaloniceni 3.5, Pavel vorbeste despre ,rabdarea lui Hristos" si isi exprima dorinta ca si inimile noastre sa fie indreptate spre aceasta
rabdare. Rabdarea inseamna aici a ramane tare si in incer-cari si suferinte. De o astfel de rabdare au avut nevoie tesalonicenii, ca sa treaca
peste toate incercérile si greutatile. Pentru aceasta, ochii lor erau indreptati spre Cel care va reveni. Ei il asteptau pe Fiul din cer, si aceasta le
dadea putere si curaj. Noud ne merge astazi destul de bine. Sa fie acesta motivul pentru care rabdarea nadejdii este la noi intr-o masura atat
de mica?

Credinta, dragostea si speranta trebuie sa fie motivatia oricarei ac-tivitati crestine. Gandurile noastre sa fie impregnate de aceste
carac-teristici. Cand apostolul loan scria la sfarsitul primului secol acea scri-soare catre adunarea din Efes, el putea observa ca acolo erau
lucréri, dar si osteneald si rabdare. In exterior totul parea bine. Dar unde erau credinta, dragostea si nadejdea? Ce fel de gandire aveau
acestia? Domnul Isus a trebuit sa-i mustre: ,Dar am impotriva ta ca ti-ai parasit dragostea dintai“ (Apocalipsa 2.4). Aceste cuvinte au fost
adresate unei adunari, careia Pavel i-a scris cateva decenii mai devreme o epistola, in care a vorbit despre cele mai inalte binecuvantari
crestine. ,Lucra-rea, osteneala si rabdarea au continuat in Efes, dar ele au incetat sa mai fie caracterizate de aceste principii mari si
puternice. Obisnuinta a rémas, dar a lipsit partasia.“ in Tesalonic era altfel. Desi au avut o cu-nostintd mic&, lucrarile lor erau rezultatul
credintei, ostenelile lor au rezultat din dragoste si rabdarea a fost alimentata de speranta.Cum este cu noi? Dumnezeu vede activitatea
noastra, dar vede si inima si motivatia ei. El intreaba ce gand ne inspira in activitate. Este cumva obisnuinta sau este relatia noastra intima cu
EI? Acolo unde este numai o obsnuinta, lipseste dragostea dintai. Dragostea dintai este cea mai buna dragoste, adica este o dragoste
indreptata numai spre Dumnezeu. El doreste ca noi sa-i apartinem cu toata inima. Cunostin-ta multa nu este un mijloc de aparare. Ceea ce ne
trebuie este o dedi-care totald. Acest adevar putem sa-l invatam de la tesaloniceni.

Versetul 4: ,Stiind, frati preaiubiti de Dumnezeu, alegerea voastra.”

S& observam cu cata simpatie li se adreseaza apostolul! ii nu-meste ,frati preaiubiti de Dumnezeu”. in aceastd expresie sunt cu-prinse
bineinteles si surorile. Pavel stia ca tesalonicenii sunt iubiti de Dumnezeu, iar acesta era un motiv suficient ca si el sa-i iubeasca.

Apostolul aminteste cu mare sigurant3 alegerea lor. in acest con-text, subiectul nu este adevarul alegerii in sine. Alegerea ne este ex-plicata
n alte locuri, ca de exemplu in Efeseni 1.4. in acest text se spune foarte clar c& el ,stia“ c& ei sunt alesi. Cum putea apostolul Pavel sa stie
acest lucru? Cand a venit cu Sila si Timotei la Tesalonic, Pavel nu stia pe cine alesese Dumnezeu din acel oras. Pavel nu pu-tea sa vada in
cartea vietii si nici nu citim despre o descoperire din partea lui Dumnezeu in acest sens. Dar Pavel a vazut viata tesaloni-cenilor si roadele
vietii noi, a vazut modul de exteriorizare al credintei, al dragostei si al nadejdii. Acest fapt era suficient pentru ca sa fie sigur ca acesti crestini
erau alesi de Dumnezeu.

Cuvantul folosit pentru ,a sti“ arata ca aceasta stiinta nu este obti-nuta prin descoperire, ci prin observatie. Pavel a putut sa vada din
comportamentul lor ca erau alesi. Ei puneau in practica ceea ce au invatat. De ce se ridica astazi multe intrebari, daca unul sau altul este sau
nu om intors la Dumnezeu? Nu tocmai din cauza ca nu aratam suficient de clar de care parte ne aflam? Dumnezeu doreste ca sa se vada cu
claritate in viata noastra ca suntem copii ai Sai, ca ne-a ales. Acest lucru se poate arata si astazi ca si atunci.

Versetul 5: ,,Pentru ca Evanghelia noastra nu a fost la voi numai in cuvant, ci si in putere si in Duh Sfant si in siguranta deplina, dupa cum stiti
ce fel de oameni am fost intre voi, pentru voi.”

Acest verset ne arata mijlocul, prin care a fost posibila aceasta stare buna la tesaloniceni. Mijlocul era Evanghelia. Pavel o numeste aici
»Evanghelia noastra”, deoarece el a predicat-o in Tesalonic impreuna cu colaboratorii sdi. Predicarea Evangheliei este punctul de plecare. Ea
era unul din stalpii slujbei lui Pavel. El a vorbit despre acest adevar batranilor din Efes in discursul sau de ramas bun in Fapte 20. Aceasta
vestire a pocaintei si a Evangheliei, predica despre imparatia lui Dumnezeu si descoperirea intregului plan al lui Dumnezeu erau lucrarea lui.



Pavel vestea o Evanghelie completa. Conform textului din 1 Corinteni 15.1-4, aceasta predica avea trei puncte importante, si anume: Hristos
a murit, a fost ingropat si a inviat. Credinta in aceste adevaruri mantuieste. Evanghelia este ,marturia completa a ceea ce cel pierdut gaseste
n Hristos".

Cum a venit Evanghelia la tesaloniceni? Pavel aminteste patru puncte care arata ordinea divina. Mai intai in Cuvant, in al doilea rand in
putere, in al treilea réand in Duh Sfant si in al patrulea rand in siguranta deplina. La fel este si astazi, daca se vesteste intr-un mod corect.La
inceput, in prim-plan sta ,predicarea”. Cuvantul trebuie vestit si ascultat (sau citit), ca sa fie primit. Asa a fost si la corinteni. Pavel le scrie:
,Si va fac cunoscut, fratilor, Evanghelia pe care v-am vestit-o, pe care ati si primit-o” (1 Corinteni 15.1). Dar nu se ramane numai la cuvinte.
Aceasta solie lucreaza ceva, daca este primita. Ea se dovedeste in putere. Nu se spune ca este puterea Duhului (pentru ca Duhul este amintit
separat), dar este foarte clar ca nu este o putere omeneasca; este puterea lui Dumnezeu. Pavel le scrie romanilor: ,Pentru ca mie nu-mi este
rusine de Evanghelie; pentru ca ea este puterea lui Dumnezeu spre mantuire, pentru oricine crede” (Romani 1.16). Puterea lui Dumnezeu
face activ cuvantul in cel ce crede si astfel produce o mare schimbare. Noi suntem luati din domeniul mortii si transferati in domeniul vietii.
Cine primeste aceastd Evanghelie deplind, primeste Duhul Sfant. El ne face cunoscut siguranta mantuirii. in contextul epistolei este denumita
,siguranta deplind“. Desigur, este un lucru maret sa stim ca suntem primiti de Dumnezeu. El nu vrea sa ne lase in nestiinta, ci ne da o
temelie sigurd. Nimeni sa nu se indoiasca, daca a crezut Evanghelia. Noi ne bizuim pe ceea ce a spus Dumnezeu, si lucrul acesta ne este de
ajuns.

Dar dupa aceea vine si exemplul graitor al slujitorilor in fata ochilor nostri. Am vazut ca la Tesalonic, Pavel impreuna cu slujitorii sai au vestit
Cuvantul. Dar numai predica nu este suficienta. Pavel adauga: ,,dupa cum stiti ce fel de oameni am fost intre voi, pentru voi“. Este un lucru sa
spui ceva, si cu totul alt lucru sa fii ceva. Un predicator sau marturisitor al Evangheliei trebuie sa fie intotdeauna un exemplu viu si clar al
lucrurilor pe care le vesteste. Cuvantul si comportarea trebuie sa coincida, dacd vrem ca mérturia noastra sa aduca roade. in capitolul 2 acest
gand este preluat si adancit si mai mult (versetele 1-12).

De ce exista asa de putin rod la noi? Nu cumva din cauza ca vorbim mult si nu suntem ceea ce vorbim? Poate avem cunostinta multa si
vorbim frumos, dar nu punem in practicd ceea ce am primit. Ce minunat este faptul ca il avem pe Domnul nostru ca Model des&varsit! La El
erau intotdeauna Tn concordanta perfectd lucrarile Sale cu vorbirea Sa. El putea sa spuna ca este ceea ce vorbeste. Faptele Apostolilor incep
cu amintirea ,,despre toate cate a inceput Isus sa faca si s& invete” (1.1). In primul rand fapta, apoi invatitura; asa era la Domnul. Pavel L-a
urmat indeaproape pe Domnul. Dar si noi putem face acest lucru.

Versetul 6: ,Si voi v-ati facut imitatori ai nostri si ai Domnului, primind Cuvantul in mult necaz, cu bucuria Duhului Sfant.”

Dupa ce in versetul 3 au fost descrise semnele caracteristice interioare ale vietii noi de credinta la tesaloniceni (credinta, dragostea si
nadejdea), acum in versetele 6-8 gasim semnele caracteristice exterioare. Ceea ce s-a petrecut in interior se vede si in exterior.

Inainte de a privi mai indeaproape aceste caracteristici exterioare, s& aruncam o privire la imprejurérile in care se aflau destinatarii acestei
epistole, pentru ca primisera Cuvantul. in capitolul 2.13 citim c& ei au primit Cuvantul in inima lor ,asa cum este, in adevar, ca pe Cuvantul lui
Dumnezeu”. Aici este vorba mai mult despre situatia exterioara ca urmare a indreptarii lor spre crestinism. Situatia lor era marcata prin ,mult
necaz" pe de o parte, iar pe de alta parte de ,bucuria Duhului Sfant“. Necaz si bucurie - oare pot fi puse amandoua laolalta? Da, fiindca sunt
semne caracteristice ale imparatiei lui Dumnezeu in faza ei actuald, tocmai asa cum a propovaduit-o Pavel tesalonicenilor.

Si pentru noi, impéaratia lui Dumnezeu, asa cum se prezinta astazi, este marcata pe de o parte de necazuri, iar pe de altd parte de bucurie.
incd nu a venit timpul s& domnim impreund cu Domnul. El este inca Cel lep&dat, iar noi impartim aceasta lepaddare cu Domnul. El a suferit, si
noi suferim impreuna cu El. in Fapte 14.22 citim ,,ca prin multe necazuri trebuie s& intrdm in impéaratia lui Dumnezeu”. in contextul nostru
avem Imparatia in faza ei viitoare, cand vom domni cu El. Calea intr-acolo este marcata de necazuri. Desigur, astazi simtim putin din aceste
necazuri. Dar cel care sta alipit cu toata inima de Domnul nostru care a fost lepadat, va avea, cu siguranta, si astazi necazuri. Principiul lui
Dumnezeu este valabil pentru toate timpurile: ,Toti care doresc sa traiasca cu evlavie in Hristos Isus vor fi persecutati” (2 Timotei 3.12).

Chiar daca astdzi avem parte de suferinta in Imparatia lui Dumnezeu, pe de altd parte putem savura bucuria Duhului Sfant. Bucuria este un
semn marcant in imparatia lui Dumnezeu in putere si glorie, asa cum o g&sim in multe citate ale Vechiului Testament. Crestinul nu trebuie s&
astepte pan& cand imparatia va fi instauratd in mod vizibil. El poate chiar acum s& savureze aceastd bucurie mare, in ciuda tuturor
vicisitudinilor. Cu siguranta, tesalonicenii au facut acest lucru, iar noi putem invata de la ei.

La fel era si la Pavel. El a trecut prin necazuri mari. El a suferit o prigoana apriga, dar totusi avea o bucurie adanca in inima sa, o bucurie
lucrata de Duhul Sfant.

Sa revenim la semnele caracteristice exterioare! Mai intai gasim ca tesalonicenii erau imitatori. ,Si voi v-ati facut imitatori ai nostri si ai
Domnului.” Ei au devenit nu numai credinciosi, ci la ei se vedea acest lucru si in practica vietii lor. Ei au devenit imitatori sau urmasi. Dar de
ce aminteste Pavel prima data pe el si colaboratorii sai si apoi pe Domnul? Tesalonicenii nu L-au vazut niciodata pe Domnul. Ceea ce
cunosteau ei despre Domnul au aflat de la Pavel. Ei au auzit si au vazut la Pavel aceste adevaruri. El se asemana atat de mult cu Domnul sau,
fncat tesalonicenii il urmau pe Domnul, cand il imitau pe Pavel.

Apostolul vorbeste in multe texte din epistolele sale despre acest adevar, ca este un imitator al Domnului Isus, si ne indeamna sa facem
acelasi lucru. Conditia pentru imitare este urmarea. Numai dacd mergem pe urmele Domnului Isus, putem invata de la El si sa devenim
asemenea Lui. in Filipeni 2.5 este vorba despre gandirea noastra, deci despre modul in care gandim. ,Pentru ca acest gand s& fie in voi, care
era 1n Hristos Isus.” Petru vorbeste de umblarea noastra si ne indeamna sa calcam pe urmele Domnului Isus (1 Petru 2.21). Ambele sunt
importante, si lumea gandurilor, si comportamentul nostru, iar in ambele trebuie sa Se vada Isus. Lucrarea Duhului Sfant este ca sa ne
formeze asemenea chipului Domnului nostru. De aceea este necesar sa ne preocupam intensiv cu Domnul. Numai daca Domnul sta zi de zi
naintea privirilor noastre si il privim in toate amanuntele vietii Sale pe acest pamant, putem deveni imitatori ai Sai.

Versetul 7: ,, ...Incat voi ati devenit modele tuturor credinciosilor din Macedonia si din Ahaia.”



Acesta este al doilea semn caracteristic. Din imitatori au devenit modele. Tesalonic se afla in provincia Macedonia. Ahaia era o provincie la
sud de Macedonia. Acolo era Corintul in care se gasea Pavel cand a scris aceasta epistola. Pavel i-a prezentat pe tesaloniceni ca modele. Cat
de puternica trebuie sa fi fost marturia lor!Si pentru noi este acest cuvant! Dumnezeu doreste sa tinem sus stindardul, El doreste ca noi, fiind
imitatori ai lui Hristos, sa fim modele pentru fratii nostri. Ceilalti trebuie sa vada pe cine urmam. Daca suntem modele, aratam in umblarea
noastra ca il urmam pe Domnul Isus si ca El actioneaz& in noi. Fratii nostri si oamenii din jurul nostru ne observa cu atentie. Ce vad ei la noi?
Aratam noi acele caractere ale Domnului sau vad in noi caracterele omului vechi?

Aici nu este vorba despre o teorie seac3, ci este tocmai practica crestin. in prim-plan nu dam invataturd semenilor nostri, ci trdim tnvatatura,
hranindu-ne zilnic din Cuvantul Sau si venind la El in rugaciune in orice ocazie. Pentru aceasta nu avem nevoie de multa cunostinta, ci de o
dedicare profunda fata de Domnul Isus. Adesea, modele pentru altii nu sunt credinciosii cu cunostinta vasta, ci cei care in liniste arata ce
inseamna Hristos pentru ei.

Observam o mare diferenta cand 1i comparam pe tesaloniceni cu corinteni. Pavel putea sa le scrie corintenilor: ,, ...ati fost imbogatiti in EI si
»astfel nu va lipseste niciun dar al harului” (1 Corinteni 1.5-7). Dar unde citim ca erau niste modele pentru altii? Nicaieri! Comportamentul
corintenilor era mai degraba unul care necesita avertizari si indemnuri. Tesalonicenii stiau putin in comparatie cu corintenii. Dar tesalonicenii
traiau acel mod de viata care l-au Tnvatat si de aceea au devenit modele pentru altii.

Versetul 8: ,,Pentru ca, de la voi, Cuvantul Domnului a rasunat nu numai in Macedonia si Ahaia, ci credinta voastra fata de Dumnezeu s-a
raspandit in orice loc, incat nu avem nevoie sa vorbim ceva.”

in acest verset avem al treilea semn caracteristic. Mai intai tesalonicenii au fost imitatori, apoi modele si mai tarziu au devenit marturii.
Aceasta marturie nu era numai in Macedonia si in Ahaia, ci trecea dincolo de granitele acelor tinuturi. Comportamentul lor a ajutat mult la
raspandirea Evangheliei, care o facea Pavel si colaboratorii sai. Cuvantul Domnului a rasunat de la ei si credinta lor a devenit vizibila. Marturia
lor consta atéat in cuvant, cat si in fapte. Ei s-au comportat asa cum au vazut la Pavel, cuvintele si compartamentul fiind in concordanta
deplina.

Afirmatia acestui verset este si mai remarcabila, daca ne gandim la mijloacele de comunicare care erau in vremea aceea. Telecomunicatii ca
in vremea noastra nu existau atunci. La fel nu erau nici tiparituri. Singura posibilitate de comunicare a noutatilor era prin viu grai si intr-o
mica masura prin scrieri de mana.

Astazi nu ne putem inchipui o astfel de marturie vie. Dar s-a schimbat cumva solia? S-a schimbat Duhul Sfant? S-a schimbat Domnul? Nu!
Desigur, imprejurarile s-au schimbat, dar mai intai de toate ne-am schimbat noi. Totusi, Domnul poate sa actioneze si in noi, ca sa devenim
maérturii vii. Numai daca 1l urm&m pe Domnul si El este vazut in noi, putem deveni niste modele pentru altii, si numai atunci poate s& devina
marturia noastra vie si credibila. O marturie, care nu izvoraste din partasia cu Domnul si nu coincide cu umblarea noastra, nu este primita. Sa
ne gandim la Lot! Amestecul cu lumea a facut imposibila marturia sa, astfel incat a fost luat Tn ras cand a vorbit despre nenorocirea care
ameninta acel tinut (Geneza 19.14).

Versetul 9: ,Pentru ca ei insisi istorisesc despre noi ce intrare am avut la voi si cum v-ati intors de la idoli la Dumnezeu, ca sa slujiti unui
Dumnezeu viu si adevarat.”

Ultimele doua versete ale capitolului 1 se incheie cu scopul pe care L-a urmarit Dumnezeu prin salvarea tesalonicenilor. Ei s-au intors de la
idoli la Dumnezeu. Aceasta pocainta nu era scopul absolut. Ei s-au pocait ca:1) sa slujeasca lui Dumnezeu;2) sa astepte din ceruri pe Fiul Sau.

Acest comportament al tesalonicenilor a avut un rezultat asa de frumos, incat si lumea a dat o marturie despre puterea Evangheliei. Oamenii
au vazut ce s-a intamplat cu ei si vorbeau despre schimbarea lor. Faptul ca ei s-au despartit de idoli si slujeau lui Dumnezeu nu putea ramane
ascuns.

Acest verset ne arata cu claritate ce se intelege in Noul Testament prin cuvantul ,intoarcere la Dumnezeu”. Noi ne-am obisnuit cu astfel de
expresii, incat nu le mai stim adevarata insemnatate. ,intoarcerea la Dumnezeu“ si ,pocainta® sunt doua cuvinte strans legate intre ele si
numai luate impreuna putem sa intelegem sensul lor. Cunoscuta pilda din Luca 15 despre fiul risipitor este o buna ilustratie. Cand fiul risipitor
pastea porcii si si-a amintit de casa parinteasca, s-a cait, jelind starea in care se gasea. El a recunoscut ca a lucrat gresit. Pocainta este o
schimbare a gandurilor. Ea sta totdeauna Tn stransa legatura cu o intristare a sufletului pentru starea dezastruoasa in care se gaseste si
pentru cdile sale rele (a se vedea 2 Corinteni 7.10). Dar lucrul acesta nu era totul la fiul risipitor. Cand si-a schimbat pozitia launtrica (cand s-a
cait), atunci acest fapt a avut urmari. El s-a ridicat sa mearga la tatal sau. Daca ar fi ramas la porci, nu s-ar fi schimbat nimic pentru el. Dar
atunci s-a ridicat si a pornit spre tatal sau. Tocmai aceasta este intoarcerea la Dumnezeu: este ridicarea din starea in care ne gasim si
indreptarea spre Dumnezeu.

Pocdinta si intoarcerea merg impreuna. Petru s-a exprimat astfel: ,Pocaiti-va si intorceti-va, ca sa vi se stearga pacatele” (Fapte 3.19). Si la
Pavel gasim aceasta stransa legatura. El le spunea oamenilor: ,, ...sa se pocaiasca si sa se intoarca la Dumnezeu facand lucrari vrednice de
pocainta” (Fapte 26.20). Pocainta se petrece inlduntrul nostru, iar intoarcerea la Dumnezeu se vede in afara.

intoarcerea la Dumnezeu are dou3 laturi. Pe de o parte, omul se intoarce de la ceva, iar, pe de altd parte, se intoarce spre altceva. Acest
lucru 1l gasim in Fapte 26.18: ,.ca s& se intoarca de la intuneric la lumin si de sub puterea lui satan la Dumnezeu”. intoarcerea este si 0
schimbare a pozitiei. Noi am iesit din intuneric si de sub puterea lui satan si am intrat Tn lumina si la Dumnezeu. Aceasta schimbare o gasim si
in versetele de care ne ocupam: ,, ...cum v-ati intors de la idoli la Dumnezeu“. Multi dintre tesaloniceni fusesera inainte pagani si ca atare
slujeau idolilor lor. Cand Pavel a venit la Atena, ,i se intarata duhul in el, vazand cetatea plind de idoli“ (Fapte 17.16). Acelasi lucru ne gandim
ca a fost si la Tesalonic.

Dar cum s-a produs schimbarea? Odinioara slujeau idolilor, dar acum slujeau lui Dumnezeu. Idolii erau morti, ei nu puteau sa vada si nici sa
auda. La fel ca toate lucrurile din lume, si idolii stateau sub judecata mortii. Dar acum, tesalonicenii erau n legatura cu un Dumnezeu viu.
Idolii nu erau altceva decat o minciuna, iar acum destinatarii epistolei erau in legatura cu un Dumnezeu adevarat. Ce schimbare imensa!



Si astazi este asa. Dacé un om se intoarce la Dumnezeu, totul se schimba. intoarcerea este un pas radical, o stanga-mprejur radicala. Prin
intoarcerea la Dumnezeu, tot stilul de viata se schimba. Un om intors la Dumnezeu paseste din intuneric la lumina, din domeniul lui satan in
imparatia Fiului dragostei Tatalui. Ne-am putea inchipui contraste mai mari?

De acest verset se leaga si o consecinta practica, o intrebare care vrem sa ne-o punem: Ne-am despartit in mod radical de tot ce era vechi?
Si in viata unui copil al lui Dumnezeu pot sa existe idoli, la care nu vrea sa renunte. Ne-am intors la Dumnezeu, dar poate nu am renuntat la
tot. Mai existéa domenii ale vietii noastre, in care Domnului nu i se permite sa stapaneasca. Idolii in viata unui crestin sunt acele lucruri care se
pun intre crestin si Domnul. Daca acceptam asemenea lucruri in viata noastra, ele ne fura puterea.

Adevarata intoarcere crestina nu este directionarea vietii spre un anumit lucru, ci directionarea vietii spre o Persoana, si anume spre
Dumnezeu. in crestinism nu avem de-a face cu o lucrare sau cu o invatatura, ci cu o Persoana divina. Acest lucru s& nu-l uitdm niciodat3.
Invatatura crestind este mareatd, dar ne ajutd numai atunci cand o folosim in relatiile cu Dumnezeu si cu Domnul Isus.

Tesalonicenii s-au intors ca sa-i slujeasca lui Dumnezeu. Si noi avem aceeasi slujba de indeplinit in aceasta lume. Cuvantul folosit in textul
nostru pentru ,a sluji“ inseamna cé li slujim lui Dumnezeu ca robi, deci Ii punem la dispozitie intreaga noastra viata. Si in 2 Petru 2.19 este
folosit acest cuvant: , ...pentru c& oricine ii este rob aceluia de care este invins.” in Filipeni 2 citim c& Domnul Isus a luat chip de rob. In
Romani 1, Pavel se prezinta ca rob al lui Isus Hristos. in ultimele texte biblice, cuvantul ,rob“ face parte din aceeasi familie de cuvinte ca in
cazul cuvantului ,a sluji“. Deci nu este numai vorba despre intoarcerea noastra, pentru a face din cand in cand o fapta buna pentru
Dumnezeu, pentru a-i face din cdnd in cand o slujba, ci noi stam cu totul la dispozitia Sa, Ti slujim ca robi. Dumnezeu doreste ca intreaga
noastra viata sa-i fie dedicata Lui. Slujba duhovniceasca in acest sens al cuvantului este activitatea noastra continua, care se va incheia abia
atunci cand va veni Domnul pentru ai Sai.

Modelul nostru desavarsit este Domnul Isus. Cine a fost un slujitor ca EI? O evanghelie intreaga - Marcu - ni-L arata pe Domnul ca adevaratul
Rob al lui Dumnezeu, care a venit sa implineasca voia lui Dumnezeu. De la El putem invata ce Tnseamna slujba duhovniceascad, adevarata
dedicare si d&ruire pentru Dumnezeu. In Exod 21.1-6 citim despre legea robului evreu. in acel exemplu il recunoastem pe Domnul Isus in
dedicarea Sa deplina fata de Dumnezeu. El nu a dorit sa iasa liber, ci a dorit sa fie rob pe vecie. La fel sa fie si in cazul nostru!

Sper cé toti cei care citesc aceste randuri il cunosc pe Domnul Isus ca Mantuitorul lor personal. Dar intrebarea care se pune acum este:
Suntem multumiti numai cu a sti ca pacatele ne sunt iertate si ca nu ne va ajunge nicio judecata? Sau suntem intr-adevar pregatiti ca sa-i
dedicam toata viata? Desigur, Dumnezeu nu are nevoie de slujirea noastra, dar asteapta sa o facem de bunavoie. El asteapta slujba ta si a
mea. Nu este o obligatie, ci o0 mare favoare sa-i slujim prin viata noastra lui Dumnezeu. Acest lucru este posibil si in zilele noastre.

Versetul 10: , ...si sa asteptati din ceruri pe Fiul Sau, pe care L-a inviat dintre cei morti, pe Isus, care ne scapa de mania care vine.”

Dupa ce apostolul a vorbit despre slujba duhovniceascad pentru Dumnezeu, ne este prezentat al doilea scop al intoarcerii la Dumnezeu:
asteptam pe Fiul lui Dumnezeu din ceruri. Tesalonicenii erau intr-o continud asteptare a Domnului Isus. Aceasta speranta era asa de vie, incat
s-au nelinistit, pentru c& unii dintre ei adormiserd fnainte de venirea Domnul, pentru a-Si institui imparatia Sa.

Revenirea Domnului Isus este si speranta noastra. in Tit 2.13, Pavel spune: , asteptand fericita sperant3 si aratarea gloriei marelui nostru
Dumnezeu si Mantuitor, Isus Hristos, care S-a dat pe Sine insusi pentru noi.“ Nu este o simpla speranta, ci este o fericitd sperants. Din Tit 2
putem deduce ca putem astepta nu numai venirea Domnului pentru noi, ci si venirea Sa cu ai Sai, cand va veni pe pamant. In continuare ne
vom ocupa cu aceastd deosebire dintre venirea pentru ai S&i si venirea cu ai S&i. Este vorba despre o venire, care are loc in dou faze. Noi Il
asteptam pe Acela care va veni sa-Si duca Mireasa acasa, dar ne bucuram cu El cand i se va da toata cinstea pe pamant.

Adevarul despre revenirea Domnului Isus a fost unul dintre primele adevaruri pe care vrajmasul a dorit sa le umbreasca. Cand citim istoria
Bisericii, constatam foarte repede acest adevar. Urmarea a fost ca crestinii s-au simtit ,,ca acasa“ pe pamant, uitand caracterul lor ceresc.
Dar prin harul lui Dumnezeu, astazi avem din nou lumina cu privire la acest adevar. Stim cu precizie ca Domnul Isus va reveni. Dar suntem
patrunsi de acest adevar? Este doar o cunoastere pur teoreticd sau pune acest lucru o amprent3 pe viata si gdndirea noastra? il asteptdm
intr-adevar zilnic, asa cum faceau tesalonicenii? Domnul a spus: ,,Eu vin curand!“ Aceste cuvinte au fost intotdeauna adevarate. Dar daca au
existat vreodata credinciosi care puteau sa-L astepte zilnic pe Domnul, atunci noi suntem aceia.

Aici vedem ce inseamna o viata crestina cu o tinta. Pe de o parte consta din slujba duhovniceasca pentru Dumnezeu, iar pe de alta parte din
asteptarea Domnului Isus. Slujire si asteptare - acestea sunt cele doua puncte cardinale intre care se scurge viata noastra. Aceste doua
activitati trebuie sa fie totdeauna intr-un continuu echilibru. Daca actionam unilateral, adica daca ne ocupam numai de slujire si uitam
venirea Sa, atunci slujirea va fi punctul nostru central si nu Domnul. Astfel, dintr-o slujire buna la inceput poate sa devina o slujire rea pana la
urma. Traind numai in asteptarea Domnului si uitand de slujba incredintats, aceasta actioneaza paralizant asupra vietii noastre. inca nu s-a
incheiat timpul slujirii. Gandul la venirea Domnului sa nu ne amorteasca, ci sa ne mareasca elanul. Cand El va veni, orice slujire va inceta.

Pe cine asteptdm s& vina din cer? Apostolul nu spune simplu c& il asteptdm pe Domnul Isus, cu toate c& aceasta este foarte adevarat. Noi il
gésim aici pe Domnul intr-un triplu caracter. in primul rand El este Fiul, in al doilea rand Cel inviat din morti si in al treilea rand este vorba de
Isus. La fel ca si in alte texte din Biblie, tot asa si aici aceste nume si titluri nu sunt folosite la voia intamplarii, ci au o insemnatate.

Daca aici sta in fata noastra ca ,Fiu“, atunci ne gandim la El ca Fiul lui Dumnezeu, ca acel Fiu al dragostei Tatalui. Ca Fiu, El este obiectul
bucuriei si al placerii Tatalui. El trebuie sa fie si obiectul asteptarii noastre. Noi 1l iubim pe preaiubitul Fiu al Tatlui si il asteptam.

Dar El este si Acela pe care Dumnezeu L-a inviat din morti. El a fost si va ramane Om adevarat, iar ca Om a mers la moarte. Apoi, ca Om a
fost inviat de Dumnezeu si glorificat. Si in aceasta postura Il putem astepta. Cand va veni, va veni ca Fiul Omului asezat pe cel mai inalt loc
daruit de Dumnezeu.

El este si ,Isus”, ceea ce inseamna Cel ce ne scapa (izbaveste). Pentru noi va veni ca Cel care a murit pe crucea de la Golgota cand a fost
Mijlocitorul nostru intre Dumnezeu si om.Pavel mai adauga: ,, ...care ne scapa de mania care vine.” Cuvantul ,manie" se poate referi in



general la mania lui Dumnezeu. Despre acest adevar citim in loan 3.36: ,,Cine crede in Fiul are viata eterna; si cine nu se supune Fiului nu va
vedea viata, ci mania lui Dumnezeu ramane peste el.” Numai prin lucrarea Domnului Isus, un om poate sa scape de mania dreapta a lui
Dumnezeu. Dar ,mania“ poate sa insemne - si acesta este gandul dominant in contextul nostru - si acele judecati, care se vor dezlantui
peste pamant cand credinciosii vor fi rapiti. in acest sens citim in capitolul 5.9 al acestei epistole: ,Dumnezeu nu ne-a randuit spre manie, ci
spre dobandirea mantuirii.” Si in Apocalipsa, in capitolele 6-19, se foloseste acest cuvant de cinci ori, ca sa descrie judecata lui Dumnezeu in
timpul marelui necaz (Apocalipsa 6.16, 17; 11.18; 16.19; 19.15).

Ca credinciosi ai epocii harului nu trebuie sa ne temem de acele judecati descrise in Apocalipsa, care se vor abate peste pamant. Adevarul
acesta 1l clarifica pe deplin Cuvantul lui Dumnezeu. Domnul Isus ne va feri de aceste judecati. Acest lucru rezulta foarte clar din Apocalipsa
3.10, unde Domnul ca Judecator spune: ,Pentru ca ai pazit cuvantul rabdarii Mele, te voi pazi si Eu de ceasul incercarii, care va veni peste tot
pamantul locuit, ca sa-i incerce pe cei care locuiesc pe pamant.” Ca si oameni credinciosi suntem ocrotiti de orice judecata a lui Dumnezeu,
deoarece Altul a suportat aceasta manie pentru noi. Acest adevar este o mare mangaiere pentru noi.

Pe de o parte 1l asteptam ca Fiu al dragostei Tat&lui, pe care 1l iubim si noi, iar pe de alti parte avem acest prilej sa-L asteptam, pentru ca ne
scapa de judecatile viitoare, care se vor abate peste toti locuitorii pamantului.

Versetul 1: ,,Pentru ca voi insiva stiti, fratilor, ca venirea noastra la voi nu a fost zadarnica.”

Apostolul vorbeste de opt ori in aceasta epistola despre tesalonicenii ca stiau ceva. El nu prezinta oarecare afirmatii, ci se poate baza pe
faptul ca ei puteau confirma afirmatiile sale. Ei stiau cum venise el la ei, pentru ca ei insisi au fost martori ai acelor lucruri.

Aceasta ,venire" la ei nu a fost zadarnica. Dumnezeu a binecuvantat slujba si osteneala apostolului. ,Zadarnic” inseamna ,fara rost” sau
,fara rod“. La tesaloniceni nu a fost asa. Predicarea Evangheliei nu a ramas fara urmari. Deja in capitolul 1.9, Pavel a vorbit despre ,intrarea”
sa. Acolo stau n prim-plan rezultatele acestei intrari. Ei sau intors spre un Dumnezeu viu, ca sa-i slujeasca si sa astepte pe Fiul Sau din ceruri.
in capitolul 2 st& in prim-plan mai mult caracterul intrarii sale.

Este o mare imbarbatare in gandul acesta, ca pentru Dumnezeu nu este nicio munca zadarnica. In 1 Corinteni 3.6 ne este aratat c& sarcina
noastra este de a planta si a uda. Dumnezeu daruieste cresterea si roadele. Daca El ne lasa sa vedem roadele, atunci nu o face ca sa ne
mandrim, ci ca sa ne antreneze tot mai mult in lucrarea Sa.

Versetul 2: , ...ci, dupa ce am si suferit mai thainte si am fost insultati in Filipi, dupa cum stiti, am indraznit in Dumnezeul nostru sa va vestim
Evanghelia lui Dumnezeu, cu multa lupta.”

Pavel le aminteste tesalonicenilor ceea ce a intampinat in Filipi. Aceast3 cetate a fost prima pe care a vizitat-o in Europa. in Fapte 16 citim
relatarea exacta. Vantul prigoanei le-a fost acolo impotriva si partea lor au fost multe suferinte si insulte. Cu siguranta, Pavel si Sila au simtit
mult timp urmarile maltatarii lor in inchisoarea din Filipi. Totusi ei nu s-au lasat opriti, ca sa nu predice mai departe Evanghelia cu mare
ravna. Din contrd, au vestit Evanghelia cu ,multa indrazneala“.

2w

indrazneald inseamna ,fara teama“ si ,fara retinere”. Asa era in cazul lui Pavel. El stia ce mesaj i-a fost incredintat si nimic nu-i putea sta
Tmpotriva, ca s& raspandeascd vestea buna. in cazul lui, aceastd indrézneald nu era o insufletire carnald sau chiar fanatism, ci indredzneala
lui era In Dumnezeu. Adevarata indrazneala este intotdeauna in Dumnezeu. Daca dam frau liber firii si ne cautam pe noi insine in slujba,
primejdia este foarte mare ca noi sa pasim pe cdile propri, chiar daca suntem in lucrarea Domnului. Pavel stia ca aceasta indrazneald nu era
un lucru de la sine inteles. De aceea i-a indemnat pe efeseni sa se roage pentru el: ,,ca sa-mi fie dat cuvant la deschiderea gurii mele, ca sa
fac cunoscut cu indraneala taina Evangheliei” (Efeseni 6.19)!

Oare nu avem nevoie si noi sa ne rugam, ca sa avem indrazneala in Dumnezeul nostru? Este relativ simplu sa vorbesti cu indrazneala daca
situatiile sunt prielnice. Dar cum stau lucrurile cand sunt greutati si trebuie sa suportam chiar batjocura si impotrivire? Pavel nu s-a lasat
intimidat din cauza suferintelor, ca sa nu slujeasca Dumnezeului sau.

in Noul Testament se vorbeste mult despre indrazneala. intotdeauna indrézneala este vazutd ca un lucru pozitiv, si niciodatd ca ceva negativ.
in zilele noastre se spune mereu c& ,,nu avem indrézneald“ s facem un lucru. in Biblie nu vom g&si o astfel de expresie. Noi suntem
indemnati sa vestim Evanghelia ,,cu indrazneala in Dumnezeul nostru“.

Pavel era indraznet ,sa vesteasca Evanghelia lui Dumnezeu“. El nu vestea o veste omeneasca, ci Evanghelia lui Dumnezeu. Cuvantul
»~Evanghelie” 1l gasim de sase ori in prima epistola catre tesaloniceni. De trei ori sub denumirea ,Evanghelia lui Dumnezeu” (capitolul 2.2,
8-9), o data citim despre: ,,Evanghelia noastra“ (1.5), despre ,,Evanghelia lui Hristos" (3.2) si despre ,,Evanghelia” (2.4) fara vreo mentiune.
Evanghelia este vestea lui Dumnezeu catre oameni, iar punctul ei central este Domnul Isus.

Aceasta Evanghelie a fost incredintata apostolului Pavel si colaboratorilor sai, si de aceea el o numeste ,,Evanghelia noastra“. Aceasta nu era
o0 arogantd, ci aratd identificare deplind a lui Pavel cu invatatorul sdu si cu ceea ce predica. El s-a facut una cu vestea pe care o propovaduia.
La fel trebuie sa fie si cu noi astazi. Vestea pe care o avem de spus oamenilor nu este o veste oarecare, ci este ,Evanghelia lui Dumnezeu”.
Acest gand ne da pe o parte Indrazneala, iar pe alta parte ne arata responsabilitatea noastra.

Desi Pavel avea indrazneald, nu era simplu sa vesteasca Evanghelia. El a facut-o cu ,multa lupta“. Nu era vorba despre o luptd cu arme
omenesti, ci o lupta impotriva impotrivirii duhovnicesti a dusmanilor Domnului. Acolo unde Domnul deschide o usa a Evangheliei, satan
porneste ca sa distruga lucrarea. Asa a fost atunci, asa este si astazi. Fiecare slujitor al Domnului trebuie sa stie ca satan vrea sa impiedice si
sa faca fara efect aceasta lucrare. Astfel incepe o lupta spirituala, careia noi ne putem Tmpotrivi in puterea tariei Domnului. Noi luptam pentru
Domnul nostru si de aceea putem sa ne incredem in El, ca ne va ajuta.

Versetul 3: ,Pentru ca indemnul nostru nu era din ratacire, nici din necuratie, nici in inselaciune.”



Dupa cuvintele introductive din versetele 1 si 2, Pavel incepe s& descrie detaliat modul s&u de lucru. In versetele 3 pana la 6 observam mai
intai latura negativa, adica ni se spune ceea ce nu au fost Pavel si colaboratorii sai, respectiv ceea ce nu au facut. De la versetul 7 avem
latura pozitiva a lucrurilor, in care ne sunt prezentati vestitorii Evangheliei si lucrarea lor. Pavel enumera sapte motive prin care nu era
caracterizata lucrarea sa, si anume:- nu era din ratacire;- nu era nici din necuratie;- nu era nici in inselaciune;- nu ca sa placa oamenilor;-
niciodata cu vorbire lingusitoare;- nici cu lacomie ascunsa;- nu a cautat glorie de la oameni.

Pavel nu a fost prigonit numai in exterior, ci se pare ca au fost unii, care I-au discreditat si intre credinciosi, care i-au adus invinuiri pe
nedrept. Acest lucru il deducem din contextul acestui capitol. El avea de luptat pe diferite fronturi. Dar el nu avea nimic sa-si reproseze.
Motivele sale erau curate si motivele sale erau sincere.

Si astazi, slujitorii Domnului se confrunta atat cu atacuri exterioare, cat si cu atacuri din partea celor care cauta motive false. Cat de
important este sa ne cercetam continuu motivele, pentru ca nimeni sa nu ne poata reprosa ceva pe drept.

in primul rand Pavel spune c& indemnul lor nu a fost din rétacire. R&tacire inseamna aici a conduce constient de cineva in eroare. Aceasta nu
este modul de lucru al unui slujitor al lui Dumnezeu, ci actiunea unui invatator fals. luda vorbeste despre astfel de oameni si numeste ca un
semn caracteristic al lor faptul ca s-au ,,dedat ratacirii lui Balaam* (luda 11). Si apostolul loan vorbeste despre astfel de oameni si ne spune
ca au un ,duh de ratacire” care este contrar duhului adevarului (1 loan 4.6). Sursa predicilor lui Pavel era Cuvantul lui Dumnezeu care nu
este falsificat, care nu este o invatatura ratacitoare.

in al doilea rand, Pavel aminteste necuratia. El nu predica din necuratie, ci tréia In sfintenie si curatie personald. Raticirea si necuritia merg
mana in mana, la fel ca invataturile false si destrabalarile (a se compara cu luda 4 si 2 Petru 2.18). Pavel invata adevarul lui Dumnezeu, iar
necuratia nu este niciodata in legatura cu acesta. Cuvantul lui Dumnezeu ne calauzeste intotdeauna la adevarata sfintire si niciodata spre
contrariul adevarului. Multe religii pagane leaga acea slujire a zeitatilor cu imoralitatea si necuratia. Dar si la sectele moderne, care inunda
tarile europene ,crestine”, gasim adesea astfel de lucruri. O invatatura care propaga imoralitatea nu poate sa vina de la Dumnezeu.

in al treilea rand se vorbeste despre inseldtorie. Cuvantul folosit in limba greacd pentru insel&torie apare si in 2 Corinteni 4.2, unde este
tradus cu ,falsificator” sau ,inselator”. Pavel nu folosea Evanghelia ca o ,momeala“, ca sa-i insele pe tesaloniceni, ci o predica ca sa
gaseasca in ea mantuire si viata vesnica.

Versetul 4: ,, ...ci, dupa cum am fost aprobati de Dumnezeu ca sa ni se incredinteze Evanghelia, asa vorbim, nu ca sa placem oamenilor, ci lui
Dumnezeu, care incearca inimile noastre.”

Pavel a fost chemat de insusi Dumnezeu s& vesteasca Evanghelia. Domnul i-a spus lui Anania imediat dupa intoarcerea lui Pavel: ,Acesta imi
este un vas ales, ca sa poarte Numele Meu inaintea natiunilor si a Tmparatilor si a fiilor lui Israel” (Fapte 9.15). Chiar si Pavel aminteste de mai
multe ori ca a fost chemat de Dumnezeu. Foarte clar afirma acest adevar in Galateni 1.15: ,Dar, cand Dumnezeu, care m-a pus deoparte din
pantecele mamei mele si m-a chemat prin harul Sau, a binevoit...“. Deci, de la nasterea sa, Pavel a fost pus deoparte si chemat prin har.
Totusi, acest slujitor al lui Dumnezeu, desi era pus deoparte si chemat, trebuia fie incercat si aprobat in lucrarea sa. El a trecut prin diferite
incercari din partea lui Dumnezeu si s-a dovedit demn de lucrare. El a fost aprobat nu de oameni, ci de Dumnezeu.

Pavel avea un simtamant adanc despre faptul ca Dumnezeu i-a incredintat Evanghelia. De aceea nici nu era raspunzator pentru ceea ce
spunea fnaintea oamenilor, ci inaintea lui Dumnezeu. El nu dorea sa placa oamenilor, ci lui Dumnezeu. Aici avem deci al patrulea motiv, care
nu trebuie sa se gaseasca la un slujitor al lui Dumnezeu. Sa nu incercam sa placem oamenilor, ci sa placem lui Dumnezeu.

Pericolul este intotdeauna mare de a ne ghida vorbirea dupa cei care ne asculta. in 1 Petru 4.11 suntem indemnati s& rostim ,,cuvintele lui
Dumnezeu”. Vestea incredintata este mareata, serioasa si importanta. De aceea, prin cuvintele noastre sa nu impresionam pe oameni, ci sa
cautam sa placem Iui Dumnezeu. Acest lucru este valabil atat in slujba pentru necredinciosi, cat si pentru slujba pentru necredinciosi. Sa
spunem ce vrea Dumnezeu sa spunem si sa nu ne gandim daca nu ar fi mai bine sa spunem cutare lucru sau sa trecem sub tacere celalalt
lucru, pentru ca astfel ne-am putea crea un dezavantaj la ascultatori. Decisiv pentru slujba noastra este aprobarea lui Dumnezeu si nu a
oamenilor.

Dumnezeu este Cel care cerceteaza inimile noastre. El vede sursa ascunsa a oricarui gand, fapte sau actiuni. Pe oameni putem sa-i ducem in
eroare, dar pe Dumnezeu nu putem. in profeti, Dumnezeu a spus: ,Eu, Domnul, cercetez inima, Eu incerc rarunchii (leremia 17.10). Inima
vorbeste atat despre motivele noastre, cat si despre intentiile noastre. Dumnezeu cerceteaza totul, nimic nu este ascuns fata de El.

Versetul 5: ,,Pentru ca nu am fost niciodata cu vorbire lingusitoare, dupa cum stiti, nici cu lacomie ascunsa, Dumnezeu este martor.”

in acest verset avem alte doud motive negative pe care le putem observa des: vorbire lingusitoare si lacomie. Pavel putea s& cheme pe
tesaloniceni si pe Dumnezeu ca martori ca aceste doua carcatere negative nu se gaseau la el.

O vorbire lingusitoare este o vorbire care suna placut in urechile ascultatorilor. Pavel a scris lui Timotei: ,Pentru ca va fi un timp cand nu vor
suporta invatatura sanatoasa, ci, dorind sa-si desfateze urechile, isi vor strange o multime de invatatori dupa poftele lor” (2 Timotei 4.3). Noi
traim ultimele zile ale marturiei crestine. Se doreste sa se asculte vorbe placute, vorbe care nu irita, ci care leagana pe oameni intr-o asa zisa
LSiguranta“. Sunt indragite predicile frumoase, care ating simturile, si nu cugetul. Dar Cuvantul lui Dumnezeu este altfel. Vestea lui
Dumnezeu patrunde pana in inima. Ea cutremura cugetul si- trezeste. Aceasta lucrare nu este intotdeauna placuta si indragita. Chiar si ca
oameni credinciosi avem nevoie mereu de acel ascutis al Cuvantului lui Dumnezeu, ca sa actioneze asupra inimi si cugetului nostru. Pentru
orice slujire in fata ascultatorilor este important sa vorbim nu urechilor, ci sa vorbim Cuvantul asa cum doreste Dumnezeu.

. ...nici cu lacomie ascunsa“. Daca facem lucrarea Domnului pentru a avem un castig, atunci o folosim ca mijloc pentru lacomie. Pavel nu
putea fi invinovatit nici de acest repros. El a lucrat cu mainile sale (capitolul 2.9) ca sa nu fie o sarcina pentru altii si sa fie invinovatit.
Lacomia este un lucru foarte urat in fata lui Dumnezeu. Chiar si Domnul Isus ne avertizeaza in aceasta directie: ,Luati seama si paziti-va de
orice lacomie” (Luca 12.15). Lacomia este idolatrie (Coloseni 3.5) si de aceea trebuie sa ne ferim ca sa nu o aducem in legatura cu slujba



Domnului. In 1 Timotei 6.5 este vorba despre astfel de oameni care socotesc evlavia o sursa de castig. S& ne ferim ca sa folosim lucrarea
Domnului ca un pretext pentru lucruri rele. Noi putem sa-i inselam pe oameni, dar pe Dumnezeu nu putem niciodata.

Versetul 6: , ...nici n-am cautat glorie de la oameni, nici de la voi, nici de la altii, desi am fi putut sa fim cu greutate, ca apostoli ai lui Hristos.“

Al saptelea motiv negativ care nu trebuie sa fie gasit la un slujitor al lui Dumnezeu este autoinaltarea slujitorului. A fi mai mult decat altii, a
cauta onoarea la oameni, este un pericol pentru noi toti. Chiar si in slujirea Domnului suntem in pericol sa alunecam pe aceasta panta. De
aceea avem nevoie sa fim paziti de astfel de influente negative. indltarea personald o gasim la Diotref. Apostolul loan scrie citre prietenul
sau Gaiu: ,Diotref, caruia ii place sa aiba intadietatea intre ei, nu ne primeste” (3 loan 9). Domnul Isus ne avertizeaza in acest caz: ,Pentru ca
oricine se nalta se sine va fi smerit si cine se smereste va fi inaltat” (Luca 14.11). Oare nu vrem sa invatam de la Domnul, care desi detinea
cel mai Tnalt loc, S-a smerit si a luat un chip de rob?

Inimile noastre sunt cunoscute mai bine de satan decat le cunoastem noi insine. El stie cat de usor cautam onoarea pentru noi. De aceea el
va cauta mereu sa ne faca sa cadem. Cati au cazut deja in latul autoinaltarii si au provocat daune mari in lucrarea Domnului.

Pavel nu a dorit sa fie o povara pentru cineva. El era un apostol al Domnului si ca urmarea ar fi putut sa astepte si sa primeasca ceva de la
frati. Dar nu a facut-o, pentru a nu fi o greutate pentru nimeni. Un exemplu il avem in persoana lui Neemia care putea spune: ,,Dar
guvernatorii dinainte, care au fost inaintea mea, impovarau poporul si lua de la ei paine si vin... Dar eu n-am facut asa, pentru cad ma temeam
de Dumnezeu. Si m-am tinut de lucrarea zidului acestuia“ (Neemia 5.15-16).

Cine vrea sa slujeasca Domnului trebuie sa se conformeze. Acest lucru pot sa-I confirme cel mai bine fratii si surorile care lucreaza in misiuni
din tari cu alte culturi. Ei trebuie sa se supuna in primul rand la diferite obiceiuri nationale si nu se pot astepta la un tratament special. Dar
daca nu se supun pot deveni o greutate pentru bastinasi.

Versetul 7: ,, ...ci am fos blanzi in mijlocul vostru, asa cum o doica fsi ingrijeste cu drag copiii.”

in versetele 7 pana la 12 ne sunt aratate acele caracteristici pozitive ale slujbei lui Pavel si a colaboratorilor sai in Tesalonic. Acum nu mai
vorbeste despre ceea ce nu erau, ci despre ceea ce erau in mijlocul lor. El foloseste pilda unei doici (mame, versetul 7) si a unui tata (versetul
11). Cei doi parinti sunt interesati pentru buna crestere a copiilor. Poate ne surprinde faptul ca Pavel se aseamana aici cu 0 mama care
aldapteaza (hraneste) copilul ei. Dar sa nu uitam ca este vorba de o comparatie. Prin aceasta comparatie se doreste sa ni se arate clar cu ce
blandete si dragoste era preocupat Pavel de ingrijirea tesalonicenilor. Dumnezeu insusi foloseste ilustratia unei mame ca s ne demonstreze
dragostea Sa fata de noi. in Isaia 66.13, Dumnezeu spune: ,Cum mangaie pe cineva mama sa, asa va voi mangaia Eu“. Si Domnul Isus
foloseste aceasta comparatie, cand a suspinat pentru lerusalim si a rostit cuvintele: ,, ...de cate ori am vrut sa-i adun pe copiii tai cum fsi
aduna o gaina puii sub aripile sale, si n-ati vrut” (Luca 13.34).Closca este mama puilor, iar Domnul Isus foloseste aceasta imagine din lumea
animalelor ca s3-Si arate atasamentul fatd de poporul Sdu pamantesc. Desigur, in niciun text nu citim c& Dumnezeu este o mama. Noi il
cunoastem pe Dumnezeu ca Tatal nostru. Dar Tn nici un caz nu avem voie sa facem o comparatie cu un tata omenesc. Un tata omenesc nu
cunoaste niciodata acele sentimente gingase ale unei mame, pentru ca este un barbat. La Dumnezeu totul este altfel. Dumnezeu cunoaste
dragostea paterna, dar cunoaste si dragostea materna. La El totul este desavarsit.

Pavel demonstreaza inca o data ca este un imitator al lui Dumnezeu printre frati. Dragostea paterna indeamna si invata. Dragostea de doica
(mama) ingrijeste si creste. Cand copiii sunt in necaz si au nevoie de mangaiere, merg de obicei la mama. Daca doresc sa stie ceva si au
nevoie de sfaturi, merg la tata. Si noi astazi in adunari avem nevoie de dragostea de tata si de mama.

Sunt aici trei semnalmente care stau in stransa legatura cu dragostea de mama. Mama este in primul rand blanda, apoi ea hraneste si
ingrijeste. Cuvantul folosit aici pentru ,bland” apare si in 2 Timotei 2.24, unde citim ca un rob al Domnului trebuie sa fie bland. Pavel a trait
exemplar aceasta. Acei apostoli falsi care s-au strecurat in adunarea din Corint faceau tocmai contrariul. Corintenii n-au fost tratati de acestia
cu blandete, ci ca niste ,,robi” (2 Corinteni 11.20). Cunoastem aceasta blandete in slujba pentru Domnul?

Hranirea inseamna a da copilului ceea ce are nevoie pentru crestere. Petru a fost indemnat de Domnul sa pasca mielusei, adica sa le dea
hrana (loan 21.15). Ingrijirea Inseamna a oferi caldura, asa cum o pasare tine la caldura puii ei in cuibul ei (Deuteronom 22.6). Asa cum copiii
au nevoie de caldura caminului, tot asa avem si noi, ca si copii ai lui Dumnezeu, nevoie de caldura. De aceea ar trebui sa fim capabili sa dam
altora aceasta caldura a cuibului. Cine poate fi un exemplu mai bun ca Domnul? Despre El citim ,ingrijeste si hraneste cu drag Adunarea Sa“
(Efeseni 5.29).

Fiind obiectele purtarii sale de grija, putem imita exemplul Sau si sa devenim tot mai asemenea Lui.

Versetul 8: ,Astfel, plini de dragoste pentru voi, ne gaseam placerea sa va dam nu numai Evanghelia lui Dumnezeu, ci si propriile noastre
vieti, pentru ca ne erati preaiubiti.”

Aici intalnim o alta expresie a dragostei de mama, pe care o avea Pavel pentru acesti credinciosi. El a dorit sa le vesteasca nu numai
Evanghelia, ci era dispus sa-si dea chiar si viata pentru ei. ,Sa va dam propriile noastre vieti“ sta in contradictie cu cei ce vestesc Evanghelia
pentru un castig marsav. Astfel de oameni nu sunt gata sa-si jertfeasca viata pentru altii, ci, din contra, ei se gandesc numai la avantajele lor.

Acest verset ne arata ca Pavel era atat evanghelist, cat si pastor intre tesaloniceni. Vestirea Evangheliei este in primul rand lucrarea
evanghelistului, iar a-si da propria viata este adevarata slujba a pastorului. Pavel le unea pe amandoua si de aceea era un urmas al
Domnului. La Domnul gasim aceastd lucrare intr-un chip desavarsit. El spune: ,Eu sunt Pastorul cel bun. Pastorul cel bun isi d3 viata pentru
oi“ (loan 10.11). Niciodata Pavel nu putea sa savarseasca ispasirea pacatelor, cum a facut-o Domnul, dar el era gata sa-si dea viata pentru
credinciosii din Tesalonic daca era nevoie.

Pavel era plin de dragoste pentru tesaloniceni. Aceasta expresie o gasim in Noul Testament numai aici. Expresia poate fi tradusa si astfel:
»,dragoste scumpa pentru voi“. Probabil, cititorii, in mod deosebit acei misionari activi pentru Domnul in campurile de misiune, pot sa



inteleaga ce a dorit apostolul sa exprime aici. Motivul pentru toate lucrurile este dragostea: ,pentru ca ne erati preaiubiti”. Ce legatura
stransa de dragoste intre apostol si tesaloniceni! Cunoastem aceasta legatura stransa intre noi si fratii care sunt aproape sau departe? Oare
este dragostea motivul slujirii si al actiunii noastre?

Versetul 9: ,,Pentru ca, fratilor, va amintiti osteneala si truda noastra: lucrand noapte si zi, spre a nu impovara pe cineva dintre voi, v-am
predicat Evanghelia lui Dumnezeu.”

Din nou le este amintit tesalonicenilor ceea ce ei puteau sa confirme. Pavel nu le-a predicat simplu Evanghelia, ci a facut-o cu osteneala si
truda, lucrand noapte si zi. El era un om care facea totul pentru Domnul sdu si nu a dorit nimic pentru sine. Pavel nu a predicat numai
Cuvantul, ci I-a dovedit si in practica vietii. Prin aceasta a devenit un model pentru toti slujitorii Domnului.

in versetul 2 I-am v&zut ca evanghelist, care predica oamenilor necredinciosi cuvantul crucii. Aici il vedem mai mult in caracterul sdu de
pastor care vestea Evanghelia celor care au venit deja la credinta. Chiar si noi, ca si copii ai lui Dumnezeu, avem nevoie sa ni se aminteasca
adevarurile fundamentale ale Evangheliei, pozitia noastra fhaintea lui Dumnezeu. Este vorba de ,Evanghelia despre Fiul Sau“, si aceasta
cuprinde mai mult decat vestea buna pentru oamenii pierduti. Predicarea Evangheliei ne da noua, credinciosilor, o temelie trainica a
mantuirii, de care avem mare nevoie. De aceea, Pavel le scria romanilor (acestia erau deja copii ai lui Dumnezeu cand le scria epistola): , Atat
cat depinde de mine, eu sunt gata sa va vestesc Evanghelia si voua, celor din Roma“ (Romani 1.15). Corintenilor le scria: ,Si va fac cunoscut,
fratilor, Evanghelia pe care v-am vestit-0” (1 Corinteni 15.1). Si noi trebuie sa ascultam Evanghelia lui Dumnezeu, ca sa fim intariti in ea.

Slujba lui Pavel nu a fost intotdeauna usoara. Era cu multa osteneala si truda. Ambele cuvinte ne indreapta gandul in aceeasi directie, dar
sunt totusi diferite in intelesul lor. ,,Osteneala” ne lasa sa ne gandim mai mult cum este lucrul, pe cand ,truda“ ne arata intensitatea muncii.
Pentru Pavel, vestirea Evangheliei nu era o plimbare, dar nici o lucrare pe care o facea pe langa altele. El nu cunostea saptamana de lucru de
35 sau 40 de ore si nici un timp de odihna la sfarsitul ei. El se identifica cu ceea ce trebuia facut si nu precupetea niciun efort.Nu a dorit sa fie
o greutate in a fi ingrijit de altii, ceea ce inseamna c& nu a vrut sa fie o povara financiara. Intotdeauna 1l vedem pe Pavel in calatoriile sale ca
muncea cu mainile sale, ca sa nu depinda de altii sa fie intretinut. El a lucrat noapte si zi, si putem sa ne imaginam ca 1i ramanea foarte putin
timp pentru odihna. Cuvantul folosit pentru ,,a munci“ ne lasa sa intelegem ca era vorba de o lucrare manuala, deci exercitarea unei meserii.
Pavel ficea corturi, iar prin aceasta si-a castigat existenta (Fapte 18.3). in mai multe locuri se face referire c& a lucrat cu mainile sale.
Efesenilor le putea spune, cand si-a luat ramas-bun de la ei: ,,N-am poftit argint, nici aur, nici imbracaminte de la nimeni. Voi insiva cunoasteti
c& aceste maini au slujit trebuintelor mele si celor care erau cu mine. in toate v-am ar&tat c3, lucrand astfel, trebuie sa-i ajutam pe cei slabi si
s& ne amintim de cuvintele Domnului Isus, c3 El insusi a spus: «Este mai ferice sa dai, decat s& primesti»“ (Fapte 20.33-35). Pentru cei din
Tesalonic repeta acest lucru in a doua epistola. Acolo scrie: ,,Pentru ca voi insiva stiti cum trebuie sa ne imitati; pentru ca noi n-am umblat in
neoranduiala intre voi, nici n-am mancat paine de la cineva fara plata, ci in truda si osteneald, lucrand noapte si zi, ca sa nu impovaram pe
cineva dintre voi; nu ca nu aveam dreptul, dar ca sa ne dam pe noi insine model voua, spre a ne imita“ (2 Tesaloniceni 3.7-9).

Aceasta tema este pe larg dezbatuta in 1 Corinteni 9. Acolo, apostolul explica pe larg ca cei care vestesc Evanghelia au dreptul sa traiasca
din vestirea Evangheliei. ,Tot asa a randuit si Domnul celor care vestesc Evanghelia: sa traiasca din Evanghelie. Dar eu nu m-am folosit de
nimic din acestea. ... Care este deci plata mea? Este ca, vestind Evanghelia, sa scutesc Evanghelia de cheltuiala, nefolosindu-ma de dreptul
meu n Evanghelie ca si cum mi-ar apartine” (1 Corinteni 9.14-18). Si in a doua epistola spune ca el vesteste Evanghelia fara plata (2
Corinteni 11.7). Pavel a fost un urmas al Domnului care a venit sa slujeasca si nu sa fie slujit. Nimeni nu putea sa-l invinuiasca pe Pavel, ca
propovaduirea Evangheliei ar fi fost un mijloc de castig. Si nimeni nu-l putea invinovati, ca ar fi fost o greutate a adunarilor.

Daca privim toate textele mai sus citate in legatura unele cu altele, atunci putem trage urmatoarea concluzie in ceea ce priveste ajutorul
financiar al lucratorului Domnului: slujitorul isi face lucrarea si se increde in Domnul. Slujitorul nu se bazeaza pe ajutoarele financiare ale
altora. Pe de alta parte, credinciosii au responsabilitatea sa-I intretina pe slujitorul Domnului cu cele necesare traiului. ,,Vrednic este lucratorul
de plata Iui” (Luca 10.7).

Versetul 10: ,Voi insiva sunteti martori, si Dumnezeu de asemenea, cu cata sfintenie si dreptate si fara vina ne-am purtat fata de voi, care
credeti.”

Aici se arata cu claritate ca Pavel ii socotea pe tesaloniceni ca fiind credinciosi ai Domnului Isus. El fi numea ,care credeti“. Acest lucru ne
uneste. Credinta era atunci baza legaturii intime care il lega pe Pavel de acei credinciosi. Si astazi, credinta este temelia relatiilor noastre unii
cu altii.

Ceea ce Pavel a spus tesalonicenilor nu au fost vorbe goale, ci ei insisi au putut sa marturiseasca acest adevar. Si Dumnezeu marturisea
acest lucru. Dumnezeu nu a vazut in primul rand slujirea, ci motivele slujbei. Deoarece motivele apostolului erau curate, putea sa cheme pe
tesaloniceni si pe Dumnezeu ca martori pentru a doua oara.

Sunt amintite trei semnalmente, care s-au observat in slujba lui Pavel fata de cei credinciosi. Comportamenul sau a fost, in primul rand, sfant
si curat. Se putea observa ci el triia despartit de riu si ci era dedicat in intregime lui Dumnezeu. in al doilea rand, el era drept, ceea ce
fnseamna ca dadea fiecaruia ce era al lui. Nimeni nu-I putea invinui de ceva. in al treilea rand, era fara vina, ceea ce inseamné c& nu-si facea
niciun repros. Sfintenia se refera la relatia sa cu Dumnezeu; dreptatea se refera la relatia care o avea cu credinciosii, iar fara vina se refera la
comportamentul sau fata de sine.

Fiecare slujitor al Domnului (sa faca Domnul sa fim cu totii!) este observat atat de lume, cat si de fratii sai. Slujitorul este expus atacurilor
continue din partea lui satan. De aceea este foarte important sa ne straduim sa traim in asa fel, incat nimeni sa nu ne poata reprosa ceva.
Cea mai mare paguba pentru lucrarea Domnului este atunci cand comportamentul nostru este o pricina de poticnire pentru altii. Pavel sta aici
in fata noastra ca un model demn de urmat, iar de la el putem sa invatam.

Versetul 11: ,, ...dupa cum stiti, cum va indemnam pe fiecare dintre voi ca un tata pe copiii lui, si vd mangaiam si va marturiseam...”



In versetul 7 am vazut deosebirea dintre dragostea de mama si dragostea de tata. In acest verset ni se prezinta in ce consta dragostea unui
tatd in Hristos: el indeamna, mangaie si marturiseste. in alte versete se spune ca un tatd si mustra (disciplineaza, de exemplu, Evrei 12.6-7),
dar aici nu este vorba despre asa ceva. Disciplinarea trebuie facuta cand cineva este pe o cale gresitd. indemnarea este latura pozitiva, ea ne
arata calea cea bunj, si de aceasta avem nevoie intotdeauna. De mangaiere sau imbarbatare avem nevoie, ca sa acumulam puteri noi. in
sfarsit, slujba unui tata consta in marturisirea Cuvantului lui Dumnezeu, adica in invatarea si educarea noastra.

Sa nu neglijam inceputul frazei. Pavel nu i-a indemnat pe toti in general, ci a facut-o individual: ,,Cum va indemnam pe fiecare dintre voi.”
Slujba de pastorire nu Tnseamna numai predicarea Cuvantului, ci in primul rand ocuparea indeaproape cu fiecare in parte. De aceea se poarta
discutii personale, pentru a putea raspunde la nevoile si greutatile fiecaruia in parte. Din afard, aproape nu se vede aceasta slujba, si totusi
ea este importanta. Toti oamenii, dar si credinciosii sunt asa de diferiti si au necesitati atat de diferite, incat este nevoie de convorbiri
personale cu fiecare in parte.

Suntem oare multumitori pentru astfel de frati care fac o asemenea slujba si se ocupa cu fiecare in parte, frati care ne indeamna, ne mangaie
si ne invata? Dumnezeu ne-a dat astfel de frati, iar noi trebuie sa stimam lucrarea lor. Dar sa ne intrebam, daca nu ne-a dat Domnul si noua o
astfel de lucrare. Pentru o astfel de lucrare nu este neaparat necesar sa fim angrenati cu totul in lucrarea Domnului. Aceasta slujba poate fi
realizata in adunarea localda. Cat de necesara este, mai ales in zilele noastre, o astfel de slujba in adunarile locale!

Versetul 12: ,, ...ca s& umblati intr-un chip vrednic de Dumnezeu, care v cheama la imparatia si gloria Sa.”

Versetul ne arata continutul invataturii, pe care Pavel a dat-o tesalonicenilor. Apostolul nu era multumit numai cu faptul ca tesalonicenii au
venit la credinta, ci a dorit sa-i calauzeasca mai departe si sa le fie de ajutor pentru viata lor ca oameni credinciosi. Acelasi lucru este
important si pentru noi. Multi copii ai lui Dumnezeu se multumesc ca sunt mantuiti si nu mai vin la judecata. Dar Dumnezeu nu este satisfacut
cu aceasta stare. El doreste sa fim condusi mai departe, doreste ca noi sa crestem. Acest verset ne arata, care este scopul lui Dumnezeu si in
viata noastra. Totodata acesta este important si pentru intelegerea epistolei. invatatura, pe care o dadea Pavel, poate fi rezumata in
cuvintele: ,s& umblati intr-un chip vrednic de Dumnezeu care va cheama la imparatia si gloria Sa“.

“ A

Primul lucru este ,,sa umblam intr-un chip vrednic”. Cuvantul folosit in context pentru ,umblare” inseamna ,;sa ne deplasam de colo pana
colo“. In mai multe locuri din Noul Testament este folosit acest cuvant. Aceasta se referd de fapt la toatd comportarea noastra in toate
imprejurarile vietii noastre: vorbirea, gandirea, lucrarile, sentimentele etc.

Cuvantul ,vrednic” are insemnatatea de ,adecvat”. Tot comportamentul nostru trebuie sa coincida cu ceea ce marturisim si cu chemarea
noastra.

Expresia ,a umbla vrednic” o gasim la Pavel mentionata de trei ori. De fiecare data sta in relatie cu caracterul respectivei epistole si ne arata
cu ce trebuie sa fie In concordanta comportamentul nostru.

In Filipeni 1.27 citim aceast& expresie ,,a umbla vrednic” pentru a patra oara. Dar in limba greacd avem un alt cuvant, care ne indreapta
gandul mai mult spre ,comportarea noastra“.

in Coloseni 1.10, credinciosii sunt indemnati sa ,umble vrednic de Domnul“. La ei era pericolul ca pe 1angd Domnul s& se ocupe de lucruri,
despre care ei se gandeau ca le va aduce prosperitate in viata de credinta. Pavel le prezinta gloria Domnului si le aminteste ca trebuie sa
umble in chip vrednic de El. Ei trebuiau sa fie umpluti de cunoasterea voii Sale, pentru ca umblarea lor sa fie in concordanta cu vrednicia si
gloria Domnului.

in Efeseni 4.1, citim: ,, ...s& umblati intr-un chip vrednic de chemarea cu care ati fost chemati.“ Aceastd chemare este descrisa pe larg in
capitolul 2. Noi suntem chemati la un om nou, la un Trup, la familia lui Dumnezeu, la templul lui Dumnezeu, la locasul Duhului lui Dumnezeu.
Aceasta este invatatura asa cum o prezinta Dumnezeu, si ea trebuie sa se vada in umblarea noastra. Sa umblam pe aceste meleaguri inalte
si pretioase ale adevarului!

in contextul epistolei catre tesaloniceni suntem indemnati s& umbldm vrednic de chemarea la imparatia si gloria lui Dumnezeu. Deci este
vorba despre sfintenia si demnitatea lui Dumnezeu, pe care noi nu trebuie s& le umbrim in umblarea noastré. El ne-a chemat la impéarétia si
gloria Sa, si acest lucru sa se vada la noi. Crestinul are parte de imparatia si gloria lui Dumnezeu, iar comportamentul sdu trebuie s fie
vrednic de o astfel de pozitie.

Chiar daca expresia ,imparatia lui Dumnezeu” apare in epistold numai aici, ea este foarte bine descrisa si de aceea doresc s& poposesc mai
mult asupra acestui adevar. Ce intelegem prin imparatia lui Dumnezeu? Impéréatia lui Dumnezeu este tdramul impéaratesc al lui Dumnezeu,
care i-a fost dat Domnului Isus ca Fiul Omului sa-1 conduca. Intentia lui Dumnezeu este ca odata sa-i dea Domnului Isus totul sub stapanire.

Cand Domnul va reveni pe pdmant, aceastad imparatie va fi ridicata in glorie si putere, iar El o va lua in stipanire. Aceasta este ,ziua
Domnului“ (de exemplu 1 Tesaloniceni 5.2; 2 Tesaloniceni 2.2). De fapt, si in Vechiul Testament se vorbeste de multe ori despre aceasta ,zi a
Celui vesnic”, cum este numita acolo. Acum, Domnul Isus nu are in mod vizibil si public aceastd imparatie. Conform textului din Evrei 2.8,
deja acum li sunt supuse toate lucrurile, dar nu le vedem astfel. iIn momentul actual, Domnul este inca Cel lepadat de lume. El a suferit cand
a venit pe pdmant sa-Si ridice imparatia. Oamenii nu L-au vrut si astfel nu a putut ridica imparé&tia. A fost lep&dat si asa este si astazi. De
aceea imparétia lui Dumnezeu are astazi un caracter ascuns. Ea este vizibild numai pentru cel ce crede.

Ce legatura avem noi cu aceastd imparatie? Noi am fost chemati s& facem parte din imparatie. Aceasta inseamna ca atunci cand va veni
Domnul Isus ca s&-Si instituie Imparatia in glorie si putere, noi vom domni impreuna cu El. Aceasta va fi starea noastra in Imparatia viitoare.
Noi vom stapani si vom conduce cu El din ceruri. Deja astizi suntem in aceastd impératie, dar ea este ascunsé in fata ochilor oamenilor.
Timpul de domnie inca nu a venit.



La fel cum Domnul Isus este lepadat, tot asa sunt lepadati si cei care il recunosc ca Domn in vietile lor. impé&ratia lui Dumnezeu in forma ei
actual3 este legatd de suferinte, asa cum era si la Tesalonic. Calea spre gloria viitoarei Imparatii trece si pentru noi prin suferinte. Despre
acest adevar vorbeste Pavel inca o dat& in 2 Tesaloniceni. El scrie acolo: ,, ...ca sa fiti socotiti vrednici de imparatia lui Dumnezeu, pentru care
si suferiti“ (2 Tesaloniceni 1.5). In Fapte 14.22 citim ca Pavel ii indeamna pe ucenici: ,, ...s8 staruiasca in credinta si spunand ca prin multe
necazuri trebuie s& intrdm in impé&ratia lui Dumnezeu.” Deci impé&ratia lui Dumnezeu este compusa din doua faze: faza actuald, in care noi
suntem lepadati de lume asa cum este si Domnul nostru si in care trebuie sa suferim, si faza a doua, viitoare, in care noi vom domni si
stapani impreuna cu El.

~Umblati intr-un chip vrednic de Dumnezeu, care va cheama la imparatia Sa“ inseamn&: comportamentul nostru pe pamant este deja acum
n concordanta cu binecuvantarile imparatiei viitoare. S& umbladm deja de acum pe acel nivel al Imparatiei. Mai tarziu, oamenilor nu le va fi
greu sa fie supusii acestei imp&ratii si s& recunoasca drepturile imp&ratului. Astdzi este mai greu, dar avem si bucurii nespuse. Tesalonicenii
ne sunt un exemplu. Ei au primit Cuvantul lui Dumnezeu prin multe necazuri, dar si cu bucuria Duhului Sfant. Ei au suferit, dar au fost fericiti
in Domnul. Asa va fi si la noi, dar trebuie sa remarcam: cunoastem putin din aceste suferinte din cauza umblarii cu Domnul. De gandul la
Impératia lui Dumnezeu ne leaga o responsabilitate ca ucenici ai Domnului Isus, ca deja de acum sa-L recunoastem ca Domn al vietilor
noastre.

Noi nu suntem chemati numai la impé&ratia lui Dumnezeu, ci si la gloria Sa. Putem s& ne amintim ceea ce Petru scria celor ce erau risipiti:
».Dumnezeul oricarui har, care v-a chemat la gloria Lui eterna in Hristos Isus...” (1 Petru 5.10). Chemarea noastra este intr-adevar gloria
Tatalui, unde vom savura pe deplin si desavarsit partasia cu Tatal si cu Fiul. Putem sa legam acest gand frumos al gloriei lui Dumnezeu si cu
Imparatia lui Dumnezeu, pe care am cercetat-o mai inainte. Aceasta ne duce la Apocalipsa 21, unde avem descrierea orasului sfant,
lerusalimul ceresc. Acel oras este o imagine a Adunarii in Imparatia de o mie de ani. Caracteristica sa esentiala este: ,avand gloria lui
Dumnezeu” (Apocalipsa 21.11). Cand oamenii timpurilor viitoare vor privi la Adunare (imaginea orasului), atunci vor vedea gloria lui
Dumnezeu. Gloria lui Dumnezeu se va reflecta in Adunare. La aceasta am fost chemati; dar sa asteptam pana vom fi glorificati? Nicidecum,
deoarece tocmai acesta este gandul in epistola catre tesaloniceni. Aceasta glorie divind putem deja de acum sa o reflectam. Aceasta este
responsabilitatea noastra in lumea cuprinsa de intuneric si care nu vrea sa stie nimic de Dumnezeu. Noi nu avem voie sa traim sub acest
nivel indicat de Cuvantul lui Dumnezeu.

Dumnezeu insusi ne pregateste in mod concret pentru aceastd impéaréatie si glorie divina. Deja astazi trebuie s& traim conform acestui
principiu si sa ne comportam asa cum o vom face candva in viitor. Desi pacatul cauta sa ne infasoare, sa nu uitam ca in puterea Duhului
putem duce o viatd prin care Dumnezeu s fie glorificat: ,umbland intr-un chip vrednic de Dumnezeu, care ne chema la impératia si gloria
Sa“.

Versetul 13: ,Si pentru aceasta si noi multumim lui Dumnezeu neincetat ca, dupa ce ati primit Cuvantul lui Dumnezeu auzit de la noi, ati
primit nu un cuvant al oamenilor, ci, asa cum este in adevar, Cuvantul lui Dumnezeu, care si lucreaza in voi care credeti.”

In versetele 13-16, apostolul vorbeste despre un subiect nou. El le aminteste tesalonicenilor cum au primit vestea lui Dumnezeu si ce
consecinte a avut la ei. Acest gand a declansat un val de multumire la apostol. Deja in capitolul 1, versetul 2 am vazut ca a multumit lui
Dumnezeu pentru ei; aici face acelasi lucru. El si colaboratorii sai Ti puteau multumi neincetat lui Dumnezeu, ca tesalonicenii au primit vestea
propovaduita de ei nu ca pe o veste omeneasca, ci au primit-o ca fiind Cuvantul lui Dumnezeu.

Vestea pe care o propovaduim oamenilor nu este una omeneasca, ci una divina. Noi nu vorbim dintr-o porunca omeneasca, ci din indemnul
lui Dumnezeu. Corintenilor le spune: ,Suntem deci ambasadori pentru Hristos; ca si cum Dumnezeu ar indemna prin noi, va rugam, pentru
Hristos: Impé&cati-va cu Dumnezeu!” (2 Corinteni 5.20). Noi avem acest indemn direct de la Dumnezeu, ca ambasadori ai Domnului Isus, ca s
spunem oamenilor s& se impace cu Dumnezeu. O solie si o insdrcinare mai mareata ca aceasta nu exista. In acelasi timp, cu aceasts veste
este strans legata si responsabilitatea noastra, ca sa nu amestecam vestea buna cu elemente omenesti. Pavel nu a facut lucrul acesta.

Bineinteles, cuvintele noastre nu sunt inspirate divin. Ele sunt calauzite de Duhul Sfant, dar nimeni nu poate afirma astazi ca toate expresiile
sale sunt inspirate de Dumnezeu. Si Pavel, cand a fost in Tesalonic, a propovaduit Cuvantul lui Dumnezeu fara sa fie inspirat direct. Inspiratia
divina, asa cum este prezentata in 2 Timotei 3.16, se refera numai la Cuvantul scris al lui Dumnezeu, asa cum il avem astdazi in mainile
noastre. in aceasta legatura, Pavel spune in 1 Corinteni 2.12-13: ,,Dar noi am primit nu duhul lumii, ci Duhul care este de la Dumnezeu, ca s&
cunoastem lucrurile care ne-au fost daruite de Dumnezeu: despre care si vorbim, nu Tn cuvinte invatate prin intelepciune omeneasca, ci in
cele invatate prin Duhul.”

Este bine sa ne reamintim ca Biblia este Cuvantul lui Dumnezeu de la prima pagina pana la ultima si ca nu este un cuvant al oamenilor.
Dumnezeu s-a folosit de oameni pentru a scrie Cuvantul Sau. ,,0ameni sfinti ai lui Dumnezeu au vorbit sub puterea Duhului Sfant” (2 Petru
1.21). Dumnezeu a dorit sa se foloseasca de oameni, ca sa-i scrie cuvintele intr-un anumit interval de timp. Chiar daca oamenii au scris,
fiecare cuvant din Biblie este inspirat de Dumnezeu. De aceea toata Biblia are autoritate divina.

Daca astazi, in marea crestinatate se argumenteaza ca unele lucruri din scrierile lui Pavel nu mai sunt actuale si obligatorii pentru noi,
deoarece redau parerea sa personald, atunci aceasta este urmarea faptului ca nu se mai accepta Cuvantul asa cum au facut cei din
Tesalonic, nu se mai recunoaste faptul ca Dumnezeu a facut din parerea unui slujitor fidel al Domnului o parte componenta a Cuvantului Sau
inspirat.

Tesalonicenii au primit mai intai Cuvantul, apoi l-au acceptat, iar acest Cuvant a lucrat in ei. Aceasta este ordinea divinga; ,primirea“ si
,acceptarea” nu sunt cuvinte identice. Primirea se refera mai mult la auzire, iar acceptarea la inima. Este un lucru sa auzi sau sa citesti
vestea lui Dumnezeu, dar este cu totul alt lucru sa-l primesti si sa-1 accepti in inima. Numai in cei care Il-au primit in inima, Cuvantul poate
lucra. Aici nu este vorba de faptul ca Cuvantul lui Dumnezeu ne conduce la pocainta, ci de faptul ca el lucreaza in noi, cei credinciosi.
Dumnezeu nu doreste sa ramanem numai la mantuire si pace, ci dorinta Sa este ca acest Cuvant sa lucreze in inimile noastre.

in Evrei 4 avem mai degrab& gandul general despre Cuvantul care produce ceva in om. ,Deoarece Cuvantul lui Dumnezeu este viu si lucrator
si mai ascutit decat orice sabie cu doua taisuri” (Evrei 4.12). Cuvantul folosit aici are semnificatia unei energii. Dumnezeu vrea sa vada ca am



acceptat Cuvantul Sau, care sa-si faca lucrarea in inima.

Deja din capitolul 1,6 apostolul a spus ca tesalonicenii au primit Cuvantul in multe necazuri. Urmarea a fost ca acest Cuvant a dezlantuit o
energie. Daca tesalonicenii nu ar fi mers o cale consecventa de-a sluji pe Dumnezeu nu ar fi avut necazuri. Dar ei nu vedeau n necazuri un
lucru neobisnuit. Ei se gandeau numai la imparatia lui Dumnezeu. Ca slujitori ai Impéaratiei ei mergeau calea spre glorie, dar prin
necazuri.Pavel a comparat situatia tesalonicenilor cu acei iudei pocaiti. El arata tesalonicenilor ca nu le merge mai bine ca fratilor din ludeea.
Ceea ce ei au suferit de la semenii lor (pagani) au suferit fratii lor din ludeea de la semenii lor (iudei). Dar mai mult le face cunoscut ce strans
uniti sunt cu fratii de credinta din ludeea. Celor din Tesalonic le scrie ,,adunarea care este in Dumnezeu Tatal” pe cand adunarii din ludeea le
scrie ca sunt ,in Hristos Isus”. Dar au fost ,Adunarea lui Dumnezeu“.Ne amintim ca adevarul despre Adunarea lui Dumnezeu este amintit sub
diferite aspecte. Multe texte ne arata ca cei credinciosi sunt o unitate, un intreg care formeaza unitatea Adunarii. Alte versete se refera la
adunarea locala (1 Corinteni 11.18). Acelasi gand il avem si aici. Existau adunari in ludeea si apoi au existat si in Europa. Ei erau uniti chiar
daca teritorial erau despartiti, ei erau o parte a intregului Trup al lui Hristos. Si azi este la fel. Cuvantul lui Dumnezeu nu cunoaste o adunare
independenta, ci un singur Trup al lui Hristos, o singurd Adunare. Daca Biblia vorbeste despre o marturie locald, atunci intotdeauna aceasta
este o referire la o parte a Trupului lui Hristos, care nu este vazuta singura (1 Corinteni 12.27).

Apostolul dezvaluie situatia adunarii din ludeea cu scopul de a vorbi mai pe larg despre ceea ce vorbesc si fac cei de acolo. Versetul 15
contine cinci acuzatii impotriva iudeilor:1. au omorat pe Domnul Isus;2. au omorat pe profeti;3. au alungat si persecutat pe Pavel4. ei nu plac
lui Dumnezeu;5. sunt impotriva tuturor oamenilor.Culmea rautatii lucrarii iudeilor era in lepadarea si crucificarea imparatului lor. in Faptele
Apostolilor 2.23 vedem pe Petru acuzandu-i ca au tintuit pe cruce si au omorat pe Isus prin mana celor nelegiuiti. Erau astfel considerati
ucigasi care au omorat Darul lui Dumnezeu. Asa cum au omorat pe robii lui Dumnezeu in Vechiul Testament tot asa au facut si cu Fiul
Preaiubit (Marcu 12.8). Faptele Apostolilor ne arata ca ei faceau acelasi lucru si cu urmasii Domnului Isus cum au facut cu El. Asa cum si-au
lepadat impéaratul asa au lepadat si pe cei care-L urmau. Foarte curand apostolul Pavel a suferit aceeasi soarta. A fost prigonit si chiar izgonit.
Niciodatd astfel de lucrari nu au fost placute lui Dumnezeu chiar daca ei se faleau ca slujesc lui Dumnezeu. in harul si intelepciunea sa a luat
aceasta ca un motiv ca sa propovaduiasca Evanghelia neamurilor, dar acest lucru nu-i dezvinovateste pe iudei. Ei vor fi trasi la raspundere la
vremea potrivita.Prigoana este intotdeauna ceva respingator, dar prigoana pe motive religioase este mai ingrozitoare. Istoria Bisericii este
plina de exemple chiar si in zilele noastre. intotdeauna satan orbeste pe oameni ca pe temeiuri religioase s& aprinda prigoana.

Ca urmare a impotrivirii iudeilor fata de Evanghelie, Dumnezeu a lasat ca aceasta veste minunata sa fie propovaduita natiunilor. Pentru
aceasta lucrare a fost chemat in mod deosebit apostolul Pavel. Astfel ura iudeilor a devenit si mai mare. Ei respingeau mantuirea in Domnul
Isus, dar nici nu voiau s& se vesteascd mantuirea natiunilor. in sinea lor iudeii erau constienti c& este o lucrare valoroasa si de aceea ei nu
puteau sa sufere ca Pavel sa mearga la pagani. Ei se credeau poporul ales al lui Dumnezeu si priveau natiunile cu dispret. Gandul ca evreii si
paganii sa aiba aceleasi binecuvantari era de nesuportat pentru ei. Observam acest adevar in Fapte 13.45: ,“. Textul biblic este: ,Si l-au
ascultat....... “ (Fapte 22.22). Prin lucrarea aceasta ei au umplut masura pacatelor lor si au umplut paharul cu picatura care a dat peste
el.Aceasta lucrare nu putea sa ramana fara urmari. Mania lui Dumnezeu a coborat din cer peste ei. Dar putem spune ca aceasta pedeapsa nu
s-a indeplinit in totalitate. O parte a maniei a venit peste iudei in anul 70 dupa Hristos cand lerusalimul a fost distrus de romani. Cu toate ca
s-au petrecut lucruri ingrozitoare, aceasta a fost numai o avertizare despre lucrurile care se vor intdmpla in viitor. Mania lui Dumnezeu va fi
turnata la timpul hotarat peste ei.

Dupa ce a facut o incursiune in prezentarea altor biserici, Pavel revine si vorbeste despre relatia lui cu tesalonicenii. Nu ne misca cuvintele
spuse despre ei? Comportamntul lui era impregnat cu adevarata dragoste. El ii considera frati si era strans legati de ei. El se simtea ca o
mama despartita de copiii sai. Dorinta lui mergea in sensul ca dorea fierbinte sa-i vada pe tesaloniceni.Lui Pavel nu-i mergea dupa vorba:
,Ochii care nu se vad se uita”. Chiar daca personal nu putea sa fie prezent la ei, cu inima era alaturi de ei. Despre acest comportament
putem Tnvata mult. lubim pe toti fratii cu aceeasi dragoste sau situatia lor este indiferenta? Pe multi nici nu-i cunoastem. Totusi suntem legati
cu ei in rugaciunile noastre in care putem sa-i amintim.

Faptele Apostolilor ne relateazi c& Pavel de la Tesalonic a mers la Atena si apoi la Corint. In aceasta calatorie a g3sit prieteni noi. Dar
dragostea sa fata de tesaloniceni a ramas tot asa de inflacarata. El dorea sa-i mai vada si a incercat sa-i viziteze deoarece isi facea grijuri
pentru ei.Nu era din cauza lui ca nu putea sa vina la ei. Temeiul era ca satan I-a impiedicat. Cum s-a desfasurat aceasta in amanunt nu ni se
relateaza. Pavel a spus numai c& satan |-a impiedicat si a inchis drumul. Am fi putut spune si noi asa ceva? in Fapte 16.6 citim c& Duhul Sfant
I-a oprit sa vesteasca Cuvantul in Asia. Acest fapt ni se pare mai plauzibil. Dar cum este posibil ca satan sa-l opreasca pe un slujitor al lui
Dumnezeu sa faca ceea ce nu este impotriva voiei lui Dumnezeu? Ceea ce facea Pavel era bine si intentile sale erau cinstite si totusi a fost
impiedicat de satan. Vrajmasul a cautat sa-l opreasca pe Pavel sa mearga la tesaloniceni si Dumnezeu a acceptat.La fel si noi trebuie sa
fnvatam ca in viata sa deosebim diferentele dintre voia lui Dumnezeu si ceea ce indirect Dumnezeu nu accepta ca noi sa facem. Cu siguranta
satan nu poate face nimic daca Dumnezeu nu-i accepta, dar Dumnezeu ii lasa o anumita zona de actiune. Adevarul acesta il observam in
viata lui lov. Este o mangaiere pentru noi ca in curand nu va mai fi asa. in Romani 16.20 este scris: ,lar Dumnezeul p&cii va zdrobi in curand
pe satan sub picioarele noastre”. Atunci satan nu va mai avea nici o posibilitate sa ne opreasca.Dar azi mai foloseste orice imprejurare ca sa
faca rdu oricarei lucrari a Domnului. Dar noi avem mai mult discernamant ca sa recunoastem dacd Dumnezeu vrea sa opreasca ceva sau
daca El accepta ca satan sa se intrepatrunda in lucrarea Domnului. Daca decizile noastre nu sunt clare atunci Dumnezeu se impotriveste. La
Pavel era foarte clar. Motivatia sa era in concordanta cu Dumnezeu si de aceea a stiut ca satan si nu Dumnezeu este cel care il opreste sa
mearga la tesaloniceni.

In aceste versete, Pavel revine la tematica revenirii Domnului Isus. El vede totul in lumina revenirii Sale. Poate este un lucru ciudat ca nu
vorbeste ca Domnul ii este speranta, bucuria, gloria. Oare nu erau asa lucrurile cu Pavel? Desigur, era asa. Hristos a fost tot timpul nadejdea
sa. El a dorit sa-L vada. Dar acum ne prezinta cealalta parte. Observam ca intentile sale sunt fara vreo intentie de egoism si chiar de iubire
proprie. in inima sa avea ca prim loc Domnul Isus si nu tesalonicenii. Daca era altfel ar fi fost gresit. Domnul era in fata inimii sale si el putea
sa se bucure de résplata care o va primi la venirea Domnului.Pavel il astepta pe Domnul Isus ca sa-L vada. in acelasi timp va avea si bucuria
ca prin lucrarea sa (actionata de Duhul Sfant) au venit la credinta sa stea in fata Domnului. Aceasta este o bucurie mare. Tot astfel si noi
avem o astfel de posibilitate sa ne bucuram de rasplata care o vom primi la venirea Domnului. Cineva a scris in aceasta directie: ,Roadele
deosebite ale lucrarilor noastre nu sunt pierdute; ele se vor regasi la venirea lui Hristos. Cea mai mare bucurie personala este ca noi vom
vedea pe Domnul si vom fi ca El. Aceasta este partea tuturor sfintilor, dar exista roade speciale care prin lucrarea Duhului sunt in noi si stau



in strénsa legatura cu noi!“ Nadejdea noastra se bazeaza pe Domnul si nu este despartita de rasplata noastra care El personal o va
Tmpérti.Rasplata sta intotdeauna in stransa legaturd cu slujba depusa pentru Domnul. Acum slujim Domnului ca robi ai imparatiei Lui. Cand
Imparatia va fi intemeiata in putere si slava va fi vizibila si rasplata. Recunoastem acest adevar din pilda din Luca 19.11-27. Acolo se vede
rasplata muncii efectuate in imparatia lui Dumnezeu in stransa legatura cu puterea stdpanirii Sale. Domnul insusi va zice: ,“ (Luca 19.17). in
sensul acesta trebuie sa intelegem si versetul din 2 Petru 1.11: ,“. Intrarea in Casa Tatalui este pentru orice credincios la fel dupa gandurile
lui Dumnezeu. Dar daca este vorba de intrarea in Tmpérétie in forma ei viitoare (2 Petru 1.11) atunci vor fi diferente. Rasplata care va fi
vizibila va fi diferentiata (vezi si 1 Corinteni 3.13-15).Cununa de lauda despre care vorbeste Pavel ne lasa sa gandim tot la domnie. Cununa
aduce aminte de acea cununa de merit dupa un razboi cand invingatorul era incununat. Oare nu ar trebui sa ne smerim cand auzim ca
Dumnezeu vrea sa ne rasplateasca. Dumnezeu va rasplati tot ce s-a facut pentru El. Dumnezeu rasplateste dupa alte temeiuri decat lumea.
Réasplata scoate la iveald nu activitatea noastra, ci credinciosia depusa in efectuarea unei lucrari.in Noul Testament sunt amintite diferite
cununi si merita o cugetare amanuntita:Cununa vietii pentru martiri si cei Cel iubesc (Apocalipsa 2.10), lacov 1.12);Cununa care nu se
vestejeste a gloriei pentru pastorul fidel (1 Petru 5.4);Cununa care nu se vestejeste pentru cel ce castiga alergarea (1 Cor.9.24-27);Cununa
dreptatii pentru cel ce se bucura de venirea Sa (2 Tim. 4.8);Cununa laudei pentru slujba efectuata (1 Tesal. 2.19).0Oare putem sa ne mandrim
de cununa noastra? Nicidecum. in Apocalipsa 4 vedem ceea ce credinciosii vor face cu cununile lor. Ei le vor arunca la picioarele Mielului si {i
dau toata cinstea si lauda. Prin acest fapt aratam ca noi suntem nimic si tot ceea ce facem in slabciunea noastra este de fapt lucrarea Sa.
Toata gloria li apartine numai Domnului.Doresc s& aruncam o privire la expresia ,venirea Sa“, care este un cuvant caracteristic in ambele
epistole ale tesalonicenilor unde il gasim de sapte ori (1 Tesaloniceni 2.19; 3.13; 4.15; 5.23; 2 Tesaloniceni 2.1; 2.8; 2.9). In limba greaca
avem cuvantul ,parousia“. Este format din cuvantul ,,para“= cu noi si ,,ousia“= a lui. Nu insemneaza numai o data precisa a venirii sau
ntalnirii, ci si o pregatire intensiva in prezent pentru acest eveniment. in Filipeni 2.12, Pavel foloseste acest cuvant cand vorbeste de
prezenta sa in mijlocul credinciosilor din Filipi. In Noul Testament ,parousia“ este folosit de 18 ori pentru aratarea Domnului Isus. Dac§ este
folosit pentru venirea lui Hristos atunci nu inseamna numai venirea Sa momentana pentru ai Sai, ci si prezenta Sa cu ai Sai pana in clipa
aratarii Sale cu ai Sai in fata lumii.Deci, nu avem de lucru cu un anumit punct de referinta, ci de o perioada de timp care are un inceput, o
perioada intermediara si un sfarsit. Perioada incepe cand Domnul vine ca sa ia acasa pe ai Sai si sfarseste cu aratarea Sa in glorie pe pamant
cand Isi va instaura Impératia Sa. Venirea Sa pentru noi si venirea Sa cu noi se arata ca o singura venire, dar cu o diferenta de timp (privit
astfel ne este foarte greu sa distingem intre prima si a doua venire a Domnului daca vrem sa deosebim venirea Sa pentru noi si cu noi se
poate ca se vorbeste de o singura venire. Dar daca cercetam textele in amanuntime unde exista cuvantul , parousia“ atunci remarcam ca in
unele texte se vorbeste de inceputul perioadei pe cand altele accentueaza mai mult perioada succesiunii si pe cand alte texte ne relateaza de
sfarsitul acestei perioade.Exemple pentru prima parte a perioadei: 1 Tesaloniceni 4.15; 5.23; 2 Tesaloniceni 2.1; 1 Corinteni 15.23; 2 Petru
3.4Exemple pentru perioada in care se desfisoard aceastd imparatie: 1 Tesaloniceni 2.19; 3.13; Matei 24.3, 37, 39; 1 loan 2.28.Exemplu
pentru sfarsitul perioadei: 2 Tesaloniceni 2.8; Matei 24.27.In continuarea cercetéarii acestei epistole ne vom opri la mai multe amanunte in
mod deosebit in capitolele 4 si 5 unde venirea Domnului este prezentata in prim plan.

Versetul 1: ,,De aceea, nemairabdand, am gandit ca ar fi bine sa fim lasati singuri in Atena.”

De la Tesalonic, Pavel a calatorit mai intai la Bereea. Dar si acolo, iudeii i s-au impotrivit, incat a trebuit sa paraseasca cetatea si sa mearga la
Atena. Tovarasii lui de calatorie, Timotei si Sila, au mai rémas in Bereea, urmandu-l mai tarziu pe apostol (Fapte 17.10-15). In Atena a primit
informatia ca au fost intensificate prigonirile in Tesalonic si era foarte ingrijorat pentru acesti credinciosi tineri. De aceea I-a trimis din Atena
pe Timotei la ei. El Tnsusi a plecat la Corint, unde s-a intalnit cu Timotei (Fapte 18.5).

in 1 Corinteni 13.5 scrie corintenilor: ,Dragostea nu cauta foloasele sale.“ Exemplul practic al acestor cuvinte il gdsim aici. Dragostea lui
Pavel fata de tesaloniceni I-a facut sa se lipseasca pentru scurt timp de Timotei. El insusi nu putea sa mearga, dar dragostea a gasit o cale
pentru incurajarea tesalonicenilor. El nu se gandea la el, ci la altii. Desigur, nu era usor sa renunte la Timotei, pentru ca in Atena avea nevoie
de el, datorita multelor activitati si a imprejurarilor dificile de acolo. Dar dragostea sa pentru acesti tineri crestini din Macedonia era mai tare
decat orice piedica, pe care o ridica dusmanul. De aceea a preferat ,,sa fim lasati singuri in Atena“. El cunostea imprejurarile grele ale
tesalonicenilor si prigoana lor. Dar el stia ca in ceea ce priveste starea duhovniceasca erau copii, care aveau nevoie de incurajare si
invatatura. Expresia ,lasati singuri“ descrie singuratatea si parasirea, dar el a luat asupra sa cu placere aceste imprejurari.

Versetul 2: ,, ... si am trimis pe Timotei, fratele nostru si slujitor al lui Dumnezeu in Evanghelia lui Hristos, ca sa va intareasca si sa va
incurajeze in ceea ce priveste credinta voastra.”

Timotei era un colaborator fidel al lui Pavel, pe care se putea increde. in Filipeni 2.19-22 mérturiseste despre el: ,,Dar sper in Domnul Isus s&
vi-| trimit Tn curand pe Timotei, ca sa fiu si eu inviorat, cand voi afla cele despre voi. Pentru ca nu am pe nimeni de acelasi gand, care sa se
ingrijeasca in adevar de cele despre voi; pentru ca toti cauta cele ale lor, nu cele ale lui Isus Hristos. Cunoasteti insa incercarea lui, ca a slujit
impreuna cu mine pentru Evanghelie ca un copil pentru tatal sau.” Desi Timotei era mai tanar decat Pavel, ei lucrau intr-o armonie perfecta,
pentru ca lucrau pentru acelasi Stapan. Chiar daca Timotei era inca tanar, totusi Pavel putea sa-l implice in lucrarea Domnului si sa-i
incredinteze unele lucrari grele.

Slujba sa era insotita de binecuvantare, asa cum putem deduce din scrisorile lui Pavel. Din diverse locuri rezulta ca Pavel i-a incredintat lui
Timotei cel putin patru insarcinari speciale, pe care acesta le-a indeplinit in folosul credinciosilor:1) a facut o slujba de mangaiere si incurajare
in Tesalonic (1 Tesaloniceni 3.2);2) a facut o slujba de corectie si reamintire in Corint (1 Corinteni 4.17);3) a facut o slujba de zidire in Efes (1
Timotei 1.3-4);4) a facut o slujba de incurajare si partasie in inchisoarea de la Roma (2 Timotei 4.9-22).

Deci, in textul nostru il vedem pe Timotei in prima slujba, pe care a facut-o singur, fara ajutorul lui Pavel. Vorbind omeneste, in aceasta slujba
trebuia sa se descurce singur. Pavel avea incredere ca slujba lui va fi o binecuvantare pentru cei din Tesalonic. Desi tesalonicenii il cunosteau
pe Timotei, Pavel il recomanda cu cuvintele: ,fratele nostru si slujitor al lui Dumnezeu in Evanghelia lui Hristos”. Nu il numeste simplu un
Jfrate”, ci spune ,fratele nostru”. Se simte acea legatura stransa care fii unea. Timotei nu era un simplu , lucrator”, ci era ,,un slujitor al lui
Dumnezeu”. El a slujit in Evanghelie, dar slujba sa trebuia sa fie de folos si pentru credinciosi.

Daca vedem o astfel de colaborare stransa, atunci rugaciunea noastra sa fie ca Domnul sa ne dea frati batrani ca Pavel si frati tineri ca
Timotei, care colaboreaza intre ei. Ce binecuvantare va curge pentru intreaga lucrare a Domnului, cand fratii de diferite varste lucreaza



fmpreuna in lucrarea Domnului!

Slujba lui Timotei este descrisa in cuvintele: ,, ...sa va intareasca si sa va incurajeze in ceea ce priveste credinta voastra.” Expresia ,,credinta“
apare de cinci ori in acest capitol (versetele 2, 5, 6, 7, 10). De aceea este bine s& vedem pe scurt ce ihseamna aceasta credinta. in general,
putem observa trei semnificatii in Noul Testament:1) Credinta ne este prezentata ca mana care apuca mantuirea, pe care Dumnezeu o ofera
oamenilor. Fara o credinta personald, nimeni nu poate fi mantuit.2) Credinta este increderea, pe care o acordam lui Dumnezeu si
promisiunilor Sale in viata de fiecare zi. Este vorba despre increderea credintei. Din aceasta cauza, in unele cazuri ,credinta” este tradusa cu
Lfidelitate”, credinciosie.3) Credinta nu este numai activitate, ci ea ne este prezentata si ca un lucru. Atunci ea cuprinde ceea ce credem,
adicd acea avutie a credintei sau adevarul crestin.in contextul nostru este vorba in primul rand de increderea credintei. in 2 Corinteni 5.7,
Pavel spune: ,Pentru ca umblam prin credinta, nu prin vedere.” Credinta sta de partea cealalta a celor vazute. Timpul vederii inca nu a venit
pentru credincios. Cand va veni Domnul Isus, atunci se va produce aceasta schimbare. Atunci credinta va inceta, pentru ca vom vedea ceea
ce am crezut. Dar acum credinta apuca aceste lucruri si le face ca proprietate a sa. Aceasta credintd, care este un dar de la Dumnezeu,
trebuie tot mai mult intarita si inflacarata, mai ales in necazuri si incercari. De aceea Timotei trebuia sa faca doua lucruri. El trebuia sa-i
intareascd si sa-i incurajeze. in Fapte 15.32 avem aceleasi expresii. Acolo se mentioneaz: ,luda si Sila... au indemnat pe frati si i-au Intarit.”
Avem nevoie in viata de credinta atat de incurajare, cat si de intarire.

Versetele 3-4: ,, ...pentru ca nimeni sa nu fie clatinat in necazurile acestea. (Pentru ca voi insiva stiti ca pentru aceasta suntem randuiti;
pentru ca si cand eram la voi va spuneam dinainte ca vom suferi necaz, dupa cum a si fost, si stiti.)”

incercérile si necazurile pe cale pot s& aiba doud urmari. Ele pot sa intdreasca credinta, dar pot sa ne si clatine. Despre aceasta a vorbit
Pavel. El nadajduia ca nimeni sa nu se clatine. Aceasta clatinare este Tn contradictie cu statornicia, intarirea din versetul 2. Cine se clatina in
credinta este apasat si nelinistit. Da, lucrurile pot merge asa de departe, incat cineva sa-si piarda credinta (aceasta nu inseamna ca cineva fisi
pierde mantuirea, pentru ca in textul acesta este vorba despre increderea zilnica in promisiunile lui Dumnezeu, si nu este vorba despre
mantuirea vesnica).

Pavel se intreba ce urmari vor avea prigonirile asupra credinciosilor din Tesalonic. Oare le va intari credinta n asa fel incat sa priveasca la Cel
Nevazut, in asa fel Tncat lucrurile vazute sa-si piarda valoarea? Daca credinta lor ar fi veritabild, atunci aceasta va fi urmarea. Aceeasi
intrebare trebuie sa ne-o punem si noi. Chiar daca nu suntem in mod direct prigoniti, incercarile si necazurile arata daca credinta noastra este
veritabild. Aceste incercari pot fi de natura diferita. Dumnezeu poate folosi boala, necazuri, decese, somaj, probleme la locul de munca etc.
Astfel de situatii pot intari sau clatina credinta noastra. Este ca un dus rece. Unui om bolnavicios poate sa-i faca rau, dar unui om sanatos
poate sa-i faca bine.

Pavel nu le-a ascuns nimic tesalonicenilor. Ei au stiut mai inainte ce-i astepta. Le-a spus ca viata unui crestin nu are numai parti placute. El nu
a dus pe nimeni in eroare. Si pentru noi este valabil acest adevar. Nu ni s-a promis o viata fara necazuri si fara incercari. Domnul Isus spune:
,V-am spus acestea ca sa aveti pace in Mine. in lume aveti necaz, dar indrazniti: Eu am invins lumea*“ (loan 16.33). Necazurile nu sunt ceva
neobisnuit in imparatia lui Dumnezeu. in Fapte 14.22, Pavel ii incurajeazé pe credinciosi s& staruiasca in credint3 si adauga: ,, ...ca prin multe
necazuri trebuie sa intrdm in impé&ratia lui Dumnezeu.” La fel si Petru leaga credinta de necazuri. El scrie: ,pentru putin, acum, daca trebuie,
sunteti intristati prin felurite incercari, pentru ca incercarea credintei voastre... sa fie gasita spre lauda si glorie si onoare, la descoperirea lui
Isus Hristos” (1 Petru 1.6-7).

Domnul a mers la slava pe o cale de suferinta. Oare la noi sa fie altfel? Desigur, o viata cu Domnul Isus este o viata minunata si exista o
multime de bucurii. Bucuria noastra ca crestini este o bucurie ,,in Domnul” (Filipeni 4.4), dar niciodata o bucurie in legatura cu lumea. Lumea
L-a lepadat pe Domnul nostru si de aceea ne leapada si pe noi, care li apartinem. Ca si crestini avem un viitor glorios in fata noastra, dar in
prezent calea poate fi presarata cu necazuri. Pentru o astfel de cale avem nevoie de mult har. Cineva a scris in acest sens: ,,Numai harul ne
poate chema pe o astfel de cale, numai harul poate sa ne pastreze pe o astfel de cale, harul nu greseste niciodata.”

Meditam si noi la acest gand in slujbele noastre evanghelistice, Tn discutiile noastre private sau in vestirea Cuvantului in adunari? Nu are
niciun rost sa arati necredinciosilor numai partea pozitiva si sa le vorbesti numai despre o viata de bucurie. Desigur, exista bucurie in prezent
si exista bucurie 1n viitor, dar sa nu neglijam sau sa ascundem faptul ca decizia de a-L urma pe Domnul Isus este in stransa legatura cu un
Domn care este lepadat. Niciodatd Pavel n-a ascuns acest adevar. in pilda sem&natorului, Domnul vorbeste despre cei care au primit
Cuvantul cu bucurie, dar care nu aveau radacini. Ce s-a intamplat? Ei au crezut pentru un timp, dar cand au venit incercarile s-au lepadat
(Luca 8.13).

Versetul 5: ,De aceea si eu, nemairabdand, am trimis ca sa aflu despre credinta voastra, ca nu cumva sa va fi ispitit ispititorul si osteneala
noastra sa fie in zadar.”

Tesalonicenii au fost incercati. Dumnezeu a permis ca ispititorul (diavolul) sa se apropie de ei. Este vorba despre ispite datorate imprejurarilor
vietii, si nu despre ispite care vin din natura veche, pacatoasa. Astfel de ispite nu sunt niciodata de la Dumnezeu, pentru ca El nu ispiteste pe
nimeni la rau (lacov 1.13). Daca Dumnezeu ne incearca, atunci incearca credinta noastra. De aceea lacov scrie: ,,Socotiti ca o mare bucurie,
fratii mei, cand treceti prin felurite ispite (incercari), stiind ca incercarea credintei voastre lucreaza rabdare” (lacov 1.2). Asa a fost si la lov.
Dumnezeu a dorit sa-l incerce si de aceea i-a permis lui satan sa-l atace.

Dumnezeu permite ispitele, si satan se foloseste de ele. Cu orice pret, satan cauta sa darame credinta noastra si incearca sa ne convinga ca
viata nu are niciun rost alaturi de Cel care a fost lepadat si ca urmarea Lui inseamna suferinte si necazuri. Aceste atacuri ale lui satan sunt
periculoase, si multi au cazut deja prada lor. Ca sa fim puternici in astfel de ispite, este necesara o credinta activa care ne leaga de lumea
cereascé. Prin credinta privim deja la impératia viitoare, unde vom fi uniti cu Domnul nostru si glorificati cu El. Cineva a scris: ,,Credinta este
ochiul sufletului. Ea ne da intelegere duhovniceasca. Pavel a stiut ca prigoana ar aduce o imbogatire si inviorare duhovniceasca numai cat
timp lucrurile nevazute ale credintei erau o realitate pentru ei.”

Pavel dorea ca lucrarea sa printre tesaloniceni sa nu fie zadarnica. El nu s-a multumit numai cu faptul ca a indeplinit lucrarea trasata de
Dumnezeu, ci el a depus tot efortul sa vada rezultatul slujirii lui, pentru ca dorea sa primeasca rasplata deplina. Apostolul loan a avut aceeasi



dorinta cand a scris: ,Luati seama la voi insiva, ca sa nu pierdem ce am lucrat, ci sa primim rasplata deplina“ (2 loan 8). Dar si in prima sa
epistola exprima un gand asemanator: ,Si acum, copilasilor, ramaneti in El, ca, daca Se va arata El, noi sa avem indrazneala si sa nu fim dati
de rusine dinaintea Lui la venirea Sa“ (1 loan 2.28). Oare nu vorbesc aceste texte inimilor noastre? Daca ne lasam ispititi de satan, atunci
acest lucru duce nu in ultimul rand la rusinarea slujitorului lui Dumnezeu care s-a ocupat de noi.

Versetul 6: ,Dar acum, Timotei a venit de la voi la noi si ne-a adus vestea buna despre credinta si dragostea voastra si ca aveti intotdeauna o
placuta amintire despre noi, dorind mult sa ne vedeti, dupa cum si noi dorim sa va vedem.”

Timotei avea vesti bune pentru apostolul Pavel. Ceea ce a vazut la tesaloniceni erau lucruri pozitive. El a putut sa dea o buna marturie despre
credinta si dragostea lor. Ambele erau prezente. Asa cum am vazut, credinta il leaga pe fiecare personal de lumea invizibila. Dragostea ne
leaga unii de altii. De ambele avem nevoie. Noi nu suntem singuri in urmarea Domnului, ci in jurul nostru sunt multi care trec prin experiente
asemanatoare si ne pot fi de ajutor. Prin dragostea unii fata de altii putem sa ne intarim in credinta. Asa cum le prindea bine tesalonicenilor
ca Pavel se gandea la ei, tot asa a fost incurajat Pavel ca tesalonicenii se gandeau la el.

Poate se ingrijora ca l-au uitat sau s-au indepartat de invatatura sa. Dar niciuna din aceste situatii nu exista la tesaloniceni. Ei au tinut strans
la ceea ce i-a nvatat si doreau ca sa-l vada cat mai curénd. Aceasta a fost pentru Pavel o bucurie.

Versetul 7: ,, ...de aceea am fost mangaiati, fratilor, cu privire la voi in toata stramtorarea si necazul nostru, prin credinta voastra.”

Cand Pavel le vorbea tesalonicenilor despre suferinte si incercari, acestea nu erau pentru el teorie, ci el insusi a simtit in trupul sau aceste
suferinte in multiplele lor forme. El vorbea ca unul care a trecut prin acestea. El a fost in multe stramtorari, a avut parte de prigoana si
suferinte. in 2 Corinteni 11.23-28, el vorbeste despre ceea ce s-a intAmplat. Acea insiruire este cutremuratoare. La aceste suferinte din afara
se adauga si grija pentru toate adunarile, deci pentru toti fratii, pe care ii cunoscuse in calatoriile sale si fi iubea.

El insusi le-a adus tesalonicenilor mangaiere si incurajare (capitolul 2.11). Acum, el era cel mangaiat prin ei. Cel care a mangaiat, primea el
fnsusi acum mangaiere. Asa a fost si in cazul romanilor. El dorea foarte mult sa-i vada si scopul sau era: ,,sa va fac parte de vreun dar de har
spiritual, ca sa fiti ntariti, adica sa fim mangaiati impreuna intre voi, fiecare prin credinta care este in celalalt, atat a voastra, cat si a mea*“
(Romani 1.11-12). El dorea sa daruiasca si sa-i intareasca, dar in acelasi timp sa primeasca si sa fie mangaiat. Ce frumos, daca acest ajutor
reciproc 1si atinge scopul! Dumnezeu a pus la dreapta si la stdnga noastra frati si surori, pentru a ne sprijini.lzvorul mangaierilor este credinta
celuilalt. Atat in adunarea din Roma, ca si in cea din Tesalonic, Pavel dorea sa fie mangaiat prin credinta lor. Nici aici nu este vorba despre
credinta mantuitoare, ci despre increderea zilnica in Domnul Isus. Aceasta credinta este un semn al vietii noi, care se descopera in diferite
imprejurari. Fratii vad in reactia mea la necazuri cum sta credinta mea, si acest lucru poate fi o binecuvantare pentru altii, fiind mangaiati si
ntariti. iIncrederea in Domnul, traitd in umblarea noastra, poate fi o incurajare pentru cei aflati intr-o situatie descurajanta. Lipsa credintei
poate dauna altora.

Versetul 8: ,,Pentru cd acum traim, pentru ca voi stati tari in Domnul.”

Si celor din Filipi, Pavel le scrie: ,,De aceea, fratii mei preaiubiti si doriti... stati tari in Domnul“ (Filipeni 4.1). Avand in vedere ispitele
dusmanului si necazurile pe drumul credintei, era foarte important pentru tesaloniceni sa stea tari in Domnul si sa-si puna toata increderea in
El. Pavel nu astepta sa stea tari in propria lor putere sau in intelepciunea lor, ci dorea sa stea tari in Domnul. Aceasta inseamna ca in orice
situatie astepti totul de la El. Daca vom cauta in noi insine sau la altii ajutor, atunci vom gresi profund si vom fi dezamagiti. Numai Domnul
Isus nu ne va dezamagi niciodata.

Pavel a aflat de la Timotei ca ei stateau tari in Domnul. in ciuda tuturor atacurilor lui satan, ei au rdmas neclintiti in credint&. Prin aceste vesti,
apostolul a fost Tncurajat si a exclamat aceasta bucurie in cuvintele: ,,acum traim“. Alti traducatori ai Bibliei au redat acest sentiment astfel:
,noi am reinviat” sau ,acum avem curajul sa traim din nou”. Pavel a avut parte de multe deceptii in viata sa. El a suferit mult cand a vazut ca
unii credinciosi nu stateau tari in Domnul. De aceea, de multe ori era dezamagit si trist. Dar ceea ce a auzit despre tesaloniceni, |-a inviorat si
i-a dat curaj.

Oare nu este o incurajare pentru orice slujitor al Domnului, cdnd vede ca Domnul da binecuvantare peste lucrarea Sa si oamenii vin la
credinta? Dar oare sa ne multumim numai cu faptul ca oamenii vin la mantuire? Voia Domnului este ca noi sa crestem in credinta si sa fim
tari in El. Sa nu uitam niciodata acest adevar in slujba pentru El! Slujba evanghelistica este importanta, dar slujba pentru cei credinciosi
trebuie sa urmeze imediat. Asa era la Pavel. Actiunea evanghelistica era exemplara, dar nu uita niciodata slujba de pastorire spre folosul
credinciosilor. Nu numai prin epistolele sale, ci si in timpul cal&toriilor sale avea pe inim& incurajarea credinciosilor. in Fapte 16.5 citim:
L+Adunarile deci erau intarite in credinta (slujba pentru credinciosi) si cresteau la numar in fiecare zi (slujba evanghelistica).”

Versetul 9: ,,Pentru ca ce multumiri putem da in schimb lui Dumnezeu pentru voi, pentru toata bucuria cu care ne bucuram datorita voua
fnaintea Dumnezeului nostru?”

Pavel si-a exprimat bucuria pe care o simtea cu aceste cuvinte clare. El se bucura inaintea lui Dumnezeu de tesaloniceni. Vom vedea ca el n-a
fncetat s& se roage pentru ei, dar aici vedem c s-a bucurat pentru ei. Nu putem invata ceva de aici? In rugaciuni putem s& ne rugam pentru
altii, dar putem si sa ne bucuram pentru ceea ce a lucrat Domnul in fratii nostri spre folosul nostru. Sa ne intrebam daca nu cumva auzim
astazi mai mult ca ne plangem unii de altii. Dar daca incercam sa vedem fratii cu ochii Domnului, atunci vom descoperi deodata ca sunt
multe lucruri pentru care ne putem bucura in rugaciune naintea Lui.

Versetul 10: ,Rugandu-ne nespus de mult, noapte si zi, ca sa va vedem fata si sa implinim ce lipseste credintei voastre.”

in capitolul 2.9, Pavel le aminteste tesalonicenilor cd lucrase noapte si zi, ca sa nu fie nim&nui o povara. Aici insa le spune c& s-a rugat pentru
ei noapte si zi. Pentru Pavel, rugaciunea nu era o obligatie, ci era o stare de inima. Nimeni nu poate sta intreaga zi si intreaga noapte pe
genunchi. Lucrul acesta nici nu-l asteapta Domnul de la noi. Dar El doreste sa fim caracterizati de dependenta fata de Domnul. Asa a fost la
Pavel. Mai departe ni se spune ca el nu doar se ruga, ci staruia in rugaciunile sale pentru frati si acest lucru il facea ,nespus de mult”. Este o



expresie pe care o gasim si in Efeseni 3.20 si in 1 Tesaloniceni 5.13. Se mai poate traduce: ,mult de tot“ sau ,revarsandu-se peste limita“. in
acest mod se ruga Pavel.Cum ne rugam noi? Este pentru noi rugaciunea un obicei pe care-l indeplinim din obligatie? Sau este mai mult? Ne
rugam unii pentru altii, staruim n rugaciune unii pentru altii, pentru copiii nostri, pentru familiile noastre, pentru cei din adunarea locala,
pentru altii cu care suntem uniti? in capitolul 5.17, tesalonicenii sunt indemnati s& se bucure intotdeauna si s& se roage neincetat. Acest lucru
Pavel 1l traia in mod practic, si astfel este si pentru noi un indemn demn de urmat.

El dorea s& implineasca ceea ce lipsea credintei lor. in context, cuvantul ,credintd“ nu se refera la puterea credintei, nici la increderea
credintei. De acestea nu duceau lipsa. Ceea ce le lipsea era invatatura despre adevarurile crestine. El le-a vorbit aici despre avutia crestina.
Unele lucruri le-a spus cand a fost la ei, dar mai existau multe lucruri pe care ei nu le stiau. Aceste lucruri a dorit sa le implineasca. Aceasta
fnseamna aici a completa, a aduce lamuriri. De aceea dorea sa-i vada pe tesaloniceni. El n-a dorit sa le scrie totul pe hartie, ci a dorit sa
mearga personal la ei si sa-i invete. Totusi, erau unele lucruri care erau foarte importante, care nu permiteau amanare pana ajungea la ei si
de aceea le-a scris aceasta epistola, care contine invataturi pretioase despre venirea Domnului (capitolul 4).

Versetul 11: ,insusi Dumnezeu si Tatal nostru si Domnul nostru Isus s& ne indrepte drumul spre voi!“

Pavel a fost impiedicat de satan sa mearga la tesaloniceni. El nu a incercat sa mearga in puterea proprie pe aceasta cale, ci a asteptat totul
de la Dumnezeu si Domnul sau. Tatal si Fiul sunt amintiti aici iTmpreuna. El era linistit la gandul ca Dumnezeu si Tatal sau si Domnul Isus va
indrepta drumul spre ei. Pana atunci putea astepta linistit. Au durat cativa ani pana cand Pavel a putut sa-si revada fratii iubiti din Tesalonic.
De aceea, Thainte de a-i vedea, le-a mai scris o epistola. Pentru noi se pune o intrebare practica, si anume daca suntem in stare sa asteptam
in liniste pana cand Dumnezeu va deschide o usa. Nu se intampla oare deseori ca devenim nerdabdatori si pana la urma mergem chiar pe cai
proprii?Acest verset contine un adevar important despre dumnezeirea Domnului Isus. Pavel scrie: ,insusi Dumnezeu si Tatal nostru si Domnul
nostru Isus sa ne indrepte.” Verbul ,sa ne indrepte” se afla la singular si leaga ,,Dumnezeu si Tatal nostru” cu ,Domnul nostru Isus”. Astfel,
Pavel confirma acest adevar deja in prima sa epistold, care a fost explicat mai tarziu in mod deosebit de apostol, si anume ca Tatal si Fiul
sunt una. in loan 1.1 citim despre Fiul: ,La inceput era Cuvantul si Cuvantul era cu Dumnezeu si Cuvantul era Dumnezeu.” Fiul este o
Persoana diferita de Tatal, dar este Dumnezeu din vesnicie. Sa retinem neaparat acest adevar de baza, confirmat pretutindeni in Noul
Testament.

Versetul 12: ,lar pe voi, Domnul sa va faca sa sporiti si sa prisositi in dragoste unii fata de altii si fata de toti, dupa cum facem si noi fata de
Voi."”

Relatia lui Pavel cu cei din Tesalonic era caracterizata de dragoste, si el dorea ca aceasta dragoste sa caracterizeze si relatia lor unii cu altii.
Cat de important este ca aceste relatii reciproce sa fie in ordine! Aceasta se face in primul rand prin dragostea reciproca si in al doilea rand
prin dragostea fata de toti. Domnul Isus insusi ne-a dat dragostea ca o porunca, cand a spus ucenicilor: ,V& dau o poruncé noud: s va iubiti
unii pe altii; cum v-am iubit Eu, asa s& v iubiti si voi unii pe altii. Prin aceasta vor cunoaste toti ca imi sunteti ucenici, daca aveti dragoste
unii fata de altii“ (loan 13.34, 35). Catre cei din Colose, Pavel scrie: , Peste toate acestea, imbracati dragostea, care este legatura
desavarsirii“ (Coloseni 3.14). Prin aceasta legatura suntem uniti unii cu altii, iar acest lucru trebuie sa fie vizibil. Nu este vorba numai despre
o ,partdsie a dragostei“, ci despre o ,marturie a dragostei“. Sa le aratam oamenilor pierduti ca fi iubim si ca pentru noi este importanta
mantuirea sufletului lor nemuritor. Un autor a scris candva: ,Dragostea (agape) este cuvantul caracteristic al crestinismului.” Cu aceste
cuvinte s-a spus mult despre acest adevar profund.

Versetul 13: , ...ca sa va intareasca inimile, ca sa fie fara vina in sfintenie, inaintea lui Dumnezeu si Tatal nostru, la venirea Domnului nostru
Isus cu toti sfintii Sai!”

in acest verset, apostolul revine si vorbeste despre venirea Domnului. El pune aceastd venire in legatura cu sfintenia practica in viata
credinciosilor. El dorea ca inimile lor sa fie intarite fara vina in sfintenie la venirea Domnului. Aceasta venire este strans legata cu viata
noastra practica si este de nedespartit de ea. Lumina aratarii Sale in glorie trebuie sa ne lumineze deja acum calea si sa ne caracterizeze.
Acest verset contine o multime de afirmatii importante, pe care vrem s& le tratdm pe rand.in primul rand, apostolul vorbeste despre inimile
noastre, care trebuie sa fie intarite. Este vorba despre dragostea noastra, pe care Domnul o doreste. In legatura cu versetul 12, observam c&
inimile noastre trebuie sa fie intarite prin dragoste si in sfintenie. in diferite locuri din Noul Testament citim despre inimi intarite. in lacov 5,
inimile sunt puse in legatura cu nadejdea: ,Fiti si voi indelung-rabdatori, intariti-va inimile, pentru ca venirea Domnului se apropie” (versetul
8). in Coloseni 2, Pavel vorbeste despre intarirea noastra si o pune in legatura cu credinta noastra: ,, ...umblati in El, inradacinati si fiind ziditi
in El si Intariti in credinta” (versetul 7). Aici este vorba despre dragostea care nu poate fi despartita niciodata de sfintenie. Acest adevar ne
conduce la al doilea gand, si anume indemnul referitor la sfintenie.Cuvantul lui Dumnezeu vorbeste ih mai multe locuri despre sfintenie. in
vorbirea curenta, cuvantul ,sfant, sfintenie” are o intelegere rupta de realitatea biblica si de aceea este bine sa ne intrebam ce intelege
Cuvantul lui Dumnezeu prin acest cuvant. Daca citim comparativ textele care vorbesc despre sfintire, sfintenie, vom constata ca sunt doua
laturi ale sfinteniei.in primul rand, ea este o stare in care Dumnezeu ne-a pus in momentul in care am venit cu pacatele noastre la Domnul
Isus. In acest sens, orice credincios este un sfant. Despre acest adevar vorbeste in mod deosebit epistola catre Evrei: ,voie prin care am fost
sfintiti, prin jertfirea trupului lui Isus Hristos, odata pentru totdeauna” (Evrei 10.10). Corintenilor, Pavel le scrie: ,, ...ati fost sfintiti“ (1
Corinteni 6.11). Jertfa Domnului Isus ne-a adus in aceasta pozitie de sfinti, iar aceasta nimeni nu ne-o poate lua. Cu starea de sfinti este
strans legata si responsabilitatea noastra practica. Acest adevar ne conduce la a doua latura a sfinteniei:Dumnezeu doreste ca in viata
practica sa corespundem acestei stari in care am fost pusi. El doreste sa ducem o viata de despartire / punere deoparte practica. Despre
aceasta tema vorbeste mult si Petru in epistolele sale: ,, ...dupa cum Cel care v-a chemat este sfant, fiti si voi sfinti in toata purtarea; pentru
ca este scris: «Fiti sfinti, pentru ca Eu sunt sfant»"“ (1 Petru 1.15-16). Despre aceasta latura a sfinteniei este vorba in versetul pe care il
tratam.Sfintenia practica are de asemenea doua aspecte: unul negativ si unul pozitiv.- Aspectul negativ consta in aceea ca sfintenia se
caracterizeaza prin indepartarea voita, separarea de tot ce este rau.- Aspectul pozitiv consta in aceea ca sfintenia este o indreptare spre
Dumnezeu.Probabil, se vorbeste asa de putin despre acest adevar, deoarece se are in vedere numai aspectul negativ. Fara indoiald, acest
aspect este necesar, dar sa nu uitam aspectul pozitiv. Sfintenia este o viata dedicatad lui Dumnezeu si in acelasi timp o despartire de tot ce
este rau. Daca vedem numai aspectul negativ al sfinteniei, atunci aceasta nu va fi altceva decat ca despartirea fariseilor, care nu-i place lui
Dumnezeu. Sfintenia pozitiva, adica dedicarea pentru Dumnezeu este posibila numai atunci cand este in legatura cu dragostea. De aceea

indemnul la sfintenie urmeaza dupa indemnul la dragoste din versetul 12.Dragostea ,functioneaza“ numai cand este in stransa legatura cu



Llumina“, adica sfintenia; si invers, tot la fel. Amandoua sunt indisolubile. Dumnezeu este lumina si Dumnezeu este dragoste. Dragostea nu
poate niciodata insemna ca sunt de acord cu raul savarsit de fratele meu. Pe de alta parte, nu pot merge pe o cale a despartirii de orice fel de
rau, fara sa-l iubesc pe fratele meu. Peste toate acestea, impulsul pentru sfintenie trebuie sa fie dragostea fata de Dumnezeu. Daca ne
despartim numai din pricina oamenilor sau a fratilor si nu avem dragoste fata de Dumnezeu, atunci sfintenia noastra este fara valoare.
Gandirea noastra nu este buna si exista pericolul sa devenim legalisti.Este o sfintenie ,inaintea lui Dumnezeu si Tatal nostru”, asa cum o
numeste Pavel. Dumnezeu este lumina. Viata noastra trebuie sa fie in concordanta cu El. Dar noi nu-L cunoastem numai ca marele
Dumnezeu, ci si ca Tatal nostru. Aceasta este relatia noastra cu El, o relatie care pe de o parte este caracterizata de dragoste, iar pe de alta
parte de sfintenie. Cineva a scris: ,Sfintenia este caracterul relatiei noastre cu Dumnezeu, in masura in care noi ca si copii ai Sai am primit
natura Sa, precum si revelatia desavarsirii acestei naturi in El in dragoste... Dragostea insasi ne-a dat aceasta natura si ne-a asezat in relatie
cu El.“Acest indemn la o sfintenie practica este pus in legatura cu ,,venirea Domnului nostru Isus cu toti sfintii Sai“. Aici este vorba despre
venirea Domnului (parousia) ca n capitolul 2.19. Cand Noul Testament vorbeste despre venirea Sa pentru ai Sai, atunci este vorba despre un
act al harului, deoarece El vine sa ne elibereze din imprejurarile acestui pamant. Venirea Domnului cu ai Sai este intotdeauna in stransa
legatura cu responsabilitatea noastra. Asa este si in acest verset. Cand Domnul Isus va veni cu ai Sai pe pamant, atunci acestia sunt ,sfintii
Lui“. Pozitia noastra si practica vietii noastre sunt intr-o armonie perfecta. Cand Se va arata cu noi pe pamant, atunci nu va mai fi vorba
despre sfintenia practica. Dar Dumnezeu doreste ca deja de acum sa traim ca in acel viitor, adica de acum sa fim despartiti de lume si sa fim
dedicati Lui.Venirea Domnului este aici in stransa legatura cu aratarea Sa pe pamant, cand vom veni cu El. Pavel aminteste deja aici ceea ce
va detalia mai tarziu, adica venirea Domnului pe pamant cu sfintii Sdi. Probabil, tesalonicenii nu cunosteau acest adevar. Cand va veni
Domnul ca impérat al Imparatiei Sale, ca s& exercite judecata si s& preia stapanirea, noi il vom insoti. Tesalonicenii traiau atat de iminent in
asteptarea venirii Domnului pentru ridicarea impéaratiei, incat presupuneau ca in acel moment ei vor fi pe pamant. Pavel clarifici aceste
lucruri. Noi vom veni cu Domnul pe pamant, cand El Isi va lua in stdpanire imparatia Sa. Alte texte confirma acest adevar. In 2 Tesaloniceni
1.10 citim: ,, ...ca sé& fie glorificat in sfintii Sai si s& fie privit cu uimire.” in Coloseni 3.4, apostolul spune: ,Cand Se va arata Hristos, care este
viata noastra, atunci veti fi aratati si voi, impreuna cu El, in glorie.“ Cum se vor desfasura evenimentele, Pavel ne explica in capitolul 4., Sfintii
Sai“ - sa mai zabovim o clipa la aceastd frumoas& expresie! Noi nu suntem niste sfinti oarecare, ci Domnul ne numeste sfintii Sai. Noi li
apartinem Lui. Noi suntem ai Lui. In ce relatie intima ne-a adus EI' Acum avem parte de lepadarea Sa, pentru c& El este Cel lepadat. Cand va
veni pe nori, vom imparti cu El gloria Sa, pentru ca atunci El va fi Cel care va umple cu gloria Sa cerul si pamantul.Dar cine sunt ,sfintii Sai“?
Se referd aceastd expresie numai la credinciosii din epoca harului sau sunt inclusi aici si credinciosii Vechiului Legdmant? in legaturd cu 1
Corinteni 15.23 putem spune ca credinciosii din Vechiul Testament sunt si ei inclusi aici. Desigur, in ceea ce priveste partea lor vesnica in
Casa Tatalui, ei se deosebesc clar de Adunare. Dar cand este vorba despre imparatie, atunci si ei vor fi mostenitori ai acestei parti ceresti (a
se vedea Daniel 7.18, 27). Ei vor avea parte de prima inviere si de asemenea de stapanirea Domnului Isus pe pamant. De aceea ei sunt
inglobati in expresia ,sfintii S&i“. Impreund vom ap&rea cu Domnul nostru in glorie si sfintenie. Ce clipa fericita pentru El si pentru noi!

Versetul 1: ,incolo deci, fratilor, va rugdm si va indemnam in Domnul Isus ca, dup& cum ati primit de la noi cum trebuie s& umblati si s& fiti
placuti lui Dumnezeu, cum si umblati, sa prisositi si mai mult.”

Jincolo deci“: dupé tot ceea ce a spus deja Pavel, observdm c& incé nu a ajuns la sfarsitul epistolei sale. Mai avea de spus adevaruri
importante. Incd nu amintise motivul principal pentru care a scris aceasta epistola catre tesaloniceni. Dar inainte de a vorbi detaliat despre
venirea Domnului, despre care aminteste in ultima parte a capitolului 3, el extinde subiectul despre sfintirea practica, ce de asemenea a fost
amintita in capitolul 3.

El 1i numeste din nou ,frati“ pe preaiubitii sai tesaloniceni. Prin aceasta adresare exprima din nou legatura intima cu acei credinciosi tineri. Ca
frati si surori in Domnul, el i-a iubit din inima si din acest motiv a putut sa le adreseze un cuvant de indemnare. Si in zilele noastre, acolo
unde exista o relatie cunoscuta si savurata, este mai usor sa adresezi si sa primesti un cuvant de indemnare. Pavel insa nu a vrut sa
porunceasca in calitatea sa de apostol, ci a dorit sa-i ,roage si sa-i indemne in Domnul Isus*“.

Cuvantul folosit pentru ,,va rugam* poate fi tradus si prin ,incercati“ sau ,va rugam din inima*“. Este o expresie folosita intre persoane de
acelasi rang. Prin aceasta expresie se subliniaza relatia care era intre tesaloniceni si Pavel. El nu a stat cu degetul aratator ridicat, ci a dorit in
dragoste sa le atraga atentia cu privire la unele lucruri din viata lor practica. Totusi, aceste indicatii purtau caracterul unui indemn. El dorea
sa le indrepte atentia spre ceva ce era important pentru ei. Dragostea nu se sperie sa avertizeze cand vede ca se apropie primejdiile, ci
dimpotriva dragostea vorbeste deschis despre ele. Rugdmintile si indemnurile apostolului au fost intodeauna ,in Domnul Isus*. in spatele
cuvintelor sale nu era o obligatie legalista si nici o parere personala, ci autoritatea Domnului Isus. Pavel era numai ,,canalul” care transmitea
mai departe ceea ce a primit de la Domnul. Ce binecuvantare si astazi, daca indemnurile sunt rostite in acest duh si sunt primite intr-un astfel
de duh!

Aici este vorba despre umblarea crestina. Tesalonicenii, dar si noi trebuie s& umblam cum fi place lui Dumnezeu. Ce putem intelege prin
cuvantul ,umblati“? Cu acest cuvant este descris intregul mod de viata crestin. El vorbeste despre modul in care ne miscam in aceasta lume,
ce vorbim, ce facem si ce gandim. Toate acestea trebuie s& fie sub privirea Domnului nostru. in capitolul 2.10, Pavel descrie umblarea sa prin
cuvintele: ,sfintenie si dreptate si fara vina“. Aceasta este o umblare placuta lui Dumnezeu. Domnul Isus a trait acest mod de viata. Viata Sa
a fost intotdeauna in asa fel, incat sa-i placa lui Dumnezeu. Niciodata nu a spus, nu a facut sau nu a gandit ceva, fara sa fie in concordanta cu
Dumnezeu. El este marele nostru Exemplu. lata ce spune El: ,Cel care M-a trimis este cu Mine; El nu M-a lasat singur, pentru ca Eu fac
intotdeauna cele placute Lui“ (loan 8.29). Tatdl marturiseste cu diferite ocazii c& Domnul Isus este Fiul S3u Preaiubit in care isi gdseste
placerea. Pavel a calcat pe urmele Invatatorului sau. Corintenilor le putea scrie: ,De aceea ne si strdduim s&-i fim placuti, fie c& suntem
acasa, fie ca suntem departe de casa” (2 Corinteni 5.9).

Cui dorim sa-i fim placuti: fratilor si surorilor noastre, oamenilor din jurul nostru, colegilor de serviciu, vecinilor, parintilor sau lui Dumnezeu si
Domnului Isus? Cei mai multi oameni doresc sa faca impresie asupra semenilor lor si isi adapteaza felul de convietuire dupa ei. Ca oameni
credinciosi nu suntem neinfluentati de o astfel de gandire. De aceea sa ne ferim sa fim mai placuti altor oameni (chiar daca sunt fratii nostri),
decat sa-i fim placuti Domnului.

Pavel nu a vrut sa-i descurajeze pe tesaloniceni. El subliniaza partea pozitiva si spune: ,, ...cum si umblati“. Ei se straduiau sa fie placuti lui
Dumnezeu, iar Pavel a vazut lucrul acesta. Dar ei puteau sa se straduiasca mai mult. Cand este vorba despre sfintenia practica, nu se spune



niciodata ca am ajuns la sfarsit. Este un proces continuu, atat timp cat suntem pe pamant. Umblarea tesalonicenilor era buna, dar putea sa
fie si mai buna. Erau inca multe lucruri care nu le puteau deosebi bine, pentru ca le lipsea invatatura. Acum, acest lucru trebuia recuperat.

Versetul 2: ,Pentru ca stiti ce porunci v-am dat prin Domnul Isus.”

intotdeauna, Pavel le reamintea ceea ce le-a mai spus si care de fapt stiau. El clddea pe ceea ce era cunoscut. Din nou este clar ca apostolul
nu dadea indemnuri in propria sa autoritate. Cuvantul folosit pentru , porunca“ este preluat din limbajul militar si inseamna ,,ordin“, dar erau
porunci date ,,prin Domnul Isus”. Pavel a transmis ce a primit de la Domnul. El are autoritatea suprema. Prin aceasta ne dam seama ca aici nu
este vorba de legalism.

in Vechiul Legamant, poruncile lui Dumnezeu au fost date prin Lege, care cerea de la om ascultare. Niciun om nu a putut si nu poate tine
poruncile lui Dumnezeu, asa cum sunt ele formulate in Lege. Aceste porunci au fost cdlcate de toti oamenii. In timpul harului, poruncile lui
Dumnezeu sunt date de Domnul Isus. Noi nu le respectam din duh de frica, ci dintr-un duh al dragostei. Domnul Isus spune: ,Cine are
poruncile Mele si le tine, acela este cel care Ma iubeste” (loan 14.21). Prin natura cea noua, pe care o are fiecare copil al lui Dumnezeu, si
prin Duhul Sfant, suntem in stare sa tinem poruncile Domnului.

Versetul 3: ,Pentru ca aceasta este voia lui Dumnezeu: sfintenia voastra, ca sa va feriti de curvie.”

Din nou Pavel arata clar ca nu este vorba despre parerea sau despre voia sa. Sfintenia noastra practica este voia lui Dumnezeu. Cat de placut
este gandul acesta despre voia lui Dumnezeu Mantuitorul nostru, ca toti oamenii sa fie mantuiti (1 Timotei 2.4)! Dar oare suntem constienti
ca voia Sa este s& traim o viata sfanta? In aceste putine versete, Pavel apeleazé la Dumnezeu (4.3, 7-8), la Domnul Isus (4.1-2,6) si la Duhul
Sfant (4.8). Toata Dumnezeirea este preocupata sa ne aduca intr-o stare de sfintenie practica.

in capitolul 3.13 am v&zut deja deosebirea dintre pozitia noastra, in care Dumnezeu ne-a adus ca sfinti si preaiubiti, si starea practica, ce
trebuie sa corespunda cu pozitia. Aici este din nou vorba despre starea practica. Sfintenia este in acest sens un proces de sfintire, o
dezvoltare spirituala. Este bine sa vedem aceasta deosebire. Sfintenia practica este un proces care dureaza toata viata noastra. La fel este si
cu dreptatea. Noi suntem indreptatiti in ce priveste pozitia noastra. Dumnezeu ne-a dat dreptatea Sa, deoarece Domnul Isus a murit pe
cruce. Dar consecinta practica este ca noi trebuie sa traim de acum inainte in dreptate, lucru care inseamna ca viata noastra trebuie sa fie in
deplina concordanta cu dreptatea lui Dumnezeu (a se vedea de exemplu 1 Petru 2.24). Sfintenia este un proces de maturizare spirituala.
Toata viata Tnvatam de ce lucruri trebuie sa ne curatim si in fata cui trebuie sa ne sfintim. Noi vom cunoaste caracterul acestei lumi, de care
trebuie sa ne despartim, si vom vedea tot mai deslusit, cine este Dumnezeu, catre care ne indreptam. Sfintenia practica are de-a face cu
acest pamant. Ea este in stransa legatura cu venirea Domnului si este o pregatire morala pentru revenirea Sa. De fapt, si apostolul Petru
aduce umblarea noastra sfanta in legatura cu venirea Domnului, el chiar extinde aria si vorbeste despre ziua Domnului (adica starea
vesnica). El scrie: ,Toate acestea deci urmand sa fie descompuse, ce fel de oameni trebuie sa fiti voi, in purtare sfanta si evlavie, asteptand si
grabind venirea zilei lui Dumnezeu” (2 Petru 3.11-12). Cat de importanta este aceasta incurajare pentru sfintenia noastra practica! Noi nu
putem constientiza suficient de mult, cat de importanta este o umblare sfanta. Cand Domnul Isus era cu putin timp Thainte de moartea Sa pe
cruce, a spus: ,Sfinteste-i in adevarul Tau: Cuvantul Tau este adevarul” (loan 17.17).

Exista in vietile noastre ca oameni credinciosi multe puncte slabe, pe care diavolul vrea sa le foloseascd, pentru a produce nelegiuire. in acest
sens, el incearca sa ne convinga cat de nevinovate sunt toate aceste lucruri. La tesaloniceni exista pericolul mare de a considera curvia ca
ceva normal. De aceea Pavel adauga: ,, ...sa va feriti de curvie.” Nu trebuie sa uitam ca ei traiau in Grecia antica, unde era desfrau si
imoralitate. Politica, literatura si in mod deosebit religia promovau chiar acest pacat. Idolii lumii pagane erau in legatura cu practici imorale.
Numai in templul pagan din Corint (de acolo a scris Pavel aceasta epistold) erau 3.000 de prostituate religioase, care stateau la dispozitia
vizitatorilor templului. Tesalonicenii credinciosi crescusera in acest mediu. Ei au fost influentati de aceste lucruri; de aceea era firesc, ca si
acum, dupa ce se pocadisera, sa nu vada ca era ceva primejdios in acele lucruri. De aceea Pavel a vrut sa le arate cat mai explicit, cat de
important este sa se fereasca de curvie.

Nu este oare tot asa de importanta si pentru noi aceasta avertizare? Desigur, de-a lungul secolelor, crestinismul a avut (cel putin in exterior)
o influenta asupra oamenilor din Europa, asa incat curvia nu s-a promovat in mod oficial. Dar unde ne aflam astazi? Lumea care ne inconjoara
este imorala si noi suntem in primejdie sa privim aceasta ca pe un lucru minor, dar care sta in contradictie cu sfintenia lui Dumnezeu. De
aceea avem aceastd avertizare clara: ,, ...s& va feriti de curvie.“Curvia vine din pofta carnii. in Galateni 5.19, unde sunt enumerate faptele
carnii, curvia este mentionatd mai intai. intelesul cuvantului este extins. Prin cuvantul grecesc (porneia) se intelege un ,raport sexual
nepermis”. Este deci vorba despre orice necuratie sexuala. Placerea sexuala este o arma pe care satan o foloseste pentru a ne duce la
cadere. Acestor atacuri putem sa ne opunem doar abtinandu-ne si fugind. Trebuie sa facem ca losif, atunci cand sotia lui Potifar a cautat sa-I
ademeneasca. Relatarea din Geneza 39 ne arata cele trei caracteristici ale comportamentului lui losif, de la care putem invata. El a refuzat-o,
el n-a ascultat-o si a fugit (versetele 8, 10, 12).

Versetul 4: , ...fiecare dintre voi sa stie sa-si tina vasul in sfintenie si onoare.”

Aici ne este prezentat in ce mod poate fi realizata infranarea: prin sfintenie si onoare. Se pune intrebarea ce se intelege prin cuvintele: , sa-si
tind vasul“. Unii comentatori spun ca se refera la propria sotie, pe care sotul nu trebuie sa o insele. Atunci ar fi sensul cuvantului din 1 Petru
3.7, unde este vorba despre femei ca fiind un vas mai slab. Altii se gandesc, in legatura cu 2 Corinteni 4.7, ca vasul este trupul nostru. Atunci
intelesul acestui verset ar fi acela ca nu trebuie sa dam prada curviei propriul corp. Fie asa, fie altfel, este foarte clar ca nu este permis sa
avem relatii extraconjugale, ci trebuie sa traim in sfintenie si onoare.

Versetul 5: ,, ...(nu in patima poftei, ca si natiunile care nu-L cunosc pe Dumnezeu).“

Dorinta barbatului dupa femeie si invers a fost data de Dumnezeu. Conform principiului, aceasta dorinta nu este rea. Dar premisa este ca
trairea sexuala sa se limiteze la casnicie, pentru ca Dumnezeu a dat casnicia pentru aceasta. Orice relatie extraconjugala este un pacat, pe
care Dumnezeu il numeste curvie. Despre aceasta este vorba aici. Oamenii care nu-L cunosc pe Dumnezeu traiesc in patimile poftelor.
Patima este o dorinta nestapanita. Prin aceasta sunt caracterizati atat oamenii de odinioara, cat si cei de astazi. Despre natiunile de atunci



citim Tn Romani 1.24-27 urmatoarele: ,De aceea Dumnezeu i-a dat prada poftelor inimilor lor spre necuratie, ca sa-si dezonoreze trupurile
intre ei insisi..., pentru ca si femeile lor au schimbat intrebuintarea naturala in cea impotriva naturii; si Tn acelasi fel si barbatii, parasind
intrebuintarea naturald a femeii, s-au aprins n pofta lor unii pentru altii.” Despre oamenii care traiesc la sfarsitul dispensatiei crestine, luda
scrie profetic, ca ei se dedau curviei, umbland dupa alta carne (luda 7). Aceste lucruri ne inconjoara pe noi astazi ca aerul. De aceea sa fim
treji si sa veghem.

Versetul 6: ,, ...nimeni sa nu treaca peste masura si sa nu nedreptateasca in aceasta pe fratele sau, pentru ca Domnul este razbunatorul
tuturor acestora, dupa cum v-am si spus mai fhainte si am marturisit deplin.”

Aici este vorba despre adulter, deci despre faptul ca cineva ia sotia aproapelui sdu. Nu este ceea ce se intampla in lume astazi de multe ori,
un pericol pentru noi? Istoria este plina de astfel de exemple, care ne arata ca si credinciosii pot cadea in acest pacat. Sa ne gandim la un caz
din Vechiul Testament. David a dorit o femeie (Batseba) si nu s-a dat ihapoi sa-l omoare pe sotul acesteia (Urie) pentru a o avea (2 Samuel 11
si 12). Pacatul adulterului este impotriva lui Dumnezeu, dar prin acest pacat inselam si nedreptatim pe fratele nostru.

,Pentru ca Domnul este razbunatorul tuturor acestora.” Poate consideram ca aceste cuvinte nu se refera la noi. Oare noi, ca si copii ai lui
Dumnezeu, avem de-a face cu Domnul ca rézbun&tor? Dacé este vorba despre mantuirea noastra vesnicd, atunci il cunoastem ca Mantuitor
si stim ca El nu va fi Judecatorul nostru. Dar s& nu uitdm c& Mantuitorul nostru este in acelasi timp si Domn al imparatiei Sale. In aceasta
Imparatie suntem ca supusi ai domniei Sale drepte. De aceea trebuie s& ne dam bine seama c& pe acest pamant suntem in legatura cu El ca
Domn razbunator. Adevarul acesta nu are nicio legatura cu viata noastra eterna, ci cu viata noastra pe pamant. Daca suntem robi
neascultatori, vom suporta consecintele. Chiar daca ne iubeste si a murit pentru noi, El nu-Si poate nega sau schimba caracterul Sau de
lumina si sfintenie.

Un principiu important al impé&ratiei Sale este: ,,Ce seaman& omul, aceea va si secera” (Galateni 6.7). Daca noi ducem o viatd impotriva
sfinteniei practice, vom suferi consecintele. Adevarul acesta este bine ilustrat in viata lui David. Chiar daca Dumnezeu |-a iertat pentru
pacatul savarsit impotriva lui Urie, totusi David a avut de suferit toata viata din cauza consecintelor pacatului sau. lertarea si reabilitarea sunt
pe de o parte, dar consecintele sunt pe partea cealalta. Dumnezeu iarta, dar El nu ne poate scuti de consecintele actiunii noastre rele.

Pavel a vorbit deja despre acest principiu al conducerii lui Dumnezeu in imparéatia Sa, cand era cu tesalonicenii. Pavel nu numai le-a spus
aceste adevaruri, ci ,,a marturisit deplin“ avertizandu-i. Nu avem oare si noi nevoie de astfel de avertizari? Este foarte placut si util sa ne
ocupam cu harul iertator, dar sa nu uitam de responsabilitatea noastra fata de Domnul.

Versetul 7: ,,Pentru ca Dumnezeu nu ne-a chemat la necuratie, ci la sfintenie.”

Chemarea noastra corespunde felului de a fi al lui Dumnezeu. Dumnezeu este lumina si de aceea chemarea noastra nu poate fi decat la
sfintenie. Noi trebuie sa umblam ca si copii ai luminii (Efeseni 5.8). ,Dumnezeu nu ne-a chemat la necuratie.” Nici nu ar putea fi altfel. Deja
un profet din vechime a spus: , Tu ai ochi prea curati ca sa priveasca raul” (Habacuc 1.13). Daca vrem sa avem o impresie cat de sfant este
Dumnezeu si ce este pacatul in ochii Sai, trebuie sa mergem la crucea de pe Golgota. Acolo, sfantul Dumnezeu L-a parasit pe Omul Isus
Hristos, deoarece S-a impovarat cu vina altora. Deoarece Dumnezeu este lumina si nu poate vedea pacatul, Mantuitorul a trebuit sa strige:
,Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru ce M-ai parasit?“ Asa de sfant este Dumnezeu, ca nu a putut sa-L scuteasca de acele ore de
intuneric. Si asa de sfant este Dumnezeu, incat nu poate aproba niciodata un pacat la copiii Sai. Dumnezeu nu poate vedea pacatul.

Desigur, ca si crestini suntem chemati la libertate. Asa afirma Pavel in Galateni 5.13. Dar sa fnsemne aceasta ca putem sa traim cum vrem
noi? Libertatea la care am fost adusi sa nu ne determine niciodata sa pacatuim. De aceea, tot in epistola catre Galateni, Pavel adauga: ,Nu
mai folositi libertatea ca un prilej pentru carne, ci slujiti unii altora in dragoste.” Aceasta este adevarata libertate crestina.

Versetul 8: ,,De aceea, cel care dispretuieste pe fratele sau in aceasta, nu dispretuieste pe om, ci pe Dumnezeu, care v-a si dat Duhul Sau cel
sfant.”

Din nou, apostolul Pavel aduce toate lucrurile in fata celei mai inalte autoritati: Dumnezeu. Fara indoiald, adulterul este o inselare a
partenerului de viata, dar in primul rénd este o necinstire a lui Dumnezeu. Acest adevar nu este spus catre necredinciosi, ci Tl pune in fata
copiilor lui Dumnezeu. Un necredincios nu are Duhul Sfant. Acest lucru face ca situatia aceasta sa fie si mai serioasa. Tot ce facem impotriva
voii lui Dumnezeu este o nesocotire a Lui. De aceea este foarte important cum umblam. Un comportament nesfant este spre necinstirea lui
Dumnezeu.

Dumnezeu ne-a dat Duhul Sau cel Sfant. Duhul lui Dumnezeu locuieste in toti credinciosii (in Adunare), pentru ca toti au fost botezati de un
singur Duh si alcatuiesc un singur Trup (1 Corinteni 12.13). Dar Duhul Sfant locuieste si in fiecare credincios (Galateni 4.6). Fiecare, care a
crezut Evanghelia, primeste Duhul Sfant ca pecete (Efeseni 1.13), ca arvuna (2 Corinteni 1.22), ca ungere (1 loan 2.20) si ca marturie (1 loan
5.6).

Lucrarea Duhului Sfant in noi este ca intotdeauna sa-L glorifice pe Hristos (loan 16.14), sa-L faca maret in frumusetea Lui. Niciodata acest
adevar nu poate fi unit cu raul. In 1 Corinteni 6, Pavel dezvoltd aceastd tematica. Si acolo vorbeste cuvinte serioase despre pacat si curvie,
care era o mai mare primejdie in Corint decat in Tesalonic.

Pentru argumentarea sa, el enuntd doua puncte principale: in primul rAnd, noi suntem madularele lui Hristos si de aceea nu ne putem uni in
niciun caz cu o femeie straina. in al doilea rand, trupul nostru este templul Duhului Sfant, astfel incat curvia este un pacat impotriva Duhului
Sfant. Pavel spune: ,Orice pacat pe care l-ar face un om este in afara trupului; dar cel care curveste pacatuieste impotriva propriului trup.
Sau nu stiti ca trupul vostru este templu al Duhului Sfant, care este in voi, pe care il aveti de la Dumnezeu, si voi nu sunteti ai vostri? Pentru
c3 ati fost cumparati cu un pret, glorificati deci pe Dumnezeu in trupul vostru“ (1 Corinteni 6.18-20). In 1 Corinteni 6 si in 1 Tesaloniceni 4,
Duhul este numit Duhul Sfant. in Noul Testament, Duhul lui Dumnezeu are mai multe denumiri, dar daca citim despre Duhul Sfant, atunci
accentul cade pe realitatea ca acest Duh produce in noi sfintenie si nu poate accepta niciodata raul.



Versetul 9: ,lar despre dragostea frateasca nu aveti nevoie sa va scriem, pentru ca voi insiva sunteti invatati de Dumnezeu sa va iubiti unii
pe altii.”

Dupa ce Pavel relateaza in versetele 1-8 despre tema sfinteniei in viata practica, trece la o alta tematica mai placuta si acum scrie despre
dragostea frateasca. Aici nu trebuia sa spuna multe. Nici macar nu era necesar sa scrie despre aceasta, pentru ca ei au fost invatati direct de
Dumnezeu s& se iubeascd unii pe altii. Si acest lucru il faceau. Ei il iubeau pe Dumnezeu si fi iubeau si pe frati. Acest lucru l-a simtit si Pavel,
desi a fost doar putin timp la ei.

lubirea de frati este o urmare fireasca a naturii noi, pe care Dumnezeu ne-a dat-o. Aceasta natura noua nu poate face altceva, decat iubi.
Apostolul loan scrie: ,Noi stim ca am trecut din moarte la viata, pentru ca fi iubim pe frati. Cine nu il iubeste pe fratele ramane in moarte” (1
loan 3.14). Urmarile vietii noi se arata imediat prin faptul ca fi iubim pe frati. Daca in zilele noastre trebuie sa vorbim mult despre dragostea
de frati, atunci aceasta este o dovada ca lucrurile nu stau bine. Dragostea de frati este de fapt un lucru de la sine inteles.

Versetul 10: ,Pentru ca si faceti aceasta fata de toti fratii din intreaga Macedonie. Dar va indemnam, fratilor, sa prisositi si mai mult...“

loan scrie: ,Copilasilor, sa nu iubim cu cuvantul, nici cu limba, ci in fapta si in adevar” (1 loan 3.18). A vorbi despre dragostea frateasca este
un lucru, iar a exercita dragostea de frati este cu totul altceva. Dragostea de frati nu se arata prin faptul ca vorbim despre ea, ci ea se arata
in fapte si in adevar. Asa era la cei din Tesalonic. Ei fi iubeau pe frati si nu numai pe cei din marturia locala, ci pe toti din Macedonia. Oare se
poate spune si despre noi asa ceva?

Dar totusi, Pavel mai adauga: ,,Dar va indemnam, fratilor sa prisositi si mai mult.” Oare nu era totul in ordine? Desigur, dar daca este vorba
de dragostea frateasc, intotdeauna ea poate s creasca si si se inmulteasca. in versetul 1, tesalonicenii au fost sfatuiti s& prisoseasca in
sfintenia practica, pe cand aici se face apel la dragostea frateasca. in amandous domeniile putem fi condusi mai departe. La fel era si cu cei
din Filipi. Pavel stia ca ei practicau dragostea frateasca si totusi le-a scris: ,,Si aceasta ma rog, ca dragostea voastra sa prisoseasca tot mai
mult si mai mult in cunostinta si in orice pricepere” (Filipeni 1.9). in dragostea frateascd nu poti niciodata s& atingi nivelul maxim. Legaturile
dragostei fratesti pot fi aprofundate tot mai mult.

Versetul 11: ,, ...si sa cautati cu staruinta sa fiti linistiti si sa va vedeti de ale voastre si sa lucrati cu mainile voastre, dupa cum v-am
poruncit...”

in Evrei 13.1 citim: ,Dragostea frateasca s& ramana.“ Exista riscul ca dragostea frateasca sa se raceascs treptat. Acest risc era si la cei din
Tesalonic. De aceea Pavel in versetul de mai sus doreste sa-i avertizeze. De aceea el indica spre doua pericole:

Primul pericol era ca tesalonicenii se amestecau in treburile altor oameni si erau mai preocupati cu fratii, decat cu ei insisi. Desigur, trebuie
sa avem un interes sanatos unii pentru altii, dar daca ne uitam prea mult la ceea ce fac altii, dragostea frateasca poate suferi din aceasta
cauza. Sa nu judecam la fratii nostri ceea ce fac, si nici motivele lor. Acest lucru nu inseamna ca toleram raul. Nu in aceasta directie a scris
apostolul. Pavel vrea sa ne avertizeze cu privire la pericolul de a ne amesteca in lucruri care nu ne privesc.

Al doilea pericol consta in faptul ca erau unii intre tesaloniceni care foloseau abuziv dragostea fratilor lor traind pe seama acestora. Probabil,
la Tnceput aceasta nici macar nu se facea cu intentii rele. Unii dintre ei erau asa de ocupati cu venirea Domnului, incat au incetat sa mai
lucreze pentru a-si castiga existenta. De aceea Pavel ii indeamna sa lucreze cu mainile lor.

in a doua epistold, Pavel revine la acest subiect. El scrie: ,Pentru c& auzim c& unii umbl& in neoranduiald intre voi, nelucrand deloc, dar
ocupandu-se de toate. Dar unora ca acestia le poruncim si fi indemnam, in Domnul Isus Hristos, ca, lucrand pasnic, sa-si manance painea lor"
(2 Tesaloniceni 3.11-12). Gandul la venirea Domnului sa nu ne faca lenesi in lucrarile zilnice care le avem de rezolvat. Din contra, sa ne
straduim sa ne indeplinim toate datoriile. Chiar daca am sti ca Domnul ar veni maine, astazi sa ne indeplinim lucrul nostru normal.

Experienta ne arata ca in general nu este potrivit sa evocam temeiuri duhovnicesti pentru a nu munci cu mainile noastre. Exista desigur si
exceptii, de exemplu daca cineva este activ complet in lucrarea Domnului. Dar daca nu suntem multumiti cu locul de munca, nu putem sa ne
dam demisia si sa asteptam sa ne intretina fratii. Dragostea frateasca va avea de suferit. Dumnezeu doreste ca noi sa fim fideli si in profesia
noastr, la locul de munca. in 1 Timotei 5.8 citim in alt context: ,lar daca cineva nu ingrijeste de ai s&i si mai ales de cei ai casei, a tdgaduit
credinta si este mai rau decat un necredincios.” Aceasta temelie divina sa n-o uitam.

Versetul 12: ,, ...ca sa umblati cuviincios fata de cei de afara si sa n-aveti nevoie de nimeni.”

Cu aceste cuvinte, Pavel incheie invataturile practice despre umblarea crestina. Ca si credinciosi suntem raspunzatori in primul rand in fata
lui Dumnezeu. in al doilea rand traim tmpreuna cu fratii nostri si suntem uniti cu ei prin dragostea frateasca. in al treilea rand traim inca in
lume si avem multe contacte cu oameni necredinciosi. Noi nu suntem din aceasta lume, dar suntem in aceasta lume. Oamenii acestei lumi ne
observa cum ne comportam. Asa era atunci cu cei din Tesalonic, si asa este cu noi acum.

Pavel numeste pe oamenii din lume ,cei de afard“. Ei sunt necredinciosi si se deosebesc de cei credinciosi. in acest sens sunt numai dou3
grupe de oameni: cei ce sunt afara si cei ce sunt induntru. Fata de cei de afara noi avem o responsabilitate; ea se refera la comportarea,
vorbirea si faptele noastre. in Coloseni 4, Pavel vorbeste despre aceasta responsabilitate. El spune: ,Umblati cu intelepciune fata de cei de
afara, rascumparand timpul“ (Coloseni 4.5).

Xu

Umblarea noastra sa fie in primul rand ,cu intelepciune”, apoi ,cinstita“ sau ,cuviincioasa“. Umblarea cinstita nu va da niciodata prilej de
poticnire. in sensul acesta, Pavel scrie romanilor: ,5& umblam cum se cuvine, ca in timpul zilei“ (Romani 13.13). Comportarea noastrd este o
marturie importanta pentru oameni. Tesalonicenii sunt avertizati sa nu dea ocazie la oamenii de afara sa arate cu degetul acuzator spre ei.
Pavel 1i avertizeaza sa nu ajunga intr-o dependenta inutila de cei necredinciosi. Acest avertisment este valabil si pentru noi. Sunt cazuri in
care oamenii au venit la credinta prin comportamentul credinciosilor. Cineva a afirmat: ,,Recunosti un credincios prin ceea ce zice si apreciezi
un credincios prin ceea ce face.” Fara indoiald, vorbirea noastra este importanta, dar daca umblarea nu este in concordanta cu vorbirea,



atunci vorbele nu vor rezolva multe.
Versetul 13: ,Dar nu dorim, fratilor, sa fiti in necunostinta despre cei care au adormit, ca sa nu va intristati ca si ceilalti care nu au speranta.”

Pavel incepe invatatura sa cu cuvintele: ,dar nu dorim*. Apostolul foloseste aceasta formulare de sapte ori (a se vedea Romani 1.13; 11.25; 1
Corinteni 10.1; 12.1; 2 Corinteni 1.8; Coloseni 2.1). Ca si in alte locuri, el leaga de aceste cuvinte invataturi foarte importante. ,in

necunostinta” nu inseamna a nu sti, a nu intelege sau a nu recunoaste. Pavel a observat aceasta lipsa la iubitii sai frati si de aceea le-a scris.

Sunt amintite trei grupuri de oameni: cei adormiti, ceilalti si credinciosii care traiesc. in primul rand este vorba despre cei adormiti, adica este
vorba despre credinciosii care merg acasa inainte de revenirea Domnului Isus. Despre acest grup de oameni se vorbeste in aceste versete de
mai multe ori:- cei care au adormit (versetele 13,15);- adormiti in (prin) Isus (versetul 14);- cei morti in Hristos (versetul 16).

Acest grup cuprinde pe toti credinciosii incepand de la Adam, care trec prin moarte. Dar ei mor altfel decat oamenii acestei lumi. Ei mor ,in
Hristos“ sau ,adorm in (prin Isus)“. in 1 Corinteni 15.20 ni se spune despre El c& este ,,cel dintai rod al celor care au adormit“. Aceasta
inseamna ca la inviere are cel dintai loc. Despre Domnul nu se spune ca a adormit. El a murit pentru pacatele noastre. Credinciosul insa
adoarme. Acest adevar vorbeste despre pace, odihna si ocrotire.

Cuvantul grecesc pentru ,a adormi“ se foloseste in Noul Testament pentru somnul natural si pentru plecarea acasa a celor credinciosi. in al
doilea inteles, intotdeauna este vorba despre trup si nu despre suflet sau duh. Sufletul si duhul nu dorm. Unele secte invata despre ,,somnul
sufletului”, care ar aparea la moartea credinciosului. Dar acest gand nu-I gasim in Cuvantul lui Dumnezeu. A dormi sau a adormi se refera
intotdeauna la trup, care va fi pus in mormant. Dupa adormire, sufletul credinciosului este la Hristos, ,pentru ca este cu mult mai bine”
(Filipeni 1.23). in 2 Corinteni 5.1-9 se arat3 cu claritate c3 la plecarea acas& a unui credincios este o despartire intre trup pe o parte si duh si
suflet pe alta parte.

Al doilea grup de oameni sunt ,ceilalti“. Acestia sunt necredinciosii. Ei sunt caracterizati de faptul ca nu au nadejde. Despre oamenii acestei
lumi are valabilitate ceea ce scrie Pavel in Efeseni 2.12 despre natiuni, ca sunt fara Dumnezeu si nu au nicio speranta. Un om fara Domnul
Isus este un om fara perspectiva si fara continut al vietii. Un astfel de om nu are nicio speranta, nici in viata, nici in moarte. Cine moare intr-o
astfel de stare nu va avea nicio sans& sa-si ordoneze lucrurile cu Dumnezeu. intr-adevér, sunt ,ceilalti, care n-au nicio nddejde“. Moartea face
o deosebire clara intre credinciosi si necredinciosi. Un credincios nu moare fara nadejde, ci intr-o credinta puternica in inviere.

in acest punct vedem nesiguranta tesalonicenilor. Chiar daca nu erau fara nidejde cu privire la partea vesnica a celor adormiti, erau lipsiti de
speranta cu privire la Impératia viitoare. Dar Pavel a vrut s le dea aceasta perspectiva. Si cu privire la imparatie puteau fi plini de speranta.
Cei adormiti nu vor fi cu nimic prejudiciati.

Al treilea grup de oameni sunt ,fratii“, credinciosii care traiesc. Ei sunt diferentiati de ,ceilalti, care nu au nadejde. Desigur, si noi ne
intristam la plecarea celor dragi. Acest doliu este natural si ar fi anormal daca nu am avea aceste simtaminte. Chiar si Domnul Isus a plans la
mormantul prietenului Sau Lazar (loan 11.35). El stie ce inseamna pierderea unui om drag. De aceea cunoastem aceste sentimente de
compasiune ale Domnului, chiar si ale lui Dumnezeu, care este ,Parintele indurarilor si Dumnezeul oricarei mangaieri“ (2 Corinteni 1.3). Dar
aici nu era vorba despre aceasta intristare, ci era vorba de faptul ca tesalonicenii erau intristati, pentru ca nu aveau o idee clara cu privire la
viitorul celor adormiti.

Versetul 14: ,Pentru ca, daca credem ca Isus a murit si a inviat, tot asa si Dumnezeu va aduce impreuna cu El pe cei care au adormit in Isus.”

Acest verset explica de ce noi nu suntem fara speranta ca ceilalti. Ca punct de plecare pentru invataturile care urmeaza de la versetul 15 in
continuare, este foarte important sa intelegem bine aceasta expresie, pentru ca ea ne aminteste de adevarul fundamental al Evangheliei,
adica moartea si invierea Domnului Isus.

Expresia ,daca credem” nu exprima o speranta vaga, nu exprima o probabilitate sau nesiguranta, ci este o siguranta deplina, ca El a murit si
a nviat, o siguranta care are consecinte pentru cei care adorm. Mai intai privirea este indreptata spre El. Este o realitate stabild ca Domnul a
suferit moartea pe cruce si dupa trei zile a inviat. in 1 Corinteni 15.1-4, Pavel le-a aratat corintenilor cd aceasta este temelia Evangheliei, si
primirea acestor realitati ale mantuirii reprezinta temelia credintei noastre. Isus a facut lucrarea pe cruce ca Om. De aceea, aici se aminteste
de doua ori Numele Sau (si nu Hristos sau Domn).

Aceasta lucrare are urmari pentru noi. in chip duhovnicesc, noi ca si credinciosi am murit, am fost ingropati si am inviat cu El (Coloseni
2.11-13 si altele). El a murit si asa au fost multi credinciosi care au adormit in El (si probabil multi vor mai adormi in El). Concluzia la care
Pavel a ajuns, este: Daca credem ca Domnul Isus a murit si apoi a inviat, atunci este de la sine inteles ca noi sa credem, ca cei care au
adormit in El, vor invia la fel ca El. Dar aceasta nu este totul. Hristos este acum glorificat si El va reveni pe pamant. De aici, credinta trage
concluzia ca cei adormiti vor veni de asemenea cu El pe acest pamant. Aceasta este indrazneala credintei. Ceea ce s-a intamplat cu Hristos,
se va intampla si cu noi.

Aici avem dovada a ceea ce a spus Pavel deja in capitolul 3.13, si anume ca Domnul Isus Se va arata ,,cu toti sfintii Sai“! Aici sunt inclusi si cei
care au adormit Tn El, iar Pavel arata clar acest lucru aici. Faptul ca se vor adauga si cei care mai traiesc la venirea Sa, este dovedit de
urmatoarele versete. Aici este insa vorba mai intai despre cei adormiti. Dumnezeu ii va aduce impreuna cu Domnul Isus, iar acest lucru se
poate intampla numai daca ei mai inainte au fost inviati. Realitatea mortii si a invierii Sale sunt tot asa de sigure ca si venirea Sa cu ai Sai:
,Dar, daca Duhul Celui care L-a inviat pe Isus dintre morti locuieste in voi, Cel care L-a inviat pe Hristos dintre morti va face vii si trupurile
voastre muritoare, datorita Duhului Sau care locuieste in voi“ (Romani 8.11).

Cei care au adormit in Hristos nu sunt inca in Casa Tatalui. Acest lucru este afirmat deseori, dar Noul Testament nu ne da nicio dovada in
acest sens. Ei sunt in Paradis, ei sunt la Hristos, ei sunt la Domnul si aceasta este o fericire de nespus. Acolo, ei asteapta la fel ca noi, ca
Domnul Isus sa revina si apoi cu toti sfintii s& vina pe acest pamant. Cei adormiti si cei ce vor fi in viata vor reveni impreuné cu El, cand isi va
ridica Impéaratia Sa in glorie. Cum va fi posibil lucrul acesta? Foarte simplu: cei adormiti vor invia, iar cei in viata vor fi rapiti impreuna la



Domnul. Tocmai acest lucru este explicat clar in versetele 15-18.

inainte de a merge mai departe, as dori s& mai amintesc o diferentd mare. Am vézut ca in ceea ce priveste pe cei credinciosi este vorba
intotdeauna despre cei ,,ce au adormit” in Domnul (a se vedea de exemplu loan 11.11; Fapte 7.60; 1 Corinteni 15.6; 2 Petru 3.4). Cand este
vorba despre Domnul nostru, nu se foloseste cuvantul ,adormit”. El a murit. Hristos a luat asupra Sa pe cruce tot ce avea legatura cu
moartea si judecata. Moartea Sa a fost o0 moarte in realitatea sa groaznica ca judecata asupra pacatului. ,Pentru ca plata pacatului este
moartea” (Romani 6.23), iar aceasta moarte a luat-o asupra Sa pentru noi. Cine primeste in credinta lucrarea Sa, nu moare aceasta moarte,

ci adoarme. Aceasta este marea diferenta.

Versetul 15: ,Pentru ca va spunem aceasta prin Cuvantul Domnului, ca noi, cei vii, care ramanem pana la venirea Domnului, nu o vom lua
nicidecum fnaintea celor care au adormit.“

Deja realitatea din versetul 14, ca Dumnezeu va aduce inapoi cu El pe cei care au adormit in Isus, a putut fi o mangaiere si incurajare pentru
cei din Tesalonic. Dar Duhul Sfant nu se multumeste numai cu aceasta, ci le da lor si noua alte amanunte cum este posibil, ca noi toti sa
venim cu Domnul Isus. Aceste amanunte sunt relatate in versetele 15-18.

Pe drept, aceste versete sunt puse intr-o paranteza, deoarece gandul principal este intrerupt aici. De fapt, aici este vorba despre venirea
Domnului Isus pe pamant, adica este vorba de ziua Domnului si de intemeierea imparatiei, care sta in legdturad cu aceasta venire. Aceasta
fraza intercalata este nu numai foarte importanta si plina de Tnvataturd, dar ea contine si foarte multa mangaiere, pentru ca ne arata conditia
in care revenim cu Domnul Isus pe pamant. Deci inainte ca noi (adica toti sfintii impreuna cu El) sa aparem pe pamant, El va implini profetia
pe care a facut-o in loan 14.3 si ne va lua la El in glorie. in capitolul 3, versetul 13, apostolul ne aratd cd Domnul va veni cu noi pe pamant; in
capitolul 4, versetele 15-18, ne clarifica faptul ca Domnul va veni mai inainte sa ne ia la El (cei adormiti si cei vii). De aceea ne vorbesc aceste
versete atat de categoric; sa-L asteptam pe Domnul din cer!

Dintre multe texte ale Cuvantului lui Dumnezeu, care vorbesc despre venirea Sa, numai putine vorbesc despre rdpirea credinciosilor. Cele
mai multe texte trateaza aratarea Sa pe pamant (incepand cu profetia lui Enoh, luda 14-15). Trei texte vorbesc in mod deosebit despre
rapire. Dar invataturile acestor trei texte rezultd de fapt dintr-o problem& deosebit3. Textele sunt:- loan 14.1-4: aici insusi Domnul Isus le d&
un raspuns ucenicilor infricosati. El ne da un principiu, dar nu ofera amdanunte.- 1 Corinteni 15: aici Pavel le da un raspuns celor care
tagaduiesc invierea. El arata in mod explicit cum este posibil ca oameni care traiesc pe pamant sa intre in gloria cereasca, adica sa
primeasca un trup de slava prin inviere (a se compara cu Filipeni 3.20-21).- 1 Tesaloniceni 4.15-18: aici Pavel da un raspuns la nesiguranta si
ingrijorarea tesalonicenilor. El le arata ca credinciosii adormiti si cei vii vor fi rapiti deodata de Domnul.

Importanta acestei invataturi este subliniata prin cuvintele: ,,va spunem aceasta prin Cuvantul Domnului“. Ceea ce urmeaza nu gasim in
Vechiul Testament (acolo avem multe texte referitoare la ziua Domnului, dar nu referitoare le venirea Domnului pentru ai Sai). Nu este niciun
indiciu spre un cuvant al Domnului din Evanghelii, care sa fie reluat aici. Pavel vrea sa ne indrepte privirea spre autoritatea in care el scrie
aceste cuvinte, dar aceasta expresie arata in mod deosebit ca este vorba de o descoperire din partea Domnului. Pavel a primit o descoperire
complet noud. Ceea ce apostolul a auzit ne daruieste noud (a se vedea si 1 Corinteni 11.23 si Efeseni 3.2). in 1 Corinteni 15.51 vorbeste in
legatura cu rapirea despre o taina: ,latd, va spun o taina: nu toti vom adormi, dar toti vom fi schimbati intr-o clipa, intr-o clipeald de ochi.”
Folosirea cuvantului ,taina” indica spre faptul ca acest adevar a fost ascuns pana atunci in Vechiul Testament, dar acum prin descoperire a

fost facut cunoscut.

in ceea ce priveste expresia ,la venirea” am relatat pe larg anterior (a se vedea expunerea de la capitolul 2.19-20). Din context reiese ca
.venirea“ se referd la venirea pentru ai S&i. in acel moment vor exista pe pamant doud grupe de oameni credinciosi. O grupa este formata
din cei adormiti, iar cealalta din cei vii. Grupa celor adormiti in Domnul se compune din credinciosi ai Vechiului Testament (de exemplu: Noe,
Avraam, lov, Moise, David etc.) si din cei adormiti in perioada actuala a timpului harului. Aceasta ne arata foarte clar ca este mai bine sa nu
vorbim de rapirea Adunarii, ci de rapirea credinciosilor, pentru ca si credinciosii din Vechiul Testament vor avea parte de aceasta rapire.

in acest context, Pavel se identificd cu cei vii, deoarece spune ,,noi cei vii“. El astepta zilnic venirea Domnului siu (a se vedea Filipeni 3.20),
dar pe de alta parte avea in vedere si posibilitatea ca va trece prin moarte si inviere (a se vedea de exemplu: 2 Corinteni 4.14; Filipeni
1.22-25; 2.17). Asa cum a procedat apostolul, asa putem proceda si noi. ,Noi cei vii“ arata adevarata viata a nadejdii noastre. Contam ca
Domnul poate veni in orice zi. De aceea Petru vorbeste despre ,,0 speranta vie pentru care Domnul ne-a nascut” (1 Petru 1.3). Dar, pe de alta
parte, suntem destul de realisti si recunoastem ca putem adormi inainte de venirea Sa.

Sa lasam th mana Domnului din care grupa vom face parte. Cum lucreaza El, este bine. Dar un lucru 1l stim cu siguranta: cei vii nu vor avea
un favor mai mare la venirea Sa. Ei vor trai implinirea sperantei lor, dar nu o vor lua Tnaintea celor adormiti. Adevarul acesta ne este aratat de
versetele care urmeaza.

Versetul 16: ,Pentru cd Domnul insusi, cu un strigat, cu glasul arhanghelului si cu trAmbita lui Dumnezeu, va cobori din cer; si intai vor invia
cei morti in Hristos.”

Ce mare incurajare gasim Tn aceste cuvinte! Domnul va veni! El nu va veni pe pamant, ci va veni ca sa-i duca pe ai Sai la El. Cand Domnul va
reveni pe pamant (cativa ani mai tarziu), acesta va fi un eveniment public si vizibil: ,lat&, El vine cu norii si orice ochi il va vedea si cei care
L-au strapuns” (Apocalipsa 1.7). Aici insa este cu totul altceva. Domnul va veni sa-i ia acasa pe cei care L-au urmat, Mirele va veni sa-Si ia
Mireasa acasa si acest fapt va ramane ascuns pentru ochii lumii acesteia. Lumea va vedea urmarile acestui fapt, dar nu evenimentul in sine.
Acel strigat, glasul arhanghelului si trambita lui Dumnezeu le vor auzi numai cei care apartin Domnului Isus. Numai ei vor fi rapiti in nori in
intdmpinarea Lui, dar mai intai vor invia cei adormiti si apoi impreuna cu credinciosii vii vor merge la Domnul.Cat de mult asteapta Domnul
aceasta clipa! El asteapta sa-i duca acasa pe cei pe care i-a rascumpadrat asa de scump dandu-Si viata pentru ei. Sunt cei pe care-i iubeste si
pe care vrea sa-i aiba la El. Sunt cei pe care-i vede in imprejurérile vitrege ale vietii si doreste s&-i duca in slava Sa. intelegem acum expresia:
»Pentru cd Domnul insusi...“? Domnul a promis ucenicilor S&i ca El insusi va veni si-i va lua la Sine. Domnul nu va trimite un inger, ci El insusi
va veni. Cat de pretioasa este aceasta expresie! Cat de mult dorim sa spunem impreuna cu apostolul Pavel: , ...Fiul lui Dumnezeu care m-a
iubit si S-a dat pe Sine insusi pentru mine“ (Galateni 2.20). Cu aceeasi bucurie ne gandim ca El, care S-a dat pentru noi, va veni personal s&



ne ia la Sine. Aici nu este vorba despre o viziune sau o imagine, ci El personal va veni dupa noi.Unii credinciosi folosesc acest verset si la
plecarea acasa a unui credincios in asa fel de parca Domnul ar veni sa duca pe credinciosul adormit in Paradis. Dar nu acest gand este in
versetul citat. Aici este vorba despre o actiune unica, ce se va implini in viitorul apropiat Domnul va veni:- cu un strigat. Aceasta expresie ne
aminteste de ordinul militar al unui conducator roman de osti care isi chema soldatii. Era acel strigat de strangere care aduna ostirea de
luptatori. Tesalonicenii intelegeau acest fapt foarte bine, fiindca erau obisnuiti cu obiceiurile romanilor. Numai ostasii care luptau sub
respectivul comandant ascultau acel strigat si-l urmau. Aplicand aceasta la revenirea Domnului, avem un exemplu foarte graitor in loan 11.43
unde Domnul Isus il cheama pe Lazar afara: ,Si, spunand aceasta, a strigat cu glas tare: Lazare, vino afara!* Toti mortii au ramas in
mormintele lor, dar Lazar a iesit afara parasind mormantul la chemarea Domnului. La fel va fi la venirea Domnului. Acel strigat il vor auzi
numai sfintii, pe cand ceilalti morti vor rdmane in mormintele lor. Ce putere are glasul Domnului, incat mortii 1l vor auzi si vor invia!- cu glasul
arhanghelului. Unicul arhanghel amintit in Biblie este Mihail (a se vedea luda 9), capetenia cea mare. Cineva a explicat glasul arhanghelului in
felul urmator: ,Glasul arhanghelului indica spre gloria celei mai tnhalte fapturi ceresti care-L insoteste pe Domnul cu ocazia aceasta. Daca
ingerii sunt acum slujitorii sfintilor, atunci cu cat mai potrivit este sa auzim aici despre glasul arhanghelului cand ne vom strange in jurul
Domnului.” Si alti cercetatori ai Bibliei sunt de parere ca Domnul va fi inconjurat de Tngeri cand ne va duce acasa.- cu trambita lui Dumnezeu.
Si expresia folosita pentru cuvantul ,trambita“ vine din limbajul armatei romane. La ultima trambita, armata romana se punea in miscare.
Acest gand este preluat aici: trambita lui Dumnezeu ne cheama sa ne strangem, pentru a intra in glorie. Aceasta este trambita care a fost
amintita in 1 Corinteni 15.52: ,Pentru ca tréambita va suna si mortii vor invia nesupusi putrezirii si noi vom fi schimbati.” Trambita aceasta nu
are voie sa fie confundata cu cele sapte trambite din Apocalipsa 8-11. Acolo este vorba de judecata - un gand cu totul diferit.

Unii cercetatori ai Bibliei fac o legatura intre acel strigat, glasul arhanghelului si trambita lui Dumnezeu cu grupele diferite (sau familii) de
credinciosi, care vor avea parte de rapire. Strigatul este in primul rand pentru credinciosii din perioada harului, deci pentru Adunare sau
Mireasa lui Hristos. Glasul arhanghelului este pentru credinciosii adormiti din poporul Israel (Mihail este vazut in aproape toate textele in
legatura cu poporul Israel). Trambita lui Dumnezeu este pentru ceilalti credinciosi care au adormit si care nu apartin nici Israelului, nici
Adunarii Dumnezeului Celui viu (ca de exemplu Noe, lov si altii).,Si intai vor invia cei morti in Hristos.” Daca citim 1 Corinteni 15, ni se arata
ca totul se va petrece intr-o clipa, intr-o clipeald de ochi. Aici, aceasta clipeala de ochi este impartita, caci mai intai vor invia cei morti in
Hristos (cei adormiti din Vechiul si din Noul Testament). Aceasta expresie ne ofera o implinire partiald a afirmatiei Domnului din evanghelia
dupa loan 5.28-29: ,Vine un ceas in care toti cei din morminte vor auzi glasul Lui si vor iesi: cei care au facut cele bune, spre invierea vietii, si
cei care au facut cele rele, spre invierea judecatii.” Aici rasuna un glas puternic, iar cei care inviaza, vor invia pentru a trai. Oricat de
neinteles si fara logica este acest gand pentru necredinta, credinta simpla nu are nicio greutate sa primeasca acest cuvant. Oare nu este un
lucru mic pentru Domnul sa-i gaseasca pe toti ai Sai, fie ca s-au inecat, au fost arsi sau sfasiati de animale? Toti care au adormit in Hristos vor
fnvia Tn acel moment.inca un gand scurt despre inviere: in Noul Testament nu g&sim o invatatura cu privire la o inviere generala a tuturor
care au murit. Evreii credeau intr-o inviere unica in ziua de pe urma (a se vedea de exemplu loan 11.24), dar Noul Testament ne arata clar ca
0 asemenea inviere generala a tuturor nu exista. Acel verset din loan 5, citat mai sus, este de multe ori inteles gresit, dar tocmai aceasta
afirmatie a Domnului Isus arata ca exista doua invieri distincte si diferentiate in timp, o inviere ,pentru viata“ si o inviere , pentru judecata“.
Domnul Isus diferentiaza aceste doua invieri (viata, respectiv judecata) fara sa tina seama de desfasurarea lor in timp. Dar alte texte ne arata
clar c& este vorba despre dous evenimente diferite, care vor avea loc in momente diferite.in 1 Corinteni 15.22-23 primim alte explicatii
despre invierea pentru viata. ,Pentru ca, dupa cum in Adam toti mor, asa si in Hristos, toti vor fi facuti vii, dar fiecare la randul lui: cel dintai
rod, Hristos, apoi cei ai lui Hristos, la venirea Lui.” Deci, invierea se desfasoara in mai multe etape. Cel dintai este Hristos, apoi cei care sunt
ai lui Hristos la venirea Lui. Acesta este gandul pe care il avem si in 1 Tesaloniceni 4. Si in sfarsit mai avem a treia faza a primei invieri,
invierea martirilor care vor muri in timpul marelui necaz (a se vedea Apocalipsa 20.4-6).Ceea ce este caracteristic acestei invieri este faptul
ca va fi o ,inviere dintre morti“ (Filipeni 3.11). Unii vor invia, pe cand altii vor ramane in mormant. Astfel vor invia cei ,morti in Hristos" si vor
merge la El, ,pe cand ceilalti”, care au murit fara sa-L accepte, vor ramane in mormant cel putin inca o mie de ani, dupa care va fi si pentru
ei o inviere, dar pentru judecata (a se vedea Apocalipsa 20.11-15). Ce lucruri serioase!

Versetul 17: ,,Apoi noi cei vii, care radmanem, vom fi rapiti in nori Tmpreuna cu ei, pentru a-L intampina pe Domnul in vazduh; si astfel vom fi
intotdeauna impreuna cu Domnul.“

Imediat dupa ce cei adormiti in Domnul vor fi inviati, noi, cei vii, vom fi rapiti impreuna cu ei. Acest fapt este ,clipa, clipeala de ochi” despre
care se vorbeste 1 Corinteni 15.52. Cei adormiti vor fi inviati, putrezirea imbracandu-se in neputrezire, iar cei vii vor fi transformati, ceea ce
este muritor imbr&candu-se in nemurire (1 Corinteni 15.53-54). impreuna il vom intdmpina pe Domnul. Aceasta expresie se gaseste de trei
ori in Noul Testament si inseamna ad litteram: ,,a iesi cuiva in intdmpinare, pentru a merge apoi impreuna cu el“.- In Matei 25.1 fecioarele au
iesit in IntAmpinarea mirelui, ca s& mearga cu el la nunta.- in Fapte 28.5 fratii au venit in intdmpinarea lui Pavel, ca apoi sd mearga impreuna
cu el.- Aici (1 Tesaloniceni 4) mergem in intampinarea Domnului, ca sa ramanem apoi la El.Noi vom fi ,rapiti“. Acest cuvant mai poate fi
tradus cu ,a fura“, ,a smulge” sau ,a lua cu sine”. In acest cuvant este cuprins gandul cu privire la o indepartare sau ducere cu sine prin
utilizarea neasteptata a fortei. Asa va fi cand impreuna vom parasi acest pamant. O forta puternica - care poate sa fie numai una
dumnezeiasca - se va descoperi la rapire. Ca oameni supusi o viata intreaga legilor naturii, vom parasi intr-o clipa acest pamant, fara ca vreo
putere sa ne poata retine.Ce mangaiere puternica avem in cuvintele: ,impreuna cu ei“! Aici, pe pamant, adormirea unui credincios inseamna
despartire si ca urmare durere. Aceasta despartire va fi biruita o data pentru totdeauna la venirea Domnului Isus. Glasul Domnului ne va uni
iarasi. impreuna vom fi rapiti in intdmpinarea Sa, ca sa-L vedem.Noi vom fi rapiti ,in nori“. Unii cercetatori ai Bibliei sunt de parere c& este
vorba despre norul gloriei, care i-a acoperit pe ucenici pe muntele schimbarii la fata, dar acest gand este mai putin probabil, deoarece scena
de pe munte este o imagine a Imparatiei de o mie de ani. Aici trebuie mai degrab& sa ne gandim la norii naturali ai cerului. in acelasi fel S-a
fnaltat la cer Domnul Insusi, iar noi trebuie sa-i fim asemenea in toate. Fie c& vom fi schimbati sau vom invia din morti, noi toti vom fi ridicati
in nori. El S-a inaltat in nori si astfel vom fi la El pentru totdeauna.Dar nu se aminteste numai de nori, ci si de vazduh. Este o rapire ,,in
vazduh“. Acolo il vom intalni prima dat&. Conform textului din Efeseni 2.2, satan este cipetenia autoritatii vézduhului. Vazduhul este
domeniul fortelor si domniilor satanice. Satan este acolo. Domnul a ales tocmai aceasta sfera de actiune, ca sa ne intampine. Ce mareata
descoperire a puterii Sale vedem aici! Pe cruce, El |-a biruit pe diavolul si i-a furat prada. Acest fapt este subliniat inca o data aici. Satan nu
mai are nicio putere asupra noastra.Rapirea noastra nu are ca tel nici norii, nici vazduhul. Telul nostru este Domnul. El ne vine n intampinare,
ca sa ne ia la El, deoarece ne iubeste cu o iubire eterna. ,Si astfel vom fi intotdeauna impreuna cu Domnul.” Aceasta este implinirea
sperantei noastre, aceasta este eterna noastrd nadejde. Chiar dacd vom avea un loc in imparatia viitoare peste acest pamant, totusi acest
lucru nu este de o valoare de prim rang si nici lucrul cel mai important. Nu, nicidecum! Hotarator pentru noi este faptul ca vom fi la Domnul.
Ce va fi acea intalnire cu El, cand il vom vedea prima data fata in fat&!Acum Domnul este Cel pe care il iubim, desi inc& nu L-am vazut (1



Petru 1.8). Acum, Domnul este Cel in care noi credem, dar atunci credinta va sfarsi si va fi inlocuita de cele ce le vom vedea. Atunci vom
vedea realitatea. Da, 1l vom vedea asa cum este. Ce bucurie, ce fericire! Niciodatd nu va mai fi despartire. Vesnic vom savura dragostea Lui.
in Vechiul Testament avem o pilda frumoasa in acest sens. in Geneza 24, robul lui Avraam a dus-o pe Rebeca la Isaac. Ea este aici o pilda
despre Adunare si Isaac o pilda despre Domnul Isus.El a condus-o n cortul sdu si a iubit-o. Aceasta dragoste, pe care noi azi deja o
cunoastem, o vom putea atunci savura fara nicio ingradire. Raspunsul nostru va fi o eterna adorare.

Versetul 18: ,Astfel incurajati-va unii pe altii cu aceste cuvinte.”

in fata acestei descoperiri minunate nu ne vine greu sa ddm urmare acestui indemn. Mareata perspectiva, ca in curand il vom vedea pe
Domnul, este de fapt o imbarbatare si o mangaiere. Probabil, trecem prin incercari dificile in lume. Atunci sa ne incurajam gandind la venirea
Sa. Probabil, purtam doliu dupa cineva drag pe care Domnul |-a luat din mijlocul nostru. Putem sa ne lasam mangaiati, ca in curand vom fi
uniti cu cei care au mers inaintea noastra, ca sa intampinam pe Domnul.Gandul la venirea Domnului este totdeauna o mangaiere si o
imbarbatare pentru noi. Chiar daca este in legatura cu multa putere, este un act al harului. De partea cealalta, venirea Sa cu noi - despre
aceasta doresc sa spun in incheiere cateva cuvinte - este in legatura cu responsabilitatea. Pentru lume, venirea Domnului pe acest pamant
inseamna judecata, pentru ca este o venire in dreptate si glorie. Pentru noi este vorba atunci despre responsabilitatea noastra, o intrebare
care nu a fost tratata in acest capitol. Aici este vorba exclusiv despre partea noastra la Domnul. Problema responsabilitatii noastre este
importanta, dar nu este amintita aici. Nu este vorba nici despre judecata, nici despre aratare, ci numai despre realitatea unirii noastre ceresti
cu El si parasirea pamantului la fel ca si El. Aici gasim harul pur aratat in putere. Cununile, ca rasplata a credinciosiei noastre (sau - ce gand
foarte serios! - pierderea lor ca urmare a infidelitatii noastre), nu vor fi impartite in acel moment, pentru ca aici este vorba numai despre
descoperirea harului Sau. La rapire nu este vorba despre dragostea noastra fata de Hristos, nu este vorba despre umblarea noastra, ci despre
dragostea Lui fata de noi. Este dragostea Sa care a platit datoria noastra si ne-a rascumparat prin moartea Sa pe cruce, despre dragostea Sa
prin care noi vom imparti gloria Sa.

Versetul 1: ,lar despre timpuri si vremuri, fratilor, nu aveti nevoie sa vi se scrie.”

Pentru a intelege insemnatatea acestui verset si a urmatoarelor, trebuie s§ cercetam ce vrea s& spuna prin cuvintele ,timpuri si vremuri“. in
unele cazuri, unde aceste doud expresii sunt folosite diferentiat una de alta, au acelasi inteles, adica pot fi inlocuite intre ele. in trei cazuri
sunt amintite impreuna; aici si in:

- Daniel 2.19-21: ,Daniel L-a binecuvantat pe Dumnezeul cerurilor...: Binecuvantat fie Numele lui Dumnezeu din eternitate pentru eternitate,
pentru ca ale Lui sunt intelepciunea si puterea! Si El schimba timpurile si evenimentele (vremurile). El da jos pe imparati si El ridica pe
imparati.”

- Fapte 1.6-7: ,Ei deci, fiind adunati impreuna, L-au intrebat, spunand: Doamne, in acest timp restabilesti imparatia pentru Israel? Si El le-a
zis: Voi nu trebuie sa cunoasteti timpurile sau vremurile pe care Tatal le-a asezat sub propria Sa autoritate.”

Daca tinem seama de contextul acestor trei versete, vom observa ca expresia ,timpurile si vremurile” se refera la evenimente care au de-a
face cu pamantul. Profetul Daniel aminteste aceastd expresie in leg&turd cu faptul cd Dumnezeu pune si d& jos pe imparati. Si Domnul insusi
aduce aceastd expresie in legaturd cu imparatia care va veni. ,Timpurile si vremurile* sunt in leg&tura cu o perioada de timp in care Domnul
Isus Isi va ridica, va institui imp&ratia Sa pe pamant, cu o perioada de timp care va avea ca preludiu judecati masive pentru oameni.

,Timpurile” si ,vremurile” ne vorbesc despre aratarea Domnului Isus pe acest pamant. Dar care este diferenta dintre aceste doua cuvinte?
,Timpuri“ (greceste chronos) se refera la o durata de timp, care poate fi mai scurtd sau mai lunga, in orice caz este o perioada de timp.
.Vremurile (greceste kairos) se referd mai mult la caracteristicile unei perioade. in acest cuvant este ascuns mai mult gandul la o epoc&. Un
cercetator al Bibliei a formulat astfel explicatia lui: ,,«Timpurile» se refera aici la lungimea intervalului inainte de a avea loc venirea si la
lungimea timpului cat va dura venirea propriu- zisa. «Vremurile» ne aratd mai mult caracteristica acestei perioade de timp fnainte, in timpul
venirii si dupa venire.” Un alt scriitor explica deosebirea dintre aceste doua cuvinte astfel: , Timpurile au legatura cu cantitatea, pe cand
vremurile au legatura cu calitatea.”

Daca retinem acestea, putem sa intelegem ca apostolul nu mai era nevoit sa-i invete pe tesaloniceni despre aceasta tema. Nu mai era
necesar sa scrie despre ea. De ce? Ei cunosteau lucrurile care erau in legaturd cu venirea Domnului Isus pe pamant. in primul rand, apostolul
i-a Tnvatat aceste lucruri cand a fost la ei, iar in al doilea réand aveau scrierile Vechiului Testament, si acolo era scris deja ceva despre
evenimentele care vor avea loc in legatura cu instituirea impéaratiei pe acest pamant. Profetii Vechiului Testament s-au preocupat mult cu
aceasta temad. Deja Enoh a profetit ca Domnul va veni in mijlocul sfintilor Sai ca sa tina judecata (luda 14). Vechiul Testament ne arata ce
timpuri si epoci vor veni peste acest pamant, toate gasindu-si implinirea la implinirea timpului (adicd in imparatia de o mie de ani).

Gandul venirii Domnului pe pamant nu era nou. Credinciosii au stiut acest adevar. Dar daca a fost vorba despre rapire, atunci situatia era
alta. Acest adevar, asa cum este prezentat la sfarsitul capitolului 4, era nou pentru cei din Tesalonic. De aceea era necesara o descoperire din
partea Domnului, ca sa fie cunoscut acest adevar.Versetul de fata ne arata altceva decat ne arata ultimele versete din capitolul 4. Din
nefericire, multi credinciosi nu fac diferenta intre aceste aspecte. in principiu este vorba despre o venire a Domnului (in multe locuri nu este
diferentiata), dar Noul Testament ne arata foarte clar ca este o venire cu doua aspecte, o venire care se desfasoara in doua faze.

Aici nu avem nadejdea Adunarii, ci evenimentele care vor avea loc pe pamant. Daca noi ca credinciosi trebuie sa iubim aratarea Domnului
Isus (2 Timotei 4.8) si sa asteptam descoperirea Lui (1 Corinteni 1.7), totusi nadejdea noastra este indreptata in primul rand spre venirea Sa
pentru ai Sai. Noi asteptam rapirea, asa cum ne este aratata in capitolul 4. Aceasta venire are legatura cu cerul, aratarea Domnului are
legatura cu acest pamant. Acesta este motivul pentru care rapirea credinciosilor nu este prezentata in mod direct nici in Vechiul Testament,
nici in Apocalipsa. Profetiile biblice prezinta intotdeauna evenimente in stransa legatura cu pamantul (astfel si Adunarea, cand este amintita
in Apocalipsa, este intotdeauna in legatura cu pamantul).Un cercetator al Bibliei a scris in aceasta directie urmatoarele: ,,Adunarea, care se
compune din toti cei chemati afara din aceasta lume, este cereasca, atat in ce priveste chemarea, cat si menirea ei, ea nu apartine
pamantului. Din acest motiv, rapirea de pe pamant a credinciosilor in cer nu este inclusa in desfasurarea evenimentelor de pe acest pamant.
De aceea nu gasim indicii in Vechiul Testament referitoare la rapire. O buna intelegere a lucrurilor ne da cheia cunoasterii adevarurilor care



au legatura cu diversele epoci, adevaruri care altfel ar ramane ascunse.“Multi crestini, care nu au inteles aceste adevaruri, incearca sa
stabileasca anumite evenimente si intamplari, care ar trebui sa aiba loc inainte de rapire. Cuvantul lui Dumnezeu ne invata cu totul altfel.
Cand este vorba despre ridicarea impératiei, despre ,.ziua Domnului“ (versetul 2), atunci existd anumite premise (a se vedea de exemplu 2
Tesaloniceni 2.3). Dar cand este vorba despre venirea Domnului pentru ai Sai, atunci avem promisiunea Sa personala si de neclintit: ,lata Eu
vin curand.” Altceva noi nu avem de asteptat. Domnul poate veni chiar astazi, ca sa ne ia la Sine.

Versetul 2: ,Pentru ca voi insiva stiti prea bine ca ziua Domnului asa vine, ca un hot in noapte.”

Tesalonicenii erau informati despre ,timpuri si vremuri“; ei au stiut foarte bine si cum va veni ,ziua Domnului“. Ambele expresii stau intr- o
anumita legatura. Evenimentele care stau in legatura cu venirea Domnului pe acest pamant premerg zilei Domnului.

Aceasta expresie este amintita de peste 30 de ori in scrierile profetice ale Vechiului Testament (acolo este mentionata ca ,ziua vesniciei”).
Cand citim in Biblie despre o ,zi"“, atunci nu este vorba intotdeauna de un interval de 24 de ore. O ,zi" poate fi chiar si 0 anumita perioada de
timp, marcata de diferite caracteristici. De exemplu citim: ,latd, acum este ziua mantuirii“ (2 Corinteni 6.2) sau despre o ,zi de manie"“
(Romani 2.5). La fel este si ,,ziua Domnului“ (aceasta nu trebuie confundata cu ziua Domnului - duminica), o perioada de timp care va fi
caracterizata prin acceptarea autoritatii si stapanirii Domnului Isus. Deja in Vechiul Testament se arata ca este perioada in care va veni
Imparatul pentru a-Si ridica Imparatia pe pamant. Aceasta perioada de timp incepe cu judecats, se intinde peste domnia pacii de o mie de ani
a lui Hristos pe pamant si se sfarseste cu judecata inainte de a incepe ,ziua lui Dumnezeu” (2 Petru 3.12-13), starea vesnica. Astazi traim
fntr-o vreme care o putem numi ,ziua omului“. Autoritatea Domnului Isus este calcata in picioare.intre cei necredinciosi stdpaneste satan. Dar
n ziua Domnului totul va reveni la normal si sub autoritatea Domnului, cidci Dumnezeu insusi va pune totul ca asternut al picioarelor Omului
Isus Hristos (Psalm 8.6; Efeseni 1.10).

In Vechiul Testament, profetii Isaia, leremia, Ezechiel, loel, Amos, Obadia, Tefania, Zaharia si Maleahi amintesc de ,ziua vesniciei“ (ziua
Domnului). in Noul Testament citim despre ,ziua Domnului“ (Fapte 2.20; 1 Tesaloniceni 5.2; 2 Tesaloniceni 2.2; 2 Petru 3.10). Un studiu atent
al acestor texte ne aratd ca cele mai multe vorbesc despreinceputul acestei zile, adica despre judecati, pe cand altele ne prezinta imparatia
propriu-zisa, iar altele vorbesc despre sfarsitul acestei zile. In versetul de fata este vorba despre inceputul acestei zile. Apostolul spune ca
ziua aceasta va veni ca un hot. Acesta este Tnceputul acestei perioade de timp care este caracterizata prin judecati groaznice, care vor veni
peste oamenii care vor trai atunci pe pamant. Unele versete din Vechiul Testament subliniaza acest adevar:,, ...pentru ca ziua Domnului este
mare si foarte infricosatoare si cine o poate indura?” (loel 2.11)

»Vai de voi care doriti ziua Domnului! Ce este ea pentru voi? Ziua Domnului va fi intuneric si nu lumina, ca si cum ar fugi un om dinaintea
leului si I-ar intdmpina un urs...” (Amos 5.18-19).

,Ziua cea mare a Domnului este aproape, este aproape si se grabeste foarte mult. Este glasul zilei Domnului: omul viteaz va striga acolo cu
amar. Ziua aceea este o zi de manie, o zi de necaz si de stramtorare, o zi de ruina si de pustiire, o zi de intuneric si de intunecime, o zi de nor
si de negura deasa” (Tefania 1.14-15).,Pentru ca, iata, vine ziua care va arde ca un cuptor” (Maleahi 4.1).Avand in vedere aceste versete
putem sa-l intelegem pe apostolul Pavel cand vorbeste despre venirea acestei zile si o compara cu un hot care vine noaptea. Venirea unui hot
este intotdeauna surprinzatoare si neplacutd. Aceste doua caracteristici le va avea si venirea Domnului pe pamant. Va fi o venire
surprinzatoare, pentru ca nimeni nu se va astepta la ea. Oamenii vor trai nepasatori, asa incat judecatile vor cadea deodata si surprinzator
peste ei. Dar venirea Domnului va avea si urmari neplacute pentru cei care nu se asteapta la ea. Va fi o judecata temporara si vesnica.

Venirea Domnului este comparata in multe locuri din Noul Testament cu venirea unui hot. Aceste texte se refera intotdeauna la necredinciosi
si nicidecum la credinciosi. Cum ar putea Domnul s vina pentru ai S&i ca un hot noaptea? Nu, nicidecum! Noi il asteptdm ca pe Luceafarul
stralucitor de dimineata, ca pe Acela care este nadejdea noastra si care ne va duce acasa. Pentru noi, Domnul nu va veni ca un hot noaptea.
El este Mirele nostru si cum L-ar putea astepta Mireasa ca pe un hot? Imposibil! in Matei 24.43, Domnul insusi foloseste aceastd imagine a
hotului. Aici este vorba in mod deosebit despre evreii necredinciosi. in Apocalipsa 3.3, Domnul spune adunérii din Sardes ca va veni la ea ca
un hot, dacé nu se pocdieste. Cuvintele de aici se adreseaza in mod deosebit catre crestinii cu numele. in 1 Tesaloniceni 5 avem a treia grupa
de oameni. Sunt oamenii necredinciosi care vor trai pe pamant la venirea Domnului; ei sunt amintiti global. Pentru fiecare om care nu L-a
primit, acea zi va veni ca un hot noaptea.

Aceste prime doua versete ale acestui capitol ne arata foarte clar ca nu poate fi vorba de venirea Domnului pentru noi. ,,Ziua Domnului“ are
in vedere acele evenimente care se vor petrece pe pamant dupa ce noi vom fi rapiti. Desigur, aceasta zi are si o parte cereasca in expresia
»ziua lui Hristos” (Filipeni 1.10; 2.16), ,ziua lui Isus Hristos” (Filipeni 1.6), ,,ziua Domnului nostru Isus Hristos” (1 Corinteni 1.8). Aceasta parte
a acelei zile este pentru noi in legaturd cu aratarea la tronul de judecata al lui Hristos si cu primirea recompensei de la Domnul. Acest gand
nu-l avem in textul nostru, de aceea este bine sa retinem acest adevar.

Versetul 3: ,Cand spun: Pace si siguranta!, atunci deodata vine pieirea peste ei, ca durerea peste cea insarcinata; si nicidecum nu vor scapa.”

Acest verset subliniaza afirmatia expusa in versetul precedent, si anume ca ziua Domnului va veni ca un hot noaptea, adica surprinzator si
fara nicio avertizare. Pieirea care 1i va ajunge pe oameni este caracterizata prin doua lucruri: vine prin surprindere si nu poate fi evitata. O
scapare din aceasta nenorocire nu va exista.

»,Cand spun...” - aceste cuvinte se refera la oamenii necredinciosi. Dupa rapirea credinciosilor va fi un timp pe pamant care ii va determina pe
oameni sa creada in pace si in siguranta. Se pare ca visul oamenilor s-a implinit. Deja in zilele noastre asistam la eforturile oamenilor, in
special ale politicienilor care doresc sa faca pace pe pamant. Asa-numita ,miscare a pacii“ si toate straduintele de dezarmare sunt un indiciu
spre aceste eforturi intense.

Dupa rapire, acel conducator al imperiului roman (a se vedea Apocalipsa 13.1 etc.) fi va influenta atat de mult pe oameni, incat acestia se vor
increde orbeste in el. Politica si capacitatile acelui om vor fi prezentate in asa fel, incat se va crede ca s-au realizat cele doua dorinte ale
oamenilor: pacea si siguranta. Dar ce ratacire! Principiul lui Dumnezeu este: ,Nicio pace celor aflati in faradelege”, iar acesta se va implini
atunci. Pacea, pe care cred oamenii ca o detin, va fi o naluca, iar siguranta, pe care se bazeaza, se va dovedi inselatoare.



Judecata va veni ca o prapadenie neasteptata, comparata cu durerile unei femei insarcinate. Schimbarea va fi dramatica si uriasa. O
catastrofa de o amploare nemaicunoscuta va invada lumea. Acestea vor fi judecatile care vor fi Thainte de ziua Domnului si a venirii Domnului
pe pamant. Apocalipsa ne descrie aceste judecati in amanuntime (incepand cu a saptea pecete). Daca azi avem parte de catastrofe naturale
si accidente cutremuratoare, totusi nu ne putem da seama ce va fi in acel timp peste pamant. Judecatile vor fi groaznice.Expresia ,atunci
deodata vine pieirea” nu inseamna in primul rand ,distrugere”, adica ,exterminare”, ci mai degraba pierderea tuturor lucrurilor, care dau un
sens existentei oamenilor. Deci nu este vorba despre judecata vesnica. Este foarte adevarat ca acesti oameni vor aparea si in fata tronului
alb de judecata si vor fi judecati si vor merge in vesnica pierzare, dar aici este vorba despre judecatile care se vor abate peste oameni in
perioada marelui necaz. Asa cum nu exista scapare de la vesnica judecata, tot astfel nu vor scapa oamenii de aceasta judecata. Apostolul,
inspirat de Duhul Sfant, a rostit cuvinte serioase: ,si nicidecum nu vor scapa“. Nu, atunci nu va mai exista nicio sansa de a scapa. Cine nu-L
primeste acum pe Isus ca Domn si Mantuitor va fi lovit de judecata.

in fata acestui text doresc s& intreb pe cititorii mei: Sunteti siguri c& nu va va lovi aceasta judecat&? Aveti o leg&turd personald cu Domnul
Isus? Stiti cine a purtat judecata, ca sa nu veniti la judecata? Nu va lasati inselati! Faptul ca ati avut parinti credinciosi nu va foloseste la
nimic. Chiar si frecventarea adunarii credinciosilor nu va ajuta la nimic. Ceea ce este important, este sa aveti o relatie vitala cu Domnul Isus,
si aceasta se primeste prin pocainta si credintd. De aceea nu asteptati! In curand poate sa fie prea tarziu.

lar noi, credinciosii? Sa fim fara nicio frica, deoarece pe credinciosi judecata nu-i va lovi. Cand se va implini acest verset, noi vom fi deja de
mult la Domnul Isus. Credinciosilor din Filadelfia, li se spune: ,Pentru ca ai pazit cuvantul rabdarii Mele, te voi pazi si Eu de ceasul incercarii,
care va veni peste tot pamantul locuit, ca sa-i incerce pe cei care locuiesc pe pamant” (Apocalipsa 3.10). Acest ceas al incercarii il avem aici
n textul de fata, dar noi vom fi paziti de ceasul incercarii. Dar cum? inaintea ceasului incercarilor. Aceasta ne da siguranta. Noi nu vom intra
in aceasta incercare, deoarece Domnul ne va rapi ihaintea acestui eveniment.

Ce diferente intre oamenii credinciosi si cei necredinciosi! Poate acum avem incercari si necazuri. Dar in inima noastra putem savura de acum
aceasts pace. Noi avem pace cu Dumnezeu (Romani 5.1), savuram pacea lui Dumnezeu si il cunoastem pe Dumnezeul picii (Filipeni 4.7-9).
Siguranta noastra pentru acest timp si pentru vesnicie se bazeaza pe lucrarea desavarsita a Domnului Isus. Ce fericire!

Versetul 4: ,,Dar voi, fratilor, nu sunteti in Tntuneric, ca ziua sa va surprinda ca un hot.”

Apostolul nu vorbeste mai mult despre cei necredinciosi pentru care ziua Domnului va veni ca un hot, ci se adreseaza direct catre
tesaloniceni: ,Dar voi“. in primul rand exista diferente elementare intre credinciosi si necredinciosi, in al doilea rand cunostinta despre ziua
Domnului trebuie sa aiba consecinte practice in viata noastra. Aceasta este tematica urmatoarelor versete.

Despartirea dintre credinciosi si necredinciosi ne este prezentata in urmatoarele versete prin punerea fata in fata a diferentelor:- lumina si
intuneric;- zi si noapte;- a dormi si a fi treji;- lucizi si imbatati;- pieire si mantuire.

Mai intai apostolul revine la realitatea ca judecatile care vor urma nu sunt pentru credinciosi. Pe noi ziua Domnului nu ne va surprinde ca un
hot. Desi trdim in aceastd lume, noi nu suntem in intuneric. in aceastd lume este intuneric. Oamenii trdiesc n intuneric. Ei apartin
fntunericului si se simt bine acolo. intr-un anumit sens, si noi trdim n aceast noapte, care a inceput odata cu lepddarea Domnului Isus, dar
noi nu apartinem acestui intuneric. Noi apartinem zilei. Noi traim ca un corp strdin in noapte si asteptam ziua. Noi aratam lumina si caracterul
zilei pe tot parcursul noptii.

Un exemplu din naturd ne ajutd sa intelegem mai clar aceste adevéruri. in lumea animal& exista animale de zi si animale de noapte. Ultimele
se simt bine numai cand este intuneric. Daca animalele de zi umbla noaptea, este ceva neobisnuit pentru ele, nu corespunde naturii lor. Asa
este si cu noi. Dupa natura noastra noud, noi apartinem zilei, luminii. Dar traim in aceasta noapte, fara sa-i apartinem. Noi nu suntem in
intuneric. De aceea, aceasta zi nu ne va surprinde ca un hot noaptea. Numai pentru cei care apartin noptii, ziua aceasta va veni ca un hot in
noapte.

Versetul 5: ,Pentru ca voi toti sunteti fii ai luminii si fii ai zilei; noi nu suntem ai noptii, nici ai intunericului.”

Acest verset intareste afirmatia versetului anterior. El ne arata pozitia in care am fost adusi. Aceasta despartire intre intuneric si lumina, intre
zi si noapte este un principiu divin, pe care il gasim deja in prima zi a creatiei. Citim: ,, ...si Dumnezeu a facut despartire intre lumina si
intuneric. Si Dumnezeu a numit lumina zi si intunericul I-a numit noapte” (Geneza 1.4-5). Aceasta despartire clara o gasim pretutindeni in
Cuvantul lui Dumnezeu. Lumina si intunericul nu se impaca, intre ele nu poate exista o comuniune (2 Corinteni 6.14). Exemplul copiilor lui
Israel ne prezintd clar acest principiu divin. La egipteni domina intunericul. in exterior, si israelitii erau in intuneric. Dar exista totusi o
diferentd majora. in casele copiilor lui Israel era lumina. Totul era invaluit in intuneric, dar la ei era lumina.

Noi suntem fii ai luminii, fii ai zilei. Fiul poarta caracteristicile celui ce I-a nascut. Asa citim, de exemplu, despre fiii tunetului, despre fiii lui
Belial, despre fiii neascultarii sau despre fiul mangaierii. in contextul nostru, a fi un fiu inseamné a purta caracteristicile luminii si ale zilei.
Cand Domnul Isus a venit pe pdmant, El era Lumina lumii. in El am devenit si noi lumina (Efeseni 5.8). Da, Dumnezeu ne-a adus din intuneric
la lumina Sa minunata (1 Petru 2.9). Noi am fost invredniciti s& avem parte de mostenirea sfintilor in lumin& (Coloseni 4.12). in legaturd cu
aceasta pozitie inalta este si exercitarea in viata noastra practica a umblarii ca si copii ai luminii (Efeseni 5.8; 1 loan 1.7).Noi nu suntem
numai fii ai luminii, ci si fii ai zilei. Deja in capitolul 2.12 am vazut cd am fost chemati la Impéaréatia Sa. Noi apartinem zilei. Va veni clipa in care
cei drepti vor straluci ca soarele in imparatia Tatalui (Matei 13.43). Aceasta face referire la partea cereasca a viitoarei impéaratii. De aceasts zi
viitoare apartinem deja astazi, adica aratam deja acum caracteristicile acestei zile. Aceste caracteristici sunt de exemplu: dreptatea, pacea si
bucuria Tn Duhul Sfant (a se vedea Romani 14.17). in lume nu gasim aceste caracteristici. Ea este caracterizata prin intuneric si noapte. Dar
noi ne deosebim clar de lume si [dsam sa lumineze lumina noastra.

Versetul 6-7: , Astfel deci sa nu dormim, ca ceilalti, ci s& veghem si sa fim treji; pentru ca cei care dorm, dorm noaptea; si cei care se imbata,
se Tmbata noaptea.”



Cand citim Cuvantul lui Dumnezeu, observam intotdeauna ca orice privilegiu acordat este legat de o responsabilitate. Cand Dumnezeu ne
arata pozitia noastra, atunci El ne spune cum trebuie sa ne comportam in aceasta pozitie in care am fost pusi. Asa este si in fragmentul biblic
de care ne ocupam. Din principiu, toti credinciosii sunt fii ai luminii si ai zilei. Dar este posibil, ca, desi suntem adusi intr- o astfel de stare, sa
adormim in viata noastra practica. Pentru ceilalti, necredinciosii, starea normala este sa doarma. Ei nici nu pot fi altfel. Dar pentru un
credincios este un lucru anormal. El este un fiu al luminii si al zilei si astfel trebuie sa vegheze si sa fie treaz. Trebuie sa traim ca si cand este
deja ziua. De veghere avem nevoie in orice moment pentru a-L astepta pe Domnul nostru. De luciditate avem nevoie ca sa nu fim infectati de
lucrurile acestei lumi.

Oamenii lumii dorm. Ei nu se gandesc nici la vesnicie si nici la judecata viitoare. La noi trebuie sa fie altfel. Cuvantul folosit aici pentru ,a
dormi“ este un alt cuvant decat cel care a fost folosit mai inainte pentru moartea trupeasca. Cineva a spus ca un credincios adormit este
indiferent fata de realitatea duhovniceasca. Omul natural/firesc nu este receptiv la acest lucru si este normal sa fie asa. El nici nu poate
recepta aceasta realitate. Dar un credincios este altfel. El trebuie sa vegheze si sa fie sensibil la lucrurile duhovnicesti pe care Dumnezeu i le
ofera. Noi trebuie sa veghem, adica sa fim intr-o stare de alarma, care este tocmai contrariul somnolentei.Suntem imbarbatati sa fim lucizi
(treji). Vegherea si luciditatea merg impreuna (a se vedea 1 Petru 5.8). A fi treji Inseamna a fi liberi de orice influente ale narcoticelor pe care
satan le tine pregatite pentru noi. Satan are multe narcotice, prin care incearca sa faca fara efect marturia noastra fata oamenii acestei lumi.
De aceea sa fim tot timpul veghetori!

Dumnezeu ne arata in Cuvantul Sau un sir intreg de persoane care in loc sa vegheze au adormit (de exemplu: Samson, lona, ucenicii din
gradina Ghetsimani). Ca un exemplu graitor in acest sens, dorim sa ne amintim de cele zece fecioare (Matei 25.1-13). Desi exista o diferenta
interioara importanta intre ele (cinci aveau ulei, cinci nu aveau), toate cele zece au adormit. Un observator nu ar fi putut face distinctie intre
ele. Toate aratau la fel. Asa ceva sa nu fie la noi! Noi suntem ai zilei, si acest adevar trebuie sa fie vizibil. Adormirea duhovniceasca si betia
apartin noptii si sunt caracteristicile oamenilor din lume.

Versetul 8: ,, ...dar noi, fiind ai zilei, sa fim treji, imbracand platosa credintei si a dragostei si, drept coif, speranta mantuirii.”

Ne surprinde cu ce intensitate se face aici diferenta intre lumina si intuneric, intre zi si noapte. Pavel se adreseaza din nou tesalonicenilor ca
cei care sunt ai zilei. Desi acesta este adevarul, exista pericolul ca sa ne [asam cuprinsi de intuneric. De aceea apare un nou indemn la
luciditate. Dumnezeu doreste sa mergem pe cale, fara influentele acestei lumi. Pentru atingerea acestui tel, Dumnezeu nu ne-a lasat fara
ajutor. El ne-a dat in maini armele cu care putem sa ne aparam. Acestea sunt:- platosa credintei;- platosa dragostei;- coiful sperantei
mantuirii.

Aceste trei adevaruri, credinta, dragostea si nddejdea, le-am vazut deja in capitolul 1.3 si le avem si aici. in timp ce in primul capitol sunt
semne interioare si roade ale vietii noastre duhovnicesti, aici ne sunt prezentate ca arme, care ne ajuta sa revelam in noapte semnele vietii
noi. , Aici apostolul ii indeamna pe credinciosi, dar nu ca inainte, sa foloseasca aceste virtuti pentru a aduce roade in lucrarea si umblarea lor,
ci pentru a se impotrivi vrajmasului, care vrea sa ne fure speranta.”

in diferite texte ale Noului Testament, credinciosul este comparat cu un soldat inrolat in luptd. Amintesc incd doua locuri si armele folosite de
un luptator al lui Hristos. in Romani 13.12, citim despre armura luminii. in Efeseni 6.10-20 ne este prezentatd toatd ,armura lui Dumnezeu*
cu indemnul de a o Tmbraca. Acolo avem si o descriere detaliata a luptei si in mod deosebit a armelor care ne stau la dispozitie. Dar este
foarte remarcabil ca nicaieri nu gasim o armura care sa ne apere spatele. Un adevarat luptator al Domnului nu cunoaste fuga din fata
inamicului. El nu intoarce niciodata spatele inamicului, ci sta fata in fata cu acesta. Aceasta este starea de alarma continua pe care am
gasit-o mai devreme. Cu ajutorul armelor pe care Dumnezeu ni le da in maini, suntem intotdeauna in stare sa respingem orice atac al
dusmanului.

Lupta despre care se vorbeste aici are un alt caracter decat lupta care ni se prezinta in Efeseni 6. Acolo este vorba despre acele
binecuvantari duhovnicesti care le avem in Hristos. Conflictul consta in faptul ca dusmanul este interesat sa ne fure savurarea practica a
binecuvantarilor. in epistola catre tesaloniceni este vorba despre un atac specific al dusmanului. El doreste sa pierdem cunostinta venirii in
curand a Domnului, amestecandu-ne cu lumea si asemanandu-ne cu ea. Aceste atacuri trebuie sa le contracaram cu armele pe care le avem
la dispozitie. Privind atent armele acestea, constatam ca sunt arme de aparare; acest fapt inseamna ca este vorba de o lupta de aparare.

Platosa ocroteste inima, sediul central al tuturor inclinatiilor noastre. Domnul Isus doreste intreaga noastra inima pentru El, dar El stie cat de
usor suntem noi influentati de lucrurile din lume. Credinta nu ne leaga cu lucrurile vizibile din lume, ci ne leaga cu cele nevazute - o sfera
care va deveni in curand vizibila si realitate pentru noi. Daca suntem ocupati cu ceea ce va veni odata, vom uita de ceea ce este in jurul
nostru. Simpatiile noastre vor fi pastrate pentru Domnul. Cu cat suntem mai ocupati cu lucrurile vizibile, cu atat mai mare este pericolul ca
inima s& se lege de ele. Dar si dragostea este un scut, ca sa nu fim cuprinsi de alte lucruri. insd nu este vorba numai despre dragostea fata
de Dumnezeu, ci si despre dragostea fata de frati. Daca lasam un gol in dragostea fata de Dumnezeu si in dragostea fata de frati, el va fi
umplut cu repeziciune de satan. Astfel vom incepe sa iubim lumea.

Avem nevoie de ocrotire si pentru cap, pentru gandirea noastra. Aceasta ocrotire o avem prin nadejdea mantuirii. Mantuirea nu se refera aici
la mantuirea sufletului, ci la asteptarea venirii Domnului Isus Hristos ca Mantuitor, ,,care va transforma trupul smereniei noastre in asemanare
cu trupul gloriei Sale” (Filipeni 3.20-21). Daca gandurile noastre sunt concentrate la venirea Domnului (care va fi pentru noi mantuirea
noastra deplina si pentru suflet, si pentru trup), atunci vom fi feriti de o gandire carnald. Asa ne pazeste nadejdea pe care o avem.

Recapituland, observam ca suntem ocrotiti cand inimile noastre nu sunt indreptate spre lucrurile vizibile, ci spre cele viitoare care nu sunt
vizibile. Cele trei mari principii din 1 Corinteni 13, adica credinta, nadejdea si dragostea sunt amintite aici. ,,Un crestin, un fiu al zilei trebuie
sa vegheze si sa fie treaz, fiind imbracat cu ceea ce-l face desavarsit pentru acea stare care corespunde cu pozitia: adica cu credinta,
nadejde si dragoste; acestea sunt elementele necesare care fi dau curaj si incredere sa mearga inainte. De aceea, el merge cu indrazneala
contra dusmanului, el poarta ca si coif nadejdea acelei mantuiri minunate, care-i va aduce eliberarea deplind, asa ca poate sa-si ridice capul
fara teama n mijlocul pericolului.”



Sa observam pe scurt ca trebuie sa fim ,imbracati“ cu aceste arme, adica sa le purtam. Nu ne ajuta la nimic ca sa cunoastem armele, desi
aceasta este conditia. Tot asa nu ne ajuta la nimic sa ne bucuram de aceste arme; decisiv este sa fim in stare sa le folosim. Forma
gramaticala greceasca folosita Th acest context arata ca noi le- am Tmbracat, ca este o actiune realizata, care are urmari continue. Deci noi nu
purtam aceasta armura doar in anumite perioade de timp, ci o purtam totdeauna. Acest lucru este necesar, pentru ca nu stim niciodata cand
ataca dusmanul. Un soldat care este in stare de alerta va purta tot timpul armele sale. Asa trebuie sa fie si la noi, pentru a putea respinge
oricand atacurile dusmanului.

Versetul 9: ,,Pentru cd Dumnezeu nu ne-a randuit spre manie, ci spre dobandirea mantuirii prin Domnul nostru Isus Hristos, care a murit
pentru noi.“Acest verset important ne descrie siguranta deplina care este partea credinciosilor. Mania lui Dumnezeu sta in contradictie cu
mantuirea, care este speranta noastra. Dumnezeu nu ne-a randuit la manie, ci ca sa dobandim mantuirea. ,Mania“ se refera aici la necazul
cel mare, dupa care va urma ziua Domnului, si la pieirea fulgeratoare care este amintita in versetul 3. Deja in capitolul 1.10 este amintita
aceasta manie. Acolo se spune ca mania va veni, dar credinciosii vor fi mantuiti de aceasta manie prin venirea Domnului Isus.Limbajul
figurativ al Apocalipsei ne descrie aceasta manie viitoare in cuvinte cutremuratoare, si anume in cele sapte peceti, trambite si potire. Punctul
culminant al acestei manii st& in stransa legatura cu reintoarcerea Domnului pe pdmant. In Apocalipsa 6 citim despre ,mania Mielului“ si
despre ,ziua cea mare a maniei“. Cel ce a murit odata pe Golgota ca Mielul lui Dumnezeu pentru vina altora, va fi Acela care va aduce
rasplatirea si judecata. Ce groaznic trebuie sa fie lucrul acesta si cu atat mai groaznic sa fii lovit de el!Aici, credinciosii sunt mangaiati.
Aceasta manie nu ne va lovi, deoarece nu vom mai fi pe pamant. Noi vom fi ocrotiti de ,ceasul incercarii (Apocalipsa 3.10). Deci, noi nu vom
intra Tn marele necaz care va lovi pamantul. Istoria lui Enoh ne ilustreaza acest adevar (Geneza 5.24; Evrei 11.5).Dar cuvantul ,randuit” din
acest verset ne lasd s& ne gandim la planul de mantuire al lui Dumnezeu. El insusi a hotdrat asa si acest fapt ar trebui s fie suficient. Noi
suntem randuiti spre mantuire. Mantuirea este descrisa in Cuvantul lui Dumnezeu sub trei aspecte temporare. Aspectul trecut ne arata ca
mantuirea este un fapt implinit (2 Timotei 1.9; Tit 3.3-5; Efeseni 2.5). Aspectul prezent ne aratd salvarea zilnica din imprejurarile in care ne
gasim (Romani 5.10; Evrei 7.25). Aspectul viitor, pe care il avem in contextul de fata, vorbeste despre o mantuire care va veni in viitor. Cand
va veni Domnul Isus sa ne ia acasa, atunci aceasta mantuire va deveni realitate. Ea este sigura deja acum, nu exista nicio urma de indoiala,
dar totusi este o speranta, pentru ca noi inca nu o posedam Tn mod practic. Asa citim de exemplu in Evrei 9.28: ,Se va arata a doua oara, fara
pacat, pentru méantuirea celor care il asteapts.” Aceastd mantuire viitoare este legatd cu ihcununarea actului de har, mantuire care ne va fi
datad atunci cand Domnul Isus ne va elibera pe deplin. Actul acesta cuprinde invierea sfintilor din morti si rapirea sfintilor inainte de
revarsarea maniei drepte a lui Dumnezeu pe padmant. in ceea ce ne priveste pe noi, mantuirea va fi atunci pe deplin implinit4.in acest loc,
Dumnezeu nu numai ca ne confirma realitatea mantuirii noastre, dar ne arata si temeiul pentru care suntem mantuiti. Temeiul este Domnul
Isus Hristos, care a murit pentru noi. lata cuvinte minunate, care fac ca fiecare inima a credinciosilor sa bata cu putere! El a murit pentru noi.
El a stat in locul meu pe cruce. Pe crucea de la Golgota, El a fost Loctiitorul meu. Acest adevar sta acum in fata noastra. El a purtat judecata
care trebuia sa ne loveasca. Mania, care era partea noastrd, a luat-o El asupra Sa de bunavoie. Dumnezeu este drept si nu pedepseste de
doua ori. Cine crede c& Mantuitorul a purtat judecata pentru el, nu mai trebuie sa se teamé& de judecata viitoare. in capitolul 1.10 ne este
prezentata mantuirea noastra de mania lui Dumnezeu in stransa legatura cu invierea lui Hristos, cu realitatea ca Dumnezeu a fost satisfacut
de lucrarea Lui pe cruce. in contextul de fatd avem moartea Domnului. Ambele, moartea si invierea Sa, ne dau adevarata siguranta. Oare mai
avem vreo indoiala? Nu, nicidecum, mantuirea sta in fata noastra si este tot asa de sigura ca mantuirea pe care am primit-o deja.

Versetul 10: ,, ...ca, fie ca veghem, fie ca dormim, sa traim impreuna cu El.“Acest verset ne arata telul mantuirii noastre. Noi vom ,trai
impreuna cu EI“. Dar in acelasi timp este si un rezumat al invataturii apostolului incepand cu capitolul 4.13. Toti credinciosii vor trai cu
Domnul Isus, ceea ce inseamna nu numai ca vom imparti gloria cereasca cu El, ci vom si imparati cu El pe pamant.Din nou citim despre
.veghere” si ,adormire”. Dar aceste expresii nu avem voie sa le punem alaturi de versetul 6. Credinciosul, care doarme in sensul din versetul
6 si nu vegheaza, nu are nicio promisiune (aceasta nu inseamna ca este pierdut). Cei adormiti in textul de mai sus sunt cei morti, iar cei care
vegheaza, sunt cei care traiesc. Ambele grupe le-am gasit in capitolul 4. Toti credinciosii au parte de prima inviere (fie vor invia, fie vor fi
transformati), vor reveni cu Hristos pe pamant, ca sa traiasca si sa imparateasca impreuna cu El. Tocmai pe baza mortii si a invierii Sale,
aceasta va deveni realitate.Ne bucuram de faptul ca vom trai cu EI? Ce fericire va fi sa fim in gloria Sa! Dar noi putem sa ne bucuram si de
faptul ca odata i se vor da toate drepturile pe pamant. Si atunci vom fi cu El si vom fi partasi la gloria si stapanirea Sa. De aceea putem fi din
aceia ,care iubesc aratarea Sa“.

Versetul 11: ,De aceea, incurajati-va unii pe altii si ziditi-va unul pe altul, dupa cum si faceti.“Putem intelege de ce apostolul enunta la
sfarsitul pasajului aceleasi cuvinte ca in pasajul precedent. Aceste invataturi sunt pentru imbarbatarea noastra. imprejurérile in care ne gésim
noi acum sunt primejdioase. Poate ca sufla vantul in fata. Asa cum Domnul Isus este lepddat, suntem si noi lepadati. Dar vine clipa cand vom
trai cu El si vom avea parte de gloria Sa. Aceasta incurajare ne este prezentata aici.Cuvantul ,ziditi-va“ este folosit in Noul Testament atat in
intelesul propriu-zis, cat si in mod figurativ ca Tn textul nostru, unde ne arata puternica influenta a tnvataturii pentru toti credinciosii. Zidirea
este invatatura care produce cresterea. Aceasta zidire este efectuata prin: dragoste (1 Corinteni 8.1; Efeseni 4.16); profetie (inseamna a vorbi
din prezenta lui Dumnezeu: 1 Corinteni 14.3); incurajare (1 Tesaloniceni 5.11).in 1 Corinteni 14 ni se arat c& atat incurajarea, cat si zidirea
au loc in adunarea credinciosilor. De aceea cand ne strangem, sa ne amintim de aceste adevaruri in legatura cu venirea Domnului pentru ai
Sai. In versetul de fata, tesalonicenii au fost indemnati sa se zideasca intre ei, ,unii pe altii“. in primul rand recunoastem de aici ca apostolul
Pavel nu a dat acest indemn doar anumitor frati, ci |-a dat tuturor. In al doilea rand vedem cat de importanta este discutia personald. Limbajul
omului natural este si astazi ca atunci pe vremea lui Cain: ,Sunt eu pazitorul fratelui meu” (Geneza 4.9)? Limbajul crestinului este altul. Noi
ne preocupam de fratele nostru si de sora noastra. Noi avem voie sa incurajam pe altii si sa ne zidim unul pe altul. Cati copii ai lui Dumnezeu
au nevoie si astazi de aceasta slujba a dragostei! De aceea la sfarsitul acestui comentariu vrem sa ne punem intrebarea, daca Pavel ar putea
rosti concluzia sa catre noi: ,dupa cum si faceti.

Versetul 12: ,Va rugam dar, fratilor, sa recunoasteti pe cei care se ostenesc intre voi si va conduc in Domnul si va sfatuiesc.“Apostolul Pavel fi
numeste din nou frati pe tesaloniceni, pentru ca doreste sa le vorbeasca inimilor lor. Prin aceasta isi exprimé toata simpatia sa. intre ei erau
unii care lucrau foarte mult, care ii conduceau si i sfatuiau. Nu citim ca Pavel ar fi delegat sau ar fi angajat pe cineva sa exercite aceste
functii. Nu, nicidecum; desi era vorba despre o adunare foarte tanara, existau acei frati care, sub calauzirea Duhului Sfant, au vazut nevoia
acelor lucrari.La fel este si astazi. Fiecare adunare locala - daca este intr-o stare buna - cunoaste aceste sectoare de activitate. Asa cum o
familie nu poate exista fara o conducere, asa cum un stat nu poate functiona fara guvern, exista si intr-o adunare locald o conducere
duhovniceasca, pe care trebuie sa o cinstim si sa o respectam. Acest fapt nu are nimic de a face cu instituiri si votari ale unui cleric, ci are
legatura cu Dumnezeu insusi care ingrijeste astfel de copiii S&i.Acesti frati erau caracterizati prin trei lucruri. in primul rand, ei se osteneau,



munceau, in al doilea rénd, ei conduceau si in al treilea rand, ei sfatuiau, indreptau lucrurile intre credinciosi. Munca se refera aici la o
osteneala pana la epuizare; munca era diversa. Este vorba de tot felul de slujbe. Un exemplu frumos in aceasta directie este Epafra, care se
ostenea pentru cei din Colose. Pavel a dat despre el marturia ca se , osteneste mult pentru voi“, adica avea mult de lucru cu ei. Fratii care
conduc, carmuiesc poseda o autoritate duhovniceasca. Conducerea trebuie sa nu fie carnala, ci in Domnul. Nu este voia Lui ca cei care
conduc sa stapaneasca peste credinciosi. Nu, nicidecum, ci ei sa fie o pilda pentru credinciosi. Un exemplu negativ il gasim in Diotref care
dorea sa aiba intaietate in toate si a mers asa de departe, incat a dat pe frati afara din adunare (3 loan 9-10).Cand o conducere este ,in
Domnul“, aceasta inseamna trei lucruri: in primul rand, conducerea se refera la domeniul duhovnicesc si nu la un domeniu natural. Ramane
valabil faptul c& in viata naturald avem alte autoritati deasupra noastrd (de exemplu guvernul sau seful de echipé la locul de munca etc.). in
al doilea rand, vedem ca aceasta autoritate este data nu de oameni, ci ei au fost chemati de Domnul. De aceea aceasta conducere
duhovniceascd nu este transmisibild si nu se poate mosteni. in al treilea rand, conducerea duhovniceascd nu poate sa treacs peste ceea ce
este impus de Domnul. Cand conducatorii nostri spirituali trec peste ceea ce spune Cuvantul lui Dumnezeu, atunci nu mai este ,,in Domnul“.Si
noi avem nevoie de corecturd, sfatuire, indreptare. Exista Tnvatatori care ne prezinta adevarul pozitiv, dar exista si dintre aceia care ne
corecteaza, care ne avertizeaza cu privire la lucrurile gresite, pe care le vad.Apostolul Pavel ne indeamna la o atitudine corecta fata de astfel
de frati. in primul rand trebuie s&-i recunoastem. in aceasta consta aprecierea si respectul. Nu este oare acest lucru greu pentru noi? Daca
este vorba despre cei ce lucreaza, atunci probabil suntem multumitori. Daca este vorba despre cei care ne conduc sau chiar ne mustra, avem
nevoie de mult efort, deoarece in astfel de situatii trebuie sa luam o pozitie subordonata. Dar totusi, Cuvantul lui Dumnezeu ne indeamna sa-i
recunoastem si sa le fim supusi.,Ascultati de conducatorii vostri si supuneti-va lor, pentru ca ei vegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii
care vor da socoteald; pentru ca sa faca aceasta cu bucurie, si nu suspinand, pentru ca aceasta ar fi nefolositor pentru voi“ (Evrei 13.17).

Versetul 13 a: ,,Si sa-i pretuiti nespus de mult, in dragoste, datorita lucrarii lor.“Aici nu este vorba despre principiul biblic conform caruia
lucratorul este vrednic de hrana lui (Matei 10.10), nici ca trebuie sa le dam ceva celor ce ne invata (Galateni 6.6). Noi nu trebuie sa avem
numai maini deschise, ci si inimi deschise. Acest punct este foarte important aici. Este vorba despre starea inimii noastre fata de cei care ne
conduc.Aici nu este vorba numai despre fratii care sunt ,in lucrarea Domnului“, ci se refera la toti cei care fac o lucrare spre folosul nostru si
o fac in Domnul. Sa-i pretuim in dragoste si aceasta nu din pricina persoanei lor, ci al lucrului care-l fac. Aprecierea unor frati datorita
persoanei lor este foarte primejdioasa, acordandu-le un loc care nu le apartine. Trebuie sa fim multumitori pentru ceea ce fac ei pentru noi.
A-i aprecia In dragoste inseamna, desigur, si sa ne rugam pentru ei. Acest lucru este mai important decat sa-i criticam. Sa ne intrebam foarte
serios cat timp petrecem cu critica si cat timp folosim sa ne rugam pentru ei. Versetul 13 b: ,Fiti in pace intre voi!“Putem sa analizam aceste
indemnuri fiecare in parte si sa tragem invataturile necesare pentru noi personal. Dar putem sa gasim si o legatura intre ele si astfel sa
observam toate semnificatiile acestor indemnuri. Pacea intre noi este foarte importanta cand suntem impreuna. Pacea caracterizeaza
Imparatia viitoare, care la noi poate sa inceapé chiar de ast&zi. Lumea din jurul nostru cautd pacea, dar noi stim precis ca oamenii fara
Dumnezeu nu au pace. Atat timp cat omul nu are pace cu Dumnezeu, nu va avea pace nici cu semenii sai. Copiii lui Dumnezeu pot deja de
acum sa traiasca in pace intre ei.Conditia pentru pace intre noi este ca fiecare sa situeze pe aproapele sau mai presus decat pe el insusi.
Aceasta face legatura cu versetul 13a. Daca nu-i stimam si nu-i iubim pe conducatorii nostri, ci suntem invidiosi pe ei, atunci nu avem nici
pace intre noi. O convietuire impreuna Tn pace poate exista numai atunci cand fiecare recunoaste cu multumire ceea ce Dumnezeu a facut in
fratele si sora de alaturi. Asa era in primele zile ale crestinismului. Citim in Fapte 9.31: ,Deci Adunarea, in toata ludeea si Galileea si Samaria,
avea pace, zidindu-se si umbland in frica Domnului; si crestea prin mangaierea Duhului Sfant.” Ce frumos daca am primi si noi astazi o
asemenea marturie prin Duhul lui Dumnezeu! Dar ce trist daca dusmanul reuseste sa semene samanta nemultumirii intre frati! Cat de mult
sufera marturia noastra fata de lume!

Versetul 14: ,Va indemnam dar, fratilor, mustrati pe cei in neoranduiald, mangaiati pe cei descurajati, sprijiniti pe cei slabi, fiti
indelung-rabdatori fata de toti.“Chiar daca credinciosii sunt reuniti, ei nu sunt niciodata la fel. Chiar si in cresterea duhovniceasca sunt mari
diferente. Daca vrem sa fim in pace unii cu altii, atunci trebuie sa ne preocupam unul fata de celalalt. Sa aratam un interes din toata inima
fata de fratii nostri, mai ales fata de cei care sunt in diverse pericole. in textul de fata sunt prezentate trei grupuri de oameni, pe care putem
sa-i intalnim n diferite imprejurari: in primul rand sunt cei care umbla in neoranduiald, in al doilea rand sunt cei descurajati si in al treilea
rand sunt cei slabi.La fel ca alte expresii din aceasta epistola,si cuvantul ,neoranduiala“ provine din vocabularul militar al acelor vremuri. Prin
expresia ,in neoranduiala” erau caracterizati cei care nu stateau asezati in linie sau in coloana. Daca citim textul din 2 Tesaloniceni 3.6-10,
vedem la ce se refera aceasta expresie. Se pare ca in adunare erau din aceia care nu mai voiau sa lucreze. Pentru aceasta au avut diferite
motive Tntemeiate. Ei asteptau venirea Domnului Isus cu mult drag si de aceea ei considerau ca nu mai trebuie sa se osteneasca pentru o
slujba pamanteasca. Totusi, Cuvantul lui Dumnezeu numeste un astfel de comportament ,neoranduiala“. Desi asteptam zilnic venirea
Domnului, este foarte important s ne indeplinim obligatiile zilnice fatd de lume si fatd de cei din jurul nostru cu toat fidelitatea. in zilele
noastre nu fnseamna ca un somer traieste in ,neoranduiala“. Aici erau vizati cei care nu voiau sa lucreze.Cei ce traiau in neoranduiala
trebuiau mustrati, adica s& li se arate c& comportarea lor nu este in ordine. in a doua epistola (3.6) li s-a spus destinatarilor epistolei sa se
indeparteze de astfel de oameni. Existau de fapt oameni care nu primeau mustrarile. Dar sa tinem seama de succesiunea evenimentelor.
Prima data era mustrarea, si daca persoana respectiva nu se indrepta, atunci urma indepartarea de aceasta. Acest principiu mai are si astazi
valabilitate. inainte de a actiona (o astfel de actiune poate fi considerata si disciplinare) trebuie s& ne ocupadm de persoana respectiva cu
multd dragoste. Cat de necesare sunt aceste actiuni ale dragostei in zilele noastre!in al doilea rand sunt amintiti cei descurajati. Pe acestia
trebuie s&- i mangaiem si s&-i incurajam. Descurajarea vine dintr-o deceptie in viatd sau o dezamégire. incercérile si situatiile prin care au
trecut, i-au aruncat la pamant. Probabil, in Tesalonic erau unii care si-au pierdut pe cineva drag prin trecerea in vesnicie si din pricina aceasta
au fost intristati. Cati credinciosi nu sunt descurajati si in zilele noastre? Cunoastem astfel de credinciosi? Avem ochi si inimi deschise pentru
ei? li vizitdm? 1i mangaiem si 1i incurajam? latd ce cAmp mare de lucru pentru noi!Al treilea grup sunt cei slabi. Aici ne putem gandi atat la
slabiciunea trupeasca, cat si la cea duhovniceasca. Exista persoane slabe in credinta de care trebuie sa ne ocupam. A fi slab inseamna a fi
fara putere. Fata de acestia trebuie sa avem o grija deosebita si sa-i ajutam.La sfarsitul versetului suntem indemnati sa fim
indelung-rabdatori fata de toti. indelunga-rabdare este una din trasaturile credinciosului crestin. Ea este o roada a Duhului Sfant (Galateni
5.22) si este primul semn de recunoastere a dragostei (a se vedea 1 Corinteni 13.4). insusi Dumnezeu este indelung-rabd&tor (Romani 2.4).
indelunga- rébdare este o insusire care trebuie s ne impodobeascd pe noi, copiii lui Dumnezeu. Am putea defini astfel indelunga-rabdare:
este rabdare, care nu inceteaza nici atunci cand este iritata prin imprejurari si pusa la incercare. De aceea intelegem ca trebuie sa fim
indelung- rabdatori fata de toti. Cat de des este intrerupta pacea intre copiii lui Dumnezeu, tocmai pentru faptul ca ne lipseste
indelunga-rabdare!



Versetul 15: ,Vedeti ca nimeni s& nu intoarca rau pentru rau, ci intotdeauna urmariti ce este bine unii fata de altii si fatd de toti.“In versetul
de fata ne este prezentat un principiu general care se refera la comportamentul nostru fata de semenii nostri. Trebuie sa avem grija ca
nimeni - si aici ne includem fiecare in parte - s& nu intoarca altuia rau pentru rau. Acest principiu este pus fata in fatd cu cel din Lege. in
Vechiul Legamant se spunea: ,,ochi pentru ochi si dinte pentru dinte” (Exod 21.24). Oamenii din aceasta lume se comporta de regula astfel.
Numai harul lui Dumnezeu poate lucra in inimile noastre, ca sa ne orientam dupa alte directive, si anume dupa directivele lui Dumnezeu. Aici
este vorba despre un principiu specific imparétiei lui Dumnezeu. Domnul Isus a vorbit despre acest principiu in predica de pe munte (care de
fapt cuprinde principiile Impéaratiei lui Dumnezeu). El a spus ucenicilor Sai: ,Ati auzit c& s-a spus: «Ochi pentru ochi si dinte pentru dinte»; dar
Eu va spun: Nu va impotriviti raului; ci, oricui te loveste peste obrazul drept, intoarce-i si pe celalalt” (Matei 5.38-39). Dar si apostolul Pavel a
scris despre un astfel de comportament cand a scris romanilor: ,,neintorcand nimanui rau pentru rau” (Romani 12.17).Pentru cei din Tesalonic
era, cu siguranta, greu sa se comporte conform acestor principii, cu mult mai greu decat multora dintre noi. Ei se aflau atunci sub presiunea
semenilor lor, care au prigonit pe cei credinciosi. Am aflat ca tesalonicenii au primit Evanghelia prin multe necazuri. Ei au avut parte de mult
rau, iar acum erau sfatuiti ca nimeni sa nu intoarca rau pentru rau. Dar si noua ni se adreseaza aceste cuvinte. Cat de usor suntem inclinati
sa ne aparam cand suntem atacati! Cat de repede ne gandim cum sa ne razbunam pe cel ce ne face rau! De aceea sa ne indemnam unii pe
altii si sa invatam din gandirea Domnului, ,care, fiind insultat, nu raspundea cu insulta, suferind, nu ameninta” (1 Petru 2.23).Apostolul Pavel
merge aici mai departe. El spune: ,intotdeauna urmariti ce este bine unii fata de altii si fata de toti“. Deci, nu numai ca trebuie sa veghem sa
nu intoarcem rau pentru rau, ci trebuie sa ne gandim cum sa facem bine altora. Acest lucru trebuie sa-I facem fata de frati si surori, dar si
fata de lumea care ne inconjoara. Chiar daca este o despartire clara intre lumina si intuneric, intre zi si noapte, totusi cei ce sunt lumina in
Domnul s& arate celor din intuneric caracterele luminii. Numai asa ardtam adevaratul caracter de robi ai imparatiei si vom fi o marturie
pentru Domnul.

Versetul 16: ,Bucurati-va intotdeauna.”O alta caracteristica a crestinului este bucuria. Lumea din jurul nostru este plina de violenta, ura,
nedreptate si urmarea este tristete. Chiar daca satan incearca sa-i amageasca pe oameni cu diverse bucurii, vedem totusi ca la sfarsit este
multa tristete. Exemplul cel mai concludent este pilda fiului risipitor din Luca 15, care vorbeste de asa-zisele bucurii din lume. Numai cine are
o legatura vie cu Isus, cunoaste adevarata bucurie. Credinciosii au bucuria mantuirii, dar savureaza si bucuria ca urmasi ai lui Hristos cand
merg dupa Domnul Isus. Acest fapt nu Thseamna ca credinciosii nu cunosc intristarea. Se intampla adeseori contrariul. Dar putem sa ne
bucuram si in situatii de tristete. intristarea se refera totdeauna la situatii de pe pamant, imprejurari in care suntem sau avem de trecut.
Adevarata bucurie se referd intotdeauna la Domnul si la ceea ce este in cer. De aceea noi putem avea ambele deodat3. in acest sens putem
sa-l intelegem pe apostolul Pavel care a scris din inchisoare: ,Bucurati-va intotdeauna in Domnul! Din nou voi spune: bucurati-va“ (Filipeni
4.4).

Versetul 17: ,,Rugati-va neincetat.“Pentru a savura totdeauna bucuria in Domnul trebuie sa avem o comuniune continuda cu Domnul. Aceasta
se exprima prin rugdciune. De aceea apostolul a spus: , Rugati-va neincetat.” El Tnsusi a fost un exemplu in acest sens, apostolul rugandu-se
neincetat pentru tesaloniceni. Aici nu este vorba, in primul rand, despre adunarea de rugaciune si nici despre rugaciunea noastra personala.
Aceasta nu o putem face neincetat, adica zi si noapte. Nu, ci rugaciunea poate fi asemanata cu respiratia sufletului, iar citirea Cuvantului lui
Dumnezeu cu hrana sufletului nostru. Respiratia, in general, o facem inconstient; aceasta inseamna ca nu ne oprim din lucru, ca sa respiram.
Dar daca te opresti sa respiri, vei afla foarte repede consecintele. La fel este si cu rugaciunea. Ea este legatura constanta cu Domnul,
expresia dependentei noastre de El. in sensul acesta, ea este o atitudine interioara in care putem s& fim neincetat, la lucru, acasa si in timpul
nostru liber etc.Asa ca in toate, si aici, Domnul Isus ne poate fi un bun exemplu, graitor si desavarsit. Numai Domnul putea sa spuna despre
Sine: ,Dar Eu ma rog" (Psalm 109.4). Pentru El nu era numai o obisnuinta buna, ci ca Om adevarat traia in dependenta continua de
Dumnezeul Sau.

Versetul 18: ,Multumiti pentru toate; pentru ca aceasta este voia lui Dumnezeu, in Hristos Isus, fata de voi.“Rugaciunea este intotdeauna
strans legata cu multumirea (a se vedea Coloseni 4.2). Multumirile exprimate Tn rugaciune sunt voia clara a lui Dumnezeu pentru noi.
Multumirea demonstreaza ca suntem intr-o stare buna a inimii. Conform textului din Filipeni 4.6 trebuie sa facem cunoscut lui Dumnezeu
cererile noastre, prin rugaciune si prin cerere cu multumiri. Daca ne rugam intr-o astfel de stare, stim ca Domnul ne va asculta cererile
noastre asa cum gaseste cu cale, si pacea lui Dumnezeu va fi partea noastra. Daca ne rugam fara sa multumim, vom fi foarte repede
nerabdatori si nemultumitori, daca cererile noastre nu sunt ascultate dupa cum ne gandim noi.Un crestin care nu mai poate sa multumeasca
este nefericit. De aceea satan cauta sa ne mobilizeze in diferite actiuni negative, ca sa uitdam multumirea. Dar daca avem ochii deschisi
pentru indurérile lui Dumnezeu, atunci vom gasi zeci de motive pentru care li putem multumi. Dac suntem profund convinsi c& toate
lucrurile lucreaza spre binele nostru (Romani 8.28), atunci vom avea intotdeauna motive de multumire. De aceea sa-L rugam pe Domnul
nostru, ca El sa ne daruiasca o inima multumitoare.

Versetul 19: ,nu stingeti Duhul;“indemnurile care urmeazé pané la versetul 22 sunt strans legate intre ele si sunt in legaturd cu activitatea
Duhului Sfant. Cuvantul lui Dumnezeu ne prezinta diferite imagini, ca s& ne faca atenti cu privire la activitatea Duhului Sfant. In textul de fata
avem imaginea unui foc cu care se poate compara actiunea Duhului. Pentru noi exista pericolul sa stingem acest foc si astfel sa Thabusim sau
chiar sa stingem actiunile Sale. Acest fapt se poate intampla atat in viata unui credincios, cat si in strangerile laolalta. Aplicat la viata
personala, stingerea Duhului inseamna pe de o parte ca nu ne mai lasam calauziti si corectati de El, iar pe alta parte El nu mai poate sa ne
preocupe cu Persoana Domnului nostru si cu binecuvantarile ceresti. in strangerile laolalts, stingerea Duhului inseamna a inlocui calauzirea
Sa prin altceva (de exemplu conducere omeneascd). Ca urmare, Domnul nu mai poate da ceea ce a hotarat El sa transmita prin Duhul Sfant.
Acest fapt este in stransa legatura cu versetul urmator, unde este vorba despre profetie care este lucrata de Duhul Sfant, dar numai atunci
cand nu-L stingem.in legaturd cu activitatea Duhului trebuie s& diferentiem cu atentie patru puncte:Stingerea Sa la noi, la altii si in adunare,
asa cum gasim aici, distrugand actiunea Sa;intristarea Duhului Sfant (Efeseni 4.30). Acest fapt se intdmpl& in momentul in care pacatuim.
Locuind in fiecare credincios, Duhul Sfant este necinstit si intristat prin aceasta, iar partasia noastra cu Dumnezeu este
intrerupt&;impotrivirea fatd de Duhul Sfant (Fapte 7.51). Acest fapt se refera la necredinciosi care se impotrivesc lucrarii de convingere a
Duhului Sfant;Hula impotriva Duhului Sfant (Matei 12.24-32). Acesta este pacatul celor care identifica lucrarea Domnului si Persoana Sa cu
satan, asa cum au facut fariseii cand traia Domnul pe pamant.

Versetul 21: ,dar cercetati toate, tineti ce este bun;“Prin cuvantul ,dar” se face legatura la versetul anterior in care suntem avertizati cu
privire la un pericol. Noi trebuie sa nu dispretuim profetiile, dar sa cercetam daca ceea ce se spune este intr-adevar profetia adusa de Duhul
Sfant. Cunoastem bine inima omului. Cineva poate sa vorbeasca si sa considere ca este profetie, dar la urma se va vedea ca profetia este



inspirata de firea sa. Acolo unde exista libertate in strangerile laolalta, firea poate foarte usor deveni activa si sa foloseasca gresit aceasta
libertate. Cu privire la acest pericol suntem avertizati aici. Sa-L lasam pe Duhul Sfant sa lucreze nestingherit, dar in acelasi timp sa cercetam
ce se vorbeste. ,Dar cercetati toate” nu inseamna sa cercetam ceea ce exista in crestinatate ca invataturi false si rele (prin aceasta unii au
ajuns la cadere), ci inseamna sa judecam, daca ceea ce s-a spus este intr- adevar o profetie calduzita de Duhul Sfant. Cercetarea nu
ifnseamna sa cugetam, daca ceea ce s-a spus ne convine sau nu noua personal, daca ni se potriveste sau nu, ci este vorba despre izvorul din
care izvorasc cele spuse.Continuarea propozitiei este la fel de insemnata: ,tineti ce este bun.” Deseori facem altfel. Cercetam si constatam
ca ceva nu a fost caldauzit de Duhul, apoi vorbim despre aceasta si criticam. Ceea ce era bun, adica ceea ce Duhul Sfant a dorit sa ne
infatiseze, uitdm repede. Sa nu fie asa la noi! Dupa ce am cercetat, sa eliminam partea negativa (acest lucru nu inseamna ca il luam de guler
pe vorbitor), dar sa retinem binele spre folosul nostru. Acest mod de actiune sa fie aplicat dupa orice slujba din Cuvant in strangerile noastre.

Versetul 20: ,nu dispretuiti profetiile;“Asa cum am mentionat mai fhainte, acest verset sta in stransa legatura cu versetul precedent, unde
este vorba despre stingerea Duhului. Profetia in Noul Testament nu se refera in primul rand la destdinuirea de lucruri viitoare (desi se
aminteste si acest inteles in unele texte). Profetia este o slujba profetica prin care Dumnezeu ne da prin Duhul Sfant intr-o anumita situatie
un cuvant al Domnului de care avem nevoie in acel moment. Aceasta poate fi o imbarbatare, mangaiere, indemn sau o invatatura. Explicarea
unui text biblic este de exemplu in principiu aceeasi, dar profetia poate fi diferita. Astazi avem nevoie de acest cuvant, maine avem nevoie de
altul intr-o alta situatie in care ne aflam. Ca sa primim cuvantul potrivit la vremea potrivita, Duhul Sfant trebuie sa fie activ in mijlocul nostru.
in 1 Corinteni 14.1-5 observam ca profetia este darul cel mai mare care se exercité in strangerile noastre laolaltd ca adunare si suntem
indemnati sa tindem cu totii sa profetim.Dispretuirea profetiilor inseamna a nu da Duhului Sfant libertatea de manifestare Tn mijlocul nostru.
Acest lucru merge mult mai departe decat stingerea Duhului, caci daca dispretuim profetiile, atunci dispretuim si pe Cel ce ne indeamna sa
facem lucrarea, adica pe Duhul Sfant. De aceea este foarte important sa fim atenti la calauzirea Sa cand suntem adunati ca adunare. Tot ce
vine din firea noastra se impotriveste Duhului Sfant. Chiar si atunci cand nu ne ghidam dupa planificari omenesti in strangerile noastre
laolalta, poate sa existe ceva in noi care sa franeze sau chiar sa stinga calauzirea Duhului. Sa ne ferim de astfel de actiuni, caci vom pierde
multe binecuvantari.

Versetul 22: ,feriti-va de orice forma a raului;“Acest verset are valabilitate ca un principiu general pentru toata viata noastra. La fel a scris
Pavel romanilor: ,Doresc sa fiti intelepti fata de bine si simpli in ce priveste raul” (Romani 16.19). Raul apartine noptii / intunericului si se
arata n formele sale multiple. Exista raul moral, dar exista si raul in Tnvatatura. Satan gaseste la fiecare un alt punct de legatura. De aceea
avem aici avertizarea ,de orice forma a raului“, si acel avertisment serios ca sa ,,ne ferim de el”.

Dar pe de alta parte, acest indemn are valabilitate si in legatura cu cele spuse anterior. Un pericol ar consta in faptul ca am putea stinge
Duhul si am putea dispretui profetiile; un alt pericol ar fi ca firea sa foloseasca gresit libertatea si noi sa nu cercetam in mod corect ce se
spune. Si de acest fel de rau trebuie sa ne ferim.

Versetul 23: ,lar insusi Dumnezeul pacii s& va sfinteasca deplin: si intreg duhul vostru si sufletul si trupul s& va fie pastrate fara vina la
venirea Domnului nostru Isus Hristos.“Cu acest verset incepe incheierea epistolei. incd o data, apostolul vorbeste despre venirea Domnului,
revine la tema care este de fapt continutul acestei epistole. Dar mai intai le aminteste de ,,Dumnezeul pacii“. De fapt, in capitolul 2.12,
apostolul le-a amintit tesalonicenilor c& Dumnezeu i-a chemat la ,impé&ratia si gloria Sa“. Aceastd impéarétie viitoare va fi caracterizata prin
pace. Pe Dumnezeul p&cii, noi Il cunoastem deja acum. Si El este Cel care ne sfinteste si ne pastreaza pana in clipa cand Domnul va reveni,
pentru a-Si instaura Impéaréatia pe pamant.

Tema sfinteniei practice am intalnit-o in mai multe locuri in aceastd epistol&. in capitolul 2.10 gasim sfintenia in slujba apostolului, in capitolul
3.11-13 in legatura cu inclinatiile noastre si in capitolul 4.1-8 ni se vorbeste despre sfintenia in umblare. Aici, sfintenia este pusa in legatura
cu ,Dumnezeul pacii“. Numai El poate sa produca in noi sfintenia practica, ceea ce inseamna o despartire de rau si o intoarcere catre Domnul
Isus. In capitolul 3.13 am vazut ca inimile noastre trebuie s& fie intarite in sfintenie ,inaintea lui Dumnezeu si Tatal nostru la venirea
Domnului nostru Isus cu toti sfintii Sai“. Expresia ,inaintea lui Dumnezeu si Tatal” lipseste aici. Aceasta pentru ca nu numai in fata lui
Dumnezeu este sfintenie practica, ci si ca lumea va vedea ceva cand vom veni cu Domnul Isus. Venirea Sa nu este numai incununata cu
binecuvantari, ci este in legatura si cu responsabilitate. Noi trebuie sa fim pastrati fara vina, fara nicio acuzare. Lumea sa nu arate cu degetul
acuzator spre noi cand ne vom arata cu Domnul. Cand vom aparea cu Domnul, se va vedea daca am trdit aici o viata practica de sfintenie.

In prima parte a versetului se spune cd Dumnezeu este Cel care ne sfinteste, in partea a doua ramane deschis cine este Acela care ne va
pazi. Se spune foarte simplu: ,si intreg duhul vostru, sufletul si trupul sa fie pastrate fara vina.” Prin aceasta se apeleaza pe de o parte la
responsabilitatea personala si pe de alta parte se aminteste ca fara Dumnezeu nu putem face nimic. Ambele parti sunt amintite si ambele
parti sunt reale. Noi suntem indemnati sa umblam in sfintenie, iar pe de alta parte stim ca numai Dumnezeu poate sa produca aceasta
sfintenie. Deja multi au incercat prin eforturi proprii si au esuat.

Amintirea duhului, sufletului si trupului in acest mod o g&sim numai aici. in alte locuri ni se aminteste de ,duh si suflet si apoi gasim
mentionat si trupul. in prima parte este amintit omul launtric, apoi cel exterior. Aceasta impartire in trei parti nu este la voia intdmplarii. Prin
aceste cuvinte este descris omul in partile sale componente. Pentru Dumnezeu, omul se compune din duh, suflet si trup. Si despre Domnul
Isus citim, cand este vorba de El ca Omul desavarsit, despre duh, suflet si trup (Luca 23.46; Marcu 14.34; Evrei 10.5).

Ce inseamna trupul, este usor de inteles. Trupul este vasul in care se gaseste duhul si sufletul nostru, deci corpul nostru. intelegem foarte
bine ce inseamna sa pastram trupul nostru in sfintenie. Explicatia despre duh si suflet este mai dificila. Chiar daca diferenta intre ele este
foarte fina, avem totusi diferente, caci si in alte texte din Noul Testament se face deosebire intre cele doua (de exemplu Luca 1.46-47; Evrei
4.12). Probabil, putem spune astfel: sufletul vorbeste despre sentimentele si simturile omului. Duhul este viata, ceea ce Dumnezeu a insuflat
omului diferit fata de animale. Prin duhul nostru putem fi in legatura cu Dumnezeu, in relatii in care nu poate intra un animal. Cat de
important este atunci pentru noi, ca si sentimentele si duhul nostru sa fie pazite intregi in sfintenie! Deci este vorba de omul intreg. Nimeni
dintre noi nu se poate imparti. Unii au probabil grija sa- si tina trupul in sfintenie, dar uita de duh si suflet. Altii sunt preocupati cu
sentimentele lor si astfel cad in invataturi ratacite, deoarece nu-si pazesc duhul. Pe cand altii pun mare pret pe curatirea duhului si neglijeaza
sfintirea trupului. Nu, nicidecum aceasta nu este voia lui Dumnezeu. Dumnezeu doreste ca intregul om sa fie pazit, deci duh, suflet si trup.



Duhul Sfant doreste ca omul impacat cu Dumnezeu sa fie dedicat lui Dumnezeu cu toata fiinta sa, care I-a adus in legatura cu Sine prin
revelarea dragostei Lui si prin lucrarea de har, ca omul sa nu se deschida unei influente care este inferioara naturii divine la care omul este
partas, si astfel sa fie pazit la venirea lui Hristos.

Versetul 24: ,Credincios este Cel care va cheama, care va si face aceasta.“Apostolul nu vrea sa-i descurajeze pe tesaloniceni. Poate ca si
noua ne este teama, cugetand la versetul anterior, ca nu vom atinge niciodata standardul de sfintenie prezentat acolo. Dar ce incurajare ca in
acest verset citim: ,Credincios este Cel care va cheama, care va si face aceasta”! Nu vrem sa diminuam nimic din responsabilitatea noastra,
dar totusi sa ne bizuim cu bucurie pe credinciosia lui Dumnezeu. Cu toate esecurile noastre, ramane adevarul ca Dumnezeu este credincios
promisiunilor Sale.Dacé citim aici despre chemare, atunci nu este vorba despre chemarea la impéaratia si gloria Sa, ci despre chemarea la
sfintenia practica. Daca nu corespundem responsabilitatii noastre, atunci nu este greseala lui Dumnezeu. Nu! Dumnezeu este credincios si El
va desavarsi in noi lucrarea pe care a inceput-o. De aceea nu trebuie sa descurajam gandind ca chemarea la sfintenia practica este prea greu
de realizat pentru noi. Va veni ziua cand vom sta glorificati si in sfintenie in fata lui Dumnezeu.

Versetul 25: ,Fratilor, rugati-va pentru noi.“Apostolul purta pe toti fratii, din toate localitatile, pe inima sa in rugaciunile lui. El s-a rugat si
pentru tesaloniceni (1.2). Dar el stia si cat de pretioasa este rugaciunea lor pentru el. Prin rugaciune nu suntem legati numai cu Dumnezeu, ci
si cu fratii nostri. Cat de necesara este rugaciunea reciproca!Sa fim multumitori lui Dumnezeu ca ne-a dat in stanga si in dreapta frati care ne
explica Cuvantul lui Dumnezeu, aplicandu-l la inima si constiinta noastra. Dar cat de important este ca acesti frati nu numai ca ne aduc
Cuvantul lui Dumnezeu, dar ei se si roaga pentru ascultatori! Dar este important, ca si noi sa ne rugam pentru frati aflati in lucrarea Domnului
intr-o forma sau alta. Ei au nevoie de rugaciunile noastre.

Versetul 26: ,Salutati pe toti fratii cu o sarutare sfanta.“Sarutarea era atunci forma de salut obisnuitd. De aceea se pune accent nu pe
sarutare, ci pe sarutare ,sfanta“. Daca ne gandim la zilele noastre, atunci este o strangere de mana. Decisiv este ca acest salut sa fie sfant.
Aici se pune intrebarea daca salutul nostru este sau nu sincer. Cat de adeseori trebuie sa constatam ca si in astfel de nevoi simple nu suntem
sinceri. Daca de exemplu doi frati discuta negativ despre un al treilea si cand acesta se apropie este salutat cu cuvinte foarte prietenoase:
»Ce bine ca te vad", atunci aceasta nu mai este, cu siguranta, o ,sarutare sfanta“, ci o fatarnicie.

Versetul 27: ,Va rog fierbinte in Domnul ca epistola sa fie citita tuturor fratilor.”Aceste cuvinte sunt unice. Pavel foloseste o expresie foarte
puternica: ,Va rog fierbinte” sau ,,va implor”; este un juramant sub care ii pune sa faca aceasta lucrare, adica sa citeasca epistola tuturor
credinciosilor si sa cunoasca si altii aceste adevaruri. El era convins ca deja la aceasta epistola a fost inspirat de Duhul Sfant si ca acest
continut al epistolei era de mare importanta si pentru alti credinciosi.intr-adevar, daca privim in jurul nostru, daci observadm cata
necunostinta este astazi cu privire la adevarurile din aceasta epistola, cat de putin se stie despre venirea Domnului, ne dam seama céat de
actuale sunt invataturile epistolei pentru fiecare personal.

Versetul 28: ,Harul Domnului nostru Isus Hristos fie cu voi! Amin.“Ce salut potrivit la incheierea acestei epistole a imbarbatarilor! Cat de
necesar este harul Domnului nostru Isus in viata zilnicd! Avand in vedere ca Domnul Isus va veni in curand, ca sa ne ia la Sine, pentru ca apoi
mai tarziu sd venim cu El la instaurarea impératiei Sale, avem nevoie de harul Domnului. Da, suntem dependenti de acest har maret. Am
gustat harul Sau cand am fost mantuiti si vom experimenta harul Domnului cand El va reveni. Dar si in momentul actual stam sub acest har.
Deci am avut nevoie si avem nevoie de har. Domnul cunoaste imprejurarile noastre. El stie slabiciunile tinerilor si ale varstnicilor. Harul Sau
este bogat pentru toti. Harul este un izvor nesecat, care curge pana vom fi in slava Domnului si vom vedea gloria Sa.

De ce pot azi sa umblu sigur? O, harul Tdu ma apara!De ce eu azi nu cad in lupta? lubirea Ta ma sprijind.Da, harul ma calauzeste, lubirea ma
conduce-acas’. Da, locuinta-i pregatita,La Tine voi veni-n curand.

clickbible.org


https://clickbible.org/post/1-tesaloniceni-411-e-a-bremicker/

	1 Tesaloniceni - comentarii E. A. Bremicker
	Introducere - 1 Tesaloniceni
	Oraşul Tesalonic
	Oraşul Tesalonic
	Pavel în Tesalonic
	Adunarea din Tesalonic
	Predica lui Pavel în Tesalonic
	Scriitorul şi apariţia epistolei
	Motivul şi tematica principală a epistolei
	Împărţirea epistolei




