clickbible.org

1 loan - Comentarii W. McDonald

Temelia doctrinara a fiecarei partasii adevarate este Persoana Domnului Isus Cristos. Nu poate exista partasie adevarata cu cei care sustin
conceptii gresite cu privire la El. Primele doud versete ne vorbesc despre eternitatea Sa si despre realitatea intruparii Sale. Acelasi care a
existat din vesnicia vesniciilor cu Dumnezeu Tatal S-a coborat in lumea noastra, ca Om adevarat. Realitatea intruparii Sale este indicata si
prin faptul ca apostolii L-au auzit, L-au vazut cu ochii lor, au meditat la El, cu privirile atintite asupra Sa si realmente L-au pipait cu mainile lor.
Cuvantul vietii nu a fost doar o iluzie trecatoare, ci a fost o Persoana reald, intr-un trup de carne.

Versetul doi confirma ca Cel care era cu Tatal, pe care loan il numeste viata vesnica, S-a intrupat si a locuit printre noi, fiind vazut de apostoli.
Réndurile de mai jos, scrise de un autor anonim, arata implicatiile practice ale acestor doua versete in vietile noastre:

,Sunt bucuros ca cunostintele mele despre viata vesnica nu sunt cladite pe speculatiile filozofilor, nici chiar pe cele ale teologilor, ci pe
marturia de netagdduit a celor care L-au auzit, L-au vazut, L-au privit in fata si L-au pipait pe Cel in care S-a intrupat EL. Nu a fost doar un vis
frumos, ci un fapt real, solid, observat cu toata atentia, un fapt consemnat cu acuratete.”

Apostolii nu au tinut ascunsa aceasta veste minunata, dupa cum nici noi nu trebuie s-o tinem ascunsa. Ei si-au dat seama ca baza oricarei
partasii se gaseste aici si astfel au vestit aceasta realitate, fara plata si deplin. Toti cei care primesc marturia apostolilor au partasia cu Tatal
si cu Fiul Sau, Isus Cristos, precum si cu apostolii si cu toti ceilalti credinciosi. Ce minunat ca pacatosit vinovati au putut fi adusi la partasie cu
Dumnezeu Tatal si cu Fiul Sau Isus Cristos! Si totusi, oricat de neverosimil s-ar parea, acesta este adevarul pe care ni-l prezinta aceste
versete.

Fiul Sau Isus Cristos. Isus si Cristos sunt una si aceeasi Persoana iar Persoana aceea este Fiul lui Dumnezeu. Isus este numele ce | s-a dat la
nastere, descriind, prin urmare, umanitatea Sa desavarsita. Cristos este numele care-L descrie ca fiind Unsul lui Dumnezeu, Mesia. Prin
urmare, in numele Isus Cristos noi avem o marturie a umanitatii Sale si a dumnezeirii Sale. Isus Cristos este insusi Dumnezeu, in sensul cel
mai adevarat si insusi Om in sensul cel mai adevarat

intrebarea care se ridica in acest punct este: ,De ce scrie loan astfel pe tema péartasiei?" Raspunsul: ,Pentru ca bucuria noastra sa fie
deplina." loan si-a dat seama ca lumea nu este capabila de a-i da inimii o bucurie adevarata si trainica. Bucuria aceasta poate veni doar prin
intermediul relatiei corecte cu Dumnezeu. Cand cineva este in partasie cu Dumnezeu si cu Domnul Isus, el are o bucurie adanca, ce nu poate
fi tulburata de imprejurarile omenesti. Cum s-a exprimat poetul: ,lzvorul tuturor cantarilor noastre se afla sus in ceruri."

Partasia descrie o situatie in care doua sau mai multe persoane impartasesc lucruri in comun. Este o comuniune sau un parteneriat. loan isi
asuma acum sarcina de a-si instrui cititorii cu privire la conditiile care trebuie indeplinite pentru a avea partasie cu Dumnezeu. Facand astfel,
el apeleaza la invataturile Domnului Isus Cristos, date pe cand se afla aici jos, pe pamant. Desi Dumnezeu nu este citat ca Unul care ar fi
rostit textual aceste cuvinte, suma si substanta fnvataturii Sale a constat in faptul ca Dumnezeu este lumina si in El nu este intuneric deloc.
Prin aceasta El a vrut sa spuna ca Dumnezeu este absolut sfant, absolut neprihanit si absolut curat. Dumnezeu nu poate privi cu bunavointa
asupra nici unei forme de pacat. Nimic nu-l este ascuns Lui, ci ,toate lucrurile sunt goale si dezvelite ihaintea ochilor Celui cu care avem de a
face" (Evrei 4:13).

De aici decurge ca pentru ca cineva sa fie in partasie cu Dumnezeu, nu poate ascunde nici un pacat. Lumina si intunericul nu pot coexista in
viata cuiva, dupa cum ele nu pot coexista intr-o incapere. Daca cineva umbla in intuneric, nu se afla intr-o stare de partasie cu Dumnezeu.
Omul care spune ca are partasie cu El si umbla, in mod obisnuit, in intuneric, nu a fost mantuit niciodata.

Pe de alta parte, daca cineva umbla in lumina, poate avea partasie cu Domnul Isus si cu fratii si surorile sale de credinta, in ce-l priveste pe
loan, in baza invataturii din acest pasaj, omul acela este membru ai familiei lui Dumnezeu. Daca este Tn intuneric, nu are nimic in comun cu
Dumnezeu, pentru ca in Dumnezeu nu este nici un intuneric. Cei care umbla in lumina, adica cei ce sunt crestini, au partasie unii cu altii si
sangele lui Isus Cristos in permanenta ii curata de orice pacat. Toata iertarea lui Dumnezeu se bazeaza pe sangele Fiului Sau care a fost
varsat la Calvar. Sangele acela I-a asigurat lui Dumnezeu baza neprihanita si dreapta de pe care sa poata ierta pacatele si astfel, dupa cum
cantam noi acum: ,sédngele nu-si va mai pierde puterea." Sangele lui Isus Cristos are eficacitatea durabila ca sa ne curateasca. Desigur,
credinciosii trebuie sa marturiseasca, inainte de a primi iertarea, dar loan se ocupa de asta in versetul 9.

Apoi partasia cu Dumnezeu reclama ca noi sa recunoastem adevarul cu privire la noi insine. De pilda, a nega faptul ca avem o natura
pacatoasa ar insemna sa ne inselam singuri si sa fim nesinceri. Observati ca loan face distinctie intre pacat (versetul 8) si pacate (versetul 9).

Pacatul se refera la natura noastra rea si stricata.

Pacatele se refera la relele pe care le-am comis. De fapt, ceea ce suntem este cu mult mai grav si mai rau decat tot ce am facut vreodata.
Dar, slava Domnului, Cristos a murit pentru pacatul nostru si pentru pacatele noastre.

Convertirea nu inseamna eradicarea naturii pacatului. Ci implantarea unei noi naturi, divine, inzestrata cu puterea de a trai o viata de biruinta
asupra pacatului ce locuieste in noi.

Pentru ca noi sa umblam zi de zi in partasie cu Dumnezeu si cu fratii si surorile noastre de credinta, trebuie sa ne marturisim pacatele
noastre: pacatele de comisiune, pacatele de omisiune, pacatele comise cu gandul, pacatele comise cu fapta, pacatele ascunse si pacatele
comise Tn public. Trebuie sa le taram afara, expunandu-le in fata lui Dumnezeu, spunandu-le pe nume, situandu-ne apoi de partea lui
Dumnezeu, impotrivindu-ne lor, si apoi lasandu-ne de ele. Da, marturisirea adevarata presupune lepadarea, lasarea de pacatele respective:
,Cine isi ascunde faradelegile nu prospera, dar cine le marturiseste si se lasa de ele capata indurare" (Proverbe 28:13).


https://clickbible.org/post/1-ioan-218-w-mcdonald/

Cand procedam astfel, putem pretinde fagaduinta conform careia Dumnezeu este credincios si drept sa ierte. El este credincios in sensul ca a
promis ca va ierta si Se va tine de promisiune. El este drept sa ierte pentru ca a gasit o temelie dreapta pentru iertare prin lucrarea
inlocuitoare a Domnului Isus pe cruce. Si El nu numai ca ne garanteaza ca ne va ierta, ci si ca ne va curati de orice nelegiuire.

lertarea de care vorbeste loan aici este cea parinteasca, nu judiciara. lertarea judiciara inseamna iertarea de pedeapsa pacatelor, pe care
pacatosul o primeste cand crede in Domnul Isus Cristos. Se numeste judiciara pentru ca este acordata de Dumnezeu in calitatea Sa de
Judecétor. Dar ce se intAmpla cu pacatele comise de cineva dupa convertirea sa? In ce priveste pedeapsa, pretul a fost deja achitat de
Domnul Isus pe crucea Golgotei. Dar in ce priveste in partasia in cadrul familiei lui Dumnezeu, sfantul care pacatuieste are nevoie de iertarea
parinteasca, adica iertarea Tatalui Sau, pe care o obtine marturisindu-si pacatul. De iertarea judiciara avem nevoie o singura data. Prin asta
se rezolva problema achitarii platii pentru toate pacatele noastre - trecute, prezente si viitoare. Dar de iertarea parinteasca avem nevoie pe
tot parcursul vietii noastre de credinta.

Cand ne marturisim pacatele, trebuie sa credem, pe baza autoritatii cuvantului lui Dumnezeu, ca El ne iarta. lar fiindca El ne iarta, si noi
trebuie sa ne iertam pe noi nsine.

in fine, pentru a fi in partasie cu Dumnezeu, nu avem voie s& spunem c& nu am savarsit nici un pacat. Dumnezeu a afirmat de repetate ori in
cuvantul Sau ca fiecare din noi a pacatuit. A nega acest adevar inseamna a-L face pe Dumnezeu mincinos. Ar fi o contrazicere pe fata a
cuvantului Sau si o completa tagaduire a motivului pentru care a venit Domnul Isus sa sufere, sa-Si verse sangele si sa moara.

Astfel observam ca partasia cu Dumnezeu nu reclama o viata de totala ne-pacatosenie, dar reclama ca toate pacatele noastre sa fie scoase la
lumina prezentei Sale, sa fie marturisite si iertate. inseamna ca trebuie sa fim absolut sinceri si onesti cu privire la conditia noastra; sa nu
existe nici un pic de fatarnicie sau incercare de a ascunde ceea ce suntem in realitate.

loan ne ofera standardul desavarsit al lui Dumnezeu pentru copiii Sai si calea de scapare pe care ne-a asigurat-o El, in dragostea Sa pentru
noi, in cazurile in care gresim.

Termenul copilasi se refera la toti membrii familiei lui Dumnezeu. Apoi este prezentat standardul de perfectiune al lui Dumnezeu, in cuvintele:
V& scriu aceste lucruri ca s& nu pacatuiti. intrucdt Dumnezeu este perfect, norma Sa pentru copiii Lui este una de perfectiune absoluta. El
n-ar mai fi Dumnezeu daca ar fi spus: ,Va scriu lucrurile acestea pentru ca sa pacatuiti cat mai putin." Dumnezeu nu poate tolera pacatul nici
catusi de putin. in consecinta, El aseaza inaintea noastra perfectiunea ca tel spre care s& nazuim. Domnul Isus a procedat la fel in cazul
femeii prinse in actul adulterului, cand a spus: ,Nici Eu nu te condamn. Du-te si nu mai pacatui."

In acelasi timp, Dumnezeu cunoaste structura noastra, modul in care suntem alcatuiti. El isi aduce aminte c& suntem t&rana si astfel, in
dragostea Sa, ne-a asigurat o cale de scapare in cazul esecului, exprimata prin cuvintele: ,,Daca pacatuieste cineva, avem un Avocat la Tatal,
pe Isus Cristos Cel neprihanit." Avocatul este cel care ia partea cuiva in situatii stramtorate, venind in ajutorul acelei persoane. Este exact
ceea ce face Domnul Isus pentru noi cand pacatuim. Imediat vine Tn ajutorul nostru, pentru a ne repune in partasie cu El Tnsusi. Observati ca
nu se spune: ,,Daca cineva isi marturiseste pacatele...." Ca Avocat al nostru, Domnul cauta sa ne aduca la pozitia in care noi intr-adevar sa ne
marturisim si sa ne lasam de pacatele noastre.

Este in versetul acesta un lucru minunat, pe care nu trebuie sa-l pierdem din vedere. Ni se spune: ,Si daca pacatuieste cineva, avem un
Avocat la Tatal." Nu se spune: la Dumnezeu, ci la Tatal. Cu alte cuvinte, El ramane Tatal nostru chiar si cand pacatuim. Asta ne aminteste de
binecuvantatul adevar, potrivit caruia desi pacatul in viata unui credincios intrerupe partasia, nu intrerupe relatia, raporturile sale cu Tatal.
Cand cineva se naste din nou, el devine copil al lui Dumnezeu. Din acei moment Dumnezeu este Tatal lui si nimic nu va putea afecta relatia
aceea. O caracteristica a nasterii este faptul ca ea nu se mai poate desface, nu se mai poate anula. Un fiu poate sa aduca ocara tatalui sau,
dar va ramane fiul sau, in virtutea faptului ca s-a nascut din acest tata.

Observati ca Avocatul nostru este Isus Cristos Cel neprihanit. Este bine sa avem un Aparator neprihanit (drept). Cand Satan aduce vreo para
impotriva unui credincios, Domnul Isus poate sa arate cu degetul lucrarea ispravita de la Calvar, spunand: ,Trece asta in contul Meu."

Dar Domnul Isus nu este doar Avocatul nostru, ci si ispasirea pentru pacatele noastre. Asta inseamna ca prin faptul ca a murit pentru noi, El
ne-a eliberat de vinovatia pacatelor noastre si ne-a readus la Dumnezeu, asigurand satisfacerea trebuincioasa a cerintelor neprihanirii si
inlaturand orice bariera din calea partasiei. Dumnezeu isi poate arata indurarea fata de noi datorita faptului ca Cristos a satisfacut cerintele
justitiei. Arareori se intampla ca un avocat sa achite din buzunarul sau suma ceruta pentru pacatele clientului sau. Or, Domnul nostru exact
asta a facut. Dar, ceea ce e si mai remarcabil este faptul ca a platit pentru ele prin jertfirea Sa personala.

loan adauga ca El este jertfa intru totul capabila sa satisfaca cerintele justitiei nu numai pentru ale noastre, ci si pentru ale lumii intregi. Asta
nu inseamna ca intreaga lume este mantuita, ci doar ca lucrarea Domnului Isus are o valoare suficienta pentru a mantui toata lumea, dar
devine eficienta pentru a-i mantui doar pe cei care realmente isi pun increderea in El. Tocmai pentru faptul ca lucrarea Sa este suficienta
pentru toti oamenii poate fi oferita evanghelia intregii lumi. Dar daca toti oamenii ar fi mantuiti automat, n-ar mai fi nevoie sa li se predice
evanghelia.

Este interesant ca inscriptia asezata deasupra Domnului Isus pe cruce a fost scrisa in ebraica - limba poporului ales al lui Dumnezeu - si in
greaca si in latind, limbile principale de circulatie in toatd lumea cunoscuta la acea vreme. Astfel s-a vestit lumii intregi ca Isus Cristos este un
Mantuitor suficient pentru toti oamenii de pretutindeni.

loan se pregateste acum sa enumere semnele distinctive ale celor care se afla in cadrul partasiei crestine. Primul semn este ascultarea. Noi
putem avea asigurarea faptului ca suntem in partasie cu Dumnezeu daca viata noastra este caracterizata de o dorinta plina de iubire de a
face voia Lui. Versetele acestea sunt indreptate negresit asupra gnosticilor, care pretindeau ca dispun de cunostinte superioare cu privire la
Dumnezeu, dar nu prea manifestau vreun interes fata de pazirea poruncilor Domnului. loan arata ca o atare cunoastere este searbada si
lipsita de valoare.



loan descrie ascultarea credinciosului in cele trei aspecte principale:
1. pazirea poruncilor Sale (versetul 3);

2. pazirea cuvantului Sau (versetul 5);

3. umblarea dupa cum a umblat El (versetul 6).

Asistam astfel la o progresie clara in gandire. A pazi poruncile Sale inseamna a asculta de invataturile Domnului Isus asa cum se gasesc
acestea in Noul Testament. A pazi cuvantul Lui inseamna nu doar ascultarea de ceea ce este scris, ci si dorinta de a face ceea ce stim ca-I
este placut Lui. A umbla cum a umblat El este expresia deplina a normei prescrise de Dumnezeu pentru copiii Lui; Tnseamna a trdi cum a trait
Isus.

loan nu lasa sa se inteleaga ca viata crestina s-ar compune dintr-o ascultare impecabila de voia lui Dumnezeu, ci, mai degraba, ca crestinul
va dori in mod obisnuit sa pazeasca poruncile Lui si sa faca acele lucruri care-l sunt placute Lui. loan priveste aici linia generala a vietii cuiva.
Daca cineva spune ca il cunoaste pe Dumnezeu, dar nu pazeste poruncile Lui, atunci e limpede ca nu spune adevarul.

Pe de alta parte, cand pazim cuvantul Lui, dragostea lui Dumnezeu este desavarsita in noi. Dragostea lui Dumnezeu nu se refera la dragostea
noastra pentru Dumnezeu, ci, mai degraba, la dragostea Lui pentru noi. Gandul care se desprinde de aici este ca dragostea lui Dumnezeu
fata de noi si-a atins telul atunci cand pazim cuvantul Lui. Si-a realizat scopul si a ajuns la punctul final, producand ascultarea de El.

Prin urmare, oricine spune ca ramane in El trebuie sa umble si el cum a umblat Domnul Isus. Viata Lui, asa cum ne este infatisata in
evanghelii, este modelul nostru de urmat, indrumarul nostru. Dar nu este o viata pe care s-o putem trdi in virtutea propriilor noastre energii si
forte, ci ea poate fi traita numai in puterea Duhului Sfant. Noua ne revine responsabilitatea de a-I preda Lui viata noastra in intregime si fara
rezerve, permitandu-l sa-Si traiasca viata tn noi si prin noi.

Un alt semn distinctiv al credinciosilor adevarati este dragostea pentru frati. loan spune ca asta nu e o noua porunca pe care o prezinta el, ci
0 porunca veche pe care au avut-o ei de la inceput. Cu alte cuvinte. Domnul Isus Si-a invatat ucenicii sa se iubeasca unii pe altii inca de la
inceputul slujbei Sale pamantesti.

Gnosticii mereu faceau parada de invataturile lor, prezentandu-le ca fiind noi. Dar apostolul isi indeamna cititorii sa puna toate lucrurile la
incercare in lumina invataturii Domnului Isus pe care ne-a predat-o cand a trait pe pamant. Exista intotdeauna pericolul de a ne indeparta de
la ceea ce era la inceput (textul critic omite al doilea , de la inceput"). loan spune: ,intoarceti-va la inceput si veti sti ce este adevarat.”

Dar aceasta porunca nu este doar o porunca veche, ci, intr-o anumita privinta, este si noua. Cand Domnul Isus S-a aflat pe pamant, El nu
numai ca Si-a nvatat ucenicii sa se iubeasca unii pe altii, dar le-a dat o pilda vie de urmat cu privire la invatatura Sa. Viata Lui a fost
caracterizata de dragoste pentru altii. Porunca a fost astfel adevarata in El cand S-a aflat El aici jos, pe pamant. Dar acum exista si un sens in
care vechea porunca este noua. in cadrul actualei dispensatii, e adev&ratd nu doar in Domnul Isus, ci si in credinciosi. Crestinii acestia
fusesera candva niste pagani, care traiau cuprinsi de ura si patimi. Dar acum ei exemplificau si intruchipau mareata lege a dragostei in insasi
viata pe care o traiau.

Astfel intunericul se Tmprastie ori de cate ori oamenii primesc lumina evangheliei, intunericul nu a biruit cu totul, doar pentru faptul ca multi
oameni nu au venit la Cristos, ci Cristos, lumina adevarata straluceste deja si ori de cate ori pacatosii vin la El sunt mantuiti, dupa care isi
iubesc fratii de credinta.

in versetele 9-11 avem contrastul dintre dragostea care este falsa si dragostea adevaratd. Daca cineva marturiseste cd este crestin si totusi i
uraste pe cei care sunt cu adevarati crestini, acesta este un indiciu sigur al faptului ca un atare om este in intuneric pana acum. Sintagma
aceasta de la urma arata ca nu e vorba aici de un crestin care a alunecat de la credinta. Ci omul respectiv staruie in conditia in care s-a aflat
din totdeauna: aceea de om nemantuit. Pe de alta parte, cel care in mod caracteristic isi iubeste fratele ramane in lumina si in el nu este nici
un prilej de poticnire. Asta ar putea Tnsemna ca omul in sine nu este in pericol de a se poticni sau ca nu-i va face pe altii sa se poticneasca.
Ambele interpretari sunt valabile. Daca crestinul traieste cu adevarat in legatura cu Domnul, lumina va lumina propria sa carare si nimeni nu
va fi ofensat din pricina vreunei discrepante intre marturisirea lui si trairea in practica a marturisirii. Gnosticii nutreau o ura neimpacata fata
de cei ce erau fideli cuvantului lui Dumnezeu, asta dovedind ca erau in intuneric si cd umblau in intuneric si ca nu stiau incotro se indreapta,
pentru ca intunericul le-a orbit ochii.

Ca si cand ar dori sa ilustreze dragostea frateasca despre care tocmai a vorbit, apostolul face acum o pauza, pentru a transmite salutari calde
celor ce sunt membri in familia lui Dumnezeu.

Mai intai, el imbratiseaza intreaga familie, adresandu-se cu apelativul: copilasilor (cuvantul teknia provine de ta un termen cu sensul de a
naste (copii). Diminutivul devine astfel: ,,mici nascuti", un echivalent exact al dragalasului termen scotian: ,bairnies"). Aici nu este vorba de
varsta sau de evolutie spirituala. loan se adreseaza tuturor celor care sunt ai Domnului, asa cum reiese din restul versetului: fiindca pacatele
va sunt iertate pentru Numele Lui. Or, acest fapt este valabil in cazul tuturor crestinilor. Este minunat sa stim ca avem, de pe acuma,
completa iertare a pacatelor noastre. Observati, de asemenea, ca pacatele noastre sunt iertate pentru Numele Lui. De dragul lui Cristos ne
iarta Dumnezeu pacatele.

Tatii (parintii) sunt descrisi aici ca unii care L-au cunoscut pe Cel care este de la inceput, adica credinciosii maturi care au cunoscut partasia
dulce a Fiului lui Dumnezeu, fiind satisfacuti in El.

Tinerii din cadrul familiei spirituale sunt caracterizati de vigoare si de biruinta in lupta, aceasta perioada fiind marcata de conflicte si de
impotriviri fata de vrajmasul. Tinerii il biruie pe cel rau pentru ca au invatat secretul biruintei, anume: ,,Nu eu, ci Cristos traieste in mine."

Copilasii sunt pruncii in credinta, care poate nu prea stiu multe, dar il cunosc pe Tatal.



Cand loan se adreseaza pentru a doua oara tatilor, adresarea e identica cu prima, pentru ca ei au realizat maturitatea in experienta
spirituald. Din nou el se adreseaza tinerilor ca unora care sunt tari in Domnul si in puterea tariei Lui. Ei I-au biruit pe cel rau intrucat cuvantul
lui Dumnezeu ramane in ei. Domnul Isus a putut sa-I invinga pe Satan in pustie citand Scriptura. Asta subliniaza importanta de a ne hrani in
permanenta din Biblie si de a avea mereu la indemana versete din Cuvantul Domnului cu care sa respingem atacurile Satanei.

In versetele 15-17 g&sim un puternic avertisment sa ne pazim de lume si de toate ciile ei false. Poate c3 acest text a fost adresat in primul
rand tinerilor, pentru care lumea prezinta un interes si o atractie deosebite, dar, in acelasi timp, este o prevenire valabild pentru toti copiii
Domnului. Lumea din acest context nu este planeta pe care traim sau creatia naturala din jurul nostru, ci sistemul pe care I-a cladit omul in
efortul de a atinge fericirea fara Cristos. Aici s-ar putea include lumea culturii, a operei, artei, educatiei - pe scurt, orice sfera in care Domnul
Isus nu este iubit si nu este primit. Cineva a definit-o drept: ,societatea umana in masura in care este cladita pe principii gresite, fiind
caracterizata de dorinte josnice, valori false si egoism."

Ni se atrage atentia foarte lamurit sa nu iubim lumea sau lucrurile care sunt in lume, pentru simplul motiv ca iubirea lumii nu este
compatibila cu dragostea manifestata pentru Tatal. Tot ce ne ofera lumea poate fi descris in cuvintele: pofta carnii, pofta ochilor si mandria
vietii. Pofta carnii se refera la apetiturile trupesti senzuale ce emana din firea noastra rea. Pofta ochilor se aplica la dorinte rele cum ar fi cele
ce izvorasc din ceea ce vedem in jurul nostru. Mandria vietii este ambitia nesfanta de a ne etala pe noi insine si de a ne incununa de glorie.
Aceste trei elemente ale spiritului lumesc sunt ilustrate prin pacatul Evei.

Pomul era bun de mancat - aici este pofta carnii.
Pomul era placut la vedere - aici este pofta ochilor.
Si pomul era de dorit sa-I faca pe cineva intelept - aceasta descriind mandria vietii.

Dupa cum diavolul s-a opus lui Cristos, tot asa lumea este antagonica Tatalui. Apetitul, avaritia si ambitia nu sunt de la Tatal, ci din lume.
Spiritul lumesc este dragostea pentru lucrurile trecatoare. Inima omeneasca nu-si poate gasi niciodata satisfactie in lucruri.

Lumea trece si pofta ei. Cand o banca este pe duca, oamenii intelepti nu vor depune bani in ea. Cand temelia se clatina, ziditorii intelepti nu
mai continua constructia. A te concentra asupra lumii acesteia este ca si cand ai incerca sa rearanjezi scaunele pe puntea Titanicului. Tot asa,
oamenii intelepti nu trdiesc pentru o lume care trece. Dar cine face voia Tatdlui ramane in veac. Este voia lui Dumnezeu ca sa ne izbaveasca
de ispita lucrurilor trecatoare. Apropo, acesta a fost versetul care i-a calduzit o viata intreaga pe marele evanghelist D. L. Moody, fiind
inscriptionat pe piatra funerara de la mormantul lui: , Cine face voia lui Dumnezeu ramane in veac."

Un alt test prin care se pot cunoaste cei din cadrul partasiei crestine este testul doctrinei, al Tnvataturii. Tema aceasta e introdusa printr-un
avertisment adresat celor care sunt prunci in Cristos sa se fereasca de invatatorii falsi. Cei care sunt tineri in credinta sunt cu deosebire
susceptibili minciunilor lui Anticrist. Cititorii scrisorii lui loan au fost invatati ca inainte de venirea lui Cristos se va ivi un Anticrist care se va da
drept Cristosul. Dupa cum evenimentele viitoare isi anunta sosirea prin umbrele pe care le proiecteaza, tot asa inainte de ivirea lui Anticrist
multi anticristi se vor arata.

Acestia sunt invatatorii falsi care ofera un Cristos fals si o evanghelie falsa. Este remarcabil de notat ca perioada in care traim se
caracterizeaza prin existenta multor culte deraiate, care il tagaduiesc pe Cristos si toate acestea aduc marturie faptului ca venirea
Mantuitorului este aproape.

Invatatorii acestia falsi au fost cAndva oameni care s-au numit crestini, care s-au asociat cu apostolii. Dar in inima lor ei nu erau una cu
adevaratii credinciosi, dovedind aceasta prin faptul ca au iesit din mijlocul partasiei.

Daca ar fi fost dintre ai nostri, ar fi rdmas cu noi. Aici aflam ca credinta adevarata intotdeauna are calitatea permanentei. Daca un om s-a
nascut cu adevarat din nou, va ramane in Domnul. Asta nu inseamna ca suntem mantuiti prin faptul ca rezistam pana la capat, ci doar ca cei
care rezistd pana la capat sunt mantuiti cu adevarat. invatatorii acestia falsi au iesit ca s& se arate ca nu toti sunt dintre ai nostri.

Dar asta ridica intrebarea: ,,Cum poate un credincios tanar distinge intre adevar si neadevar?" Raspunsul il gasim in faptul ca avem ungerea
din partea Celui Sfant si.... stim toate si aceasta ungere se refera la Duhul Sfant si este din partea Celui Sfant, Domnul Isus Cristos. Cand
cineva este mantuit, el sau ea primeste Duhul Sfant, Care locuieste in acea persoana. El il invredniceste pe credincios sa discearna intre
adevar si ratacire. Cand loan le spune tinerilor sai, cititori: ,,aveti ungerea din partea Celui Sfant si stiti toate"(textele traditionale si majoritare
redau textul: ,voi stiti toate lucrurile" (panta). Textul critic 7l reda: ,voi toti (pantes) stiti." Este usor de observat de ce varianta dificila a fost
schimbata Tn varianta lesne de inteles: ,voi toti stiti"), cuvintele sale nu trebuie luate in sens absolut, loan nu spune ca ei poseda cunoastere
perfecta, ci, mai degraba, ca au capacitatea de a recunoaste lucrurile adevarate de cele neadevarate. Astfel, pana si cel mai tanar si mai
simplu credincios are capacitatea de a discerne lucrurile divine, capacitate de care un filosof nu dispune. Crestinul poate vedea mai mult
cand se afla pe genunchi decat va putea vedea omul lumesc, cand se ridica pe varfurile picioarelor. in domeniul fizic, cAnd un prunc se naste,
el este inzestrat cu toate facultatile rasei umane. El are ochi, maini, picioare si creier. Desi acestea toate nu sunt inca dezvoltate,
personalitatea copilului este intactd. Tot asa este si cand se naste cineva din nou. In clipa aceea, el dispune de toate facultatile ce-i vor sta la
dispozitie de-a lungul vietii, chiar daca acestea urmeaza sa cunoasca in viitor posibilitati nebanuite de dezvoltare.

loan nu a scris pentru ca cititorii sai ar fi fost in necunostinta de cauza cu privire la adevar, ci mai degraba pentru ca ei cunosteau adevarul
iar el voia sa le reaminteasca faptul ca nici o minciuna nu este in adevar. Gnosticii predau doctrine contrare cuvantului lui Dumnezeu,
acestea fiind, deci, minciuni. Principala minciuna vehiculata de ei, aflatd la baza Tnvataturilor lor, era tagaduirea faptului ca Isus este
Cristosul. Dupa cum s-a aratat Tn introducere, ei predau ca Isus a fost doar un om si ca Cristosul ar fi venit asupra Sa la botezul Lui. Desigur,
asta e o mare minciuna raspandita de unele din cultele deraiate din vremea noastra. De la un capat la altul al ei Biblia insista asupra faptului
ca Isus al Noului Testament este Domnul (lehova) al Vechiului Testament. Prin urmare, nu este corect sa se afirme ca Cristosul a venit asupra
lui Isus, ci afirmatia corecta este ca Isus este Cristosul.



loan are grija sa arate cd a nega Dumnezeirea Domnului Isus inseamna a o nega si pe aceea a Tatdlui. Unor oameni le place sa creada ca se
inchina lui Dumnezeu, dar nu vor sa aiba nimic de a face cu Domnul Isus Cristos. Apostolul spune: , Acela este anticristul care tagaduieste pe
Tatal si pe fiul."

La loan 8:19,42 Isus spune ca cei care nu au recunoscut Dumnezeirea Lui si nu L-au iubit nu L-au cunoscut nici pe Tatal si nici nu L-au avut pe
El de Tata. In mod similar, loan spune: ,Oricine tag&duieste pe Fiul nu-L are nici pe Tatal. Cine il marturiseste pe Fiul il are si pe Tatal." Aici
avem adevarul minunat privitor la unitatea dintre Tatal si Fiul. Nu poti sa-L ai pe Tatal daca nu-L ai si pe Fiul. Este mesajul de care ar trebui sa
tina seama toti unitarienii, scientologii crestini, musulmanii, modernistii, martorii lui lehova si iudeii.

Crestinii tineri se pot pazi de invatatorii falsi ascultand de urmatorul mesaj: Ceea ce ati auzit de la inceput, aceea sa ramana in voi. Asta se
refera la invataturile Domnului Isus si ale tuturor apostolilor Sai. Siguranta noastra deplina sta in alipirea noastra de cuvantul lui Dumnezeu.
Toate trebuie sa le punem la incercare prin proba: ,Ce spun Scripturile cu privire la acest lucru?" Daca o invatatura nu este in acord cu Biblia,
atunci trebuie s-o respingem. Dupa cum obisnuia sa spuna Dr. Ironside: ,,Daca e nouad, nu e adevarata; iar daca e adevarata, nu e noua."

Cand rdmanem in doctrina cresting, ddm dovada de realitatea credintei noastre. lar fagaduinta acelei credintei este viata vesnica. Cand Il
acceptam pe Domnul Isus, primim insasi viata Sa, adica viata vesnica si viata aceasta ne invredniceste sa punem la incercare toate doctrinele
noi si discutabile.

loan le-a scris in felul acesta tinerilor credinciosi cu privire la Tnvatatorii falsi cu scopul de a-i preveni. El nu se teme deloc cu privire la
rezultatul final, cand isi aduce aminte ca cititorii sai au primit... ungerea... de la Domnul Isus. Dupa cum s-a aratat deja, ungerea este Duhul
Sfant si aici aflam ca Duhul Sfant ramane in voi. Este o afirmatie pozitiva, conform careia, dupa ce a fost primit Duhul Sfant, El nu va mai fi
luat de la credincios. Pentru ca am primit Duhul Sfant, nu avem nevoie sa ne invete cineva. Asta nu inseamna ca nu avem nevoie de
fnvatatori crestini in cadrul bisericii. Dumnezeu ne-a purtat de grija in aceasta privinta, asigurandu-ne invatatori crestini, cum se arata la
Efeseni 4:11. Ci inseamna ca crestinul nu are nevoie de nici o invatatura cu privire la adevarul lui Dumnezeu, in afara de aceea care se
gaseste in Cuvantul lui Dumnezeu. Avand Cuvantul lui Dumnezeu in mainile noastre si Duhul lui Dumnezeu in inimile noastre, noi avem tot ce
ne trebuie pentru a fi instruiti Tn adevarul lui Dumnezeu.

loan se adreseaza tuturor copiilor iubiti din familia lui Dumnezeu, indemnandu-i sa ramana in El pentru ca atunci cand Se va arata El, noi sa
avem incredere si sa nu ramanem de rusine inaintea Lui la venirea Lui. Pronumele personal noi se refera la apostoli iar invatatura este aceea
ca daca crestinii carora li s-a adresat loan nu vor ramane statornici, urmandu-L cu credinciosie pe Domnul, atunci apostolii care i-au condus la
Cristos vor ramane de rusine la venirea lui Cristos. Versetul acesta subliniaza importanta lucrarii de aprofundare care trebuie neaparat
desfasurata in viata celor care au raspuns initial apelurilor din cadrul adunarilor de evanghelizare. De asemenea sugereaza posibilitatea de a
ramane de rusine la venirea lui Cristos.

A patra trasatura caracteristica a celor care apartin familiei crestine este neprihanirea (dreptatea). Cunoastem din domeniul fizic principiul
conform caruia odrasla se aseamana cu parintii care i-au dat viata. Tot asa este si in domeniul spiritual. Oricine practica dreptatea
(neprihanirea) este nascut din Dumnezeu. intrucat Dumnezeu este drept, inseamna ca tot ce face El este drept si, prin urmare, oricine este
nascut din El este drept. Aceasta e logica de netagaduit a lui loan.

Géandul de a te naste din Dumnezeu il umple de uimire pe loan si astfel el i indeamna pe cititori sa priveasca minunata dragoste care ne-a
adus n sanul familiei lui Dumnezeu. Dar felul de dragoste al lui Dumnezeu se manifesta prin faptul ca ne-a adus in familia Sa ca si copii, ,lata
cu ce fel de dragoste ne-a inzestrat Dumnezeu, ca sa ne numim copii ai lui Dumnezeu!" (textul critic adauga cuvintele: ,,Si noi suntem")

Actualmente, in umblarea noastra zilnica intre oameni, lumea nu ne recunoaste drept copii ai lui Dumnezeu. Oamenii din lume nu ne inteleg
pe noi, nici felul nostru de comportare. intr-adevar, lumea nu L-a inteles nici pe Domnul Isus cadnd S-a aflat aici jos pe pamant. ,El era in lume
si lumea a fost creata prin El si lumea nu L-a cunoscut. El a venit la ai Sai si ai S&i nu L-au primit". intrucat avem aceleasi trasaturi
caracteristice cu Domnul Isus, nici noi nu ne putem astepta ca lumea sa ne inteleaga.

intelesi sau neintelesi, acum noi suntem insa copii ai lui Dumnezeu si asta e garantia cd vom avea parte in viitor de slavd. Nu s-a aratat inca
ce vom fi. Dar stim ca, atunci cand se va arata Cristos vom fi ca El, pentru ca il vom vedea asa cum este. Asta nu inseamna ca vom fi in cer
ca Isus din punct de vedere fizic. Domnul Isus va avea propria Sa infatisare si va purta de-a lungul intregii vesnicii cicatricele ranilor suferite
la Calvar. Noi credem ca fiecare din noi va avea propriile sale trasaturi distinctive, fiind recunoscuti ca atare. Biblia nu ne Tnvata ca toti vom fi
la fel in cer sau ca nu se vom distinge deloc intre noi. Dar din punct de vedere moral vom fi ca Domnul Isus Cristos. Vom fi eliberati pe veci de
posibilitatea intinarii, de pacat, de boala, de intristare si de moarte.

Si cum se va realiza aceastd minunata transformare? Raspunsul este c& printr-o singuré privire la Cristos se va realiza acest lucru. Céci il vom
vedea asa cum este. Procesul devenirii noastre tot mai mult dupa chipul lui Cristos se desfasoara inca de pe acum, din viata actuala, pe
mé&sura ce il privim prin credinta in cuvantul lui Dumnezeu. Dar atunci procesul va fi desavarsit intru totul, cand il vom vedea, asa cum este:
pentru ca a-L vedea pe El inseamna a fi ca El.

Oricine are nadejdea aceasta de a-L vedea pe Cristos si de a fi ca El se curateste, dupa cum El este curat. Crestinii recunosc de multa vreme
faptul ca nadejdea in intoarcerea iminenta a lui Cristos are o influenta sanctificatoare asupra vietii credinciosului, care nu doreste sa faca nici
un lucru de care s-ar rusina daca ar fi surprins facandu-l in momentul revenirii lui Cristos. Observati ca se spune: ,se curateste, dupa cum El

(Cristos) este curat." Nu se spune ,dupa cum El (Cristos) Se curateste." Domnul Isus niciodata nu a trebuit sa Se curateasca, intrucat El este

curat. In cazul nostru, este un proces gradual. In cazul Lui, este un fapt.

Opusul curatirii il gasim in versetul patru: ,Oricine practica pacatul practica si faradelegea; si pacatul este faradelege."

Termenul practica traduce grecescul poieo (face). Este vorba de o comportare permanenta, exprimata la timpul prezentul continuu. Se poate
avea pacat si daca nu existad lege. Pacatul era in lume in intervalul de timp de la Adam la Moise, Thainte de a fi fost data legea lui Dumnezeu.
Astfel nu este tocmai exact sa se afirme ca ,sin is a transgression of the law" (,pacatul este o transgresiune sau incdlcare a legii"), cum s-a



tradus n versiunea din 1611 a versiunii K]V, ci, mai degraba, ca pacatul este faradelege. Este nesupunere fata de Dumnezeu, dorinta de a-ti
face propria ta voie, de a refuza sa recunosti pe Domnul ca Suveran de drept. In esents, ihseamna a-ti pune propria vointa mai presus de
vointa lui Dumnezeu. Este opozitia fata de Persoana Vie care are dreptul de a fi ascultata.

Un crestin nu poate continua sa pacatuiasca fara intrerupere, intrucat asta ar constitui o totala negare a scopului pentru care a venit Domnul
Isus Tn lume. El S-a aratat ca sa ia pacatele noastre. Prin urmare, a continua sa pacatuiesti inseamna a trai in totald nesocotire a motivului
intruparii Sale.

Din nou, un crestin nu poate continua in pacat, intrucat asta ar insemna sa tagaduiasca pe Cel al cdrui nume il poartd. in El nu este (nici un)
pacat. Acesta este unul din cele trei pasaje cheie din Noul Testament care trateaza umanitatea fara pacat a Domnului Isus Cristos. Petru ne
spune ca: ,El nu a comis nici un pacat." Pavel ne spune ca: ,El n-a cunoscut nici un pacat." lar loan, ucenicul care L-a cunoscut pe Domnul
intr-un mod deosebit de apropiat, adauga propria sa marturie: ,,in El nu este nici un pacat."

Oricine ramane in El nu pacatuieste. Oricine pacatuieste nici nu L-a vazut, nici nu L-a cunoscut." Versetul acesta arata contrastul dintre
credinciosul adevarat si omul care nu s-a nascut niciodata din nou. Se poate afirma cu certitudine despre credinciosul adevarat ca el nu
pacatuieste la nesfarsit, ca nu ramane in pacat, loan nu se refera aici la cazuri izolate de pacatuire, ci, mai degraba, la un comportament
constant, habitual si caracteristic de pacatuire. Versetul acesta nu presupune ca atunci cand un crestin comite un pacat, isi pierde mantuirea.
Mai degraba, afirma ca atunci cand cineva pacatuieste in mod obisnuit, se poate deduce ca nu a fost niciodata regenerat (nascut din nou).

Aici se naste insa o intrebare: ,,Cand devine un pacat ,obisnuit", ,habitual"? De cate ori trebuie sa comita cineva un pacat, pentru ca acesta
sa devina o comportare caracteristica?” loan nu raspunde la aceasta intrebare sub-inteleasa. Mai degraba, el il pune pe credincios in garda,
lasand asupra crestinului obligativitatea de a dovedi care este realitatea.

Desi gnosticii faceau mare parada de cunostintele lor, ei manifestau o mare neglijenta fata de felul in care isi traiau viata, ceea ce-l
determind pe loan sa adauge: ,,Copilasilor, nimeni sa nu va insele! Cine practica dreptatea este drept, asa cum El insusi este drept." Nu
trebuie sa existe nici o confuzie in aceasta privinta: un om nu poate avea o viata spirituala si, in acelasi timp, sa trdiasca in pacat. Pe de alta
parte, un om va putea practica neprihanirea doar avand natura Aceluia care este drept (neprihanit).

Unii copii se aseamana atat de mult cu parintii incat nu ai putea sa-i pierzi intr-o multime. Exact asa este cu copiii lui Dumnezeu si copiii
diavolului. Cine practica pacatul este de la diavolul, caci diavolul pacatuieste de la inceput. Din nou observati accentul pus pe cuvantul
Lpractica". Diavolul pacatuieste de la inceput (adica incontinuu, aceasta fiindu-i comportarea caracteristica), adica de cand a inceput sa
pacatuiasca. Toti copiii lui il urmeaza pe aceasta cale larga. Trebuie adaugat aici ca oamenii devin copiii lui Dumnezeu prin nasterea din nou,
dar nu exista nici o nastere in legatura cu copiii diavolului. Un om devine copilul diavolului prin simpla imitare a comportarii acestuia, dar
nimeni nu se naste copil al diavolului.

In contrast cu aceasta, venirea Domnului a avut scopul de a nimici (sau anula) lucrarile diavolului. Domnul putea s&-I distruga pe diavol cu un
singur cuvant, dar a procedat altfel, venind in aceasta lume ca sa sufere, sa-Si verse sangele si sa moara, pentru a anula lucrarile diavolului.
Daca pe Mantuitorul L-a costat atat de mult pentru a indeparta pacatul, care ar trebui sa fie atitudinea celor care s-au increzut in El ca
Mantuitor al lor?

Versetul noua repeta imposibilitatea celui care s-a nascut din Dumnezeu de a continua n pacat. Unii cercetatori ai Bibliei cred ca acest verset
se refera la noua natura a credinciosului si ca daca vechea natura poate pacatui, cum, de fapt, si face, noua natura nu poate pacatui. Dar noi
credem ca aici apostolul pune in contrast din nou omul nascut din nou cu cel ne-nascut din nou, referindu-se la comportarea permanenta sau
habituald. Credinciosul nu are obiceiul de a pacatui. El nu ramane cu indaratnicie in pacat.

Motivul este faptul ca sdmanta Lui rdmane in el. Exista intre cercetatorii Bibliei destul de multe dezacorduri de opinie si cu privire la sensul
acestei sintagme. Unii cred ca aceasta samanta se refera la noua naturad, altii la Duhul Sfant iar altii la cuvantul lui Dumnezeu. Toate aceste
opinii sunt valabile si, prin urmare, pot constitui explicatia corecta. Noi optam pentru opinia conform careia samanta se refera la viata noua
care este daruita credinciosului la convertirea sa. Avem asadar afirmatia conform careia viata divinad raméane in credincios, el fiind in
siguranta pe vesnicie. Dar in loc sa fie o scuza pentru crestin ca acesta sa se balaceasca in pacat, siguranta lui vesnica este garantia faptului
ca nu va continua in pacat. El nu poate pacatui in mod obisnuit pentru ca s-a nascut din Dumnezeu. Aceasta relatie divina exclude
posibilitatea ca el sa ramana in pacat, ca mod de viata.

lata dar a patra trasatura distinctiva a copiilor lui Dumnezeu si a copiilor diavolului. Cei care nu practica neprihanirea nu sunt de la
Dumnezeu. Nu exista teren neutru. Nu exista nici o categorie de oameni care sa apartina si uneia, si celeilalte tabere. Copiii lui Dumnezeu se
cunosc dupa vietile lor neprihanite.

in aceastd sectiune avem o continuare a celui de-al doilea test prin care se cunosc cei ce apartin familiei lui Dumnezeu: testul iubirii - aceasta
fiind o continuare a pasajului de la 2:7-17. De la inceputul dispensatiei crestine, s-a propovaduit ca dragostea de frati este o obligatie divina.

Termenul dragoste nu e folosit aici in sens de prietenie sau simpla afectiune umana, ci de dragoste divina. Este vorba de a-i iubi pe altii cum
ne-a iubit si Cristos. De fapt, acest lucru nu poate fi realizat cu propriile noastre puteri, ci numai prin puterea Duhului Sfant.

loan revine la prima consemnare a unui om care nu si-a iubit fratele. Cain a dovedit ca a fost de la cel rau prin faptul ca si-a ucis fratele, Abel.
Motivul care a stat la baza actiunii sale este prezentat in cuvintele: ,faptele lui au fost rele iar ale fratelui au fost drepte."

Este un principiu de baza al vietii omenesti ca rautatea urdste dreptatea si asa se explica de ce lumea il uraste pe credincios. Viata
neprihanita a crestinului pune in evidenta rautatea necredinciosului. Acestuia din urma nu-i place deloc sa fie scos la lumina si, in loc sa-si
indrepte comportarea rea, cauta sa distruga lumina care i-a demascat viata de pacat. Ar fi nerezonabil ca o persoana sa distruga un liniar sau
un echer, doar pentru ca pune in evidenta cat de stramba este linia care a tras-o el.



Noi stim ca am trecut din moarte la viatd, pentru ca iubim pe frati. Este un fapt remarcabil ca atunci cand cineva este mantuit, are o atitudine
total diferita fata de crestini. Este una din modalitatile prin care primeste asigurarea ca a fost mantuit. Cine nu iubeste un copil adevarat al lui
Dumnezeu poate sa tot spuna cu gura ca este crestin, pentru ca Biblia afirma raspicat ca el ramane in moarte. Din totdeauna a fost mort
duhovniceste si asa a ramas si acum.

In ochii lumii, ura nu este o fapta reprobabila, dar Dumnezeu o numeste ucidere. Si, daca stam bine s& ne gandim, asa si este ura: ucidere in
embrion, caci exista samburele sau motivatia uciderii, chiar daca actul propriu-zis nu s-a consumat inca. Astfel oricine isi uraste fratele este
un ucigas. Cand loan spune ca nici un ucigas nu are viata vesnica ramanand in el, el nu spune prin asta ca un ucigas nu poate fi mantuit, ci
subliniaza doar faptul ca un om care in mod caracteristic isi uraste semenii este un ucigas potential, nefiind mantuit.

Domnul nostru Isus ne-a dat exemplul suprem de dragoste cand Si-a dat viata pentru noi. Cristos este pus aici in contrast cu Cain. El ne da
dragostea n expresia ei sublimé. intr-un sens, dragostea este invizibild, dar o vedem prin felul ei de a se manifesta. La crucea de la Calvar,
vedem dragostea adevarata. loan trage de aici invatamintele potrivit carora si noi trebuie sa ne dam viata pentru fratii nostri. Asta inseamna
ca viata noastra trebuie sa fie un sir neintrerupt de daruire in folosul altor credinciosi si ca trebuie sa fim gata sa murim pentru ei, daca va fi
nevoie. Majoritatea dintre noi nu vom fi niciodata chemati sa murim pentru altii, dar fiecare din noi poate manifesta dragostea de frati prin
impartasirea bunurilor sale materiale cu cei nevoiasi - exact ideea subliniata de versetul 17.

Daca versetul 16 sugereaza limita maxima a daruirii noastre pentru fratii nostri, versetul 17 o sugereaza pe cea minima, loan spune raspicat
ca nu e crestin cel care isi vede fratele in nevoi si refuza sa-i puna la dispozitie cele necesare acoperirii nevoilor sale. Asta nu justifica insa
actiunea de a da tara nici un discernamant tuturor, pentru ca este posibil sa-i faci rau unui om dandu-i bani cu care acesta va cumpara lucruri
ce nu-i vor face bine. Dar versetul ridica intrebari rascolitoare cu privire la acumularea de catre crestini a unor mari averi.

Lumea nu trebuie s-o iubim cu vorba, nici cu limba, ci cu fapta si cu adevarul. Cu alte cuvinte, nu trebuie sa fie doar o chestiune de afectiune,
nici o expresie a ceea ce nu este, in realitate, adevarat. Ci dragostea aceasta trebuie sa se manifeste sub forma unor fapte de milostenie si
dragostea noastra trebuie sa fie autentica, iar nu prefacuta.

Prin exercitarea acestei iubiri active si reale fata de fratii nostri, noi vom cunoaste ca suntem din adevar si ne vom linisti inimile cand ne vom
infatisa fnaintea lui in rugaciune.

Fiindca daca ne condamna inima noastra, Dumnezeu este mai mare decat inima noastra si cunoaste toate lucrurile. Subiectul aici este
atitudinea cu care venim fnhaintea lui Dumnezeu in rugaciune. Versetul acesta poate fi inteles in doua moduri.

Mai intéi, daca inima noastra ne condamna, Dumnezeu este mai mare decat inima noastra in sensul ca El este mai mare in compasiune. Desi
s-ar putea ca noi sa fim cuprinsi de sentimente intense de nevrednicie, Dumnezeu stie insa ca, in esenta noastra, noi il iubim si ca-i iubim pe
copiii Lui. El stie ca noi suntem ai Sai, in pofida scadentelor si pacatelor noastre.

Cealalta interpretare este ca daca inima noastra ne condamna, Dumnezeu este mai mare decat inima noastra in chestiunea judecatii. Pe
cand noi insine ne cunoastem pacatele intr-un mod foarte marginit, Dumnezeu le cunoaste in mod deplin si absolut. El stie tot ce este
condamnabil in viata noastra, pe cand noi nu stim decat in parte. Noi inclinam spre aceasta ultima interpretare, desi ambele sunt valabile si,
prin urmare, posibile.

Avem aici atitudinea celui care are cugetul curat fhaintea lui Dumnezeu. Nu ca persoana respectiva ar fi trait fara pacat, ci a fost gata imediat
sa-si marturiseasca si sa se lase de pacatele sale. Facand asa, persoana respectiva are incredere inaintea lui Dumnezeu si indrazneala in
rugaciune. Astfel, daca nu ne condamna inima noastra, avem indrazneala la Dumnezeu.

Si orice cerem primim de la El, pentru ca pazim poruncile Lui si facem acele lucruri care sunt placute inaintea Lui. A pazi poruncile lui
fnseamna a ramane in El. A trai intr-o relatie intima si vitala cu Mantuitorul. Cand suntem intr-o asemenea partasie cu El, facem din voia Lui
voia noastra. Prin Duhul Sfant, El ne umple cu cunostinta voii Sale. intr-o asemenea stare, noi nu vom mai cere vreun lucru care s fie contrar
voii lui Dumnezeu. Cand cerem dupa voia Lui, primim de la El lucrurile pe care le-am cerut.

Porunca lui Dumnezeu este ca noi sa credem in Numele Fiului Sau Isus Cristos si sa ne iubim unii pe altii, cum ne-a dat El porunca. Asta pare
sa rezume toate poruncile Noului Testament, caci ni se vorbeste despre indatorirea noastra de zi cu zi fata de Dumnezeu si fata de semenii
nostri crestini. Prima noastra indatorire este de a ne increde in Domnul Isus Cristos. Apoi, datorita faptului ca credinta adevarata se exprima
printr-o conduita corecta, trebuie sa ne iubim unii pe altii. Aceasta este o dovada a credintei mantuitoare.

Observati aici si in alte versete ca loan foloseste pronumele personale El si Lui cu referire atat la Dumnezeu, cat si la Domnul Isus Cristos,
fara sa se opreasca sa explice la care din Ei se refera. El indrazneste sa faca acest lucru intrucat Fiul este in mod tot atat de adevarat
Dumnezeu cat este si Tatal, si nu este o cutezanta nepermisa sa se refere la Amandoi in aceeasi rostire.

Prima parte a versetului 24 incheie sectiunea privitoare la dragoste ca test prin care se cunosc copiii lui Dumnezeu: Acum cine pazeste
poruncile Lui ramane in El si El in el. A asculta de El inseamna a ramane in El si cei care raman in El sunt asigurati de prezenta Lui necurmata
in ei.

Si prin asta stim ca El raméne in noi, prin Duhul pe care ni |-a dat El. Subiectul increderii este introdus prin afirmatia ca asigurarea ramanerii
lui Dumnezeu in noi ne parvine prin Duhul Sfant. Toti credinciosii au Duhul Sfant. El este Cel care ii calauzeste in tot adevarul si-i
invredniceste sa discearna eroarea.

Dupa ce L-a mentionat pe Duhul Sfant, loan isi aduce aminte ca exista si alte duhuri in lume astazi si ca copiii lui Dumnezeu au nevoie sa fie
preveniti cu privire la ele. Astfel el il atentioneaza pe credincios sa nu dea crezare oricarui duh. Termenul duh se refera probabil aici la
fnvatatori, dar nu numai la ei. Doar pentru ca cineva vorbeste despre Biblie, Dumnezeu si Isus nu inseamna ca este un copil adevarat al lui
Dumnezeu. Noi avem datoria sa cercetam duhurile, daca sunt de la Dumnezeu, caci au iesit Tn lume multi proroci mincinosi. Acestia sunt



oameni care afirma ca accepta crestinismul, dar n realitate propovaduiesc o cu totul alta evanghelie.

loan prezinta testele propriu-zise prin care pot fi dovediti acesti oameni. Marele test la care poate fi supus un invatator este sa-l rogi sa
raspunda la intrebarea: ,Ce crezi despre Cristos?" Orice duh care marturiseste ca Isus Cristos a venit in trup este de la Dumnezeu. Nu se
pune atat de mult accent pe marturisirea faptului istoric propriu-zis, ca Isus S-a nascut in lume in trup uman, cat pe marturisirea cu privire la
o0 Persoana vie in prezent, Isus Cristos ... venit in trup. Este marturisirea care il recunoaste pe Isus ca Cristos intrupat. Si marturisirea Lui
inseamna a te pleca inaintea Lui ca Domn al vietii tale. Acum daca il veti auzi pe cineva prezentandu-L pe Domnul Isus ca adevaratul Cristos
al lui Dumnezeu, veti sti ca vorbeste prin Duhul lui Dumnezeu. Duhul lui Dumnezeu ii cheama pe oameni sa-L recunoasca pe Isus Cristos ca
domn si s&-si predea viata Lui. Duhul Sfant intotdeauna il proslaveste pe Isus.

Si orice duh care nu marturiseste pe Isus Cristos venit in trup nu este de la Dumnezeu (textul critic omite al doilea ,ca" si ,Cristos a venit in
trup"). Asa se pot depista invatatorii falsi, prin faptul cd nu-L marturisesc pe Isus-ul descris in versetul precedent. Este duhul lui Anticrist,
despre care s-a profetit si care chiar este acum in lume. Exista astazi multi care sunt dispusi sa faca afirmatii acceptabile despre Isus, dar nu
vor sa-L marturiseasca insa ca Dumnezeu intrupat. Ei vor spune ca Cristos este , divin", dar nu si aceea ca El este Dumnezeu.

Credinciosii smeriti pot birui pe acesti invatatori falsi, pentru ca ei au Duhul Sfant in [auntrul lor si El fi invredniceste sa depisteze abaterile de
la adevar si sa refuze sa asculte de ele.

invatatorii falsi sunt din lume si de aceea sursa tuturor cuvintelor lor provine din lume. Lumea este izvorul tuturor invataturilor lor si, prin
urmare, lumea ii asculta. Asta ne aminteste ca aprobarea lumii nu este un test al valabilitatii invataturilor cuiva. Daca un om nu doreste decat
sa fie popular, tot ce trebuie sa faca este sa vorbeasca asemenea lumii, dar daca voieste sa fie credincios fata de Dumnezeu, trebuie sa fie
gata sa infrunte dezaprobarea lumii.

in versetul 6, loan vorbeste ca reprezentant al apostolilor, spunand: ,Noi suntem din Dumnezeu. Cine ii cunoaste pe Dumnezeu ne ascultd."
Asta inseamna ca toti cei care sunt nascuti cu adevarat din Dumnezeu vor accepta fnvatatura apostolilor, asa cum se gaseste in Noul
Testament. Pe de alta parte, cei care nu sunt din Dumnezeu refuza marturia Noului Testament sau cauta sa adauge la ea sau s-0 amestece
cu alte invataturi.

A. Dragostea (4:7-21)

Aici loan reia tema iubirii fratilor nostri, subliniind ca dragostea este o indatorire, in acord cu caracterul lui Dumnezeu. Dupa cum s-a aratat
deja, loan nu are in vedere dragostea comuna tuturor oamenilor, ci iubirea manifestata fata de copiii lui Dumnezeu care a fost sadita in cei ce
au fost nascuti din nou. Dragostea este de la Dumnezeu in ce priveste originea ei si oricine iubeste a fost nascut din Dumnezeu si-L cunoaste
pe Dumnezeu. Cine nu iubeste nu L-a cunoscut pe Dumnezeu, pentru ca Dumnezeu este dragoste. Nu se spune ca Dumnezeu iubeste, desi
acest lucru este adevarat. Dar loan subliniaza ca Dumnezeu este dragoste. Dragostea este insasi natura Sa. in sensul cel mai adevarat al
cuvantului, nu exista dragoste decat aceea care isi regaseste izvorul in El. Cuvintele: ,Dumnezeu este dragoste" fac cat toate limbile de pe
pamant sau din cer. G. S. Barrett le numeste:

....cele mai marete cuvinte rostite vreodata in limbajul omenesc, cele mai inadltatoare cuvinte din intreaga Biblie.... Este imposibil sa sugeram
chiar si la modul cel mai schitat posibil tot ce cuprind aceste cuvinte, caci nici o fiinta omeneasca si nici un intelect creat nu a patruns si nu
va patrunde vreodata talcul lor insondabil; noi insa putem afirma cu reverenta ca aceasta singura propozitie despre Dumnezeu cuprinde
cheia tuturor lucrarilor si cdii lui Dumnezeu... taina creatiei... rascumpararii... si Fiintei lui Dumnezeu insusi.”

In versetele urmatoare avem o descriere a manifestarii dragostei lui Dumnezeu la cele trei timpuri. La trecut, ea s-a manifestat fatd de noi ca
pacatosi prin darul singurului Sau fiu nascut (4:9-11). in prezent, se manifesta fatd de noi ca sfinti prin faptul ca locuieste in Iduntrul nostru
(4:12-16). in viitor, se va manifesta fatd de noi prin faptul ca ne va da indrizneald in ziua judecatii.

Asadar, mai intai, avem dragostea lui Dumnezeu fata de noi ca pacatosi. Dumnezeu L-a trimis pe singurul Sau fiu nascut in lume ca noi sa
traim prin El si s& fie ispasire (ispasire - inseamna satisfacerea sau indeplinirea care s-a facut pentru pacat prin intermediul unei jertfe. In
original, cuvantul este inrudit cu termenul grec pentru ,,capacul indurarii". Sub conducerea britanicului C. H. Dodd, s-a organizat o campanie
reusita de combatere a termenului (si a doctrinei pe care o reprezinta), asa incat, urmand directia liberalei versiuni RSV, majoritatea
traducerilor modeme ale Bibliei au schimbat cuvantul. intrucat este un ,,cuvant sanatos" standard ce reprezinta un adevar teologic, noi
trebuie Tnsa sa-l pastram - cum procedeaza versiunile K.JV si NKJV) pentru pacatele noastre. Noi eram morti, avand trebuinta de viata; si eram
vinovati, avand trebuinta de ispasire.

Sintagma ,,Singurul Sau Fiu nascut" poarta in sine ideea unei relatii unice ce n-ar putea fi impartasita de nici un alt fiu. Asta face dragostea lui
Dumnezeu cu atat mai remarcabild, ca El sa-Si fi trimis unicul Fiu in lume ca noi sa traim prin EL

Dragostea lui Dumnezeu nu ne-a fost aratata pentru ca noi L-am fi iubit mai intai pe El, caci nu L-am iubit. De fapt, am fost dusmanii Lui;
L-am urat. Cu alte cuvinte, El nu ne-a iubit pentru ca noi L-am iubit pe El, ci ne-a iubit in pofida neimpacatului nostru antagonism fata de El. Si
cum Si-a aratat dragostea? Trimitandu-L pe Fiul S3u ca ispasire pentru pacatele noastre. Ispasire inseamna satisfacere, implinire sau
rezolvare a problemei pacatului.

Unii liberali ar dori sa separe dragostea lui Dumnezeu de lucrarea rascumparatoare a lui Cristos. loan le leaga insa, aratand ca intre ele nu
exista nici cea mai mica contradictie. Denney comenteaza:

,Observati rasunatorul paradox din acest verset, anume ca Dumnezeu este in acelasi timp iubitor si plin de manie si ca dragostea Lui a-sigura
ispasirea care indeparteaza de la noi mania Sa. Asadar, departe de a gasi vreun contrast intre iubire si ispasire, apostolul nu-i poate
transmite nimanui vreo idee despre dragoste decat indreptandu-i privirea spre ispasire.”



loan impune asupra noastra lectia unei asemenea iubiri: ,Preaiubitilor, daca Dumnezeu ne-a iubit astfel, trebuie sa ne iubim si noi unii pe
altii." Cuvantul ,daca" de aici nu exprima ndoiala, ci e folosit cu sensul de ,intrucat". intrucdt Dumnezeu Si-a revarsat dragostea asupra
noastra, celor care suntem copiii Lui, atat de mult, si noi trebuie sa-i iubim pe cei care sunt impreuna cu noi membri ai familiei Sale
binecuvantate.

Dragostea lui Dumnezeu se manifesta fata de noi in vremea de acum prin faptul ca locuieste in noi. Apostolul spune: ,,Nimeni nu L-a vazut pe
Dumnezeu vreodata. Daca ne iubim unii pe altii, Dumnezeu raméane in noi si dragostea Lui este desavarsita in noi." La loan 1:18 citim:
»Nimeni nu L-a vizut pe Dumnezeu vreodatd. Singurul Fiu ndscut, care este in sanul Tatalui, Acela L-a facut cunoscut." in evanghelia lui loan
vedem ca Dumnezeul nevazut este facut cunoscut lumii prin Domnul Isus Cristos. Aici avem sintagma: ,nimeni nu L-a vazut pe Dumnezeu
niciodata", care se repeta in evanghelia lui loan. Dar acum Dumnezeu este facut cunoscut lumii nu prin Cristos, caci El a revenit in cer, ci prin
credinciosi. Cat de cutremurator este, prin urmare, gandul ca noi trebuie sa constituim raspunsul lui Dumnezeu la nevoia omului de a-L
vedea! Si cand ne iubim unii pe altii, dragostea Lui este desavarsita in noi. Asta inseamna ca dragostea lui Dumnezeu fata de noi si-a atins
telul. Noi nu am fost niciodata randuiti de Dumnezeu sa fim terminale ale binecuvantarilor lui Dumnezeu, ci doar canale, prin care aceste
binecuvantari sa se reverse mai departe spre altii. Dragostea lui Dumnezeu ne este data nu pentru ca noi s-o tinem ingradita in noi, ci ca ea
sa fie turnata prin noi spre altii. Cand ne iubim intr-adevar in acest fel, asta e o dovada a faptului ca suntem in El si El este in noi si ca suntem
partasi ai Duhului Lui. Trebuie sa ne oprim aici ca sa ne minunam de prezenta Sa in noi si de prezenta noastra in El.

loan adauga acum marturia cetei de apostoli: ,Si noi am vazut si marturisim ca Tatal L-a trimis pe Fiul ca sa fie Mantuitorul lumii." Aceasta
este mareata declaratie despre iubirea divina in actiune. ,Tatal L-a trimis pe Fiul" descrie spectrul nemarginit al lucrarii lui Cristos. W. E. Vine
a scris ca ,spectrul misiunii Sale a fost tot atat de nemarginit ca omenirea si doar nepocainta si necredinta omului au delimitat efectul ei
real.”

Binecuvantarea de a-L avea pe insusi Dumnezeu locuind in noi este privilegiul tuturor celor care marturisesc ca Isus este Fiul lui Dumnezeu.
Din nou, aici avem nu doar marturisirea unei asertiuni intelectuale, ci o marturisire ce angajeaza intreaga persoana a unui om fata de Domnul
Isus Cristos. Nu exista relatie mai apropiata pentru o persoana decat aceea in care omul respectiv ramane in Dumnezeu si Dumnezeu ramane
in el. Ne este greu sa vizualizam o atare relatie, dar am putea-o compara, in domeniul natural, cu un vatrai asezat intr-un foc, cu un burete
aflat Tn ap& sau cu un balon in aer. in fiecare caz, obiectul este intr-un element iar elementul este in obiect.

Si noi am cunoscut si am crezut dragostea pe care o are Dumnezeu fata de noi. Dumnezeu este dragoste; si cine ramane in dragoste si
Dumnezeu ramane in el. Dumnezeu este dragoste si dragostea aceea trebuie sa-si gaseasca un obiect. Obiectul special al dragostei lui
Dumnezeu este compania celor care s-au nascut in familie. Daca vreau sa fiu in partdsie cu Dumnezeu, trebuie sa-i iubesc pe cei pe care fi
iubeste El.

Dragostea a fost desavarsita printre noi in asta. Nu ca dragostea noastra ar fi desavarsita, ci dragostea lui Dumnezeu este desavarsita cu noi.
loan ne poarta acum in viitor, cand vom sta fnaintea Domnului. O vom face cu indrazneala si incredere, sau cu groaza si cutremur? Raspunsul
este ca acest lucru se va petrece cu indrazneala sau incredere, pentru ca dragostea desavarsita a rezolvat problema pacatului odata pentru
totdeauna. Motivul increderii noastre in ziua aceea este redat prin cuvintele: ,pentru ca asa cum este El, asa suntem si noi in lumea aceasta."
Domnul Isus este acum in cer, avand judecata in urma Sa. El a venit in lume o data si a suferit pedeapsa pe care o meritam noi pentru
pacatele noastre. Dar El a ispravit lucrarea de rascumparare si acum nu va mai trebui sa se ocupe de chestiunea pacatului. Cum este El, asa
suntem noi in lumea aceasta. Adica, pacatele noastre au fost judecate pe crucea Golgotei si noi putem canta acum cu incredere:

»Moartea si judecata sunt in urma mea. Harul si gloria imi stau Tnhainte; Toate talazurile L-au impresurat pe Isus, Acolo si-au consumat toata
puterea.” - Doamna J. A. Trench

Dupa cum judecata este de acum trecuta pentru El, tot asa si noi suntem dincolo de puterea condamnarii de a mai putea avea vreun efect
asupra noastra.

Pentru c& am ajuns sa cunoastem dragostea lui Dumnezeu, nu avem nici o fricd c& vom pieri. in dragoste nu este frica, ci dragostea
desavarsita izgoneste frica. Dragostea Lui desdvarsita este cea care izgoneste frica. Eu sunt asigurat mai intai de toate de dragostea
Domnului, pentru ca El Si-a trimis Fiul s8 moara pentru mine. in al doilea rand, eu stiu ca El ma iubeste pentru ca locuieste ih mine in
momentul de fat3. in al treilea rand, eu pot privi viitorul cu incredere, lipsit de orice fricd. Cu adevérat, frica presupune chin si cine se teme
n-a fost facut desavarsit in dragoste. Cele Zece Porunci il obliga pe om sa-L iubeasca pe Dumnezeu si pe aproapele sau, dar legea nu a putut
produce aceasta dragoste. Atunci cum a putut obtine Dumnezeu aceasta dragoste pe care o cerea neprihanirea Sa? El a rezolvat problema
trimitandu-L pe Fiul Sau ca sa moara pentru noi. O dragoste atat de minunata ne atrage, la randul ei, inimile spre El. Noi spunem: ,Tu ai
sangerat si ai murit pentru mine; de acum fnainte Eu voi trai pentru Tine."

loan subliniaza zadarnicia de a spune ca cineva il iubeste pe Dumnezeu, urandu-si, in acelasi timp, fratele. Pe masura ce spitele se apropie de
central rotii, ele se apropie si unele de altele. Tot asa si noi, pe masura ce ne apropiem tot mai mult de Domnul, ii vom iubi tot mai mult pe
fratii nostri credinciosi. De fapt, nu-L iubim pe Domnul cu nimic mai mult decat fi iubim pe cei mai umili dintre urmasii Lui. loan demonstreaza
imposibilitatea de a-L iubi pe Dumnezeu, pe Care nu L-am vazut, daca nu-i iubim pe fratii nostri, pe care i-am vazut.

loan isi incheie sectiunea repetand porunca pe care o avem de la El: cine iubeste pe Dumnezeu trebuie sa-si iubeasca si fratele.

Daca am fost cu adevarat nascuti din Dumnezeu, atunci il vom iubi. Si nu numai atat, dar i vom iubi si pe copiii Lui. E bine sa observam aici
ca trebuie sa-i iubim pe toti credinciosii si nu doar pe aceia dintr-o anumita confesiune pamanteasca sau adunare particulara.

Al patrulea rezultat al credintei este ascultarea de poruncile lui Dumnezeu. Prin aceasta stim ca-i iubim pe copiii lui Dumnezeu, cand il iubim
pe Dumnezeu si pazim poruncile Lui. Cei care sunt cu adevarat mantuiti vor fi caracterizati de dorinta de a face voia lui Dumnezeu. Dragostea
noastra pentru Dumnezeu se exprima prin ascultarea noastra de buna voie de poruncile Lui. Domnul Isus a spus: ,,Daca Ma iubiti, paziti
poruncile Mele.”



Cand loan spune ca poruncile Lui nu sunt grele, el nu vrea sa spund ca ele nu sunt dificile, ci doar aceea ca ele sunt insesi lucrurile pe care
cei nascuti din nou doresc din tot sufletul sa le infaptuiasca. Cand i spui unei mame sa aiba grija de pruncul ei, nu faci altceva decat sa-i
reamintesti de un lucru careia ei ii place deja sa-I faca. Poruncile Domnului sunt Tnhsesi lucrurile cele mai bune pentru noi, lucrurile in care
natura noastra noua isi gaseste toata placerea.

In continuare afldm secretul biruintei asupra lumii. Sistemul lumii acesteia este 0 monstruoasa schema de ispitire, care in permanenta
incearca sa ne indeparteze de Dumnezeu si de ceea ce este etern, cautand sa ne ocupe timpul si gandurile cu ceea ce este vremelnic si
senzual. Oamenii lumii sunt complet absorbiti de lucrurile ce tin de timp si de simturi. Ei au devenit victime ale lucrurilor trecatoare.

Numai omul care este nascut din Dumnezeu biruie cu adevarat lumea, intrucat prin credinta el este in stare sa se ridice deasupra lucrurilor
pieritoare ale acestei lumi, vazand lucrurile in perspectiva lor adevarata: cea eternd. Astfel cel care biruie cu adevarat lumea nu este marele
savant sau filozof sau psiholog, ci credinciosul simplu care isi da seama ca lucrurile ce se vad sunt temporare si ca lucrurile care nu se vad
sunt eterne. O vedere a slavei lui Dumnezeu pe chipul lui Isus are darul de a face ca toata gloria acestei lumi sa paleasca.

Cum am vazut, subiectul acestei sectiuni este credinta ca test al vietii vesnice, loan tocmai a mentionat ca cel care biruie este cel care crede
ca Isus este Fiul lui Dumnezeu. Acum el merge mai departe, expunand adevarul cu privire la lucrarea Domnului Isus Cristos.

El spune: ,Acesta este Cel care a venit prin apa si sange." Multe discutii s-au ivit in legatura cu intelesul acestor cuvinte.
Unii cred ca apa si sangele se refera la ceea ce a tasnit din coasta Mantuitorului (loan 19:34).

Altii cred ca apa se refera la Duhul lui Dumnezeu iar ca sangele se refera la sangele varsat la Golgota.

lar altii cred ca este o referire la nasterea naturald, in cadrul careia apa si sangele sunt prezente.

Noi am dori sa sugeram o a patra interpretare, care tine cont in mod deosebit de erezia gnosticilor, pe care apostolul cauta s-o combata in
aceasta epistola.

Cum s-a aratat mai Thainte, gnosticii credeau ca Cristos a venit asupra lui Isus la botezul Sau si ca L-a parasit Thainte de Patimile Sale, adica in
Gradina Ghetimani. Cu alte cuvinte, sustin ei: , Cristos nu a murit pe cruce, ci doar Isus omul.” Dar aceasta interpretare deposedeaza,
desigur, lucrarea Sa de orice valoare ispasitoare pentru pacatele altora. Noi sugeram ca loan se refera la apa in mod emblematic pentru
botezul lui Isus iar la sdnge ca simbol al mortii Sale ispasitoare. Acestea au fost cele doua puncte terminus ale lucrarii Sale publice. loan
spune ca Isus a fost tot atat de deplin Cristosul cand a murit pe cruce ca si cand a fost botezat in lordan. Acesta este Cel care a venit prin apa
si prin sange - nu numai prin apa (fapt pe care gnosticii erau pregatiti sa-l conceda), ci prin apa si prin sange. Se pare ca inima omeneasca
cauta in permanenta sa se descotoroseasca de doctrina ispasirii. Oamenii ar fi dispusi sa-L accepte pe Domnul Isus ca Omul desavarsit, ca
Exemplul ideal, care ne-a dat un minunat cod de conduitd morala. Dar loan insista aici cd Domnul Isus nu este doar Omul Desavarsit, ci si
Dumnezeu desavarsit si ca Acelasi care a fost botezat in raul lordan Si-a dat viata ca jertfa pentru pacatosi. Oamenii ii spun lui Cristos:
,,Da-Te jos de pe cruce si vom crede in Tine." Daca ar putea elimina, cumva, din gandirea lor crucea, ar fi cu adevarat fericiti. Dar loan spune:
»,Nu asa. Caci nu puteti sa-L aveti pe Domnul Isus Cristos in afara de lucrarea Sa perfecta de rascumparare de la Calvar."

Duhul este Cel care marturiseste, fiindca Duhul este adevarul. Asta inseamna ca Duhul Sfant al lui Dumnezeu intotdeauna marturiseste
adevarul cu privire la Domnul Isus pe care l-a desfasurat loan. El depune marturie ca Cristos a venit nu numai prin apa, ci cu apa si cu sange,
pentru ca acesta este adevarul lui Dumnezeu.

intotdeauna este o pricind de tulburare pentru unii crestini devotati s& afle ca parti din versetele 7 si 8, asa cum se g&sesc in versiunile KJV si
NKJV, se afla, in realitate, doar intr-un manunchi de manuscrise grecesti ale Noului Testament (Erasmus a adaugat aceste cuvinte la editiile
ulterioare ale Noului Testament grec, datorita presiunilor exercitate de papa - ele apar in Biblia oficiala romano-catolica in latina, Vulgata.
Doar patru manuscrise grecesti de data foarte recenta contin aceste cuvinte. Prin urmare, nu e clar daca trebuie sa le folosim. Acei membri ai
cultelor deviate care se duc din usa in usa, tagaduind binecuvantata Trinitate, se grabesc sa scoata in evidenta aceste fapte. Deci e bine sa
fim 1n cunostinta de cauza cu privire la aceasta problema). Dar asta nu afecteaza cu nimic adevarul inspiratiei acestor Scripturi. Unii oameni
cred ca este important sa pastram aceste cuvinte in textul sacru, deoarece ele mentioneaza cele Trei Persoane ale Sfintei Treimi. Dar
adevarul Trinitatii nu depinde doar de acest pasaj, ci se gaseste in multe alte portiuni din Scripturi.

Dupa ce a prezentat in versetele precedente Persoana si lucrarea lui Cristos, loan se ocupa in continuare de vrednicia si probitatea credintei
in El, spunand ca sunt trei care aduc marturie (cuvintele: ,,pe pamant" nu trebuie incluse): Duhul, apa si sangele; si acesti trei sunt una in
marturia lor. Desi cuvantul lui Dumnezeu trebuie sa ne fie de ajuns, ca baza a credintei, El ne face concesia de a ne da o marturie tripla cu
privire la adevar. Mai intai, Duhul lui Dumnezeu depune marturie adevarului potrivit caruia Isus Cristos este Dumnezeu si ca El este singurul
Mantuitor din lume. Marturia Duhului se gaseste in cuvantul scris al lui Dumnezeu.

Apoi exista marturia apei. Noi credem ca asta se refera la ceea ce s-a intamplat la botezul Domnului Isus. Cu ocazia acelui eveniment
Dumnezeu a deschis cerurile si a proclamat public: ,Acesta este Fiul meu preaiubit, in care imi gdsesc toata placerea." Astfel Dumnezeu Tatal
a adaugat propria Sa marturie la cea a lui Dumnezeu Duhul, cu privire la Persoana lui Cristos.

In fine, avem marturia sangelui. Pe cruce, Domnul Isus a adus marturie cu privire la El insusi ca este Fiul lui Dumnezeu. Nimeni nu i-a luat
viata de la El, ci El Si-a dat-o singur. Daca ar fi doar un om, El n-ar fi putut face aceasta. Sangele Domnului Isus Cristos marturiseste ca
problema pacatului a fost rezolvata odata pentru totdeauna spre satisfactia lui Dumnezeu. Toti acesti trei martori sunt in acord, sunt una in
marturia lor. Adica, ei sunt uniti in marturia cu privire la perfectiunea Persoanei si lucrarii lui Cristos.

In acest punct loan aduce un argument puternic: ,Dacé primim mérturia oamenilor, méarturia lui Dumnezeu este mai mare." In viata de zi cu
zi, la tot pasul acceptam cuvantul semenilor, nostri. Daca nu I-am accepta, activitatile economice si industriale ar fi pe data sistate iar viata
sociala nu si-ar putea desfasura cursul. Noi acceptam marturia oamenilor, care insa ar putea sa fie eronata sau chiar inselatoare. Dar daca



procedam astfel in viata de toate zilele, cu cat mai mult ar trebui sa ne incredem in cuvantul lui Dumnezeu, care nu poate gresi si nu poate
minti. Este cel mai irational lucru sa nu crezi in Dumnezeu. Marturia Lui este absolut credibila.

Cand un om accepta marturia Lui cu privire la Fiul Sdu, Dumnezeu pecetluieste adevarul, dandu-i omului aceluia marturia Duhului in el insusi.
Pe de altd parte, daca un om refuza sa creada in Dumnezeu, il face pe Dumnezeu mincinos; pentru ca n-a crezut marturia pe care Dumnezeu
a facut-o despre Fiul Sau. Oamenii cred ca pot accepta sau respinge marturia cu privire la Cristos, dar loan vrea sa-i instiinteze ca a o
respinge inseamna a-L acuza pe Dumnezeu de necinste.

loan rezuma acum mesajul crestin: ,Si marturia este aceasta: ca Dumnezeu ne-a dat viata vesnica si aceasta viata este in Fiul Sau." Ce
adevaruri extraordinare sunt acestea! Anume ca Dumnezeu le-a dat oamenilor viata vesnica si ca sursa acestei vieti este in Fiul Sau!

De aici se desprinde concluzia inevitabild: Cine 1l are pe Fiul are viat3; cine nu-L are pe Fiul lui Dumnezeu nu are viata. invatatura este de
ne-ocolit: Viata vesnica nu se gaseste Tn educatie sau in filozofie sau Tn stiinta sau in facerea de fapte bune sau in religie sau chiar in biserica.
Pentru a avea viata cineva trebuie sa-L aiba pe Fiul lui Dumnezeu. Pe de alta parte, cine nu-L are pe Fiul lui Dumnezeu nu are viata, adica, nu
are viata adevarata. Viata vesnica este inseparabila de Isus Cristos.

Am ajuns acum la portiunea de incheiere a epistolei. Mai intai, loan afirma in termeni cat se poate de clari de ce a scris pasajele anterioare.
Scopul este ca cei care cred in numele Fiului lui Dumnezeu sa stie ca au viata vesnica. Daca posezi semnele distinctive ale celor care sunt
copiii lui Dumnezeu, atunci poti sti ca te-ai nascut in familia lui Dumnezeu. Versetul acesta ne mai invata adevarul scump conform caruia
siguranta mantuirii vine prin cuvantul lui Dumnezeu. loan a scris aceste cuvinte pentru ca oamenii sa stie ca au viata vesnica. Cu alte
cuvinte, Scripturile au fost scrise pentru ca cei care cred in Domnul Isus sa aiba asigurarea ca sunt mantuiti. Nu mai e nevoie sa spere sau sa
ghiceasca sau sa bajbaie in intuneric. Nu se pune problema de a face o presupunere ca poate, poate esti mantuit. loan afirma in maniera cea
mai limpede posibild ca cei care cred cu adevarat in Domnul Isus pot sti ca au viata vesnica.

G. increderea in rugaciune (5:14-17)

Cand stim ca avem viata vesnica, e de prisos sa mai amintim ca ne putem duce inaintea Domnului cu incredere. loan descrie aceasta
incredere in versetele 14 si 15. Noi stim ca daca cerem ceva dupa voia lui Dumnezeu, El ne va asculta acele rugaciuni si le va da raspuns.
intr-adevar, ar trebui s ne temem s& ne rugdm pentru vreun lucru care nu este dupa voia Lui. Poate ca cineva va zice: ,,Dar cum pot eu
cunoaste voia lui Dumnezeu?" in general, rédspunsul este ca voia lui Dumnezeu ne este revelatd in Sfintele Scripturi si astfel trebuie s&
studiem cuvantul pentru ca sa putem cunoaste mai bine care este voia lui Dumnezeu si cum ne putem ruga in mai mare cunostinta de cauza.

loan ne da un exemplu in care credinciosul poate avea incredere in rugaciune, dar citeaza si un exemplu in care increderea nu este posibila.
Daca vede cineva pe fratele sau facand un pacat care nu duce la moarte, sa se roage si Dumnezeu ii va da viata pentru cei care nu comit un
pacat ce duce la moarte. Aici se pare ca este vorba de un caz in care un crestin 1l vede pe un alt crestin angajandu-se intr-o activitate
pacatoasa. Nu este insd un pacat de naturd s& aducd moarte persoanei care-l sdvarseste. intr-o atare situatie, credinciosul poate cere
refacerea persoanei care a gresit si Dumnezeu va da celui care s-a rugat viata pentru cei care nu comit pacat ce duce la moarte.

Pe de alta parte, exista pacat care duce la moarte si apostolul spune: Nu-i zic sa se roage pentru acela.

Orice nedreptate este pacat, dar este un pacat care nu duce la moarte. Exista deosebiri esentiale in gradele de pacat si exista pacate care nu
sunt de o natura si de o gravitate care sa duca la moarte.

incepand cu versetul 18, loan incepe procesul maiestuos al incheierii epistolei sale, reiterand marile certitudini ale credintei crestine.

Stim ca oricine este nascut din Dumnezeu nu pacatuieste. De asta putem fi siguri: ca cel care poseda natura divina nu practica incontinuu
pacatul. Motivul ne este prezentat in continuare: Caci cel care a fost nascut din Dumnezeu se pazeste (daca se citeste varianta din textul
critic: 1l pazeste pe el" in loc de ,se pazeste", atunci cuvintele: , Cel care s-a nascut din Dumnezeu" se vor referi la Cristos) si cel rau nu se
atinge de el. Ca la 3:9, asta se refera la credinciosul adevarat care persevereaza sau se pazeste prin intermediul naturii divine. Numai o atare
persoana ramane neatinsa de cel rau.

Crestinul raspunde la cei care pretind ca ar avea cunostinte superioare in felul urmator: Noi stim ca suntem din Dumnezeu si toata lumea
zace sub dominatia celui rau. loan nu se sfiieste sa spuna lucrurilor pe nume. El nu vede decat doua sfere: in El sau sub dominatia celui rau.
Toti oamenii sunt fie mantuiti, fie pierduti si pozitia lor depinde de relatia lor cu Isus Cristos. Luati aminte la acest lucru, voi, gnosticilor!

Al treilea mare adevar este cel al intruparii. Noi stim ca Fiul lui Dumnezeu a venit. Aceasta e tema cu care si-a inceput loan epistola si cu care
se pregateste acum sa incheie. Venirea Domnului Isus ni L-a descoperit pe Cel care este adevarat, adica Dumnezeul adevarat. Dumnezeu
Tatal poate fi cunoscut doar prin Domnul Isus Cristos. ,,Singurul Fiu nascut, care este in sanul Tatalui, El I-a facut cunoscut." Apoi loan
adauga: Si noi suntem in Cel Adevarat, adica in Fiul Sau Isus Cristos. Din nou, accentul cade pe faptul ca numai in masura in care suntem in
Isus Cristos putem fi in Dumnezeu. ,Nimeni nu vine la Tatal decat prin Mine." Acesta este Dumnezeul adevarat si viata vesnica. Cu alte
cuvinte, loan propovaduieste ceea ce gnosticii tdgaduiau, anume ca Isus Cristos este Dumnezeu si ca viata vesnica se gaseste numai in El.

in fine, avem indemnul final al lui loan: ,Copilasilor, paziti-va de idoli!" Apostolul spune de fapt: , Paziti-va de orice Tnvataturi care se opun
acestor realitati." El vrea ca credinciosii sa se pazeasca de orice idei privitoare la Dumnezeu care se deosebesc de cele ce ne-au fost
transmise de apostoli.

Isus Cristos este Dumnezeu. Orice alt gand este idolatrie. Aici loan nu se refera in principal la idolii sculptati din lemn. Un idol este un
substitut sau un zeu fals care ia locul Dumnezeului adevarat. Aici un idol nu este atat de mult un lucru material, cat o invatatura falsa.

Arhiepiscopul Alexander a numit acest indemn: ,,0 cutremurare elocventa". Nu putem sa ne imaginam nici un limbaj care sa prezinte mai
adecvat o atare descriere si astfel incheiem comentariul acesta cu elocventa cutremurare a lui loan: ,Copilasilor, paziti-va de idoli. Amin."



clickbible.org


https://clickbible.org/post/1-ioan-218-w-mcdonald/

	1 Ioan - Comentarii W. McDonald

